
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Artikel: Peter Singer et la libération animale : une approche critique autour de la
notion de spécisme

Autor: Thorens, Adèle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 149-165

PETER SINGER ET LA LIBERATION ANMALE :

UNE APPROCHE CRITIQUE AUTOUR DE LA
NOTION DE SPÉCISME

Adèle Thorens

Résumé

Les réflexions que le philosophe Peter Singer a consacrées aux animaux
ont souvent été critiquées avec virulence, notamment par des auteurs
francophones. Pourtant, Singer n'est pas le défenseur extrémiste des droits des

animaux que l'on décrit parfois. Sa pensée mérite une analyse critique, mais
sereine. C'est ce que nous tentons de faire dans cet article, en nous penchant
sur la notion de spécisme, un mécanisme dénoncé par l'auteur. Nous confrontons

notamment sa conception du spécisme à certaines données de l'éthologie,
ainsi qu'aux travaux de philosophes continentaux comme Husserl, Derrida,
Adorno ou Horkheimer.

Introduction

La question de nos rapports avec les animaux est souvent débattue

aujourd'hui. Disparition des espèces, maltraitances dans le cadre de l'élevage
industriel, expérimentation animale, clonage, les thèmes sont nombreux à nous
mettre face à nos responsabilités envers ces êtres qui peuvent être nos

compagnons, mais aussi figurer à notre menu ou nous servir de vêtement. Dans
de nombreux pays, le système législatif doit s'adapter à une nouvelle donne,
du fait du développement de nouvelles technologies ou méthodes de production
touchant au monde animal, mais aussi de l'évolution des mentalités, l'opinion
publique se préoccupant de plus en plus du sort de ceux que d'aucuns appellent
«nos amies les bêtes». En réalité, l'opposition semble se radicaliser entre des

techniciens ou des entrepreneurs de plus en plus indifférents à l'égard de la
condition animale et des défenseurs de la nature qui vont parfois jusqu'à
réclamer des droits pour les animaux au même titre que pour les êtres humains.

La philosophie n'est pas étrangère à ce débat. La nature et le statut des

animaux sont des questions qui passionnent un grand nombre de philosophes
depuis l'Antiquité. Parmi les plus récents à s'en préoccuper se trouve Peter

Singer, auteur en 1975 de La libération animale '. Souvent récupérée par des

' P. Singer, Animal Liberation, New York, New York Review, 1975.



150 ADÈLE THORENS

associations de défense des droits des animaux - à tort, comme nous le

montrerons plus bas -, l'œuvre de Singer a essuyé des critiques sévères dans
le monde académique, notamment de la part de l'une des plus grands spécialistes

européens de l'animalité, Elisabeth de Fontenay. L'auteure du Silence
des bêtes 2 parle de «thèse véritablement extrémiste» et qualifie Singer de

«philosophe dangereux» 3. Il apparaît que beaucoup des critiques adressées à

Singer font suite à son assimilation aux courants philosophiques prônant
l'instauration de véritables droits des animaux 4. Nous aimerions montrer dans ce
texte que ces critiques manquent en réalité leur cible. En effet, si Singer s'est
parfois engagé en faveur d'une certaine forme de reconnaissance des droits
animaux dans sa vie de militant5, sa philosophie elle-même n'est pas un
plaidoyer théorique pour ce type de démarche. La pensée de Singer doit
néanmoins être discutée. Dans un second temps, nous proposerons donc quelques

remarques critiques, qui toucheront non pas au problème du droit des

animaux, mais à l'une des notions centrales de la philosophie singerienne, celle
de spécisme, à partir de laquelle il nous semble beaucoup plus fructueux
d'élaborer une approche attentive de cette pensée.

Peter Singer et La libération animale

Le propos de Peter Singer est de repenser de façon cohérente et rationnelle 6

la manière dont nous devons traiter les animaux non humains. Son but est

d'ordre militant : il désire pousser son lecteur à modifier ses attitudes et

pratiques envers les membres d'autres espèces que la sienne 7. Dans ce
contexte, Singer dénonce ce qu'il appelle le spécisme, une idéologie qui accorde

2 É. De Fontenay, Le silence des bêtes. La philosophie à l'épreuve de l'animalité,
Paris, Fayard, 1998.

3 É. De Fontenay, «Pourquoi les animaux n'auraient-ils pas droit à un droit des

animaux ?», Le Débat, n° 109, mars-avril 2000. Le «philosophe dangereux» est
également le titre d'un article de Michael Specter sur Peter Singer (M. Specter, «The

dangerous philosopher», The New Yorker, 6 sept. 1999), dans lequel ce dernier est décrit
comme le philosophe vivant le plus controversé.

4 Ce que ne fait pas de É. de Fontenay
5 C'est notamment le cas de son engagement dans le Great Ape Project, qu'il anime

avec Paola Cavalieri, directrice de la revue Etica & Animait, projet qui veut étendre aux
grands singes anthropoïdes la protection des codes éthiques internationaux de la médecine
humaine. Ce projet a d'ailleurs abouti en partie en Nouvelle-Zélande en 1999 : on y a

promulgué la première loi mondiale accordant des droits explicites aux grands singes
anthropoïdes. Sur cette base, il a été interdit de les utiliser dans l'expérimentation médicale.

6 Ces deux termes sont importants. Singer se défend d'être un «ami des animaux».
Sa démarche repose non pas sur des dimensions affectives ou émotionnelles mais sur
un raisonnement neutre et équitable.

7 II y a à l'origine de cette démarche une certaine foi en la potentialité subversive
de la pensée philosophique. Pour Singer, une argumentation bien menée peut à terme
susciter des changements réels dans l'ordre social.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 151

à l'espèce humaine une primauté absolue et jamais interrogée sur l'ensemble
des êtres vivants. Ce préjugé démasqué, il s'agira de remettre en cause ses

conséquences funestes sur nos rapports les plus quotidiens avec les animaux.
La démarche de Singer s'inscrit dans une tradition dont la légitimité ne

saurait être contestée aujourd'hui, celle qui sous-tend les mouvements dits de

libération, qu'il définit comme suit :

Un mouvement de libération est l'exigence que soit mis fin à un préjugé et à une
discrimination basés sur une caractéristique arbitraire telle la race ou le sexe.
L'exemple classique en est le mouvement de libération des Noirs.8

La question est en réalité de définir quelles entités appartiennent à la
communauté morale et pourquoi. Nous avons assisté récemment à un
mouvement d'élargissement de notre horizon moral en faveur des Noirs et des

femmes, autrefois exclus de toute considération. Singer s'inspire de cette
démarche et s'interroge sur les fondements du rapport de domination qui nous
lie aux animaux tant d'expérimentation que de rente. Leur exploitation sans

arrière-pensée par les hommes ne relève-t-elle pas du même arbitraire que celle
des Noirs réduits à l'esclavage ou des femmes longtemps considérées comme
des êtres sans droits

Le principe d'égalité de considération des intérêts

C'est avant tout l'égalité qu'ont revendiquée les grands mouvements de

libération. Mais encore faut-il savoir ce qu'implique concrètement l'exigence
d'égalité. Consiste-t-elle en la reconnaissance d'une réalité de fait S'agit-il
de la revendication d'une égalité de traitement, d'une égalité de considération,
ou encore d'une égalité de droit Le principe d'égalité défini, reste à

déterminer à qui il s'applique et, surtout, selon quels critères le groupe concerné

est délimité. Il s'agit en effet de déplacer une frontière. Jusqu'à aujourd'hui,
le principe d'égalité s'est appliqué successivement aux hommes blancs, aux
hommes blancs et noirs, avant d'intégrer enfin les femmes. Mais que peut
signifier cette notion, lorsqu'elle est appliquée aux animaux

Pour répondre à cette question, Singer se réfère aux revendications des

femmes à la fin du XVIIIe siècle. Or c'est pour obtenir le droit de vote qu'elles
se battaient. Élargir la communauté morale aux animaux, cela signifierait-il dès

lors octroyer le droit de vote aux chiens L'égalité entre des groupes différents
doit-elle déboucher sur des droits strictement égaux On voit bien, nous dit

Singer, que :

L'extension d'un groupe à un autre du principe fondamental d'égalité n'implique
pas que nous devons traiter les deux groupes de façon exactement identique, ni que

8 P. Singer, La libération animale, Paris, Grasset, 1993 (1975), p. 12. Abrégé LA
dans les pages qui suivent.



152 ADÈLE THORENS

nous devons leur accorder exactement les mêmes droits. Cette question dépendra
de la nature des membres des deux groupes. Le principe fondamental d'égalité
n'exige pas l'égalité de traitement ; il exige l'égalité de considération. Une
considération égale pour des êtres différents peut mener à un traitement différent et à

des droits différents.9

Singer ne désire donc en aucun cas accorder aux animaux des droits
identiques à ceux des êtres humains. À ce stade de sa réflexion, il pose
uniquement que ce qui doit être élargi, c'est l'ensemble de ceux qui sont
considérés moralement de la même manière. Cette notion particulière de l'égalité

est explicitée plus loin dans le texte lorsque Singer se réfère à l'utilitariste
Jeremy Bentham, citant son principe selon lequel : «Que chacun compte pour
un et qu'aucun ne compte pour plus d'un» l0. C'est ce principe, qui se trouve
aux fondements des droits de l'homme, dont la limite d'application aux seuls
êtres humains doit être interrogée.

Le philosophe considère ensuite les critères d'application de ce principe
à l'humanité. Il souligne tout d'abord que si les droits de l'homme sont
universels, ce n'est pas parce que les hommes ont tous les mêmes aptitudes
ou caractéristiques. De fait, ces dernières sont réparties de manière très inégale
dans la population humaine. Les dispositions même qui furent définies dans

l'histoire de la philosophie comme le propre de l'homme - la pensée ou le

langage - ne sont pas possédées par tous les hommes de manière homogène.
Les inégalités de fait sont partout, dues à l'âge, à l'état de santé, au niveau

d'éducation, au niveau économique ou simplement au bagage génétique. Le
critère d'application du principe d'égalité de considération ne peut donc
consister en une aptitude particulière ou en un quelconque groupe d'attributs: le

principe d'égalité est une idée morale et non l'affirmation d'un fait, une

prescription plutôt qu'une description. Il implique que chaque être soit
considéré pour lui-même, de la même manière, ni plus, ni moins, que l'on
considérerait toute autre personne.

Dès lors, si le principe d'égalité de considération doit être appliqué au-delà
des différences, et si cette démarche a débouché sur l'intégration dans sa sphère

d'application des Noirs, dont la couleur de peau ne justifiait pas l'exclusion,
et des femmes, que leur sexe ne pouvait empêcher d'être prises en compte,
qu'est-ce qui justifie l'oubli des animaux Si l'on considère que le bébé sans

langage ou que le malade mental privé de raison, doivent eux aussi bénéficier
de droits fondamentaux, indépendamment de leurs déficiences, qu'est-ce qui
en exclut les grands singes Le principe d'égalité de considération étant de

portée universelle, les animaux ne devraient-ils pas être eux aussi impliqués,
malgré leurs différences

Évidemment, cette prétention universelle a ses limites. On conviendra que
le fait d'accorder une égale considération aux virus, aux arbres ou aux cailloux

9 LA, p. 31.
10 LA, p. 34.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 153

pose problème. Le principe d'égale considération se doit donc de déterminer
un critère d'application clairement justifié, qu'il concerne ou non les animaux.
Pour Peter Singer, ce critère impartial est le suivant : lorsque nous considérons
quelqu'un en tant que tel, nous ne faisons rien d'autre que de prendre en compte
ses propres intérêts. Pour qu'un être puisse être l'objet du principe d'égale
considération, il doit donc avoir, d'une manière ou d'une autre, des intérêts
qui puissent être définis et entendus. Cette disposition est liée à un thème fort
de l'utilitarisme, celui de la souffrance. Se référant à nouveau à Jeremy
Bentham u, Singer affirme que :

Quand il [Bentham] dit que nous devons considérer les intérêts de tous les êtres

capables de souffrir ou d'éprouver du plaisir, il n'exclut de façon arbitraire du
bénéfice de la considération aucun intérêt du tout - contrairement à ceux qui tracent
la ligne en fonction de la possession de la raison ou du langage. La capacité à souffrir
et à éprouver du plaisir est une condition nécessaire sans laquelle un être n'a pas
d'intérêt du tout, une condition qui doit être remplie pour qu'il y ait un sens à ce

que nous parlions d'intérêts. [...] La capacité à souffrir et à éprouver du plaisir est,

par contre, une condition non seulement nécessaire mais aussi suffisante pour dire
qu'un être a des intérêts - il aura, au strict minimum, un intérêt à ne pas souffrir.12

Le principe d'égalité de considération prôné par Singer fonctionne donc
de la manière suivante : tout être, quel qu'il soit, doit voir ses intérêts pris en

compte, dans la mesure où il possède des intérêts, à savoir qu'il est capable
de souffrir ou d'éprouver du plaisir. Évidemment, la sphère des êtres impliqués
par ce principe d'égalité dépasse très largement la seule humanité. L'ensemble
des mammifères est concerné, tout comme les oiseaux, les poissons et les

reptiles. La question est plus complexe en ce qui concerne les crustacés ou les

mollusques, mais Singer en vient malgré tout à leur octroyer «le bénéfice du

doute.» 13 Notons bien qu'il n'est jamais question d'attribuer une valeur normative
à ces animaux. Singer se restreint à la prise en compte des conséquences de nos

actes sur les intérêts d'autrui, que cet autrui soit un être humain ou un animal I4.

Nous sommes tous des spécistes

De fait, constate le philosophe, nous n'appliquons pas le principe d'égale
considération des intérêts à nos rapports avec les animaux. L'explication de

11 «La question n'est pas : peuvent-ils raisonner, ni peuvent-ils parler, mais
peuvent-ils souffrir?», cité par Singer dans LA, p. 37.

12 LA, p. 37.
13 LA, p. 268.
14 Un domaine échappe néanmoins à cette démarche conséquentialiste: il s'agit de

la question de la mise à mort, dans la mesure où la mort signifie la fin de tout intérêt.
Des considérations liées à la notion de valeur apparaissent dans ce contexte: pour Singer,
on ne saurait octroyer la même valeur à une vie humaine qu'à une vie animale. En cas

de conflit, c'est évidemment la vie humaine qui prime (cf. LA, p. 53, ainsi que la

«Réponse à David De Grazia», Cahiers antispécistes, n° 6, mars 1993).



154 ADÈLE THORENS

ce comportement tient en un mot : le spécisme, un préjugé plus ou moins
inconscient qui nous fait valoriser immédiatement les intérêts humains en cas
de confrontation avec ceux des animaux. Il s'agit de :

L'acceptation générale de l'idée qu'il faut mettre les humains d'abord, et selon
laquelle aucun problème concernant les animaux ne peut être comparable, en tant
que question morale ou politique sérieuse, aux problèmes concernant les humains. I5

Plus que cela, le spécisme nous rend aveugle au fait même que les animaux

pourraient disposer d'intérêts propres. Il nous pousse à considérer l'animal
comme un être dépourvu de fin et corvéable à merci. Sentiment irrationnel,
le spécisme ne repose selon Singer sur aucun fondement convaincant. Comme
dans le cas du racisme ou du sexisme, le groupe dominant, en l'occurrence
les humains, défend simplement ses privilèges, au mieux par inconscience, au

pire par égoïsme.
C'est à l'ensemble de ces spécistes, à vous, à moi, que Singer s'adresse

dans les pages de La libération animale, convaincu que le rôle de la philosophie
est de «mettre en discussion les présupposés fondamentaux de son époque» l6

et, surtout, de provoquer par ce biais des changements de comportement
décisifs :

Je me suis donc fondé, tout au long de ce livre, sur l'argumentation rationnelle. Si
vous ne pouvez en réfuter l'argument central [l'égalitarisme de considération], vous
devez maintenant reconnaître que le spécisme est mal, et cela signifie que, si vous
prenez la morale au sérieux, vous devez chercher à éliminer les pratiques spécistes
de votre propre vie, et à vous y opposer par ailleurs. Faute de cela, aucune base

ne vous reste pour critiquer, sans hypocrisie, le racisme ou le sexisme. '7

Nous voilà donc contraints, par la force de la raison, à considérer les intérêts
des animaux et à changer fondamentalement nos rapports avec eux. La démarche

de Singer, ultra rationalisante et appuyée sur des bases aussi indiscutables

que les droits de l'homme, est-elle pour autant inattaquable Ce n'est bien
entendu pas le cas. Les critiques qui lui sont habituellement destinées sont

cependant inadéquates. Nous l'avons vu, il ne prétend à aucun moment
octroyer des droits aux animaux. Cette question est tout à fait marginale chez

Singer: son argument principal est l'exigence d'égalité de considération et non
d'égalité de droit. S'il élabore effectivement une pensée qui défend le bien-
être animal, cette dernière ne passe pas par le langage juridique. Reste que la

démarche empruntée par Peter Singer dans La libération animale mérite une

réflexion critique, au delà des controverses. C'est ce que j'aimerais initier dans

la deuxième partie de cette étude. Nous laisserons donc en plan la question
tant de fois discutée de l'égalité ou des droits, pour nous pencher plus
particulièrement sur le concept clé de spécisme.

15 LA, p. 331.
16 LA, p. 354.
17 LA, p. 363.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 155

Quelques considérations critiques autour de la notion de spécisme

Dans La libération animale, Peter Singer remet en question la pertinence
éthique de la notion d'espèce. Il relativise la validité de cette frontière en

invoquant ce que l'on pourrait appeler des cas limites '8. L'espèce humaine
n'est pas une catégorie homogène, puisque certains de ses membres n'en

comportent pas les caractéristiques les plus eminentes, telle la raison ou le

langage. D'autre part, Singer considère que cette notion d'espèce ne peut être

prise en compte dans la réflexion éthique, puisqu'elle débouche sur le

spécisme, conçu comme un favoritisme arbitraire et intolérable.
Il me semble que cette démarche de Singer est basée sur une certaine

confusion. Ce qu'il désire remettre en cause ne relève pas, ou du moins pas
seulement, de la notion d'espèce. Singer entreprend plutôt de soumettre à la

critique une certaine conception de l'être humain, issue de la tradition humaniste,

qui considère que le seul être véritablement digne de respect et de

considération est l'homme, conçu comme conscience libre et rationnelle. On

ne trouve en revanche pas chez lui, à ma connaissance, de réflexion sur ce que
signifie pour les hommes le fait d'être de la même espèce, au sens biologique
du terme. Singer ne se demande pas non plus ce que signifie le fait d'avoir
affaire à des membres d'autres espèces. Pourtant, il s'agit là d'un point dont

l'importance en matière éthique m'apparaît évidente.

Qu'est-ce donc que l'espèce Selon le Petit Robert, l'espèce consiste en
«l'ensemble de tous les individus d'aspect semblable ayant en commun des

caractères qui les distinguent au sein d'un même genre et capables d'engendrer
des individus féconds». Cette définition implique deux dimensions importantes,

tant pour les hommes que pour les animaux. La première découle de la

similitude d'aspect et de caractère qui lie les membres d'une même espèce.

Il y a là une notion de reconnaissance réciproque : les individus d'une même

espèce se retrouvent et se comprennent au sein d'une même communauté. Une

familiarité immédiate les lie dès le premier contact. L'accès à un être d'une
autre espèce sera d'un tout autre ordre: il passe par un processus de compréhension

de l'autre beaucoup moins direct et évident. Deuxième point important,
celui de la fécondité. C'est au sein de l'espèce seulement que s'instaurent des

liens très particuliers, ceux qui tournent autour de la filiation : liens amoureux,
attachement des parents à leurs enfants, sentiments de fraternité, solidarité
familiale.

Ces remarques ont à mon sens des conséquences éthiques importantes. En

effet, elles déterminent la possibilité pour l'homme de comprendre les animaux

18 C'est ce type d'argumentation qu'É. de Fontenay critique dans «Pourquoi les

animaux n'auraient-ils pas droit à un droit des animaux ?», Le Débat, n° 109, mars-
avril 2000.



156 ADÈLE THORENS

avec leur monde et leurs intérêts propres. Comme nous l'avons vu, il est

question pour Peter Singer de prendre en compte les intérêts de tous les êtres
sensibles affectés par nos actions. Pour ce faire, il nous faut auparavant
connaître ces intérêts et les comprendre. Il y a là un enjeu important, celui de

l'empathie, que Singer n'a pas véritablement explicité. En tant qu'utilitariste,
il reste rationaliste et conséquentialiste. Son éthique interroge non pas la nature
des êtres et des relations qu'ils nouent entre eux, mais elle évalue les

conséquences de nos actes et la cohérence de nos raisonnements 19. Les questionnements

d'ordre ontologique ou phénoménologique sont ainsi quasi absents
de sa philosophie. Pourtant, la considération des intérêts de l'autre, humain ou
animal, ne peut s'effectuer de manière automatique. Elle présuppose un accès
à ce qu'est vraiment notre vis-à-vis, dans ses besoins et ses aspirations propres.
Or ce qui caractérise tel animal dans sa nature comme dans ses intérêts propres,
c'est justement son espèce et celle-ci est autre que la nôtre. La question se pose
alors : comment pouvons-nous accéder à des individus d'une autre espèce
Pouvons-nous toujours comprendre leur mode de fonctionnement, leurs
besoins, leurs intérêts spécifiques Sommes-nous capables d'aller jusqu'à nous
identifier à eux, jusqu'à éprouver pour eux de l'empathie Ces questions ont
été traitées par plusieurs éthologues, mais elles ont aussi intéressé certains

philosophes continentaux, dont les phénoménologues. Voyons quel peut être
leur apport à la pensée de Singer.

Les relations intraspécifiques et interspécifiques : apports de l'éthologie

Comme nous l'avons dit plus haut, l'espèce est une forme de communauté

première où le rapport avec l'autre s'effectue de manière plus directe et
évidente. Au sein de l'espèce s'instaure un monde commun, basé sur la
reconnaissance spontanée de l'autre comme membre du groupe. Des chercheurs ont
montré que les petits singes ont une façon innée de reconnaître les autres jeunes
singes de leur espèce comme des congénères et de comprendre leurs mimiques.
Élevés en isolement, leur réaction est immédiate lorsque des images déjeunes
singes de la même espèce leur sont projetées : tous comprennent les invitations
au jeu et les diverses sollicitations que leurs congénères virtuels leur adressent

et y répondent avec enthousiasme 20. La communication et la familiarité sont
donc directes et ces animaux se reconnaissent instantanément comme membres
de la même communauté.

Outre le fait qu'ils se reconnaissent entre eux, les animaux d'une même

espèce partagent les mêmes besoins physiologiques et sociaux, ce qui revient

19 Sur sa conception de la philosophie et, entre autre, sur l'importance de l'exigence
de non-contradiction, on peut se référer à P. Singer, «L'éthique appliquée», Cahiers
antispécistes, n° 4, juillet 1992.

20 Cette expérience est citée par B. Cyrulnik dans Mémoire de singe et paroles
d'homme, Paris, Hachette, 1983, p. 172-173.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 157

à dire, en termes singeriens, qu'ils ont les mêmes intérêts au niveau générique.
Chez les espèces avancées, cette solidarité est grandement renforcée par les
liens existant entre les petits et leur mère ou au sein d'une fratrie, voire dans

un groupe social hiérarchisé. Il y a ainsi une forme de solidarité intraspécifique,
dont la règle minimale est le fait que les animaux d'une même espèce, lorsqu'ils
sont sains, ne se mangent pas entre eux, même en cas de famine 21. En principe,
les animaux respectent la vie de leurs congénères :

Les zoologues disent qu'il n'y a pas de meurtre intraspécifique. Les animaux d'une
même espèce se combattent sans se tuer. Au premier rituel de soumission effectué

par l'un des deux combattants, l'agressivité du vainqueur sera inhibée et sauvera
la vie du vaincu... préservant ainsi l'espèce. Les animaux se combattent à armes
égales et ne considèrent pas le congénère comme un aliment. Les crotales se battent
à coups de tête ; ils ne se mordent pas. Alors que dans les combats interspécifiques,
la mort est donnée sans retenue. [...] Le conflit avec le «même» possède un
investissement psychique énorme, car l'individu perçoit ce que sent le congénère et

engage une bonne part de son émotivité et de sa biographie. Dans le conflit avec
l'«autre», d'une autre espèce, il n'y a pas de partage émotif. On peut le tuer ou le

manger sans culpabilité. 22

Dans une perspective évolutionniste, chaque espèce tente de se maintenir,
malgré la pression du milieu et la concurrence d'autres espèces, dont les

besoins sont parfois très proches. Les rapports intraspécifiques sont dès lors

privilégiés. Le congénère est non seulement celui que je comprends dans son
être propre, avec lequel je partage un monde et un langage commun, mais il
est aussi, en tant que mon semblable, un être envers lequel je respecte un certain
nombre de règles de conduites et dont je suis en droit d'attendre une réciprocité.

Les rapports interspécifiques sont d'une tout autre nature. La communication

entre des animaux d'espèce différente ne va pas de soi. Elle est même

souvent à la source de malentendus, dont Konrad Lorenz a décrit plusieurs
exemples 23. De telles méprises existent également entre l'homme et les

animaux, notamment autour de la signification du regard :

Il est curieux de remarquer que cette différence physiologique de la vision aboutit à

donner au regard fixe une signification exactement opposée chez l'homme et chez

l'animal. L'homme qui n'arrive pas à me regarder dans les yeux, qui promène sans

cesse son regard d'un point à un autre, a peur de moi (la gêne étant une forme amortie
de la peur) ou bien il nourrit de mauvaises intentions : c'est exactement ce qu'exprime
chez un animal le fait de me garder fixement sous le contrôle de ses deux yeux.

24

Chaque espèce possède ainsi un «langage», une gestuelle, qui lui est propre.
La communication interspécifique exige donc un apprentissage de la part des

21 Konrad Lorenz pense néanmoins avoir trouvé deux exceptions à cette règle, chez
les surmulots et les larves de dytiques. Cf. Il parlait avec les mammifères, les oiseaux
et les poissons. Tous les chiens, tous les chats, Paris, Flammarion, 1985, p. 35.

22 B.CYR\jLN\K,Mémoire de singe et paroles d'homme,Paris,Hachette, 1983,p. 171.
23 K. Lorenz, op. cit., p. 367-368.
24 Ibid., p. 380.



158 ADÈLE THORENS

deux interlocuteurs. Cela est bien entendu possible, par le biais de ce que
Cyrulnik appelle des «passerelles sensorielles» 25, et chacun en a fait l'expérience

avec tel ou tel animal familier. L'erreur serait d'ailleurs de penser que
l'homme seul est capable d'un tel apprentissage. Certains animaux y parviennent

également 26, bien que de tels phénomènes soient le fruit d'une familiarité
millénaire entre Lhomme et l'animal et qu'ils soient précisément limités à un
tel contexte. Konrad Lorenz, qui a observé des processus d'expression animale
inspirés par la communication humaine chez le chien, décrit ces phénomènes
comme de l'ordre du miracle 27. De manière générale, la capacité des
différentes espèces à communiquer véritablement entre elles est réduite.

Au-delà de cette difficulté, il faut être conscient du fait que les espèces
animales n'évoluent pas toujours dans un monde commun. À vrai dire, chacune
d'entre elles possède un système perceptif qui lui est propre, tel animal
privilégiant les informations liées à l'odorat, tel autre percevant principalement
les ultraviolets ou alors les ultrasons. Le monde dans lequel évolueront ces

espèces sera totalement différent 28. Comment dès lors accéder à ces mondes,
alors qu'ils sont parfois définis par un système sensoriel totalement étranger
au nôtre Bien que l'éthologie présuppose un programme commun 29, qui
rende tout simplement valides ses observations interspécifiques, les scientifiques

restent conscients des difficultés que nous éprouvons à comprendre
véritablement le comportement de certains animaux. Lorenz en fait l'aveu suite
à l'observation des réactions violentes que manifestent les choucas envers
certains types d'objets :

Nous ne pouvons pas nous représenter la qualité particulière de cette expérience,
évidemment liée à un comportement instinctif qui les agite profondément. Nos
émotions, colère, haine, peur, ne ressemblent que d'assez loin à celles des divers
animaux. Nous ne savons pas ce que ressentent à ce moment-là les choucas, mais
il n'est pas douteux qu'il s'agit là d'une expérience très spécifique et singulièrement
chargée d'émotion.30

Nous ne pouvons donc qu'imaginer ce que ressentent les membres d'une
autre espèce, souvent en extrapolant à partir de nos propres expériences, ce

qui est déjà une forme de projection. Il nous est difficile de nous mettre à leur

place, de comprendre véritablement la nature de leurs émotions, de leurs

besoins, de leurs aspirations. Cela ne nous empêche pas de nouer des relations
extrêmement fortes avec certains animaux, bien qu'il s'agisse d'un phénomène
inexistant dans le monde strictement animal. Comme le relève Lorenz, les

animaux n'ont pas de rapports amicaux interspécifiques, si ce n'est avec

25 B. Cyrulnik, L'ensorcellement du monde, Paris, Odile Jacob, 1997, p. 93.
26 Ibid., p. 110.
27 K. Lorenz, op. cit., p. 414.
28 B. Cyrulnik, Mémoire de singe et paroles d'homme, op. cit., p. 160-161.
29 B. Cyrulnik, L'ensorcellement du monde, op. cit., 2001, p. 105.
30 K. Lorenz, op. cit., p. 75-76.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 159

l'homme. Ils ne font, au mieux, que se tolérer entre espèces différentes31.
L'homme est capable de s'insérer dans les liens de filiation des animaux: on
connaît la célèbre expérience de Lorenz, qui se fait passer pour une mère oie
aux yeux d'un oisillon qu'il entreprend ensuite d'élever, profitant du processus
d'imprégnation. Mais cette relation, purement artificielle, n'est vraiment
interspécifique que du point de vue de l'homme. En effet, l'oison est tout à

fait convaincu que Konrad Lorenz est un membre de sa propre espèce et le
traitera comme tel tout au long de sa vie.

Il semble ainsi que l'homme seul soit doté d'aptitudes lui permettant de

nouer des relations interspécifiques: l'espèce humaine détient le privilège de

l'empathie au-delà des frontières de l'espèce. Reste que, comme l'ont montré
les éthologues, cette empathie n'est jamais totale. Elle est tributaire de
passerelles sensorielles parfois nombreuses, comme avec les animaux familiers,
mais qui peuvent aussi se révéler quasi inexistantes. Il est donc question de

rencontres aléatoires et très diverses, avant que de pouvoir parler, comme le

fait Singer, de prise en considération des intérêts.

Espèce et altérité : apports de la philosophie continentale

Parallèlement au travail des éthologues, plusieurs philosophes continentaux
ont tenté de penser cette expérience inédite de la rencontre interspécifique.
Husserl est parmi ceux qui ont compris l'importance de la barrière de l'espèce
ainsi que la complexité de son dépassement :

Les bêtes d'une espèce ont leur propre être-pour-1'autre et être-avec-1'autre, ont leur

propre enchaînement génératif qui (vu de l'intérieur) implique entre elles une unité
interne. Elles sont dans des relations empathiques. elles se comprennent d'après leur
espèce, elles sont les unes pour les autres connues et inconnues par instinct et

expérience - ainsi nous les comprenons, en faisons l'expérience, du moins quand
il s'agit de bêtes «supérieures». D'autre part, entre bêtes de différentes espèces, il
existe des rapports, des relations compréhensives - nous observons ceci, nous

pouvons l'appréhender sur le mode de l'expérience -, parfois amicales (non
hostiles), parfois et même souvent hostiles. Ceci vaut également entre hommes et bêtes
de ce point de vue, comme si les hommes étaient une espèce de bêtes parmi
d'autres.32

Pour Husserl, nous accédons bien aux animaux par le biais de l'empathie,
un phénomène qui fonctionne toujours déjà entre membres de la même espèce.

Il s'agit d'une «modification assimilatrice de l'empathie entre les hommes.»

Nous reconnaissons en l'animal qui nous fait face un être qui est, comme nous.

31 Ibid., p. 383.
32 E. Husserl, «Le monde familier et la compréhension de l'étranger. La compréhension

des bêtes», Alter. Revue de phénoménologie, Alter, ENS de Fontenay-Saint-
Cloud, n° spécial «L'animal», 3/1995, p. 215.



160 ADÈLETHORENS

de chair, un être qui évolue dans un monde perceptif et intentionnel. C'est donc

par analogie que nous allons vers lui :

La bête est un nouveau, un autre sujet, mais autre que nous hommes, mais en ceci
autre qu'il est cependant de manière analogue comme nous hommes parmi les
hommes, ainsi lions parmi les lions, etc., dans la générativité vitale en tant
qu'analogon de notre générativité humaine.33

Tout part donc de la relation empathique interne à l'espèce humaine.
L'accès à l'animal vient ensuite, dans une dialectique du même et de l'autre :

on reconnaît en lui sa similitude en tant qu'être de chair, mais on est aussi

confronté à son appartenance à une communauté qui n'est pas la nôtre.
Derrida décrit lui aussi la rencontre inouïe de l'homme et de l'animal en

insistant sur cette expérience de l'altérité et sur la rupture que constitue la
différence d'espèce au sein de l'immense diversité des vivants. Dans «L'animal

que donc je suis», il nous livre une magnifique méditation sur son face-à-face

avec un chat. On y retrouve le rapport complexe entre similitude et différence
ébauché chez Husserl :

Il a son point de vue sur moi. Le point de vue de l'autre absolu, et rien ne m'aura
jamais tant donné à penser cette altérité absolue du voisin ou du prochain que dans
les moments où je me vois vu nu sous le regard d'un chat [...] Se voir vu nu sous
un regard dont le fond reste sans fond, à la fois innocent et cruel peut-être, peut-
être sensible et impassible, bon et méchant, ininterprétable, illisible, indécidable,
abyssal et secret : tout autre, le tout autre qui est tout autre mais là où dans sa

proximité insoutenable, je ne me sens encore aucun droit et aucun titre à l'appeler
mon prochain ou encore moins mon frère.34

La complexité de cette confrontation va de pair avec celle du vivant. Ce

n'est pas le statut particulier de l'homme qui rend son rapport avec l'animal
difficile. De manière générale, la nature comporte des ruptures nombreuses et
variées qui suscitent à chaque fois de nouvelles confrontations :

Il existe dans le monde animal un grand nombre de structures différentes. [...] je
soutiens qu'il y a plus d'une limite : beaucoup de limites : il n'y a pas une opposition
entre l'homme et le non-homme, il y a entre les différentes structures d'organisation
du vivant beaucoup de fractures, d'hétérogénéités, de structures différentielles.35

À la lumière de ces penseurs, Singer a peut-être omis une dimension

importante en éludant le rôle que joue la différence d'espèce dans notre rapport
à l'animal. Cette différence implique deux phénomènes. Tout d'abord, l'animal

33 E. Husserl, «Le monde et nous. Le monde environnant des hommes et des bêtes»,
Alter. Revue de phénoménologie. Éditions Alter, ENS de Fontenay-Saint-Cloud,
n° spécial «L'animal», 3/1995, p. 200.

34 J. Derrida, «L'animal que donc je suis» in L'animal autobiographique. Autour
de Jacques Derrida, Paris, Galilée, 1999, p. 261-262.

35 É. Roudinesco, J. Derrida, De quoi demain... Dialogue, Paris, Fayard, Galilée,
2001, p. 111.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 161

possède toujours une part de mystère: il est l'autre par excellence. Ensuite,
notre accès à cet étrange voisin ne se fait que dans un deuxième temps, sur
la base d'expériences relationnelles déjà existantes, des expériences que nous
avons vécues au sein de notre propre espèce. Notre accès à l'animal ne se fait
pas sur le fond d'un monde homogène. Il est toujours déjà connoté, influencé

par notre expérience interspécifique d'autrui.

Altérité, empathie et impartialité: appréhender la diversité des mondes

Peut-on dans ce contexte exiger une totale impartialité dans la manière dont
nous considérons les intérêts des hommes et des différents animaux Est-il
possible d'éluder la primauté de l'empathie intraspécifique et la complexité que
recèle l'empathie qui en est dérivée et par laquelle nous tentons d'accéder à

l'animal, ce mystérieux prochain Peut-on comparer le sentiment de familiarité

ressenti au contact d'un compagnon de vie comme le chien à celui de totale

étrangeté suscité par un insecte Nos sentiments communautaires
intraspécifiques sont-ils si mauvais et injustifiables

Ce n'est pas ce que pense Mary Midgley, philosophe anglaise atypique et

auteure de Animals and Why They Matter 36. Elle reconnaît en effet une certaine

légitimité à l'idée selon laquelle nous accordons une priorité morale aux
besoins des êtres qui nous sont les plus proches ou que nous ressentons comme
tels. Le paradigme de ce comportement est celui que les parents adoptent envers
leurs enfants, mais on peut citer d'autres types de liens comme la fraternité
ou la solidarité féminine 37. Sont-ce vraiment des préjugés condamnables Le
fait que ces comportements soient en quelque sorte spontanés ou immédiats
ne les légitime pas en tant que tels et nous ne voudrions pas nous voir attribuer
le fameux «paralogisme naturaliste.» 38 II est simplement question de prendre
en compte ces attitudes, que certains philosophes considèrent comme étant au

fondement de l'aptitude éthique la plus désintéressée - c'est notamment le cas

de Hans Jonas - dans leur réalité et de tenter d'en tirer certaines conséquences.

L'éthique n'est pas seulement affaire de rationalité. Singer ne devrait-il pas

intégrer à sa réflexion les dimensions émotionnelles inhérentes à notre humanité

Le philosophe semble d'ailleurs avoir reconnu cette difficulté en expé-

36 M. Midgley, Animals and Why They Matter, Athens, Georgia, University of
Georgia Press, 1983.

37 Celle-ci me semble constituer un exemple intéressant. Alors que la libération
féminine a aujourd'hui livré une partie importante de ses fruits, la solidarité féminine
reste une réalité. Ce lien empathique se base simplement sur l'expérience commune de

la féminité et débouche sur un sentiment d'entraide et de réciprocité. Un tel phénomène
est-il éthiquement condamnable ou n'est-il pas plutôt à la base de l'ouverture à autrui,
indispensable à tout comportement désintéressé et donc à l'impartialité chère à Singer

38 Notion datant initialement de David Hume et signifiant qu'on ne peut passer sans

autre intermédiaire de la sphère descriptive à la sphère normative, du «is» au «ought».



162 ADÈLETHORENS

rimentant la maladie et le vieillissement de sa propre mère. Le froid calcul
utilitariste est alors remis en question 39. C'est dans ce contexte que la démarche

de Peter Singer doit être réincarnée, mise en situation. Avant l'impartialité
de la prise en considération des intérêts, il y a la rencontre avec l'autre, dans

toute sa complexité.
La limite spéciste est donc une réalité éthique dont nous devrions accepter

l'existence, ceci non pas parce qu'il faudrait se restreindre à une empathie
centrée uniquement sur le semblable, mais parce que ce n'est que par le biais
d'un processus secondaire d'analogie que nous pourrons aller vers ce qui nous
est autre 40. Le spécisme ne doit pas être combattu comme un préjugé, il doit
plutôt être rendu explicite. Il s'agit de le comprendre pour mieux pouvoir le

relativiser, le canaliser. La limitation de l'espèce est une réalité qui délimite
des formes de solidarités particulières et diverses. En son sein s'instaurent les

liens propres à la famille, les attaches de filiation. Cette solidarité peut ensuite

s'élargir à d'autres espèces, suivant les similitudes de leurs modes d'être. On
rend ainsi justice à l'altérité et à la diversité que recèle le monde du vivant
en prônant non pas une impartialité homogénéisante, mais en reconnaissant une
structure complexe constituée de plusieurs cercles de solidarité. Ceux-ci
s'expriment de différentes manières : on n'a pas les mêmes devoirs envers un chat

ou une mouche41. L'existence de ces cercles n'est pas discriminatoire, tant
qu'ils impliquent une reconnaissance réelle de chaque espèce dans son unicité
et ses particularismes - d'où le grand intérêt des travaux d'éthologie - au sein
de la réalité pluri-structurelle chère à Derrida. On peut ainsi envisager un cercle

d'empathie et de solidarité très fortes entre tous les êtres humains, un cercle
de solidarité propres aux animaux qui partagent notre vie, un autre qui
comprendrait les animaux avec lesquels l'empathie est plus ou moins immédiate

(grands singes et divers mammifères dont on connaît la capacité à communiquer

avec nous) 42. Ces cercles devraient être les moins exclusifs possible au

sens ou un certain respect minimal envers le simple vivant doit être exigé. Dans

ce contexte, l'aptitude à souffrir ou à éprouver du plaisir pourrait aussi rester

39 Cité par S. Michael, «The Dangerous Philosopher», The New Yorker, 6 sept.
1999: «Perhaps it is more difficult than I thought before, because it is different when
it's your motheD> («Peut-être est-ce plus difficile que ce que j'ai cru jusqu'alors, parce
que c'est différent quand il s'agit de votre propre mère»).

40 Ce processus n'est d'ailleurs pas forcément de type analogique. Il peut emprunter
d'autres chemins, notamment homologiques ou anagénétiques, comme le montre Joëlle
Proust dans «La cognition animale et l'éthique», Le Débat, n° 108, janvier-février 2000.

41 Ce que reconnaît d'ailleurs Peter Singer.
42 On a parfois lié un respect jugé trop important envers les animaux avec une

certaine aversion pour les êtres humains (notamment L. Ferry, Le nouvel ordre
écologique, Paris, Grasset, 1992). Cette assertion est vidée de tout fondement par cette
conception de l'éthique. En effet, on inverse ici la perspective kantienne selon laquelle
il nous faut bien traiter les animaux pour être de véritables êtres humains. Ici, c'est
l'humanisme lui-même, prônant le respect de tous les êtres humains, qui nous mène,

par analogie, au respect d'autres êtres vivants.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 163

pertinente. La compassion est en effet une dimension importante de l'empathie,
ne l'oublions pas.

Du spécisme comme facteur aggravant et non comme cause

Cette relativisation des méfaits du spécisme est d'autant plus importante
qu'il me semble que le rôle du spécisme dans les atrocités commises à

l'encontre des animaux n'est pas aussi capital que ne le prétend Peter Singer. Celui-
ci le reconnaît d'ailleurs lui-même de manière implicite : le marché lucratif
de matériel d'équipement et de production d'animaux dans le cadre de

l'expérimentation animale et le culte absolu de la productivité et du profit dans

celui de l'agriculture intensive ne sont-ils pas à l'origine des terribles
maltraitances subies par les animaux de laboratoire et de ferme-usine Les

textes consacrés à l'agro-industrie et à l'expérimentation animale par Singer
constituent un réquisitoire féroce contre ce que l'on appelle aujourd'hui l'horreur

économique ou la marchandisation du monde. Il apparaît clairement que
le spécisme n'est qu'une variante parmi d'autres du traitement intolérable que
nous imposons à certains animaux. Il permet simplement de rendre ces
traitements plus supportables pour notre conscience, mais il n'en est pas l'origine.
C'est le culte du tout économique, allié à ce qu'Adorno et Horkheimer ont
dénoncé comme les méfaits de la raison instrumentale, qui sont aux racines
de ces comportements :

L'idée que la raison, faculté intellectuelle la plus élevée de l'homme, ne se

préoccupe que des instruments, est aujourd'hui formulée plus clairement et plus
généralement acceptée qu'elle ne le fut jamais auparavant. Le principe de
domination est devenu l'idole à laquelle tout est sacrifié. [...] Chaque mot ou chaque
phrase qui suggère des rapports autres que pragmatiques est suspect. Et lorsqu'on
demande à un homme d'admirer une chose, de respecter un sentiment ou une
attitude, d'aimer une personne pour elle-même, il flaire la sentimentalité et croit
que quelqu'un le fait marcher ou est en train de lui placer sa marchandise.4-'

Singer, qui se refuse à toute «sensiblerie» et prétend justement se restreindre

aux arguments rationnels, ne devrait-il pas se mettre à l'écoute de ces

penseurs Il est en tous les cas implicitement en accord avec leurs analyses,

tout particulièrement lorsqu'il dénonce les conditions des animaux de fermes

industrielles, décrivant la transformation de l'agriculture en une course au

profit de l'«agrobusiness» et concluant que «la cruauté n'est reconnue en tant

que telle que lorsqu'elle n'est plus rentable.» 44

Si nous avons insisté dans les lignes qui précèdent sur les différences

interspécifiques et donc sur la distance qui sépare parfois l'homme de l'animal,
nous nous trouvons ici dans une problématique totalement englobante où

43 M. Horkheimer, Éclipse de la raison, Paris, Payot, 1974, p. 113 et 110.
44 LA, p. 163.



164 ADÈLE THORENS

certains êtres humains s'avèrent être soumis à la même instrumentalisation que
leurs frères d'infortune animaux :

[...] Plus la nature est considérée comme «un vrai ramassis de matériaux divers»,
(ramassis sans doute uniquement parce que la structure de la nature ne correspond
pas à l'usage humain), et plus le sujet jadis présumé autonome est vidé de tout
contenu, tant et si bien qu'il devient à la fin un simple nom qui ne nomme plus
rien. La transformation totale de chaque domaine particulier de l'être en un champ
de moyens conduit à la liquidation du sujet qui est censé les utiliser. Cela donne
à la société industrielle moderne son aspect nihiliste. La subjectivisation, qui exalte
le sujet, signe également son arrêt de mort. L'être humain, dans le processus même
de son émancipation, partage le sort du reste du monde. La domination de la nature
implique la domination de l'homme. 45

Le rôle du spécisme est ici doublement relativisé. Il n'est pas lui-même à

l'origine des maltraitances infligées aux animaux, même si son rôle dans

l'aveuglement et la passivité générale de la population à l'égard de ces
problèmes est important. On peut d'ailleurs à ce propos rapprocher les analyses
de Peter Singer, décrivant l'inconscience et la cécité du grand public face aux
tortures subies par les animaux, de celles d'Adorno et Horkheimer sur le destin
de l'ego : celui-ci devenant l'objet de son propre processus d'instrumen-
talisation se vide de tout contenu et ne développe plus que des comportements
de mimétisme et d'adaptation à la société qui l'entoure 46. C'est certainement

ce phénomène d'aliénation, autant que le spécisme dénoncé par Singer, qui a

permis et permet encore le maintien de pratiques dont la cruauté et la violence
devraient provoquer en nous un sentiment de révolte immédiat.

D'autre part, la pertinence du spécisme est remise en cause du fait que le

phénomène d'instrumentalisation et de domination incriminé ne constitue pas

une compétition partiale entre des intérêts humains et des intérêts animaux.
Le conflit est plus complexe et dépasse de telles catégories. Il oppose plutôt
une partie dominante de la population humaine, dont les caractéristiques sont
bien souvent l'âge adulte, le sexe masculin, la race blanche et la culture

occidentale, au reste des vivants, hommes, femmes, enfants et animaux y étant

déconsidérés au même titre.

Conclusion

Le spécisme doit bien entendu être reconnu et interrogé et, en ce sens,

Singer a raison de le dénoncer. Mais avant de proposer que nous nous mettions
à la place des êtres, en particulier des animaux, affectés par nos actes, que nous

voyons les choses de leur point de vue et évaluions alors les divers intérêts

impliqués, une réflexion sur la rencontre entre l'homme et l'animal est néces-

45 M. Horkheimer, op. cit., p. 102.
46 Ibid., p. 122 sq.



PETER SINGER ET LA LIBÉRATION ANIMALE 165

saire. Il en ressort que cette rencontre est parfois complexe et que l'empathie
interspécifique n'est pas immédiate. Nous devons apprendre à connaître les
animaux dans l'incroyable diversité de leurs besoins et de leurs aspirations et

accepter, parfois, de n'y avoir que difficilement accès. Une totale impartialité
est dès lors difficile à exiger et peut-être devrions-nous, à la suite de Mary
Midgley, penser plusieurs cercles de solidarité et d'empathie entre nous et un
monde animal qui ne sera jamais homogène à nos yeux. Surtout, au-delà du

spécisme, c'est cette société de l'instrumentalisation et de la domination
d'autrui et du monde qui doit être repensée. Une société qui ne prend pas plus
en considération les intérêts d'un enfant d'Afrique privé d'eau et de soin que
ceux d'un singe anthropoïde livré aux expériences absurdes de neurologues de

l'armée américaine. Dans ce contexte, il n'est pas certain que le conflit majeur
soit celui qui oppose les intérêts humains aux intérêts animaux. D'une manière

plus générale, le véritable enjeu est, dans nos sociétés libérales, la prise en
considération du plus faible, quel qu'il soit. Or il se trouve que ce «plus faible»
s'avère être, trop souvent, notre mystérieux prochain, l'animal, que décrivent si

magnifiquement Adorno et Horkheimer, ces grands penseurs de la compassion :

L'animal répond à son nom et n'a pas de moi, il est refermé sur lui-même et

cependant exposé à l'extériorité, une contrainte succède à l'autre, aucune idée ne
la transcende. Privé de réconfort, il ne connaît pas pour autant une angoisse moins
grande, la conscience du bonheur qui lui fait défaut ne le libère pas pour autant de

la tristesse et de la douleur. Pour que le bonheur se matérialise, qu'il concède la

mort à l'existence, il faut une mémoire susceptible d'identification, une connaissance

apaisante, l'idée religieuse ou philosophique, bref, le concept. Il y a des

animaux heureux mais que ce bonheur est bref Pour l'animal, la durée que ne vient

pas interrompre la pensée libératrice est triste et dépressive. Pour échapper au vide
lancinant de l'existence, il faut une capacité de résistance à laquelle le langage est

indispensable. Même l'animal le plus fort est infiniment faible.47

L'impartialité du principe d'égale considération des intérêts, l'annulation
du spécisme et la rationalité absolue en éthique me paraissent des buts respectables,

mais bien difficiles à atteindre. J'emprunterais plutôt le chemin tracé

par Adorno et Horkheimer, ou par Hans Jonas, celui de la compassion et de

la responsabilité envers le plus faible que soi, envers celui qui est en mon
pouvoir. C'est ce sentiment que Jonas relie, dans Le principe responsabilité4^.
au rapport paradigmatique des parents à leur enfant nouveau-né. Le périssable

nous lance un appel. Que le spécisme dénoncé par Singer ne nous y rende pas
sourds lorsqu'il émane de l'animal, notre autre prochain.

47 M. Horkheimer, T. W. Adorno, La dialectique de la raison. Fragments
philosophiques, Paris, Gallimard, 1974, p. 269-270.

48 H. Jonas, Le principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation
technologique, Paris, Cerf, 1995.




	Peter Singer et la libération animale : une approche critique autour de la notion de spécisme

