Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Artikel: Peter Singer et la libération animale : une approche critique autour de la
notion de spécisme

Autor: Thorens, Adéle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 149-165

PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE -
UNE APPROCHE CRITIQUE AUTOUR DE LA
NOTION DE SPECISME

ADELE THORENS

Résumé

Les réflexions que le philosophe Peter Singer a consacrées aux animaux
ont souvent été critiquées avec virulence, notamment par des auteurs franco-
phones. Pourtant, Singer n’est pas le défenseur extrémiste des droits des
animaux que I’on décrit parfois. Sa pensée mérite une analyse critique, mais
sereine. C'est ce que nous tentons de faire dans cet article, en nous penchant
sur la notion de spécisme, un mécanisme dénoncé par I’auteur. Nous confron-
fons notamment sa conception du spécisme a certaines données de 1’éthologie,
ainsi qu’aux travaux de philosophes continentaux comme Husserl, Derrida,
Adorno ou Horkheimer.

Introduction

La question de nos rapports avec les animaux est souvent débattue
aujourd’hui. Disparition des espéces, maltraitances dans le cadre de 1’élevage
industriel, expérimentation animale, clonage, les thémes sont nombreux a nous
mettre face a nos responsabilités envers ces étres qui peuvent étre nos com-
pagnons, mais aussi figurer a notre menu ou nous servir de vétement. Dans
de nombreux pays, le systéme législatif doit s’adapter a une nouvelle donne,
du fait du développement de nouvelles technologies ou méthodes de production
touchant au monde animal, mais aussi de I’évolution des mentalités, 1’opinion
publique se préoccupant de plus en plus du sort de ceux que d’aucuns appellent
«nos amies les bétes». En réalité, I’opposition semble se radicaliser entre des
techniciens ou des entrepreneurs de plus en plus indifférents a 1'égard de la
condition animale et des défenseurs de la nature qui vont parfois jusqu’a
réclamer des droits pour les animaux au méme titre que pour les étres humains.

La philosophie n’est pas étrangeére a ce débat. La nature et le statut des
animaux sont des questions qui passionnent un grand nombre de philosophes
depuis I’ Antiquité. Parmi les plus récents a s’en préoccuper se trouve Peter
Singer, auteur en 1975 de La libération animale . Souvent récupérée par des

I P. SINGER, Animal Liberation, New York, New York Review, 1975.



150 ADELE THORENS

associations de défense des droits des animaux — a tort, comme nous le
montrerons plus bas —, I'ceuvre de Singer a essuyé des critiques séveres dans
le monde académique, notamment de la part de ’'une des plus grands spécia-
listes européens de 1’animalité, Elisabeth de Fontenay. L’auteure du Silence
des bétes® parle de «these véritablement extrémiste» et qualifie Singer de
«philosophe dangereux» 3. Il apparait que beaucoup des critiques adressées 2
Singer font suite a son assimilation aux courants philosophiques pronant 1’ins-
tauration de véritables droits des animaux *. Nous aimerions montrer dans ce
texte que ces critiques manquent en réalité leur cible. En effet, si Singer s’est
parfois engagé en faveur d’une certaine forme de reconnaissance des droits
animaux dans sa vie de militant >, sa philosophie elle-méme n’est pas un
plaidoyer théorique pour ce type de démarche. La pensée de Singer doit
néanmoins €tre discutée. Dans un second temps, nous proposerons donc quel-
ques remarques critiques, qui toucheront non pas au probléme du droit des
animaux, mais a I’une des notions centrales de la philosophie singerienne, celle
de spécisme, a partir de laquelle il nous semble beaucoup plus fructueux
d’élaborer une approche attentive de cette pensée.

Peter Singer et La libération animale

Le propos de Peter Singer est de repenser de fagon cohérente et rationnelle ©
la maniére dont nous devons traiter les animaux non humains. Son but est
d’ordre militant : il désire pousser son lecteur a modifier ses attitudes et
pratiques envers les membres d’autres espéces que la sienne 7. Dans ce con-
texte, Singer dénonce ce qu’il appelle le spécisme, une idéologie qui accorde

2 E. DE FONTENAY, Le silence des bétes. La philosophie a I’épreuve de I’animalité,
Paris, Fayard, 1998.

3 E. De FonTENAY, «Pourquoi les animaux n’auraient-ils pas droit & un droit des
animaux ?», Le Débat, n° 109, mars-avril 2000. Le «philosophe dangereux» est éga-
lement le titre d’un article de Michael Specter sur Peter Singer (M. SpECTER, «The
dangerous philosopher», The New Yorker, 6 sept. 1999), dans lequel ce dernier est décrit
comme le philosophe vivant le plus controversé.

4 Ce que ne fait pas de E. de Fontenay !

3> (C’est notamment le cas de son engagement dans le Great Ape Project, qu’il anime
avec Paola Cavalieri, directrice de la revue Etica & Animali, projet qui veut étendre aux
grands singes anthropoides la protection des codes éthiques internationaux de la médecine
humaine. Ce projet a d’ailleurs abouti en partie en Nouvelle-Zélande en 1999 : on y a
promulgué la premiére loi mondiale accordant des droits explicites aux grands singes
anthropoides. Sur cette base, il a ét€ interdit de les utiliser dans I’expérimentation médicale.

6 Ces deux termes sont importants. Singer se défend d’étre un «ami des animaux».
Sa démarche repose non pas sur des dimensions affectives ou émotionnelles mais sur
un raisonnement neutre et équitable.

" 1l y a a I’origine de cette démarche une certaine foi en la potentialité subversive
de la pensée philosophique. Pour Singer, une argumentation bien menée peut a terme
susciter des changements réels dans 1’ordre social.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 151

a I’espece humaine une primauté absolue et jamais interrogée sur 1’ensemble
des étres vivants. Ce préjugé démasqué, il s’agira de remettre en cause ses
conséquences funestes sur nos rapports les plus quotidiens avec les animaux.

La démarche de Singer s’inscrit dans une tradition dont la légitimité ne
saurait €tre contestée aujourd’hui, celle qui sous-tend les mouvements dits de
libération, qu’il définit comme suit :

Un mouvement de libération est I’exigence que soit mis fin & un préjugé et a une
discrimination basés sur une caractéristique arbitraire telle la race ou le sexe.
L’exemple classique en est le mouvement de libération des Noirs. ®

La question est en réalit¢ de définir quelles entités appartiennent a la
communauté morale et pourquoi. Nous avons assisté récemment a un mou-
vement d’élargissement de notre horizon moral en faveur des Noirs et des
femmes, autrefois exclus de toute considération. Singer s’inspire de cette
démarche et s’interroge sur les fondements du rapport de domination qui nous
lie aux animaux tant d’expérimentation que de rente. Leur exploitation sans
arricre-pensée par les hommes ne releve-t-elle pas du méme arbitraire que celle
des Noirs réduits a I’esclavage ou des femmes longtemps considérées comme
des étres sans droits ?

Le principe d’égalité de considération des intéréts

C’est avant tout 1’égalité qu’ont revendiquée les grands mouvements de
libération. Mais encore faut-il savoir ce qu’implique concrétement 1’exigence
d’égalité. Consiste-t-elle en la reconnaissance d’une réalité de fait ? S’agit-il
de la revendication d’une égalité de traitement, d’une égalité de considération,
ou encore d’une égalité de droit ? Le principe d’égalité défini, reste a déter-
miner a qui il s’applique et, surtout, selon quels criteéres le groupe concerné
est délimité. Il s’agit en effet de déplacer une frontiere. Jusqu’a aujourd’hui,
le principe d’égalité s’est appliqué successivement aux hommes blancs, aux
hommes blancs et noirs, avant d’intégrer enfin les femmes. Mais que peut
signifier cette notion, lorsqu’elle est appliquée aux animaux ?

Pour répondre a cette question, Singer se référe aux revendications des
femmes & la fin du XVIII® siécle. Or ¢’est pour obtenir le droit de vote qu’elles
se battaient. Elargir la communauté morale aux animaux, cela signifierait-il dés
lors octroyer le droit de vote aux chiens ? L’égalité entre des groupes différents
doit-elle déboucher sur des droits strictement égaux ? On voit bien, nous dit
Singer, que :

L’extension d’un groupe & un autre du principe fondamental d’égalité¢ n’implique

pas que nous devons traiter les deux groupes de facon exactement identique, ni que

8 P. SINGER, La libération animale, Paris, Grasset, 1993 (1975), p. 12. Abrégé LA
dans les pages qui suivent.



152 ADELE THORENS

nous devons leur accorder exactement les mémes droits. Cette question dépendra
de la nature des membres des deux groupes. Le principe fondamental d’égalité
n’exige pas 1’égalité de traitement ; il exige 1'égalité de considération. Une con-
sidération égale pour des étres différents peut mener & un traitement différent et a
des droits différents. °

Singer ne désire donc en aucun cas accorder aux animaux des droits
identiques a ceux des étres humains. A ce stade de sa réflexion, il pose
uniquement que ce qui doit étre élargi, c’est I’ensemble de ceux qui sont
considérés moralement de la méme maniere. Cette notion particuliére de 1’éga-
lité est explicitée plus loin dans le texte lorsque Singer se référe a ’utilitariste
Jeremy Bentham, citant son principe selon lequel : «Que chacun compte pour
un et qu’aucun ne compte pour plus d’un» . C’est ce principe, qui se trouve
aux fondements des droits de ’homme, dont la limite d’application aux seuls
étres humains doit étre interrogée.

Le philosophe considere ensuite les criteéres d’application de ce principe
a I’humanité. 11 souligne tout d’abord que si les droits de ’homme sont
universels, ce n’est pas parce que les hommes ont tous les mémes aptitudes
ou caractéristiques. De fait, ces derniéres sont réparties de maniere tres inégale
dans la population humaine. Les dispositions méme qui furent définies dans
I’histoire de la philosophie comme le propre de ’homme — la pensée ou le
langage — ne sont pas possédées par tous les hommes de maniére homogene.
Les inégalités de fait sont partout, dues a 1’dge, a I’état de santé, au niveau
d’éducation, au niveau économique ou simplement au bagage génétique. Le
critere d’application du principe d’égalité de considération ne peut donc con-
sister en une aptitude particuliére ou en un quelconque groupe d’attributs: le
principe d’égalité est une idée morale et non I’affirmation d’un fait, une
prescription plutét qu’une description. Il implique que chaque étre soit con-
sidéré pour lui-méme, de la méme maniere, ni plus, ni moins, que I’on con-
sidérerait toute autre personne.

Des lors, si le principe d’égalité de considération doit étre appliqué au-dela
des différences, et si cette démarche a débouché sur I’intégration dans sa sphére
d’application des Noirs, dont la couleur de peau ne justifiait pas I’exclusion,
et des femmes, que leur sexe ne pouvait empécher d’€tre prises en compte,
qu’est-ce qui justifie I’oubli des animaux ? Si I’on considére que le bébé sans
langage ou que le malade mental privé de raison, doivent eux aussi bénéficier
de droits fondamentaux, indépendamment de leurs déficiences, qu’est-ce qui
en exclut les grands singes ? Le principe d’égalité de considération étant de
portée universelle, les animaux ne devraient-ils pas étre eux aussi impliqués,
malgré leurs différences ?

Evidemment, cette prétention universelle a ses limites. On conviendra que
le fait d’accorder une égale considération aux virus, aux arbres ou aux cailloux

o X A
0 LA, p. 34,



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 153

pose probleme. Le principe d’égale considération se doit donc de déterminer
un critere d’application clairement justifi€, qu’il concerne ou non les animaux.
Pour Peter Singer, ce critére impartial est le suivant : lorsque nous considérons
quelqu’un en tant que tel, nous ne faisons rien d’autre que de prendre en compte
ses propres intéréts. Pour qu'un étre puisse étre I’objet du principe d’égale
considération, il doit donc avoir, d’une maniére ou d’une autre, des intéréts
qui puissent étre définis et entendus. Cette disposition est liée a un theme fort
de I'utilitarisme, celui de la souffrance. Se référant & nouveau a Jeremy Ben-
tham !, Singer affirme que :

Quand il [Bentham] dit que nous devons considérer les intéréts de tous les étres
capables de souffrir ou d’éprouver du plaisir, il n’exclut de fagon arbitraire du
bénéfice de la considération aucun intérét du tout — contrairement a ceux qui tracent
la ligne en fonction de la possession de la raison ou du langage. La capacité a souffrir
et a éprouver du plaisir est une condition nécessaire sans laquelle un étre n’a pas
d’intérét du tout, une condition qui doit étre remplie pour qu’il y ait un sens a ce
que nous parlions d’intéréts. [...] La capacité a souffrir et a éprouver du plaisir est,
par contre, une condition non seulement nécessaire mais aussi suffisante pour dire
qu’un étre a des intéréts — il aura, au strict minimum, un intérét a ne pas souffrir. '?

Le principe d’égalité de considération proné par Singer fonctionne donc
de la maniere suivante : tout étre, quel qu’il soit, doit voir ses intéréts pris en
compte, dans la mesure ou il posséde des intéréts, a savoir qu’il est capable
de souffrir ou d’éprouver du plaisir. Evidemment, la sphére des étres impliqués
par ce principe d’égalité dépasse trés largement la seule humanité. L’ensemble
des mammiféres est concerné, tout comme les oiseaux, les poissons et les
reptiles. La question est plus complexe en ce qui concerne les crustacés ou les
mollusques, mais Singer en vient malgré tout a leur octroyer «le bénéfice du
doute » '} Notons bien qu’il n’est jamais question d’attribuer une valeur normative
a ces animaux. Singer se restreint a la prise en compte des conséquences de nos
actes sur les intéréts d’autrui, que cet autrui soit un étre humain ou un animal '4.

Nous sommes tous des spécistes

De fait, constate le philosophe, nous n’appliquons pas le principe d’égale
considération des intéréts a nos rapports avec les animaux. L’explication de

" «La question n’est pas : peuvent-ils raisonner, ni peuvent-ils parler, mais peu-
vent-ils souffrir?», cité par Singer dans LA, p. 37.

12 1A, p. 37.

13 LA, p. 268.

14 Un domaine échappe néanmoins a cette démarche conséquentialiste: il s’agit de
la question de la mise & mort, dans la mesure ol la mort signifie la fin de tout intérét.
Des considérations liées a la notion de valeur apparaissent dans ce contexte: pour Singer,
on ne saurait octroyer la méme valeur & une vie humaine qu’a une vie animale. En cas
de conflit, ¢’est évidemment la vie humaine qui prime (cf. LA, p. 53, ainsi que la
«Réponse a4 David De Grazia», Cahiers antispécistes, n° 6, mars 1993).



154 ADELE THORENS

ce comportement tient en un mot : le spécisme, un préjugé plus ou moins
inconscient qui nous fait valoriser immédiatement les intéréts humains en cas
de confrontation avec ceux des animaux. Il s’agit de :

L’acceptation générale de I'idée qu’il faut mettre les humains d’abord, et selon
laquelle aucun probléme concernant les animaux ne peut étre comparable, en tant
que question morale ou politique sérieuse, aux problémes concernant les humains. 1’

Plus que cela, le spécisme nous rend aveugle au fait méme que les animaux
pourraient disposer d’intéréts propres. Il nous pousse a considérer 1’animal
comme un €tre dépourvu de fin et corvéable & merci. Sentiment irrationnel,
le spécisme ne repose selon Singer sur aucun fondement convaincant. Comme
dans le cas du racisme ou du sexisme, le groupe dominant, en 1’occurrence
les humains, défend simplement ses privileges, au mieux par inconscience, au
pire par égoisme.

C’est a I’ensemble de ces spécistes, a vous, a moi, que Singer s’adresse
dans les pages de La libération animale, convaincu que le role de la philosophie
est de «mettre en discussion les présupposés fondamentaux de son époque» !¢
et, surtout, de provoquer par ce biais des changements de comportement
décisifs :

Je me suis donc fondé, tout au long de ce livre, sur I’argumentation rationnelle. Si
vous ne pouvez en réfuter I’argument central [I’égalitarisme de considération], vous
devez maintenant reconnaitre que le spécisme est mal, et cela signifie que, si vous
prenez la morale au sérieux, vous devez chercher a éliminer les pratiques spécistes
de votre propre vie, et a vous y opposer par ailleurs. Faute de cela, aucune base
ne vous reste pour critiquer, sans hypocrisie, le racisme ou le sexisme. !

Nous voila donc contraints, par la force de la raison, a considérer les intéréts
des animaux et a changer fondamentalement nos rapports avec eux. La démar-
che de Singer, ultra rationalisante et appuyée sur des bases aussi indiscutables
que les droits de I’homme, est-elle pour autant inattaquable ? Ce n’est bien
entendu pas le cas. Les critiques qui lui sont habituellement destinées sont
cependant inadéquates. Nous ’avons vu, il ne prétend a aucun moment oc-
troyer des droits aux animaux. Cette question est tout a fait marginale chez
Singer: son argument principal est I’exigence d’égalité de considération et non
d’égalité de droit. S’il élabore effectivement une pensée qui défend le bien-
étre animal, cette derniere ne passe pas par le langage juridique. Reste que la
démarche empruntée par Peter Singer dans La libération animale mérite une
réflexion critique, au dela des controverses. C’est ce que j’aimerais initier dans
la deuxie¢me partie de cette étude. Nous laisserons donc en plan la question
tant de fois discutée de 1’égalité ou des droits, pour nous pencher plus par-
ticuliérement sur le concept clé de spécisme.

I5 LA, p. 331.
16 1.4, p. 354,
17 LA, p. 363.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 155

Quelques considérations critiques autour de la notion de spécisme

Dans La libération animale, Peter Singer remet en question la pertinence
éthique de la notion d’espece. Il relativise la validité de cette frontiere en
invoquant ce que 1’on pourrait appeler des cas limites '8. L’espéce humaine
n’est pas une catégorie homogene, puisque certains de ses membres n’en
comportent pas les caractéristiques les plus éminentes, telle la raison ou le
langage. D’autre part, Singer consideére que cette notion d’espéce ne peut étre
prise en compte dans la réflexion éthique, puisqu’elle débouche sur le
spécisme, concu comme un favoritisme arbitraire et intolérable.

Il me semble que cette démarche de Singer est basée sur une certaine
confusion. Ce qu’il désire remettre en cause ne reléve pas, ou du moins pas
seulement, de la notion d’espéce. Singer entreprend plutdt de soumettre a la
critique une certaine conception de 1’étre humain, issue de la tradition huma-
niste, qui considere que le seul étre véritablement digne de respect et de
considération est I’homme, congu comme conscience libre et rationnelle. On
ne trouve en revanche pas chez lui, 8 ma connaissance, de réflexion sur ce que
signifie pour les hommes le fait d’étre de la méme espece, au sens biologique
du terme. Singer ne se demande pas non plus ce que signifie le fait d’avoir
affaire a des membres d’autres espéces. Pourtant, il s’agit 1a d’un point dont
I'importance en matiére éthique m’apparait évidente.

Qu’est-ce donc que I'espece ? Selon le Petit Robert, I’espéce consiste en
«I’ensemble de tous les individus d’aspect semblable ayant en commun des
caracteres qui les distinguent au sein d’'un méme genre et capables d’engendrer
des individus féconds». Cette définition implique deux dimensions importan-
tes, tant pour les hommes que pour les animaux. La premiére découle de la
similitude d’aspect et de caractére qui lie les membres d’une méme espece.
Il'y a 1a une notion de reconnaissance réciproque : les individus d’'une méme
espece se retrouvent et se comprennent au sein d’une méme communauté. Une
familiarité immédiate les lie dés le premier contact. L’acceés a un étre d’une
autre espeéce sera d’un tout autre ordre: il passe par un processus de compré-
hension de I’autre beaucoup moins direct et évident. Deuxi¢me point important,
celui de la fécondité. C’est au sein de 1’espéce seulement que s’instaurent des
liens trés particuliers, ceux qui tournent autour de la filiation : liens amoureux,
attachement des parents a leurs enfants, sentiments de fraternité, solidarité
familiale.

Ces remarques ont 2 mon sens des conséquences €thiques importantes. En
effet, elles déterminent la possibilité pour I’homme de comprendre les animaux

18 Cest ce type d’argumentation qu’E. de Fontenay critique dans «Pourquoi les
animaux n’auraient-ils pas droit & un droit des animaux ?», Le Débat, n® 109, mars-
avril 2000,



156 ADELE THORENS

avec leur monde et leurs intéréts propres. Comme nous ’avons vu, il est
question pour Peter Singer de prendre en compte les intéréts de tous les étres
sensibles affectés par nos actions. Pour ce faire, il nous faut auparavant con-
naitre ces intéréts et les comprendre. Il y a la un enjeu important, celui de
I’empathie, que Singer n’a pas véritablement explicité. En tant qu’utilitariste,
il reste rationaliste et conséquentialiste. Son éthique interroge non pas la nature
des étres et des relations qu’ils nouent entre eux, mais elle évalue les consé-
quences de nos actes et la cohérence de nos raisonnements !°. Les question-
nements d’ordre ontologique ou phénoménologique sont ainsi quasi absents
de sa philosophie. Pourtant, la considération des intéréts de 1’autre, humain ou
animal, ne peut s’effectuer de maniere automatique. Elle présuppose un acces
a ce qu’est vraiment notre vis-a-vis, dans ses besoins et ses aspirations propres.
Or ce qui caractérise tel animal dans sa nature comme dans ses intéréts propres,
c’est justement son espece et celle-ci est autre que la ndtre. La question se pose
alors : comment pouvons-nous accéder a des individus d’une autre espece ?
Pouvons-nous toujours comprendre leur mode de fonctionnement, leurs
besoins, leurs intéréts spécifiques ? Sommes-nous capables d’aller jusqu’a nous
identifier a eux, jusqu’a éprouver pour eux de ’empathie ? Ces questions ont
été traitées par plusieurs éthologues, mais elles ont aussi intéressé certains
philosophes continentaux, dont les phénoménologues. Voyons quel peut étre
leur apport a la pensée de Singer.

Les relations intraspécifiques et interspécifiques : apports de 1’éthologie

Comme nous I’avons dit plus haut, I’espéce est une forme de communauté
premicre ol le rapport avec ’autre s’effectue de maniere plus directe et évi-
dente. Au sein de I'espéce s’instaure un monde commun, basé sur la recon-
naissance spontanée de 1’autre comme membre du groupe. Des chercheurs ont
montré que les petits singes ont une fagon innée de reconnaitre les autres jeunes
singes de leur espéce comme des congéneres et de comprendre leurs mimiques.
Elevés en isolement, leur réaction est immédiate lorsque des images de jeunes
singes de la méme espece leur sont projetées : tous comprennent les invitations
au jeu et les diverses sollicitations que leurs congéneres virtuels leur adressent
et y répondent avec enthousiasme 2°. La communication et la familiarité sont
donc directes et ces animaux se reconnaissent instantanément comme membres
de la méme communauté.

Outre le fait qu’ils se reconnaissent entre eux, les animaux d’une méme
espeéce partagent les mémes besoins physiologiques et sociaux, ce qui revient

19 Sur sa conception de la philosophie et, entre autre, sur I importance de ’exigence
de non-contradiction, on peut se référer a P. SINGER, «L’éthique appliquée», Cahiers
antispécistes, n° 4, juillet 1992.

20 Cette expérience est citée par B. CYRULNIK dans Mémoire de singe et paroles
d’homme, Paris, Hachette, 1983, p. 172-173.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 157

a dire, en termes singeriens, qu’ils ont les mémes intéréts au niveau générique.
Chez les especes avancées, cette solidarité est grandement renforcée par les
liens existant entre les petits et leur mére ou au sein d’une fratrie, voire dans
un groupe social hiérarchisé. Il y a ainsi une forme de solidarité intraspécifique,
dont la regle minimale est le fait que les animaux d’une méme espéce, lorsqu’ils
sont sains, ne se mangent pas entre eux, méme en cas de famine >!. En principe,
les animaux respectent la vie de leurs congénéres :

Les zoologues disent qu’il n’y a pas de meurtre intraspécifique. Les animaux d’une
méme espéce se combattent sans se tuer. Au premier rituel de soumission effectué
par I'un des deux combattants, I’agressivité du vainqueur sera inhibée et sauvera
la vie du vaincu... préservant ainsi I’espéce. Les animaux se combattent 4 armes
égales et ne considérent pas le congénére comme un aliment. Les crotales se battent
a coups de téte ; ils ne se mordent pas. Alors que dans les combats interspécifiques,
la mort est donnée sans retenue. [...] Le conflit avec le «méme» posséde un inves-
tissement psychique énorme, car I'individu pergoit ce que sent le congénére et
engage une bonne part de son émotivité et de sa biographie. Dans le conflit avec
I’«autre», d’une autre espéce, il n’y a pas de partage émotif. On peut le tuer ou le
manger sans culpabilité, 22

Dans une perspective évolutionniste, chaque espece tente de se maintenir,
malgré la pression du milieu et la concurrence d’autres especes, dont les
besoins sont parfois tres proches. Les rapports intraspécifiques sont dés lors
privilégiés. Le congénére est non seulement celui que je comprends dans son
€tre propre, avec lequel je partage un monde et un langage commun, mais il
est aussi, en tant que mon semblable, un étre envers lequel je respecte un certain
nombre de reégles de conduites et dont je suis en droit d’attendre une réciprocité.

Les rapports interspécifiques sont d’une tout autre nature. La communi-
cation entre des animaux d’espece différente ne va pas de soi. Elle est méme
souvent a la source de malentendus, dont Konrad Lorenz a décrit plusieurs
exemples 2. De telles méprises existent également entre I’homme et les ani-
maux, notamment autour de la signification du regard :

Il est curieux de remarquer que cette différence physiologique de la vision aboutit &
donner au regard fixe une signification exactement opposée chez ’homme et chez
I’animal. L’homme qui n’arrive pas & me regarder dans les yeux, qui proméne sans
cesse son regard d’un point & un autre, a peur de moi (la géne étant une forme amortie
de la peur) ou bien il nourrit de mauvaises intentions : ¢’est exactement ce qu’exprime
chez un animal le fait de me garder fixement sous le contrdle de ses deux yeux. **

Chaque espéce posséde ainsi un «langage», une gestuelle, qui lui est propre.
La communication interspécifique exige donc un apprentissage de la part des

21 Konrad Lorenz pense néanmoins avoir trouvé deux exceptions a cette régle, chez
les surmulots et les larves de dytiques. Cf. Il parlait avec les mammiferes, les oiseaux
et les poissons. Tous les chiens, tous les chats, Paris, Flammarion, 1985, p. 35.

22 B. CYRULNIK, Mémoire de singe et paroles d’homme, Paris, Hachette, 1983,p. 171.

23 K. Lorenz, op. cit., p. 367-368.

2 Ibid., p. 380.



158 ADELE THORENS

deux interlocuteurs. Cela est bien entendu possible, par le biais de ce que
Cyrulnik appelle des «passerelles sensorielles» 2°, et chacun en a fait I’expé-
rience avec tel ou tel animal familier. L’erreur serait d’ailleurs de penser que
I’homme seul est capable d’un tel apprentissage. Certains animaux y parvien-
nent également %, bien que de tels phénoménes soient le fruit d’une familiarité
millénaire entre ’homme et 1’animal et qu’ils soient précisément limités & un
tel contexte. Konrad Lorenz, qui a observé des processus d’expression animale
inspirés par la communication humaine chez le chien, décrit ces phénomeénes
comme de ’ordre du miracle 2. De maniére générale, la capacité des diffé-
rentes especes a communiquer véritablement entre elles est réduite.

Au-dela de cette difficulté, il faut étre conscient du fait que les especes
animales n’évoluent pas toujours dans un monde commun. A vrai dire, chacune
d’entre elles possede un systéme perceptif qui lui est propre, tel animal pri-
vilégiant les informations liées a 1’odorat, tel autre percevant principalement
les ultraviolets ou alors les ultrasons. Le monde dans lequel évolueront ces
espéces sera totalement différent 28. Comment dés lors accéder a ces mondes,
alors qu’ils sont parfois définis par un systéme sensoriel totalement étranger
au ndtre ? Bien que 1’éthologie présuppose un programme commun 2%, qui
rende tout simplement valides ses observations interspécifiques, les scientifi-
ques restent conscients des difficultés que nous éprouvons a comprendre
véritablement le comportement de certains animaux. Lorenz en fait I’aveu suite
a ’observation des réactions violentes que manifestent les choucas envers
certains types d’objets :

Nous ne pouvons pas nous représenter la qualité particuliere de cette expérience,
évidemment liée & un comportement instinctif qui les agite profondément. Nos
émotions, colére, haine, peur, ne ressemblent que d’assez loin a celles des divers
animaux. Nous ne savons pas ce que ressentent a ce moment-la les choucas, mais
il n’est pas douteux qu’il s’agit 1a d’une expérience trés spécifique et singulierement
chargée d’émotion.

Nous ne pouvons donc qu’imaginer ce que ressentent les membres d’une
autre espéce, souvent en extrapolant a partir de nos propres expériences, ce
qui est déja une forme de projection. Il nous est difficile de nous mettre a leur
place, de comprendre véritablement la nature de leurs émotions, de leurs
besoins, de leurs aspirations. Cela ne nous empéche pas de nouer des relations
extrémement fortes avec certains animaux, bien qu’il s’agisse d’'un phénomene
inexistant dans le monde strictement animal. Comme le releve Lorenz, les
animaux n’ont pas de rapports amicaux interspécifiques, si ce n’est avec

2 B. CYRULNIK, L’ensorcellement du monde, Paris, Odile Jacob, 1997, p. 93.
% Jbid., p. 110.

27 K. Lorenz, op. cit., p. 414.

28 B. CYRULNIK, Mémoire de singe et paroles d’homme, op. cit., p. 160-161.
29 B. CYRULNIK, L’ensorcellement du monde, op. cit., 2001, p. 105.

0 K. Lorenz, op. cit., p. 75-76.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 159

I’homme. Ils ne font, au mieux, que se tolérer entre espéces différentes 3,
L’homme est capable de s’insérer dans les liens de filiation des animaux: on
connait la célebre expérience de Lorenz, qui se fait passer pour une mére oie
aux yeux d’un oisillon qu’il entreprend ensuite d’élever, profitant du processus
d’imprégnation. Mais cette relation, purement artificielle, n’est vraiment
interspécifique que du point de vue de 'homme. En effet, I’oison est tout a
fait convaincu que Konrad Lorenz est un membre de sa propre espéce et le
traitera comme tel tout au long de sa vie.

Il semble ainsi que ’homme seul soit doté d’aptitudes lui permettant de
nouer des relations interspécifiques: 1’espeéce humaine détient le privilege de
I’empathie au-dela des frontieres de I’espéce. Reste que, comme 1’ont montré
les éthologues, cette empathie n’est jamais totale. Elle est tributaire de pas-
serelles sensorielles parfois nombreuses, comme avec les animaux familiers,
mais qui peuvent aussi se révéler quasi inexistantes. Il est donc question de
rencontres aléatoires et trés diverses, avant que de pouvoir parler, comme le
fait Singer, de prise en considération des intéréts.

Espece et altérité : apports de la philosophie continentale

Parallelement au travail des éthologues, plusieurs philosophes continentaux
ont tenté de penser cette expérience inédite de la rencontre interspécifique.
Husserl est parmi ceux qui ont compris I’'importance de la barriere de ’espece
ainsi que la complexité de son dépassement :

Les bétes d’une espéce ont leur propre étre-pour-1’autre et étre-avec-1’autre, ont leur
propre enchainement génératif qui (vu de I’intérieur) implique entre elles une unité
interne. Elles sont dans des relations empathiques, elles se comprennent d’apres leur
espéce, elles sont les unes pour les autres connues et inconnues par instinct et
expérience — ainsi nous les comprenons, en faisons I’expérience, du moins quand
il s’agit de bétes «supérieures». D’autre part, entre bétes de différentes especes, il
existe des rapports, des relations compréhensives — nous observons ceci, nous
pouvons I’appréhender sur le mode de 1’expérience —, parfois amicales (non hos-
tiles), parfois et méme souvent hostiles. Ceci vaut également entre hommes et bétes
de ce point de vue, comme si les hommes étaient une espéce de bétes parmi
d’autres. 32

Pour Husserl, nous accédons bien aux animaux par le biais de I’empathie,
un phénomene qui fonctionne toujours déja entre membres de la méme espece.
I1 s’agit d’une «modification assimilatrice de I’empathie entre les hommes.»
Nous reconnaissons en I’animal qui nous fait face un €tre qui est, comme nous,

3 Ibid., p. 383.

32 E. HusserL, «Le monde familier et la compréhension de 1'étranger. La compré-
hension des bétes», Alter. Revue de phénoménologie, Alter, ENS de Fontenay-Saint-
Cloud, n® spécial «L’animal», 3/1995, p. 215.



160 ADELE THORENS

de chair, un étre qui évolue dans un monde perceptif et intentionnel. C’est donc
par analogie que nous allons vers lui :

La béte est un nouveau, un autre sujet, mais autre que nous hommes, mais en ceci
autre qu’il est cependant de maniére analogue comme nous hommes parmi les
hommes, ainsi lions parmi les lions, etc., dans la générativité vitale en tant
gu’analogon de notre générativité humaine. 33

Tout part donc de la relation empathique interne a 1’espéce humaine.
L’acces a I’animal vient ensuite, dans une dialectique du méme et de 1’autre :
on reconnait en lui sa similitude en tant qu’étre de chair, mais on est aussi
confronté a son appartenance a une communauté qui n’est pas la notre.

Derrida décrit lui aussi la rencontre inouie de ’homme et de 1’animal en
insistant sur cette expérience de 1’altérité et sur la rupture que constitue la
différence d’espece au sein de I’immense diversité des vivants. Dans «L.’animal
que donc je suis», il nous livre une magnifique méditation sur son face-a-face
avec un chat. On y retrouve le rapport complexe entre similitude et différence
ébauché chez Husserl :

Il a son point de vue sur moi. Le point de vue de 1'autre absolu, et rien ne m’aura
jamais tant donné a penser cette altérité absolue du voisin ou du prochain que dans
les moments ou je me vois vu nu sous le regard d’un chat [...] Se voir vu nu sous
un regard dont le fond reste sans fond, & la fois innocent et cruel peut-étre, peut-
étre sensible et impassible, bon et méchant, ininterprétable, illisible, indécidable,
abyssal et secret : tout autre, le tout autre qui est tout autre mais la ou dans sa
proximité insoutenable, je ne me sens encore aucun droit et aucun titre a 1’appeler
mon prochain ou encore moins mon frére.

La complexité de cette confrontation va de pair avec celle du vivant. Ce
n’est pas le statut particulier de I’homme qui rend son rapport avec 1’animal
difficile. De maniére générale, la nature comporte des ruptures nombreuses et
variées qui suscitent a chaque fois de nouvelles confrontations :

Il existe dans le monde animal un grand nombre de structures différentes. [...] je
soutiens qu’il y a plus d’une limite : beaucoup de limites : il n’y a pas une opposition
entre I’homme et le non-homme, il y a entre les différentes structures d’organisation
du vivant beaucoup de fractures, d hétérogénéités, de structures différentielles. ¥

A la lumiere de ces penseurs, Singer a peut-étre omis une dimension
importante en éludant le réle que joue la différence d’espéce dans notre rapport
aI’animal. Cette différence implique deux phénomenes. Tout d’abord, I’animal

3 E.HusserL, «Le monde et nous. Le monde environnant des hommes et des bétes»,
Alter. Revue de phénoménologie, Editions Alter, ENS de Fontenay-Saint-Cloud,
n°® spécial «L’animal», 3/1995, p. 200.

3 J. DERRrIDA, «L.’animal que donc je suis» in L’animal autobiographique. Autour
de Jacques Derrida, Paris, Galilée, 1999, p. 261-262.

35 E. RoUDINESCO, J. DERRIDA, De guoi demain... Dialogue, Paris, Fayard, Galilée,
2001, p. 111.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 161

posseéde toujours une part de mystére: il est I"autre par excellence. Ensuite,
notre acces a cet étrange voisin ne se fait que dans un deuxiéme temps, sur
la base d’expériences relationnelles déja existantes, des expériences que nous
avons vécues au sein de notre propre espece. Notre acceés a I’animal ne se fait
pas sur le fond d’un monde homogeéne. 1l est toujours déja connoté, influencé
par notre expérience interspécifique d’autrui.

Altérité, empathie et impartialité: appréhender la diversité des mondes

Peut-on dans ce contexte exiger une totale impartialité dans la maniére dont
nous considérons les intéréts des hommes et des différents animaux ? Est-il
possible d’éluder la primauté de I’empathie intraspécifique et la complexité que
recele ’empathie qui en est dérivée et par laquelle nous tentons d’accéder a
I’animal, ce mystérieux prochain ? Peut-on comparer le sentiment de familia-
rité ressenti au contact d’un compagnon de vie comme le chien a celui de totale
€trangeté suscité par un insecte ? Nos sentiments communautaires
intraspécifiques sont-ils si mauvais et injustifiables ?

Ce n’est pas ce que pense Mary Midgley, philosophe anglaise atypique et
auteure de Animals and Why They Matter *°. Elle reconnait en effet une certaine
légitimité a 1’idée selon laquelle nous accordons une priorité morale aux
besoins des étres qui nous sont les plus proches ou que nous ressentons comme
tels. Le paradigme de ce comportement est celui que les parents adoptent envers
leurs enfants, mais on peut citer d’autres types de liens comme la fraternité
ou la solidarité féminine *7. Sont-ce vraiment des préjugés condamnables ? Le
fait que ces comportements soient en quelque sorte spontanés ou immédiats
ne les 1égitime pas en tant que tels et nous ne voudrions pas nous voir attribuer
le fameux «paralogisme naturaliste.» *® II est simplement question de prendre
en compte ces attitudes, que certains philosophes considerent comme étant au
fondement de 1’aptitude éthique la plus désintéressée — c’est notamment le cas
de Hans Jonas — dans leur réalité et de tenter d’en tirer certaines conséquences.
L’éthique n’est pas seulement affaire de rationalité. Singer ne devrait-il pas
intégrer a sa réflexion les dimensions émotionnelles inhérentes a notre huma-
nité¢ ? Le philosophe semble d’ailleurs avoir reconnu cette difficulté en expé-

3 M. MipGLEY, Animals and Why They Matter, Athens, Georgia, University of
Georgia Press, 1983.

37 Celle-ci me semble constituer un exemple intéressant. Alors que la libération
féminine a aujourd’hui livré une partie importante de ses fruits, la solidarité féminine
reste une réalité. Ce lien empathique se base simplement sur I’expérience commune de
la féminité et débouche sur un sentiment d’entraide et de réciprocité. Un tel phénomene
est-il éthiquement condamnable ou n’est-il pas plutot a la base de 1'ouverture a autrui,
indispensable a tout comportement désintéressé et donc a I'impartialité chere a Singer ?

3 Notion datant initialement de David Hume et signifiant qu’on ne peut passer sans
autre intermédiaire de la sphére descriptive a la sphére normative, du «is» au «ought».



162 ADELE THORENS

rimentant la maladie et le vieillissement de sa propre mére. Le froid calcul
utilitariste est alors remis en question *. C’est dans ce contexte que la démar-
che de Peter Singer doit étre réincarnée, mise en situation. Avant I’impartialité
de la prise en considération des intéréts, il y a la rencontre avec 1’autre, dans
toute sa complexité.

La limite spéciste est donc une réalité éthique dont nous devrions accepter
I’existence, ceci non pas parce qu’il faudrait se restreindre a une empathie
centrée uniquement sur le semblable, mais parce que ce n’est que par le biais
d’un processus secondaire d’analogie que nous pourrons aller vers ce qui nous
est autre *°. Le spécisme ne doit pas étre combattu comme un préjugé, il doit
plutdt étre rendu explicite. Il s’agit de le comprendre pour mieux pouvoir le
relativiser, le canaliser. La limitation de I’espece est une réalité qui délimite
des formes de solidarités particulieres et diverses. En son sein s’instaurent les
liens propres a la famille, les attaches de filiation. Cette solidarité peut ensuite
s’élargir a d’autres especes, suivant les similitudes de leurs modes d’étre. On
rend ainsi justice a 1’altérité et a la diversité que recele le monde du vivant
en pronant non pas une impartialité¢ homogénéisante, mais en reconnaissant une
structure complexe constituée de plusieurs cercles de solidarité. Ceux-ci s ex-
priment de différentes manieres : on n’a pas les mémes devoirs envers un chat
ou une mouche . L’existence de ces cercles n’est pas discriminatoire, tant
qu’ils impliquent une reconnaissance réelle de chaque espece dans son unicité
et ses particularismes — d’ol le grand intérét des travaux d’éthologie — au sein
de la réalité pluri-structurelle chére a Derrida. On peut ainsi envisager un cercle
d’empathie et de solidarité tres fortes entre tous les étres humains, un cercle
de solidarité propres aux animaux qui partagent notre vie, un autre qui com-
prendrait les animaux avec lesquels I’empathie est plus ou moins immédiate
(grands singes et divers mammiferes dont on connait la capacité a communi-
quer avec nous) *2, Ces cercles devraient étre les moins exclusifs possible au
sens ou un certain respect minimal envers le simple vivant doit étre exigé. Dans
ce contexte, I’aptitude a souffrir ou a éprouver du plaisir pourrait aussi rester

3 Cité par S. MicuatL, «The Dangerous Philosopher», The New Yorker, 6 sept.
1999: «Perhaps it is more difficult than I thought before, because it is different when
it’s your mother» («Peut-étre est-ce plus difficile que ce que j’ai cru jusqu’alors, parce
que c’est différent quand il s’agit de votre propre mére»).

40" Ce processus n’est d’ailleurs pas forcément de type analogique. Il peut emprunter
d’autres chemins, notamment homologiques ou anagénétiques, comme le montre Joélle
Proust dans «La cognition animale et I’éthique», Le Débat, n® 108, janvier-février 2000.

41 Ce que reconnait d’ailleurs Peter Singer.

42 On a parfois lié un respect jugé trop important envers les animaux avec une
certaine aversion pour les étres humains (notamment L. FErRrY, Le nouvel ordre éco-
logique, Paris, Grasset, 1992). Cette assertion est vidée de tout fondement par cette
conception de 1’éthique. En effet, on inverse ici la perspective kantienne selon laquelle
il nous faut bien traiter les animaux pour étre de véritables étres humains. Ici, c’est
I’humanisme lui-méme, pronant le respect de tous les étres humains, qui nous mene,
par analogie, au respect d’autres étres vivants.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 163

pertinente. La compassion est en effet une dimension importante de I’empathie,
ne I’oublions pas.

Du spécisme comme facteur aggravant et non comme cause

Cette relativisation des méfaits du spécisme est d’autant plus importante
qu’il me semble que le role du spécisme dans les atrocités commises a ’en-
contre des animaux n’est pas aussi capital que ne le prétend Peter Singer. Celui-
ci le reconnait d’ailleurs lui-méme de maniére implicite : le marché lucratif
de matériel d’équipement et de production d’animaux dans le cadre de I'ex-
périmentation animale et le culte absolu de la productivité et du profit dans
celui de D'agriculture intensive ne sont-ils pas a l'origine des terribles
maltraitances subies par les animaux de laboratoire et de ferme-usine ? Les
textes consacrés a I’agro-industrie et a I’expérimentation animale par Singer
constituent un réquisitoire féroce contre ce que I’on appelle aujourd’hui "hor-
reur économique ou la marchandisation du monde. Il apparait clairement que
le spécisme n’est qu'une variante parmi d’autres du traitement intolérable que
nous imposons a certains animaux. Il permet simplement de rendre ces trai-
tements plus supportables pour notre conscience, mais il n’en est pas I’origine.
C’est le culte du tout économique, allié a ce qu’Adorno et Horkheimer ont
dénoncé comme les méfaits de la raison instrumentale, qui sont aux racines
de ces comportements :

L’idée que la raison, faculté intellectuelle la plus élevée de I’homme, ne se pré-
occupe que des instruments, est aujourd’hui formulée plus clairement et plus
généralement acceptée qu’elle ne le fut jamais auparavant. Le principe de domi-
nation est devenu 1’idole a laquelle tout est sacrifié. [...] Chaque mot ou chaque
phrase qui suggére des rapports autres que pragmatiques est suspect. Et lorsqu’on
demande a un homme d’admirer une chose, de respecter un sentiment ou une
attitude, d’aimer une personne pour elle-méme, il flaire la sentimentalité et croit
que quelqu’un le fait marcher ou est en train de lui placer sa marchandise. 43

Singer, qui se refuse a toute «sensiblerie» et prétend justement se restrein-
dre aux arguments rationnels, ne devrait-il pas se mettre a I’écoute de ces
penseurs ? Il est en tous les cas implicitement en accord avec leurs analyses,
tout particulierement lorsqu’il dénonce les conditions des animaux de fermes
industrielles, décrivant la transformation de 1’agriculture en une course au
profit de 1’«agrobusiness» et concluant que «la cruauté n’est reconnue en tant
que telle que lorsqu’elle n’est plus rentable.» 4

Si nous avons insisté dans les lignes qui précédent sur les différences
interspécifiques et donc sur la distance qui sépare parfois I’homme de I"animal,
nous nous trouvons ici dans une problématique totalement englobante ou

43 M. HorRkHEIMER, Eclipse de la raison, Paris, Payot, 1974, p. 113 et 110.
“ A, p. 163,



164 ADELE THORENS

certains €tres humains s’averent étre soumis a la méme instrumentalisation que
leurs freéres d’infortune animaux :

[...] Plus la nature est considérée comme «un vrai ramassis de matériaux divers»,
(ramassis sans doute uniquement parce que la structure de la nature ne correspond
pas a 'usage humain), et plus le sujet jadis présumé autonome est vidé de tout
contenu, tant et si bien qu’il devient a la fin un simple nom qui ne nomme plus
rien. La transformation totale de chaque domaine particulier de I'étre en un champ
de moyens conduit a la liquidation du sujet qui est censé les utiliser. Cela donne
a la société industrielle moderne son aspect nihiliste. La subjectivisation, qui exalte
le sujet, signe également son arrét de mort. L’étre humain, dans le processus méme
de son émancipation, partage le sort du reste du monde. La domination de la nature
implique la domination de 1’homme. %3

Le role du spécisme est ici doublement relativisé. Il n’est pas lui-méme a
I’origine des maltraitances infligées aux animaux, méme si son role dans
I’aveuglement et la passivité générale de la population a I’égard de ces pro-
blemes est important. On peut d’ailleurs a ce propos rapprocher les analyses
de Peter Singer, décrivant 1’inconscience et la cécité du grand public face aux
tortures subies par les animaux, de celles d’Adorno et Horkheimer sur le destin
de I’ego: celui-ci devenant I'objet de son propre processus d’instrumen-
talisation se vide de tout contenu et ne développe plus que des comportements
de mimétisme et d’adaptation a la société qui I’entoure “6. C’est certainement
ce phénomene d’aliénation, autant que le spécisme dénoncé par Singer, qui a
permis et permet encore le maintien de pratiques dont la cruauté et la violence
devraient provoquer en nous un sentiment de révolte immédiat.

D’autre part, la pertinence du spécisme est remise en cause du fait que le
phénomene d’instrumentalisation et de domination incriminé ne constitue pas
une compétition partiale entre des intéréts humains et des intéréts animaux.
Le conflit est plus complexe et dépasse de telles catégories. Il oppose plutot
une partie dominante de la population humaine, dont les caractéristiques sont
bien souvent I’age adulte, le sexe masculin, la race blanche et la culture
occidentale, au reste des vivants, hommes, femmes, enfants et animaux y étant
déconsidérés au méme titre.

Conclusion

Le spécisme doit bien entendu €tre reconnu et interrogé et, en ce sens,
Singer a raison de le dénoncer. Mais avant de proposer que nous nous mettions
a la place des étres, en particulier des animaux, affectés par nos actes, que nous
voyons les choses de leur point de vue et évaluions alors les divers intéréts
impliqués, une réflexion sur la rencontre entre I’homme et 1’animal est néces-

45 M. HORKHEIMER, op. cit., p. 102,
4 Ibid., p. 122 sq.



PETER SINGER ET LA LIBERATION ANIMALE 165

saire. Il en ressort que cette rencontre est parfois complexe et que ’empathie
interspécifique n’est pas immédiate. Nous devons apprendre a connaitre les
animaux dans I’incroyable diversité de leurs besoins et de leurs aspirations et
accepter, parfois, de n’y avoir que difficilement accés. Une totale impartialité
est des lors difficile a exiger et peut-&tre devrions-nous, a la suite de Mary
Midgley, penser plusieurs cercles de solidarité et d’empathie entre nous et un
monde animal qui ne sera jamais homogene a nos yeux. Surtout, au-dela du
spécisme, c’est cette société de I'instrumentalisation et de la domination
d’autrui et du monde qui doit étre repensée. Une société qui ne prend pas plus
en considération les intéréts d’un enfant d’Afrique privé d’eau et de soin que
ceux d’un singe anthropoide livré aux expériences absurdes de neurologues de
I’armée américaine. Dans ce contexte, il n’est pas certain que le conflit majeur
soit celui qui oppose les intéréts humains aux intéréts animaux. D’une maniére
plus générale, le véritable enjeu est, dans nos sociétés libérales, la prise en
considération du plus faible, quel qu’il soit. Or il se trouve que ce «plus faible»
s’avere €tre, trop souvent, notre mystérieux prochain, I’animal, que décrivent si
magnifiquement Adorno et Horkheimer, ces grands penseurs de la compassion :

L’animal répond a son nom et n'a pas de moi, il est refermé sur lui-méme et
cependant exposé a I’extériorité, une contrainte succeéde a 1’autre, aucune idée ne
la transcende. Privé de réconfort, il ne connait pas pour autant une angoisse moins
grande, la conscience du bonheur qui lui fait défaut ne le libére pas pour autant de
la tristesse et de la douleur. Pour que le bonheur se matérialise, qu’il concede la
mort a 1’existence, il faut une mémoire susceptible d’identification, une connais-
sance apaisante, 1'idée religieuse ou philosophique, bref, le concept. Il y a des
animaux heureux mais que ce bonheur est bref ! Pour I’animal, la durée que ne vient
pas interrompre la pensée libératrice est triste et dépressive. Pour échapper au vide
lancinant de I’existence, il faut une capacité de résistance a laquelle le langage est
indispensable. Méme 1’animal le plus fort est infiniment faible. */

L’impartialité du principe d’égale considération des intéréts, I’annulation
du spécisme et la rationalité absolue en éthique me paraissent des buts respec-
tables, mais bien difficiles & atteindre. J’emprunterais plutot le chemin tracé
par Adorno et Horkheimer, ou par Hans Jonas, celui de la compassion et de
la responsabilité envers le plus faible que soi, envers celui qui est en mon
pouvoir. C’est ce sentiment que Jonas relie, dans Le principe responsabilité *8.
au rapport paradigmatique des parents a leur enfant nouveau-né. Le périssable
nous lance un appel. Que le spécisme dénoncé par Singer ne nous y rende pas
sourds lorsqu’il émane de I’animal, notre autre prochain.

47 M. HorkHeMER, T. W. ADORNO, La dialectique de la raison. Fragments philo-
sophiques, Paris, Gallimard, 1974, p. 269-270.

4 H. Jonas, Le principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation techno-
logique, Paris, Cerf, 1995,






	Peter Singer et la libération animale : une approche critique autour de la notion de spécisme

