Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Artikel: Le sacrifice du principe de plénitude a la fin du Xllle siecle : le cas
d'Henri de Gand

Autor: Konig-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 131-148

LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE
A LA FIN DU XIII® SIECLE

Le cas d’Henri de Gand

CATHERINE KONIG-PRALONG

Résumé

Du XII° au XIII¢ siecle, la philosophie aristotélicienne est transmise a
I’Occident latin par les récentes et nombreuses traductions de ’arabe et du
grec. Le «nécessitarisme» et le «naturalisme» aristotéliciens naissent alors,
au moment ou les penseurs chrétiens prennent conscience des présupposés
implicites a leur propre culture scientifique. De nouvelles conceptions philo-
sophiques du possible et la reconnaissance théologique de la contingence
entrainent un rejet de la conception du monde décrite par Arthur O. Lovejoy
comme plénitude.

1. Le principe de plénitude

A la fin du XIII® siecle, I’Université de Paris a été le lieu d’un débat sur
la contingence et la possibilité, qui a marqué un changement de direction dans
I’histoire de la philosophie occidentale. Souvent, I'importance de cette césure
est gommée par les histoires intéressées a la permanence de certains problemes
ou idées sur la longue durée, telle I’entreprise d’ Arthur O. Lovejoy, qui a réalisé
de maniere exemplaire cette neutralisation de la controverse médiévale sur la
contingence et le possible.

Dans The Great Chain of Being, A. O. Lovejoy caractérise en effet 1’his-
toire de la pensée philosophique occidentale par la permanence d’une «idée»
rectrice et paradigmatique : le principe de plénitude. En termes ontologiques,
ce principe s’énonce ainsi: aucune possibilit¢é ne peut demeurer toujours
irréalisée, du moins si elle est une possibilité réelle et non un pur fantasme !.
Selon A. O. Lovejoy, cette conception du monde comme plénitude est initiée
et portée par les traditions philosophiques issues de Platon. Au Moyen Age,

! Cette formulation est empruntée 3 S. KnuurtiLa, «Time and Modality in
Scholasticism» in S. KnuutTiLa (éd.), Reforging the Great Chain of Being. Studies in
the History of Modal Theories, Dordrecht-Boston-London, R. Reidel, 1981,p. 163 : «(P)
no genuine possibility can remain forever unrealized».



132 CATHERINE KONIG-PRALONG

le néoplatonisme d’un Denys [|’Aréopagite et les différentes théories
€émanatistes, grecques, arabes ou latines, adoptent une version verticale de la
grande chaine de |’€tant : suspendue a la cause premiere divine, la procession
des étants flue nécessairement d’elle, en vertu de la toute-puissance et de la
surabondante bonté de Dieu. Cette variante néoplatonicienne de la plénitude
ontologique s’appuie sur le principe dit «de raison suffisante» : tout ce qui est
procede d’une cause. Quant au caracteére nécessaire de la procession des étants,
il est un corrélatif de la définition de la puissance causante. Les théories
émanatistes stipulent en effet qu’une puissance causante produit tout ce dont
elle est capable, pour autant qu’elle ne soit pas entravée. (Le soleil ne peut
pas ne pas rayonner, a moins d’étre éclipsé.) Or la toute-puissance du premier
ou du divin ne saurait étre entravée. La chalne des étants réels ne peut donc
pas ne pas émaner de la cause premiere ; elle apparait comme son unique effet
possible, en sa complétude méme 2.

A. O. Lovejoy constate la domination du principe de plénitude sur toute
la pensée médiévale, du néoplatonisme a Abélard, de Thomas d’Aquin a
Nicolas de Cues. Faisant I’histoire de la perpétuation de cette conception, il
signale cependant un petit écart : au XII® siecle, Pierre Lombard affirme que
Dieu aurait pu faire d’autres choses que celles qu’il a faites, et des choses
meilleures que celles qu’il a faites 3. Cette thése sert 1’exacerbation de la liberté
et de la volonté divines ; elle s’oppose aux options émanatistes dont le caractere
est plutdt intellectualiste. La contrepartie ontologique de la doctrine «volon-
tariste» de la création est la reconnaissance d’une contingence radicale du coté
du créé ; une telle conception rejette de fait le principe de plénitude. La liberté
divine n’est pas contrainte par I’exigence du meilleur, de la perfection ou, en
termes aristotéliciens, de 1’actualisation maximale. Ce qui est aurait pu ne pas
étre et, selon certains médiévaux, ce qui est pourrait méme ne pas &tre ici et
maintenant, c¢’est-a-dire qu’il pourrait étre annihilé. L’ordre du monde pourrait
étre différent ; il pourrait méme étre différé. A. O. Lovejoy minimise pourtant
ce moment de I’histoire ou la contingence fut discutée ; il I’interpréte comme
une tension interne a la tradition continue qui fut initiée par Platon ; il considére
les élaborations philosophiques qui en résultérent comme des subtilités logi-
ques incapables de détroner le principe de plénitude *.

2 A. O. Lovesoy, The Great Chain of Being, Cambridge, Harvard University Press,
197814 [1936], p. 69-80. .

3 Pierre LOMBARD, Sent. I, dist. 44, q. 2 ; A. O. Loveioy, op. cit., p. 73. A ce sujet,
cf. O. BOULNOIS ET ALIL, La puissance et son ombre. De Pierre Lombard a Luther, Paris,
Aubier, 1994, p. 21-40.

4 A. O. Lovejoy conclut que ces élaborations sont symptomatiques d’une tension
indépassable dans le contexte de la tradition occidentale ; elles sont ingénieuses du point
de vue logique, mais vaines : «[...] through it we shall see both the embarrassment which
this internal strain in the traditional doctrine caused him, and the ingenious but futile
logical shifts to which it compelled him to resort.» (Op. cit., p. 73)



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 133

En 1981, la lecture d’A. O. Lovejoy a été discutée par des logiciens et des
historiens de la logique finlandais rassemblés autour de J. Hintikka 3 ; ce
dernier avait déja pointé un défaut majeur de I’interprétation d’A.O. Lovejoy :
elle ignore le role d’Aristote dans la promotion du principe de plénitude °.
Aristote développe pourtant une théorie statistique des modalités qui répond
aux exigences de la plénitude. Chez Aristote, le possible est concu comme ce
qui se réalise une fois ou parfois — ce qui a été, ce qui est, ou ce qui sera —, alors
que le nécessaire est ce qui est toujours réalisé. Transposée en ontologie, cette
these signifie que tout le possible doit se réaliser 7. S. Knuuttila a par ailleurs
corrigé certaines lacunes de I’histoire de la philosophie d’A. O. Lovejoy ®: a
la fin du XIII siecle et au XIV€ siecle, la pensée occidentale, préoccupée par
le souci de la contingence, rejette la conception aristotélicienne du possible,
pour s’opposer a la vision du monde comme plénitude. S. Knuuttila a montré
que le théologien franciscain Jean Duns Scot abandonne le modele statistique
pour promouvoir une conception du possible comme condition logique a priori
et pour combattre consciemment le principe de plénitude. Selon Scot, tout
possible n’est pas forcément réalisé un jour ; étant donné I’infinie liberté divine,
il faut postuler que des possibles demeurent irréalisés. Scot a ainsi libéré la
spéculation philosophique de la considération exclusive du monde actuel, pour
lui ouvrir I’horizon des mondes possibles.

Focalisée sur la tradition platonicienne, la lecture d’A.O. Lovejoy manque
en effet la spécificité d’'un moment crucial de I’histoire de la philosophie
occidentale : I’entrée d’Aristote en Occident latin et les controverses autour
de sa philosophie, qui aboutirent a des justifications nouvelles et conscientes
de la contingence. Au début du XII® siécle, le corpus aristotélicien se résume
aux Catégories et au De [’'interprétation, alors que, dans la deuxiéme moitié
du XIII¢ siecle, les intellectuels latins possédent la totalité des ceuvres d’ Aris-
tote connues aujourd’hui ; traduits de ’arabe et du grec, ces textes véhiculent
quantité d’interprétations, ils sont associés a des ceuvres inauthentiques et sont
accompagnés, parfois précédés, de commentaires. Cet apport massif provoque
I’effervescence dans I'univers intellectuel occidental. D’une part, certains
penseurs engagent leur effort a 1’étude et a 1’élucidation de la philosophie
péripatéticienne, tel Albert le Grand. D’autre part, 1’altérité de cette nouvelle
culture philosophique suscite des inquiétudes et éveille une importante vague
de censures et de condamnations °. Avec I’héritage confondu d’Aristote et des

3 8. KnuurtiLa (éd.), op. cit., note 1.

6 J. HinTikkA, Time and Necessity. Studies in Aristotle’s Theory of Modality,
Oxford, Clarendon Press, 1975 ; Aristotle on Modality and Determinism, Amsterdam,
North-Holland, 1977.

7 J. HINTIKKA, «Gaps in the Great Chain of Being : An Exercise in the Methodology
of the History of Ideas» in S. KnuuttiLa (éd.), op. cit., note 1, p. 1-18.

8 S. KnuutriLa, «Time and Modality in Scholasticism » in S. KnuutTiLa (éd.), op.
cit., note 1, p. 163-258.

? Cf. L. BiancHi, Censure et liberté intellectuelle a ['Université de Paris (XIII¢-
XIVe siecles), Paris, Les Belles Lettres, 1999.



134 CATHERINE KONIG-PRALONG

péripatétismes arabe, grec et hébraique, les penseurs latins chrétiens mesurent
en effet la différence et la spécificité de leur propre culture philosophique. Des
lors conscients des standards de leurs savoirs, ils en préparent la défense
argumentée. A la fin du XTII¢ sigcle, la philosophie aristotélicienne est étudiée
et discutée '° ; en un siécle, pour ainsi dire soudainement, apparait ce chevau-
chement fécond et douloureux de deux épistémes, de deux ensembles de savoirs
et de croyances articulés dans des discours.

Comme S. Knuuttila, I’ensemble de la critique reconnait en la métaphy-
sique de Jean Duns Scot un tournant de la philosophie occidentale. Notre
propos portera sur un prédécesseur de Scot : Henri de Gand, maitre en théologie
a Paris de 1276 a 1293. Dans la mouvance intellectuelle qui suit la grande
condamnation parisienne de 1’aristotélisme, le 7 mars 1277, Henri de Gand est
I’'un des premiers intellectuels chrétiens a justifier théoriquement le sacrifice
du principe de plénitude. Il tente une théorie et une méthodologie de la con-
tingence, qu’il faut inscrire dans leur contexte historique et discursif. Ainsi,
nous commencerons par présenter, a grands traits, les données du débat sur
le «nécessitarisme philosophique» a la fin du XIII® siécle.

2. Ce qui est et ce qu’il pourrait y avoir

[...] quand I"homme prend conscience de soi en recevant I’héritage des Anciens
et dans cet héritage, la philosophie naturelle d’Aristote, I’humanisme se formule en
naturalisme, le conflit de I’humain et du divin se définit opposition de la nature et
de la grice '

Selon le constat de P. Vignaux, dans la seconde moitié du XIII® siecle, les
défenseurs de la tradition chrétienne latine et de sa spécificité associerent le
naturalisme ou «nécessitarisme philosophique» aux doctrines aristotélicien-
nes '2. Méme s’il est douteux que ce naturalisme exclusif fiit défendu contre
les principes théologiques, qu’il fiit représenté, en 1’état, par des Latins réso-
lument «aristotéliciens» — pour ne pas dire «averroistes» —, il joue le role
d’épouvantail dans de nombreuses discussions. Par ailleurs, la majorité des
théses condamnées par les autorités universitaires et ecclésiastiques avaient
vraiment été professées, notamment par des maitres de la Faculté des arts. En
1287, le théologien Gilles de Rome stigmatise ainsi la position philosophique :

Pour répondre je dis que, si la créature était nécessairement de toute éternité et était
un étre nécessaire — suivant la thése des philosophes —, nous pourrions encore sauver

10 Cf, L. Bianchi, E. Ranpi, Vérités dissonantes. Aristote a la fin du Moyen Age,
Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf, 1993.

Il P, VigNAUX, La pensée au Moyen Age, Paris, A. Colin, 1948, p. 84.

12 En 1268, Saint Bonaventure formule un réquisitoire complet contre les «philo-
sophes», dans ses Collationes de septem donis Spiritus Sancti, VIII, 16-19. La position
philosophique est caractérisée par trois théses erronées : I’éternité du monde, le déter-
minisme astral et le nécessitarisme, 1’unité de ’intellect.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 135

le fait qu’elle est créée par Dieu, qu’elle est conservée dans 1’étre par lui, et qu’elle
dépend de lui. Par exemple, posons qu'une lumiere et un corps soient de toute
¢ternité et qu’ils soient des &tres nécessaires ; I’ombre serait alors de toute éternité
et elle serait un étre nécessaire, mais, nonobstant ceci, elle serait causée par le corps,
serait conservée dans I’étre par le corps, serait une réalité déficiente par rapport a
lui, et dépendrait de lui. [...] pourtant, a adopter une telle position, nous ne pourrions
pas sauver le fait que la créature procéde de Dieu par la pure liberté du vouloir divin ;
nous [devrions] plutét [poser] qu’elle procede de Dieu par nécessité de nature,
comme I’ombre du corps [...].1°

La these des dénommés «philosophes» coincide avec 1’affirmation d’une
émanation nécessaire et éternelle, conditionnée par la toute-puissance et I’éter-
nité divines. Elle a été touchée par la censure du 7 mars 1277 . Le méme
acte de répression illustre une autre tension engendrée par ’entrée d’Aristote
en Occident, un probléme plus global, celui de I’autonomie ou de la place qu’il
convient d’accorder au savoir philosophique '°. Il parait en effet difficile d’as-
socier la philosophie naturelle aristotélicienne, sa conception statistique du
possible, & la vision chrétienne de la libre volonté divine et de la radicale
contingence du monde, formulée déja par Pierre Lombard au XII¢ siécle. La
pensée médiévale s’ingénia donc a repenser la possibilité dans le sens prescrit
par les auteurs de la censure du 7 mars 1277, selon laquelle la proposition
suivante ne doit ni étre professée, ni méme écoutée :

146. Le possible ou I’impossible, pris absolument, ¢’est-a-dire selon tous les modes,
est le possible ou I'impossible selon la philosophie.

Les débats sur le possible, la nécessité et la contingence sont motivés par
une rivalité entre la philosophie aristotélicienne, occupée de ce qui est, et les
théologies de la toute-puissance divine, fécondes d’hypotheses sur ce qu’il

3 Dicendum quod, si creatura de necessitate fuisset ab aeterno secundum quod
posuerunt philosophi, et si esset necesse esse, adhuc possemus salvare quod esset creata
a deo et quod conservaretur in esse per ipsum et quod dependeret ab eo. Ut si ab aeterno
fuisset lux et corpus, et illa lux et illud corpus esset quoddam necesse esse, ab aeterno
fuisset umbra et umbra esset necesse esse. Et tamen, hac hypothesi stante, umbra
causaretur a corpore et conservaretur in esse per corpus et esset quid deficiens ab eo
et dependeret ab ipso. [...] sed hoc posito non possemus salvare quod procederet a Deo
ex mera libertate arbitrii, sed magis ex quadam necessitate naturae, sicut umbra a corpore
[...]. GiLLES DE ROME, Treiziéme question sur l’étre et ['essence in EGIDIUS ROMANUS,
De esse et essentia, de mensura angelorum, et de cognitione angelorum, Venetiis, 1503
[réimpr. Frankfurt, Minerva, 1968], 33ra.

4 Par exemple dans la thése 53 : «Dieu fait de maniere nécessaire tout ce qui est
produit par lui immédiatement. — C’est une erreur, soit qu’on le comprenne <dans le
sens> d’une nécessité de contrainte, car elle supprime la liberté, soit <qu'on le com-
prenne dans le sens> d’une nécessité d’immutabilité, parce qu’elle suppose I'impossi-
bilité de faire autrement.» D. PicHt, La condamnation parisienne de 1277, texte latin,
traduction et commentaire, Paris, Vrin, 1999, p. 97.

13 Cf. F.-X. PutaLLaz, R. IMBACH, Profession : philosophe. Siger de Brabant, Paris,
Cerf, 1997.



136 CATHERINE KONIG-PRALONG

pourrait y avoir. L’attachement du philosophe au monde n’est que le revers
éthique de la méthode aristotélicienne, expérimentale et inductive, et de 1’iden-
tification de 1’objet de la science avec ce qui est, au mépris de ce qu’il pourrait
y avoir dans un autre ordre de réalité.

Les adversaires du naturalisme aristotélicien ne manquerent pas de ques-
tionner la philosophie de I’intérieur, en usant de ses propres distinctions et
concepts. Ils se sentaient forts d’une vision élargie du réel, car ils le concevaient
sous le signe de la contingence. Ainsi, ils jugeaient légitime de tester la
philosophie naturelle jusque dans ses conclusions les plus spécifiques. Les
débats autour de la matiére aristotélicienne nous serviront d’exemple. Aristote
avait défini la matiere comme un pur relatif, dont I’étre est toujours fonction
d’une forme. Dans sa philosophie, la notion de matiere servait a dire la per-
manence des choses sous le changement et au travers des transformations
successives. A la lecture des Sentences de Pierre Lombard, les maitres du XIII®
siecle imaginérent cependant une question sans pertinence dans 1’horizon de
la physique aristotélicienne : «Dieu peut-il faire exister la matiére sans
forme ?». En 1270, une écrasante majorité de théologiens opte pour une ré-
ponse positive, a I’exception notoire de Thomas d’Aquin, dont voici la déter-
mination :

[...] ne pourra donc étre exclu de la puissance divine que ce qui répugne a la notion
d’étre. Non a cause d’un défaut de la puissance divine, mais parce que ceci ne peut
étre un étant et ne peut donc étre produit. Or il répugne a la notion d’étant que le
non-étant existe en méme temps et sous le méme rapport : ainsi Dieu ne peut pas
faire que quelque chose soit et ne soit pas, il ne peut non plus produire quelque
chose qui renferme une contradiction. Or c’est le cas d’une matiére qui serait en
acte sans forme [...].'°

Avec cette détermination, Thomas d’Aquin semble rejoindre les conclu-
sions naturalistes et enfermer les considérations sur la toute-puissance divine
dans les frontiéres de la science de ce qui est. Jusqu’a un certain point 7 et
pour des raisons théologiques, Thomas défendit en effet la philosophie aris-
totélicienne. Ici, il invoque la raison d’étre et la met au principe du possible :
ce qui peut étre (le possible), c’est ce qui a «raison d’étre». Or notre unique

16 1...]illud ergo solum poterit excludi a divina potencia quod repugnat rationi entis,
et hoc non propter defectum divinae potencie, set quia ipsum non potest esse ens, unde
non potest fieri. Repugnat autem rationi entis non ens, simul et secundum idem,
existens : unde quod aliquid simul sit et non sit, a Deo fieri non potest, nec aliquid
contradictionem includens. Et de huiusmodi est materiam esse actu sine forma. THoMAS
D’AQUIN, Quodl. I1l, q. 1 in Opera omnia, iussu Leonis XIII edita, Romae, Commissio
leonina, Paris, Cerf, t. 25, 1996, p. 242a. Voir aussi : De principiis naturae, cap. 4 ;
Sent. I, dist. 12, q. 1, art. 4. Concernant 1’incongruité a postuler une idée de la matiére
en Dieu : Summa theologiae, la, q. 15, art. 3, ad 3.

17 Thomas affirme que la raison doit s’arréter face a certains mysteres, telle la
Trinité. Elle doit pourtant expliquer tout ce qui peut I’étre. Ainsi, le théologien domi-
nicain s’ingénia-t-il a justifier philosophiquement la transsubstantiation eucharistique.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 137

acces a la raison d’étre des choses est I’expérience du monde actuel. De fait,
I’étant existant actuellement prime sur le possible ; il en circonscrit le royaume.
Dans le cas exemplaire de la matiere, la forme confére I’acte et ’étre a la
maticre : elle en est précisément la raison d’étre. «La matiére a 1’étre sans la
forme» est donc une proposition contradictoire. Demeure la question d’un autre
ordre ou monde possible, d’une alternative réelle au monde actuel. Selon
Thomas d’Aquin, Dieu ne peut faire le contraire de ce qu’il a voulu. L’ordre
du monde est nécessaire, alors méme que la création est libre : la nature est
nécessairement réglée, elle ne déroge pas a I’ordre bon voulu par Dieu, bien
que, tout ce que Dieu veut, il le veuille d’un choix libre. L ordre du monde
ne peut étre différé. Accorder a Dieu la possibilité de faire le contraire de ce
qu’il a voulu reviendrait & lui reconnaitre un défaut '3.

L’assimilation du possible philosophique — conc¢u par Thomas sur le
modele statistique d’Aristote — au produit actuel de la toute-puissance divine
contient la promesse d’une alliance entre raison naturelle et raison théologique,
que ne contredisent pas les attaques de Thomas d’ Aquin contre les philosophes
autonomistes de la Faculté des arts . Dans le cas présent, le maitre en théolo-
gie, fidele a Aristote, appréhende 1’objet théorique «matiére» en physicien, car
I’objet d’une science doit étre connu par les principes de cette science 2. Les
sciences naturelles ne sont pourtant pas porteuses de vérités alternatives a la
vérité théologique ; au contraire, elles ne font qu’exprimer 1’ordre harmonieux
et total voulu par Dieu.

Dans le cadre de notre problématique, la théorie thomasienne peut faire
figure de version chrétienne du principe de plénitude : la plénitude de I’étant,
la régularité et I’'uniformité nécessaires de la nature sont garanties, ainsi que
la parfaite liberté divine. Quant aux miracles et aux mysteres, ils excedent le
cadre de la rationalité. Cette position est cependant marginale ; elle fut con-
testée et attaquée 2!

A ce su jet : R. IMBACH, «Le traité de I’eucharistie de Thomas d’Aquin et les averroistes»,
Revue des sciences théologiques et philosophiques, 77, 1993, p. 173-228.

'8 Par exemple : Summa theologiae, la, q. 25, art. 3 ; Summa contra Gentiles, II,
cap. 25.

19 Le De unitate intellectus contra Averroistas est sans doute dirigé contre Siger
de Brabant.

20 Cette exigence a été formulée par Albert le Grand, par exemple in De caelo I,
Tract. 4, cap. 4.

2! Entre 1277 et 1279, Guillaume de la Mare récapitule les erreurs professées
autrefois par Thomas d’Aquin, dont celle-ci : «8. Que Dieu ne peut faire que la maticre
soit sans forme» (Correctorium, ed. P. Glorieux in Correctorium Corruptorii ‘Quare’,
Kain [Bibliothéque thomiste, 9], 1927). En 1283, Jean Quidort défend la mémoire de
Thomas et rappelle un fait historique, probablement daté de 1277 : «lls affirment que
les maitres parisiens se sont autrefois mis d’accord sur le fait que la thése suivante est
une erreur : Dieu ne peut faire que la matiére soit en acte sans forme» (Correctorium
corruptorii ‘Circa’, ed. J.-P. Miiller, Roma, 1941, p. 137).



138 CATHERINE KONIG-PRALONG

3. Henri de Gand : une méthodologie pour la contingence

Henri de Gand fut I’un des seize théologiens assemblés en commission par
Etienne Tempier pour préparer la grande condamnation du 7 mars 1277.
Comme la majorité des théologiens de sa génération, il engagea un examen
critique de la philosophie péripatéticienne, durant sa longue carriére univer-
sitaire parisienne, de 1276 a 1293. Cette évaluation de la philosophie ne
constitue jamais le projet spécifique de ses discours, mais elle traverse toute
son ceuvre de maniere diffuse, car elle était devenue une donnée culturelle et
historique incontournable a la fin du XIII¢ si¢cle. Cependant, il est justifié de
lire dans I’ceuvre d’Henri un sacrifice raisonné du principe de plénitude 2.

S. P. Marrone a décrit la théorie gandavésienne du possible comme un jalon
dans le processus d’abandon du principe de plénitude, qui s’achévera avec Jean
Duns Scot #. Cet abandon manifeste aussi une relativisation des savoirs phi-
losophiques et le rejet de leurs prétentions a I’exclusivité : la reconnaissance
d’autres ordres ou mondes possibles appelle par exemple ’hypotheése d’autres
physiques possibles que celle d’ Aristote. Les discours d’Henri présentent enfin
la réalisation exemplaire d’une méthodologie qui inclut le cas contingent dans
le champ de la science et lui accorde un réle théorique primordial.

Le discours d’Henri de Gand prend paradoxalement appui sur le plus grand
commentateur d’Aristote au XI°¢ siecle, le persan Avicenne. Pour combattre
I’émanatisme — dont Avicenne offrait une version musulmane — et pour dire
I’écart infini qui démarque la créature temporelle et contingente du Dieu éternel
et nécessaire, Henri adopte la théorie avicennienne de I’essence, avant de la
détourner et de la retourner contre Avicenne >*. Dans son Quodlibet 111, q. 9,
probablement rédigé a Paques 1278, il distingue trois statuts de 1’essence :
I’essence en soi (parfaitement neutre), I’essence existante (extra-mentale), et
I’essence congue (intra-mentale) >, Le premier mode est antérieur aux deux

22 L. HopL a d’ailleurs lu dans I’ceuvre d’Henri un tournant de la philosophie
occidentale : «Neue Begriffe und neue Wege der Seinserkenntnis im Schul- und
Einflussbereich des Heinrich von Gent» in P. WILPERT (éd.), Die Metaphysik im Mittel-
alter, Berlin, W. de Gruyter, 1963, p. 607-615.

23 S. P. MARRONE, «Revisiting Duns Scotus and Henry of Ghent on Modality » in
L. HONNEFELDER, R. WooD, M. DREYER (éds), John Duns Scotus. Metaphysics and Ethics,
Leiden-New York-Kéln, E. J. Brill, 1996, p. 175-189.

2 Voir A. pE LIBERA, L’art des généralités. Théories de I'abstraction, Paris, Aubier,
1999, p. 576 sq. ; S. P. MARRONE, The Light of Thy Countenance. Science and Knowledge
of God in the thirteenth century, Leiden-Boston-Koln, E. J. Brill, 2001, t. II, p. 338 sq. ;
P. Porro, «Possibilita ed Esse essentiae in Enrico di Gand», in W. VANHAMEL (éd.), Henry
of Ghent. Proceedings of the international Colloquium on the occasion of the 700"
Anniversary of His Death (1293), Leuven, Leuven University Press, 1996, p. 211-254.

2 Quodl. 111, q. 9, in Quodlibeta, vaenumdantur ab Iodoco Badio Ascensio, Parisiis,
1518 [2 vols, réimpression : Leuven, Bibliotheque S. J., 1961], 60v-61r. Cf. aussi :



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 139

autres ; il faut en effet que 1’essence ne soit ni déterminée par nature a
I’existence singuliere ni premieérement caractérisée par 1’universalité, pour
pouvoir étre aussi bien 1’objet commun de la pensée qu’une chose singuliére
dans la réalité extra-mentale. C’est pourquoi elle est dite «neutre», ou «indif-
férente» a la singularité et a 1'universalité.

Cependant, chez Henri de Gand, la neutralité de I’essence, la pure équinité
de I'exemple d’Avicenne (equinitas tantum)?®®, ne se contente plus de dire
I’antériorité logique de ’essence par rapport a I’'universalité (1’idée de cheval
congue par un intellect) et par rapport a la singularité (tel cheval). Elle ne se
borne pas non plus a établir I’arriere-fond théorique ol se rencontrent le
discours théologique sur les idées divines éternelles et les recherches philo-
sophiques sur les essences naturelles. Elle vient servir les exigences conjuguées
d’une théologie de la toute-puissance divine et d'une ontologie de la contin-
gence. La pure €quinité d’Avicenne se présente désormais comme le postulat
théorique nécessaire a la justification du grand écart installé par la doctrine
créationniste entre les id€es divines éternelles — 1’équinité susceptible d’étre
créée — et les créatures contingentes — tel cheval singulier 7. Se pensant de
toute éternité imitable, Dieu congoit les modes essentiels possibles de cette
imitation, en I’espece des idées des créatures. Parfaitement libre, il peut ce-
pendant vouloir les créer ou ne pas les créer, les installer un jour dans la réalité
temporelle ou non **. La méme essence existe donc comme possible étre dans
I'idée divine et comme possible non-étre dans le singulier créé. Créée, elle
conserve en effet sa dimension possible ; en elle, la possibilité est toujours
antérieure‘a I’étre, car I’essence créée pourrait ne pas étre et pourrait étre
annihilée. Telle est la lecon du huitieme Quodlibet, rédigé durant le temps de
I’Avent 1284 :

[...]en elle-mé&me, toute essence de créature est un possible étre et un possible non-
étre [...]%.

Pouvoir ne pas étre est dés lors la donnée ontologique fondamentale de

I’étre créé. Envisagé comme contingence, le possible devient la dimension
premiére de la réalité extra-mentale : il se tient a la racine du réel créé,

Quodl. VIII, g. 9, ed. 1. Badius, 318v ; Quod!. X, q. 7, in Opera omnia, t. 14, ed.
R. Macken, 1981, p. 166 sq.

26 «C’est pourquoi cette équinité n’est rien d’autre qu’équinité ; en elle-méme, elle
n’est ni multiple ni une, elle n’est ni existante dans les sensibles ni existante dans 1’ame
[...]1.» Unde ipsa equinitas non est aliquid nisi equinitas tantum ; ipsa enim in se nec
est multa nec unum, nec est existens in his sensibilibus nec in anima [...]. AVICENNA
LATINUS, Liber de philosophia prima sive scientia divina,ed.S. Van Riet, Liber V, cap. 1
t. I, 1980, p. 228 ; voir aussi Liber I, cap. 5,t. 1, 1977, p. 31 sq.

27 Au lieu de «grand écart», Henri de Gand parle de «distance infinie» (infinita
distantia ; par exemple Quodl. X1, q. 11, ed. 1. Badius, 467r).

28 Voir, par exemple, le Quodl. X1, g. 3, ed. 1. Badius, 448r sq.

29 [...] essentia cuiuslibet creaturae inquantum est de se, est possibile esse et non
esse [...]. Quodl. VIII, g. 3, ed. 1. Badius, 311v.



140 CATHERINE KONIG-PRALONG

demeurant en lui, encore et toujours antérieur a I’étre réalisé. Dans son premier
Quodlibet (No€l 1276), Henri avait d’ailleurs caractérisé la créature par 1’an-
tériorité ontologique du non-&tre sur 1’étre. Il précisait que cette préséance
n’était que logique chez Avicenne, alors que

[...] les catholiques affirment que la créature a le non-étre avant I’étre, de
sorte a ce qu’elle puisse avoir le non-étre avant 1’étre non seulement dans
I’intellect, mais aussi dans la réalité elle-méme °.

Chez Henri, la raison de possible, d’essence ou de chose (ratio possibilis/
essentiaelrei), prime donc sur la raison d’étre (ratio entis)?'. Cette primauté
du possible n’instaure cependant pas un ordre des essences qui conditionnerait
nécessairement la procession du monde a partir de la premiére cause, comme
dans les théories émanatistes ; elle est au contraire 1’instrument théorique qui
permet de penser la contingence radicale du créé. Contre Aristote, dont elle
résume clairement la conception statistique du possible **, contre Avicenne,
qu’elle présente comme le champion de I’émanatisme *, la question 9 du
Quodlibet VIII livre un traité de la possibilité **.

D’une part, la possibilité est rapatriée dans le champ de I’ontologie et
assimilée a la dimension contingente du créé. D’autre part, elle est reconduite
a I’intellection divine comme a son principe transcendant. L.’ incommensura-
bilité qui caractérise la différence radicale des sphéres humaine et divine
impose en effet cette distinction interne 2 la notion de possible ¥ . La possibilité
n’est pas la condition sur-transcendantale de foute pensée, englobant et con-
ditionnant les pensées divine et humaine, comme elle le sera chez Jean Duns
Scot. En tant que contenu quidditatif stable, 1’essence est certes 1’objet de
I’intellection, en I’espece du concept. Si elle conditionne la pensée humaine,
elle est pourtant conditionnée par la pensée divine, qui constitue I’essence dans
son étre d’essence, dans son contenu objectif certifié. Pour n’étre pas une pure
fiction (comme «bouc-cerf»), mais un contenu essentiel certifié par I’intellect
divin (comme «bouc» ou «cerf») °, ’essence est aussi un possible susceptible

30°[...] catholici ponunt creaturam habere non esse ante esse, ita quod in re ipsa,
non solum in intellectu, non esse posset habere ante esse. Quodl. 1, q. 7-8, in Opera
omnia, t. 5, ed. R. Macken, 1979, p. 34.

3 Voir Summa, art. 34, q. 2, in Opera omnia, t. 27, ed. L. Hédl, 1991, p. 174-
180. A ce sujet : J. A. AErTSEN, «Transcendental Thought in Henry of Ghent» in
W. VANHAMEL (éd.), op. cit., note 24, p. 1-19.

32 Quodl. VIII, q. 9, ed. 1. Badius, 315v-316r.

3 Quodl. VI, q. 9, ed. 1. Badius, 315r, 316r-317r.

3 Le Quodl. VI, g. 3 propose une version antérieure et moins tranchée de la méme
problématique.

35 P. Porro caractérise cette distinction comme «asymétrie» : «Ponere statum. Idee
divine, perfezioni creaturali e ordine del mondo in Enrico di Gand», Mediaevalia, 3,
1993, p. 129.

3 Sur la distinction entre simple fictum (res a reor, reris...) et essence (res a
ratitudine), cf. la Summa, art. 21, q. 4 et le Quodlibet VII, q. 1-2.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 141

d’étre créé. En résumé, 'essence ou le possible objectif est logiquement
antérieur a son intellection par I’homme : seul le concevable peut étre congu.
Cependant, cette méme objectité ou possibilité de 1’essence est ontologi-
quement postérieure a la toute-puissance divine, qui la constitue :

[...] On ne dit pas que Dieu produit quelque possible parce qu’il est possible que
cela soit produit, mais, au contraire, c¢’est parce que Dieu peut produire cette chose
qu’il est possible qu’elle soit produite. *’

Or, bien que 1’ordonnance du possible a la libre volonté divine soit une
conclusion de la théologie, elle ne demeure pas inscrite dans le domaine
exclusif de ce savoir. Au contraire, elle se répercute sur I’ensemble des dis-
cours, jusqu’au cceur de la philosophie naturelle, dans les questionnements sur
la matiére. Pour satisfaire les exigences de son ontologie de la contingence et
de sa théologie de la toute-puissance, Henri relativise 1’autonomie respective
des différentes disciplines. L’ensemble des savoirs humains est traversé par
les principes de la théologie, rassemblés sous 1’enseigne de la contingence. En
ce sens, I’ceuvre d’Henri de Gand réalise une sorte de tout théologique.

Dans ce contexte épistémologique, la matiére aristotélicienne est redéfinie
comme possibilité d’étre autrement qu’elle n’est actuellement, car la raison
d’essence, porteuse de possibilités qui excédent la réalité créée, prime sur la
raison d’étre actuel. De 1276 (Quodl. I, . 10) a 1286 (Quodl. X, q. 8), Henri
ne cesse d’affirmer que la matiére pourrait exister dénuée de toute forme, en
vertu de I’antériorité de son essence possible sur son étre actuel. Dans notre
monde, la mati¢re est certes congénitalement liée a la forme, mais cette relation
ne résume pas son essence :

La matiére n’a pas 1’étre en vertu duquel elle est susceptible [de recevoir] les formes
de la forme, mais de Dieu, car la matiére n’est pas tant un presque rien et n’est
pas tant en puissance qu’elle n’est une nature et une substance susceptible [de
recevoir] les formes, différente par essence de la forme [...] .

Henri démarque donc deux niveaux, entre lesquels I’acte de création ins-
talle un saut ontologique : celui de la nature essentielle et celui de I’existence
effective. La matiére est dés lors redéfinie comme aptitude ou «susceptibilité
de recevoir les formes» (formarum quaedam capacitas), au niveau de la pure
essentialité, alors que Thomas la définissait comme relation existentielle a la
forme, a partir de la considération du monde existant. Chez Henri, le monde
des essences ne dépend plus de la réalité physique — comme dans 1’induction

7 1...] non dicitur deum possibile aliquid facere quia illud possibile est fieri, sed
econverso quia deus potest illud facere, ideo possibile est fieri. Quedlibet VIII, g. 3,
ed. I. Badius, 311v.

3% Quia igitur materia non ita est prope nihil nec ita in potentia, quin sit aliqua natura
et substantia quae est capax formarum, differens per essentiam a forma, nec habet esse
suum quo est quid capax formarum, a forma sed a Deo [...]. Quod!. I, q. 10, in Opera
omnia, t. 5, ed. R. Macken, 1979, p. 66.



142 CATHERINE KONIG-PRALONG

thomasienne —, mais la nature se congoit comme 1’'un des mondes possibles
et contingents que Dieu aurait pu instituer. La matiére est quelque chose en
soi (par essence), dont la propriété habituelle est de recevoir les formes ; de
fait, dans le monde actuel que décrit la physique aristotélicienne, elle se
présente comme soubassement du composé de matiere et de forme
(fulcimentum compositi). Cependant, le monde actuel ne réalise que 1’un des
mondes possibles qui sont objets de la toute-puissance divine ; sa nécessité
est toujours conditionnelle. Dans un autre ordre ou monde possible, la matiére
pourrait donc exister sans forme :

Bien que, selon le cours habituel de la nature tel qu’il est institué de fait, la matiere
ne puisse pas étre spoliée de forme par une action naturelle — en effet, dans 1’action
purement naturelle, il n’y a pas de corruption d’un étre sans génération d’un autre
étre —, par 'action du créateur, elle peut pourtant étre spoliée de toute forme : le
créateur peut écarter de la nature [matérielle] ce qui est formel ; le formel n’est alors
plus conservé par le créateur et tombe dans le néant, alors que ce qui est matériel
est conservé dans I’étre, en soi, et de cela, ¢’est la matiere elle-méme qui en est
susceptible. >

Dieu peut réaliser ce dont la nature est incapable et cette possibilité ne
releve plus du miracle dans le sens ot I’entendait Thomas d’Aquin ; elle ne
se tient pas en dehors de la rationalité. Henri précise en effet que cet ordre
alternatif est inscrit comme possibilité dans I’essence de la matiére elle-méme.
Les essences des créatures renferment dans les frontieres de leurs consistances
quidditatives la possibilité d’exister autrement qu’elles ne sont. Le postulat
d’autres mondes possibles est deés lors rationnel.

Cette possibilité d’autres ordres ou mondes possibles, réellement inscrite
dans la nature des choses, prescrit une relativisation de la philosophie naturelle.
La physique aristotélicienne ne représente plus que 1’'une des physiques pos-
sibles. Adéquate a 1’élucidation de la nature concrete, elle ne doit cependant
pas prétendre a I’exclusivité. Elle n’épuise pas le réel, du moins s’il est envisagé
comme possibilité et comme contingence. Grace a 1’outil conceptuel de la
toute-puissance, Henri de Gand a par exemple défendu I’existence possible du
vide (Quodl. XV, q. 1) : si Dieu peut annihiler le monde, le rendre au néant,
pourquoi ne pourrait-il pas faire exister le vide ? 4’ Dés son deuxie¢me Quodlibet
(g.8), Henri combat par ailleurs la thése du De caelo d’ Aristote selon laquelle
notre univers est le seul possible, car la forme du ciel épuise toute la matiére

3 Et licet secundum communem cursum institutionis naturae sic sit facta materia
ut aliqua actione naturae non possit omnino spoliari forma, quia actione pura naturae
non est unius corruptio sine alterius generatione, tamen actione creatoris spoliari potest
ab omni forma, ut illud quod formae est, dimittat suae naturae ne conservetur ab ipso,
et ideo cadit in nihilum, illud autem quod materiae est, in esse conservet per se, cuius
ipsa est susceptibilis. Quodl. I, g. 10, in Opera omnia,t. V,ed. R. Macken, 1979, p. 66.

40 Voir R. MACKEN, «Le statut de la matiére premiére dans la philosophie d’Henri
de Gand», Recherches de théologie ancienne et médiévale, 46, 1979, p. 165-167.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 143

existante. Dans la critique d’Henri, mais aussi dans la censure de Tempier 4, cette
doctrine est symptomatique d’un attachement exclusif a ’ordre existant du
monde ; de plus, ses prétentions apodictiques ruinent les vérités théologiques.

I1 serait toutefois abusif de considérer cette mise en question du monopole
aristotélicien comme la naissance de la science classique et moderne. Telle était
la thése de P. Duhem, qui accordait a la censure le bénéfice improbable de
I'innovation #?. A. Koyré a contesté cette interprétation a juste titre. En effet,
les théologiens du XIII siecle et les scientifiques du X VII® siécle participent
de deux épistémes trop différentes pour pouvoir étre réunis dans une entreprise
semblable ou mis en filiation 4. 11 est par contre pertinent de lire dans I’ ceuvre
d’Henri I'invention d’une méthodologie pour la contingence, qui accorde au
cas particulier, méme extraordinaire, un role discriminant sur 1’ensemble des
savoirs. Concernant 1’existence possible d’une matiere dénuée de forme, Henri
précise bien que ’opposition de sa thése a la solution «philosophique» ne
s’explique pas par une prétendue concurrence de deux vérités opposées et
irréductibles, 1’'une philosophique, 1’autre théologique ; au contraire, sa prise de
position anti-péripatéticienne est nécessitée par une erreur de raisonnement in-
terne a la «philosophie» (la philosophie aristotélicienne), qui est trop partiale :

[...] pour comprendre que cette these découle d’un défaut de la philosophie qui ne
détermine pas tous les modes d’étre, et non de sa contradiction avec la vérité
théologique, il faut savoir... [...].%

Dans la conception d’Henri de Gand, la diversité des cas contingents
extraordinaires (naturels ou surnaturels) manifeste autant de mondes possibles,
d’alternatives au cours habituel de la nature, alors que les régularités constatées

4 Voici I’erreur numéro 34 censurée le 7 mars 1277 : «La premidre cause ne
pourrait pas produire plusieurs mondes». D. Picug, Op. cit., note 14, p. 91.

2 «Etienne Tempier et son conseil, en frappant ces propositions d’anathéme, dé-
claraient que pour étre soumis a l’enseignement de 1I'Eglise, pour ne pas imposer
d’entraves a la toute puissance de Dieu, il fallait rejeter la Physique péripatéticienne.
Par 14, ils réclamaient implicitement la création d’une Physique nouvelle que la raison
des chrétiens piit accepter. Cette Physique nouvelle, nous verrons que I'Université de
Paris, au XIV® siécle, s’est efforcée de la construire et qu’en cette tentative, elle a posé
les fondements de la Science moderne ; celle-ci naquit, peut-on dire, le 7 mars 1277,
du décret porté par Monseigneur Etienne, Evéque de Paris [...].» P. DUHEM, Le systéme
du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon a Copernic, Paris, A. Her-
mann, t. VI, 19542, cap. I, p. 66.

43 A. Kovre, «Les origines de la science moderne. Une interprétation nouvelle» in
A. KovRrg, Etudes d’histoire de la pensée scientifique, Paris, Gallimard, 1973% (1956),
p. 61-87. A ce sujet, voir J. E. MurpocH, «Pierre Duhem and the History of the Late
Medieval Science and Philosophy in the Latin West» in R. IMBACH, A. MAIERU (€ds),
Gli Studi di filosofia medievale fra otto e novecento, Roma, Ed. di storia e letteratura,
1991, p. 253-302.

4 1...] ut argumentum istud intelligatur procedere ex defectu philosophiae non
determinantis omnem modum essendi, non autem ex contrarietate eius ad theologicam
veritatem, sciendum [...]. Quodl. I, g. 10 in Opera omnia, t. V, ed. R. Macken, p. 67.



144 CATHERINE KONIG-PRALONG

dans le monde existant ne réalisent que ['un des ordres possibles. Loin d’étre
négligeables, ces cas doivent étre pris en compte dans I’élucidation d’un monde
historique et contingent. La méthodologie gandavésienne prescrit donc de faire
I’hypothése d’autres mondes possibles, en une démarche qui rappelle les
«expériences de pensée» de I’épistémologie du XX siecle. Objet privilégié de
la physique, la matiere est délocalisée et repensée en fonction des exigences
de la théologie. Tout objet sera congu différemment selon les points de vue
adoptés. Une distinction dite «intentionnelle» 4> permet en effet de distinguer
plusieurs modes dans une méme réalité, le mode d’€tre actuel et les modes
d’étre possibles. La vérité de la science la plus haute — la théologie —, organise
cette multiplicité de points de vue et répercute ses exigences sur les savoirs
inférieurs. Ainsi, Henri de Gand a promu une sorte de méthodologie «casuis-
tique» pour penser ce qui aurait pu étre ; ce faisant, il a tenté une unification
verticale du savoir, caractérisée par I’abandon du principe de plénitude.

4. Jean Duns Scot : la totalité possible

Au tout début du XIV® siecle, la théorie d’Henri de Gand fut critiquée par
Jean Duns Scot. Le théologien franciscain coordonna les deux spheres
qu’Henri avait dissociées ; il réunit en effet les deux notions de possible
distinguées par Henri — possibilité d’étre dans 1’idée divine et possibilité de
ne pas étre dans I’essence créée. Ainsi, il promut une méthodologie unique pour
I’étude du divin et du monde. Au lieu d’une lecture ontologique, il élabora une
conception logique de la possibilité comme condition sur-transcendantale “°.
Le possible fut concu comme totalité englobant tout ce qui est et tout ce qui
peut étre, tout le pensé et tout le pensable. En ce sens, il fut identifié au réel.
Alors qu’Henri de Gand distinguait des modes d’étre a partir de I’essence des
créatures existantes — mode d’étre existant et modes d’étre possibles —, Scot
rejeta ce type de distinctions et concut le réel tout entier comme possible, de
maniére univoque. Depuis les travaux de J.-F. Courtine et d’O. Boulnois en

45 Au sujet de cette distinction, cf., entre autres, W. Hoeres, «Wesen und Dasein
bei Heinrich von Gent und Duns Scotus », Franziskanische Studien, 47, 1965, p. 121-
186, en particulier p. 129-140.

46 Concernant la notion de «sur-transcendantal» : J.A. AERTSEN, «“Res” as Trans-
cendantal, its Introduction and Significance» in G. FEDERICI VESCOVINI (€d.), Le probléme
des transcendantaux du XIV¢ au XVII siécle, Paris, Vrin, 2002, p. 139-156 ; T. KoBuscH,
«Das Seiende als transzendentaler oder supertranszendentaler Begriff. Deutungen der
Univozitit des Begriffs bei Scotus und den Scotisten» in L. HONNEFELDER, R. WooD,
M. DREYER (éds), op. cit.,note 23, p. 345-366 ; L. OEING-HANHOFF, «Res comme concept
transcendantal et sur-transcendantal» in M. Fattori, M. BiancH1, Res. I1I¢ Colloguio
Internazionale : Lessico intellettuale Europeo. Roma, 7-9 gennaio 1980, Roma, Ateneo,
1982, p. 285-296.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 145

France, de R. Schonberger et L. Honnefelder en Allemagne 47, ce tournant de
la philosophie occidentale est bien connu : avec Scot, la science «métaphysi-
que» initiée par Aristote fut reformulée pour donner naissance a une métaphy-
sique transcendantale (metaphysica transcendens)*®, qui préfigure les élabo-
rations de Sudrez ou de Wolff. L objet du savoir n’est plus défini comme ce
qui existe, mais comme contenu objectif. La science ne concerne plus 1’étre
mais les quiddités, abstraction faite de 1’existence ; elle ne regarde plus ce qui
est, contingent ou nécessaire, mais ce qu’il y a de possible. Ala métaphysique
de I’étre succede la métaphysique de 1’aliquid ou du fi.

Pour terminer cette description de la mobilisation intellectuelle des pen-
seurs latins contre le principe de plénitude et la conception aristotélicienne ou
«statistique» du possible, nous rappellerons trés brievement quelle fut la so-
lution scotiste a la question de la possibilité *°. Scot fut le promoteur d’une
conception du possible tres différente de celle d’Aristote, comme de toute
théorie ol joue la temporalité *°. En réalité, il élabore sa doctrine contre celle
d’Henri de Gand, dont on sait le rdle central qu’elle accorde a la temporalité.
Comme Henri, Scot rejette cependant le principe de plénitude ; il réaffirme
la contingence du monde, mais sous le sceau d’une totalité réinventée, celle
du possible. Henri de Gand identifiait en effet le possible au contingent, dans
le contexte de 1’ontologie ; le possible (ce qui peut étre et ne pas étre) s’ opposait
donc au nécessaire (ce qui ne peut pas ne pas étre) ; la créature se tenait en
face de Dieu, avec sa radicale différence. Scot congut le possible comme
condition logique a priori et transcendantale : tout ce qui peut étre congu est
possible, en ce sens que toute quiddité véritable est un possible. De fait, tout
ce qui peut étre congu peut étre, par un effet de la volonté divine (la créature)

47 R. ScHONBERGER, Die Transformation des klassischen Seinsverstindnisses.
Studien zur Vorgeschichte des neuzeitlichen Seinsbegriffs im Mittelalter, Berlin-New
York, de Gruyter, 1986 ; L. HONNEFELDER, Scientia transcendens. Die formale Bestim-
mung der Seiendheit und Realitdt in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit
(Duns Scotus — Sudrez — Wolff — Kant — Peirce), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1990
; J.-F. CourTINE, Sudrez et le systéme de la métaphysique, Paris, P.UF., 1990 ; O.
BouLNots, Etre et représentation. Une généalogie de la métaphysique moderne a I’ épo-
que de Duns Scot, Paris, P.U.F., 1999.

# Igitur metaphysica transcendens erit tota prior scientia divina... [...]. Quaes-
tiones super libros Metaphysicorum Aristotelis, Lib. I, q. 1 [155] in Opera philosophica,
t. III, ed. R. Andrews, G. J. Etzkorn, G. Gil, R. Green, F. Kelley, G. Marcil, T. Noone,
R. Wood, St Bonaventure N. Y., Franciscan Institute Publ. St Bonaventure University,
1997, p. 69.

49 Voir surtout les deux textes suivants : Ordinatio 1, dist. 36, q. unica et Ordinatio
I, dist. 43, g. unica.

30 Voir S. KnuuTTiLA, «Time and Modality in Scholasticism», in S. KNuuTTILA (€d.),
Op. cit., note 1, p. 163-258 ; «Duns Scotus and the Foundations of logical Modalities»
in L. HONNEFELDER, R. Woop, M. DReYER (éds), op. cit., note 23, p. 127-143 ; «Inter-
preting Scotus’ Theory of Modality» in L. SiLeo (éd.), Via Scoti. Atti del Congresso
Scotistico Internazionale Roma 9-11 marzo 1993, Roma, Antonianum, 1995,t. 1, p.295-
305.



146 CATHERINE KONIG-PRALONG

ou par soi (Dieu). Comprenant le nécessaire et le contingent, le possible se
congoit désormais comme totalité hors de laquelle il n’y a rien ; il englobe le
divin et le créé, il est condition de toute pensée et de toute production, il prime
absolument sur 1’existence, dont la connaissance fait abstraction. Des lors, il
ne s’oppose plus au nécessaire, mais a I’'impossible. Peu importe la nécessité
ou la contingence, ce qui peut €tre s’oppose a ce qui ne peut pas étre, comme
«bouc» ou «étant infini», qui est notre concept du divin, s’opposent a «bouc-
cerf» ou «chimere». La totalité possible comprend logiquement le divin né-
cessaire aussi bien que le «créable» contingent. Scot le résume dans une
formule destinée a devenir un slogan :

[...] pourtant cette possibilité logique, prise absolument et en sa raison propre,
pourrait demeurer, méme si, par impossible, il n’y avait aucune toute-puissance pour
la considérer. !

Une chose est possible par soi, avant méme d’étre 1’objet d’une production ;
la consistance possible des choses est antérieure au regard intellectuel du Dieu
créateur, du moins d’une antériorité logique 2. Considérer une réalité comme
objet possible de la volonté divine revient cependant a la penser sous le signe
de la contingence. En conséquence de cette redéfinition du possible, la notion
de contingence est en effet repensée : extraite du créé considéré en soi, elle
vient plutdt qualifier 1a maniere dont Dieu veut. Elle renvoie a la volonté divine
absolue, libre de toute détermination, qui peut vouloir indifféremment une
chose et son contraire :

[...]ici, je n"appelle pas «contingent» quelque chose de non-nécessaire ou de non-
éternel, mais ce dont I’opposé peut étre produit, alors méme qu’il est produit ; c’est
pourquoi j'ai dit «quelque chose est causé de maniére contingente», et non pas
«quelque chose est contingent». 3

La contingence se congoit donc comme relation de la créature a Dieu, plutot
que déficience ou non-étre demeurant a la racine du créé, ainsi que 1’avait

31 [...] tamen illa possibilitas logica, absolute — ratione sui — posset stare, licet per
impossibile nulla omnipotentia eam respiceret. JEAN Duns Scor, Ordinatio I, dist. 36,
q. unica, ed. R. Sépinski, in Opera omnia, Civitas Vaticana, t. VI, 1963, p. 296.

52 Dieu est ontologiquement premier, puisqu’il est cause et principe de tout ; lo-
giquement, le possible parait cependant conditionner la pensée divine. Scot distingue
les priorités ontologique et logique, sans les mettre en concurrence. A ce sujet, voir le
débat entre S. Knuuttila et C. G. Normore présenté dans C. G. NORMORE, «Scotus,
Modality, Instants of Nature and the Contingency of the Present» in L. HONNEFELDER,
R. Woop, M. Dreyer (éds), op. cit., note 23, p. 161-174. Cf. aussi: A. B. WOLTER,
«Scotus on the Divine Origin of Possibility», American Catholic Philosophical
Quarterly, 67, 1993, p. 95-107.

33 [...] non voco hic contingens quodcumque non-necessarium vel non-sempiternum,
sed cuius oppositum posset fieri quando illud fit ; ideo dixi «aliquid contingenter causatur»
et non «aliquid est contingens ». JEAN Duns Scor, Ordinatio 1, dist. 2, pars 1, q. 1-2, ed.
M. Perantoni in Opera omnia, Civitas Vaticana, t. II, 1950, p. 178.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLENITUDE 147

envisagée Henri de Gand. Elle signifie le mode ontologique de la création, alors
que la possibilité qualifie logiquement tout le pensable.

Dans ce contexte doctrinal, la réponse a la question de la possible existence
de la matiére sans forme sera résolument positive °*. Pour mémoire, Thomas
d’Aquin partait de I’appréhension de la matieére dans son existence concréte,
pour affirmer qu’elle ne peut exister naturellement sans forme et qu’elle n’a
pas d’idée absolue en Dieu ; méme Dieu la congoit relation a la forme. Une
fois créé, notre monde est le seul possible. Au niveau de la pure essence, Henri
de Gand redéfinissait la matiere comme possibilité d’exister avec ou sans
forme ; dans un autre monde ou ordre possible, la matiére pourrait naturelle-
ment exister sans forme ; dans ce monde-ci, Dieu peut déroger a 1’ordre naturel
et, potentia absoluta, faire exister la matiére sans forme. Chez Scot, la matiére
se présente comme un objet quidditatif, un réel-possible >, car elle n’est pas
un pur fantasme, un pseudo-objet, dont il faudrait exclure toute science :

[...] la matiere releve véritablement de la quiddité, toute espéce de matiére (puis-
qu’elle a une forme au plan de 'universel) posséde immédiatement une quiddité
et lui est immédiatement identique. °

En conséquence, Dieu pourrait faire exister la matiére sans forme, dans ce
monde-ci. Cette possibilité est inscrite au cceur du réel ; elle découle de la
consistance quidditative de la matiere : étant quelque chose en soi, la matiére
peut exister a 1’état isolé. Le fait d’étre en relation a la forme ne résume pas
toute la réalité de la matiere. Pour fonder sa métaphysique globale sur la
possibilité transcendantale, Scot a accordé a tout objet de science le statut
d’absolu : les relations décrivent des états de faits, des rapports réels existant
entre les choses, mais ces relations ne sont pas constitutives de I’essence des
choses qui sont en rapport, méme pas de I’essence de la matiere. Tout pensable
est un contenu logique absolu (y compris les relations et la matiere) ; créé, il
occupe une place déterminée au sein d’une configuration ou d’un ordre donné
de possibles réalisés.

Contrairement a I’ontologie d’Henri de Gand, toujours révisable au gré de
la découverte de cas nouveaux ou d’hypotheéses a fondement théologique, la
métaphysique de Scot est définitive et exclusive. Ainsi, la maticre est envisagée
d’emblée comme un objet métaphysique. Cette science s’est en effet approprice
les objets constitués par les différents savoirs de la tradition philosophique —

3% Cf., principalement, Ordinatio II, dist, 12, g. 1-2. Pour une traduction frangaise :
«Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot. Introduction, traduction et
commentaire a la distinction 12 de I'Opus Oxoniense 11», par A. bE MURALT, Studia
Philosophica, 1974, p. 113-149.

55 Sur cette notion, voir F.-X. PutaLLaz, «Introduction » in JEaAN Duns Scor, Traité
du premier principe, trad. et introduction R. Imbach, F.-X. Putallaz, Paris, Vrin, 2001,
p. 41 sq.

5 Ordinatio 11, dist. 3, pars 1, q. 6, trad. G. Sondag, Le principe d’individuation,
Paris, Vrin, 1992, p. 185.



148 CATHERINE KONIG-PRALONG

logique, physique, etc. —, dont I’autonomie est désormais contestée. Or ce tout
métaphysique a ét€ fondé sur le rejet de I’exigence de plénitude chere a
I"interprétation d’A. O. Lovejoy. Tout le possible n’est pas destiné a étre ; qu’il
soit, dépend de la volonté divine ; I’étre demeure pourtant extérieur a la
définition de la possibilité, qui concerne le pur statut quidditatif ou idéel des
choses. La métaphysique scotiste infléchit donc la philosophie occidentale dans
une voie nouvelle, qui aboutira aux théories des objets non existants. L’étre
est éclipsé par I’objectité. REcemment promu par Bonaventure, Henri de Gand
et Pierre de Jean Olivi, le modele historiciste est abandonné, puisque la tem-
poralité n’est la dimension que d’une sous-partie du réel, c’est-a-dire du créé,
qu’il faut comprendre désormais dans le champ sans délimitation positive du

possible.



	Le sacrifice du principe de plénitude à la fin du XIIIe siècle : le cas d'Henri de Gand

