
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Artikel: Le sacrifice du principe de plénitude à la fin du XIIIe siècle : le cas
d'Henri de Gand

Autor: König-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 131-148

LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE
À LA FIN DU XIIIe SIÈCLE

Le cas d'Henri de Gand

Catherine Kônig-Pralong

Résumé

Du XIIe au XIIIe siècle, la philosophie aristotélicienne est transmise à
l'Occident latin par les récentes et nombreuses traductions de l'arabe et du

grec. Le «nécessitarisme» et le «naturalisme» aristotéliciens naissent alors,
au moment où les penseurs chrétiens prennent conscience des présupposés
implicites à leur propre culture scientifique. De nouvelles conceptions
philosophiques du possible et la reconnaissance théologique de la contingence
entraînent un rejet de la conception du monde décrite par Arthur O. Lovejoy
comme plénitude.

1. Le principe de plénitude

À la fin du XIIIe siècle, l'Université de Paris a été le lieu d'un débat sur
la contingence et la possibilité, qui a marqué un changement de direction dans

l'histoire de la philosophie occidentale. Souvent, l'importance de cette césure
est gommée par les histoires intéressées à la permanence de certains problèmes
ou idées sur la longue durée, telle l'entreprise d'Arthur O. Lovejoy, qui a réalisé
de manière exemplaire cette neutralisation de la controverse médiévale sur la

contingence et le possible.
Dans The Great Chain of Being, A. O. Lovejoy caractérise en effet l'histoire

de la pensée philosophique occidentale par la permanence d'une «idée»
rectrice et paradigmatique : le principe de plénitude. En termes ontologiques,
ce principe s'énonce ainsi : aucune possibilité ne peut demeurer toujours
irréalisée, du moins si elle est une possibilité réelle et non un pur fantasme '.
Selon A. O. Lovejoy, cette conception du monde comme plénitude est initiée
et portée par les traditions philosophiques issues de Platon. Au Moyen Âge,

1 Cette formulation est empruntée à S. Knuuttila, «Time and Modality in
Scholasticism» in S. Knuuttila (éd.), Reforging the Great Chain of Being. Studies in
the History ofModal Theories, Dordrecht-Boston-London, R. Reidel, 1981,p. 163 : «(P)
no genuine possibility can remain forever unrealized».



132 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

le néoplatonisme d'un Denys l'Aréopagite et les différentes théories

émanatistes, grecques, arabes ou latines, adoptent une version verticale de la

grande chaîne de l'étant : suspendue à la cause première divine, la procession
des étants flue nécessairement d'elle, en vertu de la toute-puissance et de la
surabondante bonté de Dieu. Cette variante néoplatonicienne de la plénitude
ontologique s'appuie sur le principe dit «de raison suffisante» : tout ce qui est

procède d'une cause. Quant au caractère nécessaire de la procession des étants,
il est un corrélatif de la définition de la puissance causante. Les théories
émanatistes stipulent en effet qu'une puissance causante produit tout ce dont
elle est capable, pour autant qu'elle ne soit pas entravée. (Le soleil ne peut
pas ne pas rayonner, à moins d'être éclipsé.) Or la toute-puissance du premier
ou du divin ne saurait être entravée. La chaîne des étants réels ne peut donc

pas ne pas émaner de la cause première ; elle apparaît comme son unique effet
possible, en sa complétude même 2.

A. O. Lovejoy constate la domination du principe de plénitude sur toute
la pensée médiévale, du néoplatonisme à Abélard, de Thomas d'Aquin à

Nicolas de Cues. Faisant l'histoire de la perpétuation de cette conception, il
signale cependant un petit écart : au XIIe siècle, Pierre Lombard affirme que
Dieu aurait pu faire d'autres choses que celles qu'il a faites, et des choses

meilleures que celles qu'il a faites 3. Cette thèse sert 1'exacerbation de la liberté
et de la volonté divines ; elle s'oppose aux options émanatistes dont le caractère

est plutôt intellectualiste. La contrepartie ontologique de la doctrine «volontariste»

de la création est la reconnaissance d'une contingence radicale du côté
du créé ; une telle conception rejette de fait le principe de plénitude. La liberté
divine n'est pas contrainte par l'exigence du meilleur, de la perfection ou, en

termes aristotéliciens, de l'actualisation maximale. Ce qui est aurait pu ne pas
être et, selon certains médiévaux, ce qui est pourrait même ne pas être ici et

maintenant, c'est-à-dire qu'il pourrait être annihilé. L'ordre du monde pourrait
être différent ; il pourrait même être différé. A. O. Lovejoy minimise pourtant
ce moment de l'histoire où la contingence fut discutée ; il l'interprète comme
une tension interne à la tradition continue qui fut initiée par Platon ; il considère
les elaborations philosophiques qui en résultèrent comme des subtilités logiques

incapables de détrôner le principe de plénitude 4.

2 A. O. Lovejoy, The Great Chain ofBeing, Cambridge, Harvard University Press,
197814 [1936], p. 69-80.

3 Pierre Lombard, Sent. I, dist. 44. q. 2 ; A. O. Lovejoy, op. cit., p. 73. À ce sujet,
cf. O. Boulnois et alii, La puissance et son ombre. De Pierre Lombard à Luther, Paris,
Aubier, 1994, p. 21-40.

4 A. O. Lovejoy conclut que ces elaborations sont symptomatiques d'une tension

indépassable dans le contexte de la tradition occidentale ; elles sont ingénieuses du point
de vue logique, mais vaines :«[...] through it we shall see both the embarrassment which
this internal strain in the traditional doctrine caused him, and the ingenious but futile
logical shifts to which it compelled him to resort.» (Op. cit., p. 73)



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 133

En 1981, la lecture d'A. O. Lovejoy a été discutée par des logiciens et des
historiens de la logique finlandais rassemblés autour de J. Hintikka5 ; ce
dernier avait déjà pointé un défaut majeur de l'interprétation d'A.O. Lovejoy :

elle ignore le rôle d'Aristote dans la promotion du principe de plénitude 6.

Aristote développe pourtant une théorie statistique des modalités qui répond
aux exigences de la plénitude. Chez Aristote, le possible est conçu comme ce

qui se réalise une fois ou parfois - ce qui a été, ce qui est, ou ce qui sera -, alors

que le nécessaire est ce qui est toujours réalisé. Transposée en ontologie, cette
thèse signifie que tout le possible doit se réaliser 7. S. Knuuttila a par ailleurs
corrigé certaines lacunes de l'histoire de la philosophie d'A. O. Lovejoy 8

: à

la fin du XIIIe siècle et au XIVe siècle, la pensée occidentale, préoccupée par
le souci de la contingence, rejette la conception aristotélicienne du possible,
pour s'opposer à la vision du monde comme plénitude. S. Knuuttila a montré

que le théologien franciscain Jean Duns Scot abandonne le modèle statistique

pour promouvoir une conception du possible comme condition logique apriori
et pour combattre consciemment le principe de plénitude. Selon Scot, tout
possible n'est pas forcément réalisé un jour ; étant donné l'infinie liberté divine,
il faut postuler que des possibles demeurent irréalisés. Scot a ainsi libéré la
spéculation philosophique de la considération exclusive du monde actuel, pour
lui ouvrir l'horizon des mondes possibles.

Focalisée sur la tradition platonicienne, la lecture d'A.O. Lovejoy manque
en effet la spécificité d'un moment crucial de l'histoire de la philosophie
occidentale : l'entrée d'Aristote en Occident latin et les controverses autour
de sa philosophie, qui aboutirent à des justifications nouvelles et conscientes
de la contingence. Au début du XIIe siècle, le corpus aristotélicien se résume

aux Catégories et au De l'interprétation, alors que, dans la deuxième moitié
du XIIIe siècle, les intellectuels latins possèdent la totalité des œuvres d'Aristote

connues aujourd'hui ; traduits de l'arabe et du grec, ces textes véhiculent
quantité d'interprétations, ils sont associés à des œuvres inauthentiques et sont

accompagnés, parfois précédés, de commentaires. Cet apport massif provoque
l'effervescence dans l'univers intellectuel occidental. D'une part, certains

penseurs engagent leur effort à l'étude et à l'élucidation de la philosophie
péripatéticienne, tel Albert le Grand. D'autre part, l'altérité de cette nouvelle
culture philosophique suscite des inquiétudes et éveille une importante vague
de censures et de condamnations 9. Avec l'héritage confondu d'Aristote et des

5 S. Knuuttila (éd.), op. cit., note 1.
6 J. Hintikka, Time and Necessity. Studies in Aristotle's Theory of Modality,

Oxford, Clarendon Press, 1975 ; Aristotle on Modality and Determinism, Amsterdam,
North-Holland, 1977.

7 J. Hintikka, «Gaps in the Great Chain of Being : An Exercise in the Methodology
of the History of Ideas» in S. Knuuttila (éd.), op. cit., note 1, p. 1-18.

8 S. Knuuttila, «Time and Modality in Scholasticism » in S. Knuuttila (éd.), op.
cit., note 1, p. 163-258.

9 Cf. L. Bianchi, Censure et liberté intellectuelle à l'Université de Paris (XIIIe-
XIVe siècles), Paris, Les Belles Lettres, 1999.



134 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

péripatétismes arabe, grec et hébraïque, les penseurs latins chrétiens mesurent
en effet la différence et la spécificité de leur propre culture philosophique. Dès

lors conscients des standards de leurs savoirs, ils en préparent la défense

argumentée. À la fin du XIIIe siècle, la philosophie aristotélicienne est étudiée
et discutée 10

; en un siècle, pour ainsi dire soudainement, apparaît ce
chevauchement fécond et douloureux de deux épistémès, de deux ensembles de savoirs

et de croyances articulés dans des discours.
Comme S. Knuuttila, l'ensemble de la critique reconnaît en la métaphysique

de Jean Duns Scot un tournant de la philosophie occidentale. Notre

propos portera sur un prédécesseur de Scot : Henri de Gand, maître en théologie
à Paris de 1276 à 1293. Dans la mouvance intellectuelle qui suit la grande
condamnation parisienne de l'aristotélisme, le 7 mars 1277, Henri de Gand est

l'un des premiers intellectuels chrétiens à justifier théoriquement le sacrifice
du principe de plénitude. Il tente une théorie et une méthodologie de la
contingence, qu'il faut inscrire dans leur contexte historique et discursif. Ainsi,
nous commencerons par présenter, à grands traits, les données du débat sur
le «nécessitarisme philosophique» à la fin du XIIIe siècle.

2. Ce qui est et ce qu'il pourrait y avoir

[...] quand l'homme prend conscience de soi en recevant l'héritage des Anciens
et dans cet héritage, la philosophie naturelle d'Aristote, l'humanisme se formule en
naturalisme, le conflit de l'humain et du divin se définit opposition de la nature et
de la grâce

' '.

Selon le constat de P. Vignaux, dans la seconde moitié du XIIIe siècle, les

défenseurs de la tradition chrétienne latine et de sa spécificité associèrent le

naturalisme ou «nécessitarisme philosophique» aux doctrines aristotéliciennes

n. Même s'il est douteux que ce naturalisme exclusif fût défendu contre
les principes théologiques, qu'il fût représenté, en l'état, par des Latins
résolument «aristotéliciens» - pour ne pas dire «averroïstes» -, il joue le rôle

d'épouvantail dans de nombreuses discussions. Par ailleurs, la majorité des

thèses condamnées par les autorités universitaires et ecclésiastiques avaient

vraiment été professées, notamment par des maîtres de la Faculté des arts. En

1287, le théologien Gilles de Rome stigmatise ainsi la position philosophique :

Pour répondre je dis que, si la créature était nécessairement de toute éternité et était

un être nécessaire - suivant la thèse des philosophes -, nous pourrions encore sauver

10 Cf. L. Bianchi, E. Randi, Vérités dissonantes. Aristote à la fin du Moyen Âge,
Fri bourg/Pari s, Éditions universitaires/Cerf. 1993.

11 P. Vignaux, La pensée au Moyen Âge, Paris, A. Colin, 1948, p. 84.
12 En 1268, Saint Bonaventure formule un réquisitoire complet contre les

«philosophes», dans ses Collationes de septem donls Spiritus Sancti, VIII, 16-19. La position
philosophique est caractérisée par trois thèses erronées : l'éternité du monde, le
déterminisme astral et le nécessitarisme, l'unité de l'intellect.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 135

le fait qu'elle est créée par Dieu, qu'elle est conservée dans l'être par lui, et qu'elle
dépend de lui. Par exemple, posons qu'une lumière et un corps soient de toute
éternité et qu'ils soient des êtres nécessaires ; l'ombre serait alors de toute éternité
et elle serait un être nécessaire, mais, nonobstant ceci, elle serait causée par le corps,
serait conservée dans l'être par le corps, serait une réalité déficiente par rapport à

lui, et dépendrait de lui. [...] pourtant, à adopter une telle position, nous ne pourrions
pas sauver le fait que la créature procède de Dieu par la pure liberté du vouloir divin ;

nous [devrions] plutôt [poser] qu'elle procède de Dieu par nécessité de nature,
comme l'ombre du corps [...]."

La thèse des dénommés «philosophes» coïncide avec l'affirmation d'une
émanation nécessaire et éternelle, conditionnée par la toute-puissance et l'éternité

divines. Elle a été touchée par la censure du 7 mars 1277 '4. Le même
acte de répression illustre une autre tension engendrée par l'entrée d'Aristote
en Occident, un problème plus global, celui de l'autonomie ou de la place qu'il
convient d'accorder au savoir philosophique l5. Il paraît en effet difficile
d'associer la philosophie naturelle aristotélicienne, sa conception statistique du

possible, à la vision chrétienne de la libre volonté divine et de la radicale

contingence du monde, formulée déjà par Pierre Lombard au XIIe siècle. La
pensée médiévale s'ingénia donc à repenser la possibilité dans le sens prescrit
par les auteurs de la censure du 7 mars 1277, selon laquelle la proposition
suivante ne doit ni être professée, ni même écoutée :

146. Ue possible ou l'impossible, pris absolument, c'est-à-dire selon tous les modes,
est le possible ou l'impossible selon la philosophie.

Les débats sur le possible, la nécessité et la contingence sont motivés par
une rivalité entre la philosophie aristotélicienne, occupée de ce qui est, et les

théologies de la toute-puissance divine, fécondes d'hypothèses sur ce qu'il

13 Dicendum quod, si creatura de necessitate fuisset ab aeterno secundum quod
posuerunt philosophi, et si esset necesse esse, adhuc possemus salvare quod esset creata
a deo ct quod conservaretur in esse per ipsum et quod dependeret ab eo. Ut si ab aeterno
fuisset lux et corpus, et illa lux et illud corpus esset quoddam necesse esse, ab aeterno
fuisset umbra et umbra esset necesse esse. Et tamen, hac hypothesi stante, umbra
causaretur a corpore et conservaretur in esse per corpus et esset quid deficiens ab eo
et dependeret ab ipso. [...] sed hoc posito non possemus salvare quod procederet a Deo

ex mera liberiate arbitrii, sed magis ex quadam necessitate naturae, sicut umbra a corpore
l...]. Gilles de Rome, Treizième question sur l'être et l'essence in Egidius Romanus,
De esse et essentia, de mensura angelorum. et de cognitione angelorum, Venetiis, 1503

[réimpr. Frankfurt, Minerva, 1968], 33ra.
14 Par exemple dans la thèse 53 : «Dieu fait de manière nécessaire tout ce qui est

produit par lui immédiatement. - C'est une erreur, soit qu'on le comprenne <dans le

sens> d'une nécessité de contrainte, car elle supprime la liberté, soit <qu'on le

comprenne dans le sens> d'une nécessité d'immutabilité, parce qu'elle suppose l'impossibilité

de faire autrement.» D. Piche, La condamnation parisienne de 1277, texte latin,
traduction et commentaire, Paris, Vrin, 1999, p. 97.

15 Cf. F.-X. Putallaz, R. Imbach. Profession : philosophe. Siger de Brabant, Paris,
Cerf, 1997.



136 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

pourrait y avoir. L'attachement du philosophe au monde n'est que le revers
éthique de la méthode aristotélicienne, expérimentale et inductive, et de
l'identification de l'objet de la science avec ce qui est, au mépris de ce qu'il pourrait
y avoir dans un autre ordre de réalité.

Les adversaires du naturalisme aristotélicien ne manquèrent pas de
questionner la philosophie de l'intérieur, en usant de ses propres distinctions et

concepts. Ils se sentaient forts d'une vision élargie du réel, car ils le concevaient
sous le signe de la contingence. Ainsi, ils jugeaient légitime de tester la

philosophie naturelle jusque dans ses conclusions les plus spécifiques. Les
débats autour de la matière aristotélicienne nous serviront d'exemple. Aristote
avait défini la matière comme un pur relatif, dont l'être est toujours fonction
d'une forme. Dans sa philosophie, la notion de matière servait à dire la
permanence des choses sous le changement et au travers des transformations
successives. À la lecture des Sentences de Pierre Lombard, les maîtres du XIIIe
siècle imaginèrent cependant une question sans pertinence dans l'horizon de

la physique aristotélicienne : «Dieu peut-il faire exister la matière sans

forme ?». En 1270, une écrasante majorité de théologiens opte pour une

réponse positive, à l'exception notoire de Thomas d'Aquin, dont voici la
détermination :

[...] ne pourra donc être exclu de la puissance divine que ce qui répugne à la notion
d'être. Non à cause d'un défaut de la puissance divine, mais parce que ceci ne peut
être un étant et ne peut donc être produit. Or il répugne à la notion d'étant que le
non-étant existe en même temps et sous le même rapport : ainsi Dieu ne peut pas
faire que quelque chose soit et ne soit pas, il ne peut non plus produire quelque
chose qui renferme une contradiction. Or c'est le cas d'une matière qui serait en
acte sans forme [...].

Avec cette détermination, Thomas d'Aquin semble rejoindre les conclusions

naturalistes et enfermer les considérations sur la toute-puissance divine
dans les frontières de la science de ce qui est. Jusqu'à un certain point n et

pour des raisons théologiques, Thomas défendit en effet la philosophie
aristotélicienne. Ici, il invoque la raison d'être et la met au principe du possible :

ce qui peut être (le possible), c'est ce qui a «raison d'être». Or notre unique

16 [...] illud ergo solum poterit excludi a divina potencia quod répugnât rationi entis,
et hoc non propter defectum divinae potencie, set quia ipsum non potest esse ens, unde

non potest fieri. Répugnât autem rationi entis non ens, simul et secundum idem,
existens : unde quod aliquid simul sit et non sit, a Deo fieri non potest, nec aliquid
contradictionem includens. Et de huiusmodi est materiam esse actu sine forma. Thomas

d'Aquin, Quodl. Ill, q. 1 in Opera omnia, iussu Leonis XIII edita, Romae, Commissio
leonina, Paris, Cerf, t. 25, 1996, p. 242a. Voir aussi : De principiis naturae, cap. 4 ;

Sent. II. dist. 12, q. 1 ,art. 4. Concernant l'incongruité à postuler une idée de la matière
en Dieu : Summa theologiae, la, q. 15, art. 3, ad 3.

17 Thomas affirme que la raison doit s'arrêter face à certains mystères, telle la
Trinité. Elle doit pourtant expliquer tout ce qui peut l'être. Ainsi, le théologien
dominicain s'ingénia-t-il à justifier philosophiquement la transsubstantiation eucharistique.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 137

accès à la raison d'être des choses est l'expérience du monde actuel. De fait,
l'étant existant actuellement prime sur le possible ; il en circonscrit le royaume.
Dans le cas exemplaire de la matière, la forme confère l'acte et l'être à la
matière : elle en est précisément la raison d'être. «La matière a l'être sans la
forme» est donc une proposition contradictoire. Demeure la question d'un autre
ordre ou monde possible, d'une alternative réelle au monde actuel. Selon
Thomas d'Aquin, Dieu ne peut faire le contraire de ce qu'il a voulu. L'ordre
du monde est nécessaire, alors même que la création est libre : la nature est
nécessairement réglée, elle ne déroge pas à l'ordre bon voulu par Dieu, bien

que, tout ce que Dieu veut, il le veuille d'un choix libre. L'ordre du monde
ne peut être différé. Accorder à Dieu la possibilité de faire le contraire de ce

qu'il a voulu reviendrait à lui reconnaître un défaut18.

L'assimilation du possible philosophique - conçu par Thomas sur le
modèle statistique d'Aristote - au produit actuel de la toute-puissance divine
contient la promesse d'une alliance entre raison naturelle et raison théologique,
que ne contredisent pas les attaques de Thomas d'Aquin contre les philosophes
autonomistes de la Faculté des arts 19. Dans le cas présent, le maître en théologie,

fidèle à Aristote, appréhende l'objet théorique «matière» en physicien, car
l'objet d'une science doit être connu par les principes de cette science 20. Les
sciences naturelles ne sont pourtant pas porteuses de vérités alternatives à la
vérité théologique ; au contraire, elles ne font qu'exprimer l'ordre harmonieux
et total voulu par Dieu.

Dans le cadre de notre problématique, la théorie thomasienne peut faire

figure de version chrétienne du principe de plénitude : la plénitude de l'étant,
la régularité et l'uniformité nécessaires de la nature sont garanties, ainsi que
la parfaite liberté divine. Quant aux miracles et aux mystères, ils excèdent le
cadre de la rationalité. Cette position est cependant marginale ; elle fut
contestée et attaquée 21.

À ce sujet : R. Imbach, «Le traité de l'eucharistie de Thomas d'Aquin et les averroïstes»,
Revue des sciences théologiques et philosophiques, 77, 1993, p. 173-228.

18 Par exemple : Summa theologiae, la, q. 25, art. 3 ; Summa contra Gentiles, II,
cap. 25.

19 Le De unitate intellectus contra Averroistas est sans doute dirigé contre Siger
de Brabant.

20 Cette exigence a été formulée par Albert le Grand, par exemple in De caelo I,
Tract. 4, cap. 4.

21 Entre 1277 et 1279, Guillaume de la Mare récapitule les erreurs professées
autrefois par Thomas d'Aquin, dont celle-ci : «8. Que Dieu ne peut faire que la matière
soit sans forme» (Correctorium, éd. P. Glorieux in Correctorium Corruptorii 'Quare',
Kain [Bibliothèque thomiste, 9], 1927). En 1283, Jean Quidort défend la mémoire de
Thomas et rappelle un fait historique, probablement daté de 1277 : «Ils affirment que
les maîtres parisiens se sont autrefois mis d'accord sur le fait que la thèse suivante est

une erreur : Dieu ne peut faire que la matière soit en acte sans forme» (Correctorium
corruptorii 'Circa', ed. J.-P. Müller, Roma, 1941, p. 137).



138 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

3. Henri de Gand : une méthodologie pour la contingence

Henri de Gand fut l'un des seize théologiens assemblés en commission par
Etienne Tempier pour préparer la grande condamnation du 7 mars 1277.

Comme la majorité des théologiens de sa génération, il engagea un examen
critique de la philosophie péripatéticienne, durant sa longue carrière universitaire

parisienne, de 1276 à 1293. Cette évaluation de la philosophie ne
constitue jamais le projet spécifique de ses discours, mais elle traverse toute
son œuvre de manière diffuse, car elle était devenue une donnée culturelle et

historique incontournable à la fin du XIIIe siècle. Cependant, il est justifié de

lire dans l'œuvre d'Henri un sacrifice raisonné du principe de plénitude 22.

S. P. Marrone a décrit la théorie gandavésienne du possible comme un jalon
dans le processus d'abandon du principe de plénitude, qui s'achèvera avec Jean

Duns Scot 23. Cet abandon manifeste aussi une relativisation des savoirs
philosophiques et le rejet de leurs prétentions à l'exclusivité : la reconnaissance
d'autres ordres ou mondes possibles appelle par exemple l'hypothèse d'autres

physiques possibles que celle d'Aristote. Les discours d'Henri présentent enfin
la réalisation exemplaire d'une méthodologie qui inclut le cas contingent dans

le champ de la science et lui accorde un rôle théorique primordial.
Le discours d'Henri de Gand prend paradoxalement appui sur le plus grand

commentateur d'Aristote au XIe siècle, le persan Avicenne. Pour combattre
l'émanatisme - dont Avicenne offrait une version musulmane - et pour dire
l'écart infini qui démarque la créature temporelle et contingente du Dieu éternel
et nécessaire, Henri adopte la théorie avicennienne de l'essence, avant de la
détourner et de la retourner contre Avicenne 24. Dans son Quodlibet HI, q. 9,

probablement rédigé à Pâques 1278, il distingue trois statuts de l'essence :

l'essence en soi (parfaitement neutre), l'essence existante (extra-mentale), et
l'essence conçue (intra-mentale)25. Le premier mode est antérieur aux deux

22 L. Hödl a d'ailleurs lu dans l'œuvre d'Henri un tournant de la philosophie
occidentale : «Neue Begriffe und neue Wege der Seinserkenntnis im Schul- und
Einflussbereich des Heinrich von Gent» in P. Wilpert (éd.), Die Metaphysik im Mittelalter,

Berlin, W. de Gruyter, 1963, p. 607-615.
23 S. P. Marrone, «Revisiting Duns Scotus and Henry of Ghent on Modality » in

L. Honnefelder, R. Wood, M. Dreyer (éds), John Duns Scotus. Metaphysics and Ethics,
Leiden-New York-Köln, E. J. Brill, 1996, p. 175-189.

24 Voir A. de Libera, L'art des généralités. Théories de l'abstraction, Paris, Aubier,
1999, p. 576 sq. ; S. P. Marrone, The Light of Thy Countenance. Science and Knowledge
of God in the thirteenth century, Leiden-Boston-Köln, E. J. Brill, 2001, t. II, p. 338 sq. ;

P. Porro, «Possibilità ed Esse essentiae in Enrico di Gand», in W. Vanhamel (éd.), Henry
of Ghent. Proceedings of the international Colloquium on the occasion of the 70(7h

Anniversary of His Death (1293), Leuven, Leuven University Press, 1996, p. 211-254.
25 Quodl. Ill, q. 9, in Quodlibeta, vaenumdantur ab Iodoco Badio Ascensio, Parisiis,

1518 [2 vols, réimpression : Leuven, Bibliothèque S. L, 1961], 60v-61r. Cf. aussi :



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PUÉNITUDE 139

autres ; il faut en effet que l'essence ne soit ni déterminée par nature à

l'existence singulière ni premièrement caractérisée par l'universalité, pour
pouvoir être aussi bien l'objet commun de la pensée qu'une chose singulière
dans la réalité extra-mentale. C'est pourquoi elle est dite «neutre», ou
«indifférente» à la singularité et à l'universalité.

Cependant, chez Henri de Gand, la neutralité de l'essence, la pure équinité
de l'exemple d'Avicenne (equinitas tantum)26, ne se contente plus de dire
l'antériorité logique de l'essence par rapport à l'universalité (l'idée de cheval

conçue par un intellect) et par rapport à la singularité (tel cheval). Elle ne se

borne pas non plus à établir l'arrière-fond théorique où se rencontrent le
discours théologique sur les idées divines éternelles et les recherches
philosophiques sur les essences naturelles. Elle vient servir les exigences conjuguées
d'une théologie de la toute-puissance divine et d'une ontologie de la contingence.

La pure équinité d'Avicenne se présente désormais comme le postulat
théorique nécessaire à la justification du grand écart installé par la doctrine
créationniste entre les idées divines éternelles - l'équinité susceptible d'être
créée - et les créatures contingentes - tel cheval singulier27. Se pensant de

toute éternité imitable, Dieu conçoit les modes essentiels possibles de cette

imitation, en l'espèce des idées des créatures. Parfaitement libre, il peut
cependant vouloir les créer ou ne pas les créer, les installer un jour dans la réalité

temporelle ou non 28. La même essence existe donc comme possible être dans

l'idée divine et comme possible non-être dans le singulier créé. Créée, elle

conserve en effet sa dimension possible ; en elle, la possibilité est toujours
antérieure'à l'être, car l'essence créée pourrait ne pas être et pourrait être

annihilée. Telle est la leçon du huitième Quodlibet, rédigé durant le temps de

l'Avent 1284 :

[...] en elle-même, toute essence de créature est un possible être et un possible non-
être [...]29.

Pouvoir ne pas être est dès lors la donnée ontologique fondamentale de

l'être créé. Envisagé comme contingence, le possible devient la dimension
première de la réalité extra-mentale : il se tient à la racine du réel créé,

Quodl. VIII, q. 9, éd. I. Badius, 318v ; Quodl. X, q. 7. in Opera omnia, t. 14, ed.

R. Macken, 1981, p. 166 sq.
26 «C'est pourquoi cette équinité n'est rien d'autre qu'équinité ; en elle-même, elle

n'est ni multiple ni une, elle n'est ni existante dans les sensibles ni existante dans l'âme
[...].» Unde ipsa equinitas non est aliquid nisi equinitas tantum ; ipsa enim in se nec
est multa nec unum, nec est existens in his sensibilibus nec in anima [...]. Avicenna

latinus. Liber de philosophia prima sive scientia divina, ed. S. Van Riet, Liber V, cap. I
t. II, 1980, p. 228 ; voir aussi Liber I. cap. 5, t. 1, 1977, p. 31 sq.

27 Au lieu de «grand écart», Henri de Gand parle de «distance infinie» (Infinita
distantia ; par exemple Quodl. XI, q. 11, éd. I. Badius, 467r).

28 Voir, par exemple, le Quodl. XI. q. 3, éd. I. Badius, 448r sq.
29 [...] essentia cuiuslibet creaturae inquantum est de se, est possibile esse et non

esse [.,.]. Quodl. VIII, q. 3, éd. I. Badius, 31 lv.



140 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

demeurant en lui, encore et toujours antérieur à l'être réalisé. Dans son premier
Quodlibet (Noël 1276), Henri avait d'ailleurs caractérisé la créature par
l'antériorité ontologique du non-être sur l'être. Il précisait que cette préséance
n'était que logique chez Avicenne, alors que

[...] les catholiques affirment que la créature a le non-être avant l'être, de

sorte à ce qu'elle puisse avoir le non-être avant l'être non seulement dans

l'intellect, mais aussi dans la réalité elle-même 30.

Chez Henri, la raison de possible, d'essence ou de chose (ratio possibilis/
essentiaelrei), prime donc sur la raison d'être (ratio entis)31. Cette primauté
du possible n'instaure cependant pas un ordre des essences qui conditionnerait
nécessairement la procession du monde à partir de la première cause, comme
dans les théories émanatistes ; elle est au contraire l'instrument théorique qui
permet de penser la contingence radicale du créé. Contre Aristote, dont elle
résume clairement la conception statistique du possible 32, contre Avicenne,
qu'elle présente comme le champion de l'émanatisme 33, la question 9 du

Quodlibet VIII livre un traité de la possibilité 34.

D'une part, la possibilité est rapatriée dans le champ de l'ontologie et
assimilée à la dimension contingente du créé. D'autre part, elle est reconduite
à l'intellection divine comme à son principe transcendant. L'incommensurabilité

qui caractérise la différence radicale des sphères humaine et divine
impose en effet cette distinction interne à la notion de possible 35. La possibilité
n'est pas la condition sur-transcendantale de toute pensée, englobant et
conditionnant les pensées divine et humaine, comme elle le sera chez Jean Duns
Scot. En tant que contenu quidditatif stable, l'essence est certes l'objet de

l'intellection, en l'espèce du concept. Si elle conditionne la pensée humaine,
elle est pourtant conditionnée par la pensée divine, qui constitue l'essence dans

son être d'essence, dans son contenu objectif certifié. Pour n'être pas une pure
fiction (comme «bouc-cerf»), mais un contenu essentiel certifié par l'intellect
divin (comme «bouc» ou «cerf»)36, l'essence est aussi un possible susceptible

30 [...] catholici ponunt creaturam habere non esse ante esse, ita quod in re ipsa,
non solum in intellectu, non esse posset habere ante esse. Quodl. I, q. 7-8, in Opera
omnia, t. 5, ed. R. Macken, 1979, p. 34.

31 Voir Summa, art. 34, q. 2, in Opera omnia, t. 27, ed. L. Hödl, 1991, p. 174-
180. À ce sujet : J. A. Aertsen, «Transcendental Thought in Henry of Ghent» in
W. Vanhamel (éd.), op. cit., note 24, p. 1-19.

32 Quodl. VIII, q. 9, ed. I. Badius, 315v-316r.
33 Quodl. VIII, q. 9, ed. I. Badius, 315r, 316r-317r.
34 Le Quodl. VI, q. 3 propose une version antérieure et moins tranchée de la même

problématique.
35 P. Porro caractérise cette distinction comme «asymétrie» : «Ponere statum. Idee

divine, perfezioni creaturali e ordine del mondo in Enrico di Gand», Mediaevalia, 3,

1993, p. 129.
36 Sur la distinction entre simple fictum (res a reor, reris...) et essence (res a

ratitudine), cf. la Summa, art. 21, q. 4 et le Quodlibet Vil, q. 1-2.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 141

d'être créé. En résumé, l'essence ou le possible objectif est logiquement
antérieur à son intellection par l'homme : seul le concevable peut être conçu.
Cependant, cette même objectité ou possibilité de l'essence est ontologiquement

postérieure à la toute-puissance divine, qui la constitue :

[...] On ne dit pas que Dieu produit quelque possible parce qu'il est possible que
cela soit produit, mais, au contraire, c'est parce que Dieu peut produire cette chose

qu'il est possible qu'elle soit produite. 37

Or, bien que l'ordonnance du possible à la libre volonté divine soit une
conclusion de la théologie, elle ne demeure pas inscrite dans le domaine
exclusif de ce savoir. Au contraire, elle se répercute sur l'ensemble des

discours, jusqu'au cœur de la philosophie naturelle, dans les questionnements sur
la matière. Pour satisfaire les exigences de son ontologie de la contingence et
de sa théologie de la toute-puissance, Henri relativise l'autonomie respective
des différentes disciplines. L'ensemble des savoirs humains est traversé par
les principes de la théologie, rassemblés sous l'enseigne de la contingence. En

ce sens, l'œuvre d'Henri de Gand réalise une sorte de tout théologique.
Dans ce contexte épistémologique, la matière aristotélicienne est redéfinie

comme possibilité d'être autrement qu'elle n'est actuellement, car la raison
d'essence, porteuse de possibilités qui excèdent la réalité créée, prime sur la
raison d'être actuel. De 1276 {Quodl. I, q. 10) à 1286 (Quodl. X, q. 8), Henri
ne cesse d'affirmer que la matière pourrait exister dénuée de toute forme, en
vertu de l'antériorité de son essence possible sur son être actuel. Dans notre
monde, la matière est certes congénitalement liée à la forme, mais cette relation
ne résume pas son essence :

Ua matière n'a pas l'être en vertu duquel elle est susceptible [de recevoir] les formes
de la forme, mais de Dieu, car la matière n'est pas tant un presque rien et n'est
pas tant en puissance qu'elle n'est une nature et une substance susceptible [de

recevoir] les formes, différente par essence de la forme [...]38.

Henri démarque donc deux niveaux, entre lesquels l'acte de création
installe un saut ontologique : celui de la nature essentielle et celui de l'existence
effective. La matière est dès lors redéfinie comme aptitude ou «susceptibilité
de recevoir les formes» (formarum quaedam capacitas), au niveau de la pure
essentialité, alors que Thomas la définissait comme relation existentielle à la

forme, à partir de la considération du monde existant. Chez Henri, le monde
des essences ne dépend plus de la réalité physique - comme dans l'induction

37 [...] non dicitur deum possibile aliquid facere quia illud possibile est fieri, sed

econverso quia deus potest illud facere, ideo possibile est fieri. Quodlibet VIII. q. 3,
ed. I. Badius, 31 lv.

38 Quia igitur materia non ita est prope nihil nec ita in potentia. quin sit aliqua natura
et substantia quae est capax formarum. differens per essentiam a forma, nec habet esse

suum quo est quid capax formarum, a forma sed a Deo [...]. Quodl. I, q. 10, in Opera
omnia, t. 5, ed. R. Macken, 1979, p. 66.



142 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

thomasienne -, mais la nature se conçoit comme l'un des mondes possibles
et contingents que Dieu aurait pu instituer. La matière est quelque chose en
soi (par essence), dont la propriété habituelle est de recevoir les formes ; de

fait, dans le monde actuel que décrit la physique aristotélicienne, elle se

présente comme soubassement du composé de matière et de forme
(fulcimentum compositi). Cependant, le monde actuel ne réalise que l'un des

mondes possibles qui sont objets de la toute-puissance divine ; sa nécessité

est toujours conditionnelle. Dans un autre ordre ou monde possible, la matière

pourrait donc exister sans forme :

Bien que, selon le cours habituel de la nature tel qu'il est institué de fait, la matière
ne puisse pas être spoliée de forme par une action naturelle - en effet, dans l'action
purement naturelle, il n'y a pas de corruption d'un être sans génération d'un autre
être -, par l'action du créateur, elle peut pourtant être spoliée de toute forme : le
créateur peut écarter de la nature [matérielle] ce qui est formel ; le formel n'est alors
plus conservé par le créateur et tombe dans le néant, alors que ce qui est matériel
est conservé dans l'être, en soi, et de cela, c'est la matière elle-même qui en est
susceptible.39

Dieu peut réaliser ce dont la nature est incapable et cette possibilité ne
relève plus du miracle dans le sens où l'entendait Thomas d'Aquin ; elle ne

se tient pas en dehors de la rationalité. Henri précise en effet que cet ordre
alternatif est inscrit comme possibilité dans l'essence de la matière elle-même.
Les essences des créatures renferment dans les frontières de leurs consistances

quidditatives la possibilité d'exister autrement qu'elles ne sont. Le postulat
d'autres mondes possibles est dès lors rationnel.

Cette possibilité d'autres ordres ou mondes possibles, réellement inscrite
dans la nature des choses, prescrit une relativisation de la philosophie naturelle.
La physique aristotélicienne ne représente plus que l'une des physiques
possibles. Adéquate à l'élucidation de la nature concrète, elle ne doit cependant

pas prétendre à l'exclusivité. Elle n'épuise pas le réel, du moins s'il est envisagé

comme possibilité et comme contingence. Grâce à l'outil conceptuel de la

toute-puissance, Henri de Gand a par exemple défendu l'existence possible du

vide (Quodl. XV, q. 1) : si Dieu peut annihiler le monde, le rendre au néant,

pourquoi ne pourrait-il pas faire exister le vide 40 Dès son deuxième Quodlibet
(q. 8), Henri combat par ailleurs la thèse du De caelo d'Aristote selon laquelle
notre univers est le seul possible, car la forme du ciel épuise toute la matière

39 Et licet secundum communem cursum institutionis naturae sic sit facta materia
ut aliqua actione naturae non possit omnino spoliari forma, quia actione pura naturae
non est unius corruptio sine alterius generatione, tamen actione creatoris spoliari potest
ab omni forma, ut illud quod formae est, dimittat suae naturae ne conservetur ab ipso,
et ideo cadit in nihilum, illud autem quod materiae est, in esse conservet per se, cuius
ipsa est susceptibilis. Quodl. I, q. 10, in Opera omnia, t. V, ed. R. Macken, 1979, p. 66.

40 Voir R. Macken, «Le statut de la matière première dans la philosophie d'Henri
de Gand», Recherches de théologie ancienne et médiévale, 46, 1979, p. 165-167.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 143

existante. Dans la critique d'Henri, mais aussi dans la censure de Tempier 41, cette
doctrine est symptomatique d'un attachement exclusif à l'ordre existant du
monde ; de plus, ses prétentions apodictiques ruinent les vérités théologiques.

Il serait toutefois abusif de considérer cette mise en question du monopole
aristotélicien comme la naissance de la science classique et moderne. Telle était
la thèse de P. Duhem, qui accordait à la censure le bénéfice improbable de

l'innovation 42. A. Koyré a contesté cette interprétation ajuste titre. En effet,
les théologiens du XIIIe siècle et les scientifiques du XVIIe siècle participent
de deux épistémès trop différentes pour pouvoir être réunis dans une entreprise
semblable ou mis en filiation 43. Il est par contre pertinent de lire dans l'œuvre
d'Henri l'invention d'une méthodologie pour la contingence, qui accorde au

cas particulier, même extraordinaire, un rôle discriminant sur l'ensemble des

savoirs. Concernant l'existence possible d'une matière dénuée de forme, Henri
précise bien que l'opposition de sa thèse à la solution «philosophique» ne

s'explique pas par une prétendue concurrence de deux vérités opposées et

irréductibles, l'une philosophique, l'autre théologique ; au contraire, sa prise de

position anti-péripatéticienne est nécessitée par une erreur de raisonnement
interne à la «philosophie» (la philosophie aristotélicienne), qui est trop partiale :

[...] pour comprendre que cette thèse découle d'un défaut de la philosophie qui ne
détermine pas tous les modes d'être, et non de sa contradiction avec la vérité
théologique, il faut savoir... [...].44

Dans la conception d'Henri de Gand, la diversité des cas contingents
extraordinaires (naturels ou surnaturels) manifeste autant de mondes possibles,
d'alternatives au cours habituel de la nature, alors que les régularités constatées

41 Voici l'erreur numéro 34 censurée le 7 mars 1277 : «La première cause ne
pourrait pas produire plusieurs mondes». D. Piche, Op. cit., note 14, p. 91.

42 «Etienne Tempier et son conseil, en frappant ces propositions d'anatheme,
déclaraient que pour être soumis à l'enseignement de l'Église, pour ne pas imposer
d'entraves à la toute puissance de Dieu, il fallait rejeter la Physique péripatéticienne.
Par là, ils réclamaient implicitement la création d'une Physique nouvelle que la raison
des chrétiens pût accepter. Cette Physique nouvelle, nous verrons que l'Université de

Paris, au XIVe siècle, s'est efforcée de la construire et qu'en cette tentative, elle a posé
les fondements de la Science moderne ; celle-ci naquit, peut-on dire, le 7 mars 1277,
du décret porté par Monseigneur Etienne, Evêque de Paris [...].» P. Duhem, Le système
du monde. Histoire des doctrines cosmologiques de Platon à Copernic. Paris, A.
Hermann, t. VI, 19542, cap. I, p. 66.

43 A. Koyré, «Les origines de la science moderne. Une interprétation nouvelle» in
A. Koyré, Études d'histoire de la pensée scientifique, Paris, Gallimard, 19732 (1956),
p. 61-87. À ce sujet, voir J. E. Murdoch, «Pierre Duhem and the History of the Late
Medieval Science and Philosophy in the Latin West» in R. Imbach, A. Maierù (éds).
Gli Studi di filosofia medievale fra otto e novecento, Roma, Ed. di storia e letteratura,
1991, p. 253-302.

44 [...] ut argumentum istud intelligatur procedere ex defectu philosophiae non
determinantis omnem modum essendi, non autem ex contrarietate eius ad theologicam
veritatem, sciendum [...]. Quodl. I. q. IO in Opera omnia, t. V, ed. R. Macken, p. 67.



144 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

dans le monde existant ne réalisent que l'un des ordres possibles. Loin d'être
négligeables, ces cas doivent être pris en compte dans l'élucidation d'un monde

historique et contingent. La méthodologie gandavésienne prescrit donc de faire
l'hypothèse d'autres mondes possibles, en une démarche qui rappelle les

«expériences de pensée» de l'epistemologie du XXe siècle. Objet privilégié de

la physique, la matière est délocalisée et repensée en fonction des exigences
de la théologie. Tout objet sera conçu différemment selon les points de vue
adoptés. Une distinction dite «intentionnelle»45 permet en effet de distinguer
plusieurs modes dans une même réalité, le mode d'être actuel et les modes
d'être possibles. La vérité de la science la plus haute - la théologie -, organise
cette multiplicité de points de vue et répercute ses exigences sur les savoirs
inférieurs. Ainsi, Henri de Gand a promu une sorte de méthodologie «casuistique»

pour penser ce qui aurait pu être ; ce faisant, il a tenté une unification
verticale du savoir, caractérisée par l'abandon du principe de plénitude.

4. Jean Duns Scot : la totalité possible

Au tout début du XIVe siècle, la théorie d'Henri de Gand fut critiquée par
Jean Duns Scot. Le théologien franciscain coordonna les deux sphères

qu'Henri avait dissociées ; il réunit en effet les deux notions de possible
distinguées par Henri - possibilité d'être dans l'idée divine et possibilité de

ne pas être dans l'essence créée. Ainsi, il promut une méthodologie unique pour
l'étude du divin et du monde. Au lieu d'une lecture ontologique, il élabora une

conception logique de la possibilité comme condition sur-transcendantale46.

Le possible fut conçu comme totalité englobant tout ce qui est et tout ce qui
peut être, tout le pensé et tout le pensable. En ce sens, il fut identifié au réel.
Alors qu'Henri de Gand distinguait des modes d'être à partir de l'essence des

créatures existantes - mode d'être existant et modes d'être possibles -, Scot

rejeta ce type de distinctions et conçut le réel tout entier comme possible, de

manière univoque. Depuis les travaux de J.-F. Courtine et d'O. Boulnois en

45 Au sujet de cette distinction, cf., entre autres, W. Hoeres, «Wesen und Dasein
bei Heinrich von Gent und Duns Scotus », Franziskanische Studien, 47, 1965, p. 121-

186, en particulier p. 129-140.
46 Concernant la notion de «sur-transcendantal» : J.A. Aertsen, «"Res" as

Transcendantal its Introduction and Significance» in G. Federici Vescovini (éd.), Le problème
des transcendantaux du XIVe au XVIIe siècle, Paris, Vrin, 2002, p. 139-156 ; T. Kobusch,
«Das Seiende als transzendentaler oder supertranszendentaler Begriff. Deutungen der
Univozität des Begriffs bei Scotus und den Scotisten» in L. Honnefelder, R. Wood,
M. Dreyer (éds), op. cit., note 23,p. 345-366 ; L. Oeing-Hanhoff, «Res comme concept
transcendantal et sur-transcendantal» in M. Fattori, M. Bianchi, Res. IIP Colloquio
Internazionale : Lessico intellettuale Europeo. Roma. 7-9 gennaio 1980, Roma, Ateneo,
1982, p. 285-296.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PLÉNITUDE 145

France, de R. Schönberger et L. Honnefelder en Allemagne 47, ce tournant de
la philosophie occidentale est bien connu : avec Scot, la science «métaphysique»

initiée par Aristote fut reformulée pour donner naissance à une métaphysique

transcendantale (metaphysica transcendens)48, qui préfigure les
elaborations de Suarez ou de Wolff. L'objet du savoir n'est plus défini comme ce

qui existe, mais comme contenu objectif. La science ne concerne plus l'être
mais les quiddités, abstraction faite de l'existence ; elle ne regarde plus ce qui
est, contingent ou nécessaire, mais ce qu'il y a de possible. À la métaphysique
de l'être succède la métaphysique de Valiquid ou du ti.

Pour terminer cette description de la mobilisation intellectuelle des

penseurs latins contre le principe de plénitude et la conception aristotélicienne ou

«statistique» du possible, nous rappellerons très brièvement quelle fut la
solution scotiste à la question de la possibilité49. Scot fut le promoteur d'une
conception du possible très différente de celle d'Aristote, comme de toute
théorie où joue la temporalité 50. En réalité, il élabore sa doctrine contre celle
d'Henri de Gand, dont on sait le rôle central qu'elle accorde à la temporalité.
Comme Henri, Scot rejette cependant le principe de plénitude ; il réaffirme
la contingence du monde, mais sous le sceau d'une totalité réinventée, celle
du possible. Henri de Gand identifiait en effet le possible au contingent, dans

le contexte de l'ontologie ; le possible (ce qui peut être et ne pas être) s'opposait
donc au nécessaire (ce qui ne peut pas ne pas être) ; la créature se tenait en
face de Dieu, avec sa radicale différence. Scot conçut le possible comme
condition logique a priori et transcendantale : tout ce qui peut être conçu est

possible, en ce sens que toute quiddité véritable est un possible. De fait, tout
ce qui peut être conçu peut être, par un effet de la volonté divine (la créature)

47 R. Schönberger, Die Transformation des klassischen Seinsverständnisses.
Studien zur Vorgeschichte des neuzeitlichen Seinsbegriffs im Mittelalter, Berlin-New
York, de Gruyter, 1986 ; L. Honnefelder, Scientia transcendens. Die formale Bestimmung

der Seiendheit und Realität in der Metaphysik des Mittelalters und der Neuzeit
(Duns Scotus - Suarez - Wolff- Kant - Peirce), Hamburg, Felix Meiner Verlag, 1990

; J.-F. Courtine, Suarez et le système de la métaphysique, Paris, P.U.F., 1990 ; O.

Boulnois, Être et représentation. Une généalogie de la métaphysique moderne à l'époque

de Duns Scot, Paris, P.U.F., 1999.
48 Igitur metaphysica transcendens erit tota prior scientia divina... [...]. Quaestiones

super libros Metaphysicorum Aristotelis, Lib. I.q.l [ 155] in Opera philosophica,
t. Ili, éd. R. Andrews, G. J. Etzkorn, G. Gâl, R. Green, F. Kelley, G. Marcii, T. Noone,
R. Wood, St Bonaventure N. Y., Franciscan Institute Pubi. St Bonaventure University,
1997, p. 69.

49 Voir surtout les deux textes suivants : Ordinatio I, dist. 36, q. unica et Ordinatio
L dist. 43, q. unica.

50 Voir S. Knuuttila, «Time and Modality in Scholasticism», in S. Knuuttila (éd.),
Op. cit., note 1, p. 163-258 ; «Duns Scotus and the Foundations of logical Modalities»
in U. Honnefelder, R. Wood, M. Dreyer (éds), op. cit., note 23, p. 127-143 ;

«Interpreting Scotus' Theory of Modality» in L. Sileo (éd.), Via Scoti. Atti del Congresso
Scotistico Internazionale Roma 9-11 marzo 1993, Roma, Antonianum. 1995 .t. I, p. 295-
305.



146 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

ou par soi (Dieu). Comprenant le nécessaire et le contingent, le possible se

conçoit désormais comme totalité hors de laquelle il n'y a rien ; il englobe le

divin et le créé, il est condition de toute pensée et de toute production, il prime
absolument sur l'existence, dont la connaissance fait abstraction. Dès lors, il
ne s'oppose plus au nécessaire, mais à l'impossible. Peu importe la nécessité

ou la contingence, ce qui peut être s'oppose à ce qui ne peut pas être, comme
«bouc» ou «étant infini», qui est notre concept du divin, s'opposent à «bouc-
cerf» ou «chimère». La totalité possible comprend logiquement le divin
nécessaire aussi bien que le «créable» contingent. Scot le résume dans une
formule destinée à devenir un slogan :

[...] pourtant cette possibilité logique, prise absolument et en sa raison propre,
pourrait demeurer, même si, par impossible, il n'y avait aucune toute-puissance pour
la considérer. 5I

Une chose est possible par soi, avant même d'être l'objet d'une production ;

la consistance possible des choses est antérieure au regard intellectuel du Dieu
créateur, du moins d'une antériorité logique 52. Considérer une réalité comme
objet possible de la volonté divine revient cependant à la penser sous le signe
de la contingence. En conséquence de cette redéfinition du possible, la notion
de contingence est en effet repensée : extraite du créé considéré en soi, elle
vient plutôt qualifier la manière dont Dieu veut. Elle renvoie à la volonté divine
absolue, libre de toute détermination, qui peut vouloir indifféremment une
chose et son contraire :

[...] ici, je n'appelle pas «contingent» quelque chose de non-nécessaire ou de non-
éternel, mais ce dont l'opposé peut être produit, alors même qu'il est produit ; c'est
pourquoi j'ai dit «quelque chose est causé de manière contingente», et non pas
«quelque chose est contingent».53

La contingence se conçoit donc comme relation de la créature à Dieu, plutôt
que déficience ou non-être demeurant à la racine du créé, ainsi que l'avait

51 [...] tamen illa possibilitas logica, absolute - ratione sui - posset stare, licet per
impossibile nulla omnipotentia earn respiceret. Jean Duns Scot, Ordinatio I. dist. 36,

q. unica, ed. R. Sépinski, in Opera omnia, Civitas Vaticana, t. VI, 1963, p. 296.
52 Dieu est ontologiquement premier, puisqu'il est cause et principe de tout ;

logiquement, le possible paraît cependant conditionner la pensée divine. Scot distingue
les priorités ontologique et logique, sans les mettre en concurrence. À ce sujet, voir le

débat entre S. Knuuttila et C. G. Normore présenté dans C. G. Normore, «Scotus,

Modality, Instants of Nature and the Contingency of the Present» in L. Honnefelder,
R. Wood, M. Dreyer (éds), op. cit., note 23, p. 161-174. Cf. aussi : A. B. Wolter,
«Scotus on the Divine Origin of Possibility», American Catholic Philosophical
Quarterly, 67, 1993, p. 95-107.

53 [...] non voco hic contingens quodcumque non-necessarium vel non-sempiternum,
sed cuius oppositum posset fieri quando illud fit ; ideo dixi «aliquid contingenter causatur»
et non «aliquid est contingens ». Jean Duns Scot, Ordinatio I, dist. 2,pars l,q. 1-2, ed.

M. Perantoni in Opera omnia, Civitas Vaticana, t. II, 1950, p. 178.



LE SACRIFICE DU PRINCIPE DE PUÉNITUDE 147

envisagée Henri de Gand. Elle signifie le mode ontologique de la création, alors

que la possibilité qualifie logiquement tout le pensable.
Dans ce contexte doctrinal, la réponse à la question de la possible existence

de la matière sans forme sera résolument positive 54. Pour mémoire, Thomas

d'Aquin partait de l'appréhension de la matière dans son existence concrète,

pour affirmer qu'elle ne peut exister naturellement sans forme et qu'elle n'a
pas d'idée absolue en Dieu ; même Dieu la conçoit relation à la forme. Une
fois créé, notre monde est le seul possible. Au niveau de la pure essence, Henri
de Gand redéfinissait la matière comme possibilité d'exister avec ou sans

forme ; dans un autre monde ou ordre possible, la matière pourrait naturellement

exister sans forme ; dans ce monde-ci, Dieu peut déroger à l'ordre naturel

et,potentia absoluta, faire exister la matière sans forme. Chez Scot, la matière
se présente comme un objet quidditatif, un réel-possible 55, car elle n'est pas

un pur fantasme, un pseudo-objet, dont il faudrait exclure toute science :

[...] la matière relève véritablement de la quiddité, toute espèce de matière
(puisqu'elle a une forme au plan de l'universel) possède immédiatement une quiddité
et lui est immédiatement identique.56

En conséquence, Dieu pourrait faire exister la matière sans forme, dans ce

monde-ci. Cette possibilité est inscrite au cœur du réel ; elle découle de la
consistance quidditative de la matière : étant quelque chose en soi, la matière

peut exister à l'état isolé. Le fait d'être en relation à la forme ne résume pas
toute la réalité de la matière. Pour fonder sa métaphysique globale sur la

possibilité transcendantale, Scot a accordé à tout objet de science le statut
d'absolu : les relations décrivent des états de faits, des rapports réels existant
entre les choses, mais ces relations ne sont pas constitutives de l'essence des

choses qui sont en rapport, même pas de l'essence de la matière. Tout pensable
est un contenu logique absolu (y compris les relations et la matière) ; créé, il
occupe une place déterminée au sein d'une configuration ou d'un ordre donné
de possibles réalisés.

Contrairement à l'ontologie d'Henri de Gand, toujours révisable au gré de

la découverte de cas nouveaux ou d'hypothèses à fondement théologique, la

métaphysique de Scot est définitive et exclusive. Ainsi, la matière est envisagée
d'emblée comme un objet métaphysique. Cette science s'est en effet appropriée
les objets constitués par les différents savoirs de la tradition philosophique -

54 Cf., principalement, Ordinatio II, dist, 12, q. 1-2. Pour une traduction française :

«Signification et portée de la pensée de Jean Duns Scot. Introduction, traduction et

commentaire à la distinction 12 de l'Opus Oxoniense II». par A. de Muralt, Studia

Philosophica, 1974, p. 113-149.
55 Sur cette notion, voir F.-X. Putallaz, «Introduction » in Jean Duns Scot, Traité

du premier principe, trad, et introduction R. Imbach, F.-X. Putallaz, Paris, Vrin, 2001,

p. 41 sq.
56 Ordinatio II, dist. 3, pars 1, q. 6, trad. G. Sondag, Le principe d'individuation,

Paris, Vrin, 1992, p. 185.



148 CATHERINE KÖNIG-PRALONG

logique, physique, etc. -, dont l'autonomie est désormais contestée. Or ce tout
métaphysique a été fondé sur le rejet de l'exigence de plénitude chère à

l'interprétation d'A. O. Lovejoy. Tout le possible n'est pas destiné à être ; qu'il
soit, dépend de la volonté divine ; l'être demeure pourtant extérieur à la

définition de la possibilité, qui concerne le pur statut quidditatif ou idéel des

choses. La métaphysique scotiste infléchit donc la philosophie occidentale dans

une voie nouvelle, qui aboutira aux théories des objets non existants. L'être
est éclipsé par l'objectité. Récemment promu par Bonaventure, Henri de Gand

et Pierre de Jean Olivi, le modèle historiciste est abandonné, puisque la

temporalité n'est la dimension que d'une sous-partie du réel, c'est-à-dire du créé,

qu'il faut comprendre désormais dans le champ sans délimitation positive du

possible.


	Le sacrifice du principe de plénitude à la fin du XIIIe siècle : le cas d'Henri de Gand

