
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 2

Artikel: De la "loi de Dieu" à la "volonté de Dieu" : l'être et son devoir chez
Anselme de Cantorbéry

Autor: Trego, Kristell

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 113-129

DE LA «LOI DE DIEU» A LA «VOLONTE DE DIEU»
L'ÊTRE ET SON DEVOIR

CHEZ ANSELME DE CANTORBÉRY

Kristell Trego

Résumé

Dans ses traités, Anselme préfère à l'expression de «loi de Dieu» celle de

«volonté de Dieu». Un tel remplacement permet de penser un devoir qui peut
varier selon les différents êtres sur lesquels il porte. Cette individuation selon
les créatures est possible parce que les exigences générales ne portent plus
tant sur l'être lui-même que sur ses facultés. L'enjeu est alors rien moins que
de parvenir à penser la liberté de l'homme.

Les penseurs franciscains des XIIIe et XIVe siècles, au premier rang
desquels Duns Scot, ont vu en st. Anselme un précurseur dans leur entreprise de
mise au premier plan de la liberté '. Toutefois, loin de penser la liberté comme
liberté d'indifférence, Anselme, pour sa part, l'a référée à l'accomplissement
de ce que Dieu exige de nous, la définissant comme «pouvoir de conserver
la droiture de la volonté pour la droiture elle-même»2. De là, l'idée selon

laquelle l'enjeu avec la doctrine de la liberté d'Anselme serait l'obéissance à

une «loi de Dieu». Ce syntagme «loi de Dieu» se rencontre aussi bien dans
la tradition grecque que dans la tradition judéo-chrétienne. L'Archevêque de

Cantorbéry, héritier de ces deux cultures, aurait donc toutes les raisons d'en

1 Scot lui-même d'ailleurs reconnaît sa dette à l'égard d'Anselme pour sa propre
pensée de la liberté, dans la mesure où il lui emprunte le terme d'affectio iustitiae, qu'il
interprète, radicalisant ici Anselme, comme la volonté libre qui transcende la tendance
naturelle à rechercher son bien ; voir Ordinatio, IL d. 6, q. 2, n. 8, WV XII, 353 : «Illa
igitur affectio iustitiae [...] est libellas innata voluntatis». WV renvoie à l'édition
Wadding-Vivès ; OP renverra aux Opera Philosophica, New York, Saint-Bonaventure.
Je citerai les œuvres d'Anselme d'après l'édition critique établie par F. S. Schmitt
(abrégée S), Seckau ; Rome-Edimbourg, Nelson, 1938-1961, 6 volumes : les chiffres
romains indiquent le volume ; les arabes, les pages, puis les lignes. SS renvoie aux
Memorials of s. Anselm, éd. R. W. Southern et F. S. Schmitt, Oxford, Oxford University
Press, 1969, 1991, 370 p. Les autres abréviations d'éditions sont : BA pour la «Bibliothèque

Augustinienne», Paris, DDB - IEA ; CCSL pour le Corpus Christianorum Series
Latina ; PL pour la Patrologie Latine, éditée par J.-P. Migne ; MGH pour les Monumenta
Germaniae Historica.

2 De Libertate Arbitrii, iii, S 1,212, 19 : «potestas servandi rectitudinem voluntatis
propter ipsam rectitudinem».



114 KRISTELL TREGO

reprendre l'idée. Sa pensée d'une «normativité»3 de l'ontologie4, et partant
de l'anthropologie5, semble à cet égard en rendre l'emploi d'autant plus
légitime : la compréhension de l'être à l'aune du devoir qui se fait jour lorsque
st. Anselme élabore, dans son De Veritate, les notions de vérité, de justice,
et de droiture (rectitudo), aurait à s'appuyer sur une fondation de ce devoir
en Dieu, le manifestant par une loi. En reconnaissant, distinct de l'être, un
devoir, Anselme aurait eu à penser une règle à ce devoir, et donc à réfléchir
sur la notion traditionnelle de loi de Dieu.

Or, si Anselme emploie parfois l'expression dans ses lettres, il ne le fait
pas dans ses traités 6. Les deux seuls passages qui la contiennent 7 citent en
fait un passage scripturaire (Rm 7,22), et, comme le manifeste la distance prise

par l'emploi de dicit ou dicitur^, Anselme ne la reprend sans doute pas alors
à son compte. Quand Anselme emploie son propre vocabulaire, il parle non
de loi de Dieu, mais de volonté : faire ce qu'on doit faire s'y entend comme
suivre la volonté de Dieu, et être juste signifierait ainsi vouloir ce que Dieu
veut qu'on veuille. Ce décalage entre l'œuvre épistolaire et l'œuvre technique
suggère un remaniement par Anselme de la notion de «loi de Dieu» : si

Anselme, alors qu'il connaît l'expression, ne l'emploie pas dans ses traités,
il y a tout lieu de penser que c'est à dessein, du fait qu'il estimerait qu'il y
aurait inadéquation du terme avec sa propre pensée de la normativité. Dès lors,
chercher à mieux cerner le sens de ce remplacement aiderait à mieux comprendre

le sens de son «ontologie normative».

3 Cette appellation, qui ne se trouve pas chez Anselme, se justifie cependant, pour
les commentateurs qui l'emploient, par la présence chez lui de rectitudo, terme
couramment lié par les penseurs du haut Moyen Âge à norma ; sur l'expression norma
rectitudinis à l'époque carolingienne, cf. W. Edelstein, Eruditio und sapientia. Weltbild
und Erziehung in der Karolingerzeit, Fribourg, Verlag Rombach, 1965, p. 85-90. Je

reprends donc ici le terme «normativité», sans entrer dans la question de savoir si

justement l'absence du terme norma en rend l'usage inadéquat. Cet article envisage en
effet la question de la normativité sous un autre point de vue.

4 Cf. les analyses désormais incontournables de B. Goebel, Rectitudo. Wahrheit und
Freiheit bei Anselm von Canterbury - Eine philosophische Untersuchung seines
Denkansatzes, Münster, Aschendorff, 2001, partie A, 3.2, p. 213-240. «Ontologie» est

pris ici au sens large de conception de l'étant.
5 Cf. ibid., 3.3, p. 250-280. Pour une autre lecture d'Anselme suivant la ligne

directrice de l'idée de normativité, cf. aussi H. J. Werner, «Anselm von Canterburys
Dialog De Veritate und das Problem der Begründung praktischer Sätze», Salzburger
Jahrbuch für Philosophie, 1975, XX, p. 119-130.

6 Je ferai délibérément abstraction du De Voluntate Dei, en raison de son inauthenticité

probable, même si ce texte envisage la question de la loi naturelle en rapport à

la volonté de Dieu pour l'en excepter (ii, PL CLVIII, 582C).
7 De Conceptu Virginali, iv, S II, 144, 16-21 ; De Concordia, III, xii, S II, 284,

26-27.
8 De Conceptu Virginali, iv, S II, 144, 19 ; 20.



DE LA «LOI DE DIEU» A LA «VOLONTÉ DE DIEU» 115

«La loi et la volonté de Dieu»

Si les traités techniques se refusent à parler de «loi de Dieu» 9, il y a dans
les lettres déjà l'indice d'une prise de distance d'avec cette expression. Un
endroit où Anselme emploie le terme d'une manière décisive est sans doute
intéressant pour notre propos. Au roi des Anglais, Henri Ier Beauclerc, qui lui
reproche de ne pas suivre la lex et consuetudo qu'aurait suivie son prédécesseur
et maître Lanfranc, Anselme, alors archevêque de Cantorbéry, répond en
faisant appel à la lex Dei, seule loi à laquelle il se devrait d'obéir l0 :

À ce que vous dites de votre père et archevêque Lanfranc, je réponds que ni à mon
baptême, ni à quelque ordination, je n'ai promis que je servirai la loi et l'habitude
de votre père ou archevêque Lanfranc, mais la loi de Dieu et de tous les ordres

que j'ai embrassés... "

On le voit, Anselme ne reprend pas le sens traditionnel de la loi de Dieu.
L'expression servait à opposer aux lois particulières, valant au sein d'un groupe
déterminé, une loi qui vaudrait universellement pour tous 12. Chez Anselme,
la lex Dei n'apparaît pas comme la loi à laquelle il ne doit pas déroger au même
titre que n'importe qui, mais la loi à laquelle il ne doit pas déroger du fait de

ses engagements propres. La «loi de Dieu» n'est pas présentée comme
universelle, mais comme particulière, comme une loi à laquelle il n'a à obéir que
parce qu'il aurait choisi d'y adhérer 13. Elle est ainsi couplée, à deux reprises
ici, à un ordre religieux délibérément choisi 14. Il ne s'agit par conséquent pas
en ce passage pour Anselme de reprendre une tradition de pensée sur la loi
de Dieu, mais simplement de répondre à qui lui demande de suivre la loi du

9 Anselme, à cet égard, suit peut-être un mouvement plus large, puisqu'une
définition du ius que l'on trouve chez Papias atteste d'une réservation du terme «loi» à ce
qui est humain : «lus et lex differunt. lus enim dicitur ; lex scribitur. Item leges
humanae ; iura divina sunt ...» (Glossarium sive Elementarium Doctrinae Rudimentum,
Venise, 1496, 382p„ p. 169).

10 À ce sujet, cf. C. E. Viola, «Lanfranc de Pavie et Anselme d'Aoste» in
G. d'Onofrio (éd.), Lanfranco di Pavia e l'europa del secolo XI, Rome, Herder. 1993,
p. 531-594, p. 584 sq.

11
Epistulae, CCCXIX, S V, 247, 8-11 : «Ad hoc quod dicitis de patre vestro et

archiepiscopo Lanfranco, respondeo quia neque in baptismo neque in aliqua ordinatione
mea promisi me servaturum legem vel consuetudinem patris vestri aut Lanfranci
archiepiscopi, sed legem Dei et omnium ordinum quos suscepi.»

12 Cf. Cicéron, De Legibus, I, vi, 18 ; Augustin, De Libero Arbitrio, I, vi, 15, BA
VI, 218.

13 Anselme peut d'ailleurs présenter la loi de Dieu comme une «lex Christianitatis»
(Epistulae, CCCCXXIV, à Henri Ier. S V, 370,8-9). R. Foreville, «L'ultime ratio de la morale
politique d'Anselme» in Spicilegium Beccense 1 (Congrès International du IXe centenaire de
l'arrivée d'Anselme au Bec), Paris-Le Bec, Vrin, 1959, p. 423^138, p. 434-435. explique que
la loi divine désigne ici la loi divine positive, que suit seulement le chrétien.

14 Voir aussi Epistulae, CCLXIX, S IV, 184.



116 KRISTELL TREGO

pays. L'emploi du terme «loi» est simplement justifié par opposition à la loi
de la coutume. Anselme ne reprend donc pas le terme en son sens traditionnel,
mais il l'utilise en contexte polémique.

D'autres textes où le terme est employé manifestent qu'Anselme ne trouve

pas le terme «loi» satisfaisant pour caractériser ce qui nous est demandé. L'on
constate ainsi que, à plusieurs reprises, Anselme redouble le terme «loi» par
le terme «volonté» 15, donnant ainsi une esquisse du remplacement fait dans

ses œuvres techniques. Anselme est sans doute l'un des seuls auteurs de

l'Antiquité tardive et du haut Moyen Âge, pour ne pas dire le seul auteur, à

effectuer un tel redoublement et à dire : lex et voluntas Deil6. L'emploi de «loi»

y est toujours d'abord motivé par le contexte politique 17 et apparaît en ce sens

comme une concession provisoire. Ainsi écrit-il au pape Paschal : «Le roi
exigeait en effet de moi que je donne mon assentiment, sous le nom de droiture,
à ses volontés, lesquelles étaient contre la loi et la volonté de Dieu.» I8 L'emploi
de «loi et volonté de Dieu» comme réponse à la seule volonté du roi peut
s'entendre comme visant à donner plus de poids à ce que Dieu demande, en

marquant le caractère arbitraire de ce que demande le roi, ce que renforcerait

l'emploi du pluriel. Mais l'ordre des termes (loi, puis volonté)19 requiert sans
doute d'être également pris en considération. Cet ordre marque en effet, selon

nous, qu'Anselme reprend le terme «loi» à la tradition, mais conçoit cette «loi»

pour lui-même comme volonté : en ce sens, Anselme infléchirait donc bien le

concept de «loi de Dieu», comprenant désormais l'ordre de Dieu comme étant
essentiellement une volonté.

15 Cf. Epistulae, CCX, à Paschal II, S IV, 106,16 ; 107,42 ; CCCXXIV, à Baldwin
de Jérusalem. S V, 255, 19 ; CCCCXXIV, à Henri Ier, 370, 13.

16 Le CD-ROM de la Patrologie Latine n'indique pas de passages autres que ceux
d'Anselme qui utiliseraient cette expression. On lit certes chez Augustin, Sermones de

Velerò Testamento, XXI, 3, CCSL XLI, 278-279, l'expression ipsius Creatoris lex et
voluntas ; mais le fait précisément qu'Augustin redouble de l'idée de volonté une loi
attribuée non à «Dieu», mais au «Créateur», manifeste qu'il n'a pas en vue ici de mettre
en question le syntagme «loi de Dieu». Hraban Maur, Enarrationes in Epistulas beati
Pauli, IV, vii, PL CXI, 1428B, parle d'une lex et voluntas ; or, alors qu'il s'agit d'un
passage où par ailleurs il traite de la loi de Dieu, cette expression renvoie non à Dieu,
mais à la chair : Hraban Maur se garde bien de nuancer la notion de «loi de Dieu» par
l'idée de volonté.

17 Sur le contexte dans lequel cette expression est utilisée, cf. W. Frölich, «Regere
secundum legem et voluntatem Dei. Rex Justus et rex malus sive tyrannus as perceived
by saint Anselm of Canterbury» in Cur Deus Homo (Actes du Congrès de Rome, 21-23
mai 1998), Studia Anselmiana 128, Rome, Centro Studi s. Anselmo, 1999, p. 262-284.

18 Epistulae, CCX, à Paschal II, S IV, 106, 15-17 : «Exigebat enim a me rex, ut
voluntatibus suis, quae contra legem et voluntatem Dei erant, sub nomine rectitudinis
assensum praeberem.»

19 On trouve en effet avant lui, notamment à partir de l'époque carolingienne,
l'expression inverse : voluntas et lex Dei ; voir ainsi Hraban Maur, Expositiones in
Leviticum, V, i, PL CVIII, 406C ; Walafrid Strabon, Leviticus, xv, PL CXIII, 339D ;

Glossa Ordinaria, Liber I Esdrae, x, 712A ; Prudence de Troyes, Annales, DCCCLI,
viii, PL CXV, 1406A ; Bruno le Chartreux, Expositio in Psalmos, XXXIX, PL CLII,
805C. La spécificité d'Anselme est dans l'inversion des termes.



DE LA «LOI DE DIEU» A LA «VOLONTÉ DE DIEU» 117

Mais une remarque peut se faire : il est commun parmi les chrétiens de

référer la loi de Dieu à la volonté. Sans doute en effet le judéo-christianisme,
en introduisant l'idée d'une législation divine, a-t-il donné un tour volitif à la
loi de Dieu : en régime chrétien, il s'agit non tant de suivre la raison, que, par
sa volonté, de rejoindre celle de Dieu 20. La loi comme raison divine a ainsi
été redoublée par l'idée de volonté, par exemple par Augustin : «La loi éternelle
est la raison divine ou la volonté de Dieu»21 On retrouverait ainsi chez

Augustin 22 le même redoublement par l'idée de volonté que chez Anselme.
Seulement, Augustin se contente de référer la loi à la volonté23,
tandisqu'Anselme remplace bien l'idée de loi par l'idée de volonté. Remarquons

ainsi que ce n'est pas la notion de «loi» qu'Augustin redouble, mais

simplement celle de «raison», qu'il reprend aux auteurs païens et veut nuancer ;

la notion de loi reste chez lui intacte en sa validité. Le saint Docteur s'autorise
de ce fait à traiter de la volonté de Dieu en traitant de sa loi 24. Chez Augustin,
il y avait ainsi la reconnaissance d'une loi créée par Dieu et en exprimant la
volonté, mais qui avait acquis une certaine autonomie, à tel point qu'elle
pouvait être expliquée sans recours à l'idée de volonté divine, et même sans
faire référence à Dieu 25. Le fondement volontaire de la loi n'en mettait pas
en péril l'existence, mais ne faisait qu'en nuancer le sens par rapport aux
penseurs païens. Ce qui se passe avec Anselme, c'est qu'il n'y a plus de loi,
c'est que la volonté de Dieu pour nous ne se «stabilise» ni ne se «matérialise»
plus dans une loi : dans les traités techniques, c'est ainsi bien en termes de

«volonté» de Dieu, et aucunement de «loi», que le devoir est décrit26. Si la

20 Cf. E. Gilson, L'esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1932, 1948,
p. 308.

21 Augustin, Contra Faustum manichaeum, XXII, xxvii, PL XLII, 418 : «Lex vero
aeterna est ratio divina vel voluntas Dei...».

22 Cf. aussi Enarrationes in Psalmos, XXXVI, iii, CCSL XXXVIII, 371.
23 Cf. encore : «lex aeterna, id est voluntas Dei creaturarum omnium conditoris

conservando naturali ordini consulens.» (Contra Faustum manichaeum, XXII, xxvii, PL
XLII, 420).

24 Cf. De Civitate Dei, XXII, ii, 1, BA XXXVII, 530 ; Enarrationes in Psalmos,
CXVIII, xv, 1-3, CCSL XL, 1711-1712.

25 Cf. Augustin, De Libero Arbitrio, I, vi, 15, BA VI', 218-220. La différence entre
le De Libero Arbitrio d'Augustin et les analyses d'Anselme à cet égard mérite d'autant
plus d'être prise en considération que ce traité d'Augustin a sans doute eu une influence
décisive sur l'élaboration par Anselme de sa compréhension de la normativité ; cf.
R. Pouchet, La rectitudo chez saint Anselme - un itinéraire augustinien de l'âme à Dieu,
Paris, Études Augustiniennes, 1964, p. 36 sq. ; M. Enders, Wahrheit und Notwendigkeit.
Die Theorie der Wahrheit bei Anselm von Canterbury im Gesamtzusammenhang seines
Denkens und unter besonderer Berücksichtigung seiner antiken Quellen (Aristoteles,
Cicero, Augustinus, Boethius), Leiden-Boston-Cologne, Brill, 1999, p. 298.

26 Cf., par exemple, Cur Deus Homo, I, xii, S II, 70, 8 : «[...] nihil sit rectum aut
decens nisi quod ipse vult.» ; I, xi, 68, 12 : «Omnis voluntas rationalis creaturae subiecta
debet esse voluntati Dei.». Comparer ainsi Augustin, De Agone Christiana, vii, BA I,
386 («nemo enim leges Omnipotentis evadit.») et Anselme, Cur Deus Homo, I, xv, S

II, 73, 14-17 («Ita quamvis homo vel malus angelus divinae voluntati et ordinationi
subiacere nolit, non tamen earn fugere valet, quia si vult fugere de sub voluntate iubente,



118 KRISTELL TREGO

volonté de Dieu n'est jamais irrationelle, nous ne devons pas pour autant chercher
la raison de ce qu'il demande, mais au contraire nous contenter de sa volonté 27.

Cela a des conséquences sur le rapport entre le devoir-être demandé d'une créature

et son être. La question est cruciale en ce sens que serait engagée la question du

rapport entre l'être et sa vérité, dans la mesure où Anselme est l'auteur qui a fait
équivaloir droiture (perceptible au seul esprit) et vérité 28.

Ce que Dieu veut qu'on veuille

Quel rapport en effet le devoir que Dieu nous demande entretient-il avec
notre être L'absence de loi peut tout d'abord apparaître positive à cet égard,
en ce qu'elle permettrait des exigences adaptées à ce qu'est chacun. Ainsi la
volonté de Dieu demandait-elle au Christ d'accepter de supporter la mort29.
L'absence de loi a en ce cas le sens de l'absence d'une exigence qui vaudrait
universellement indépendamment des êtres auxquels elle s'adresse. La «loi de

Dieu» en effet, entendue comme «loi éternelle», ne tolérait aucune exception,
mais valait «toujours» 30

; elle était indifférente aux différents êtres qu'elle
régissait. En indexant le devoir directement à la volonté de Dieu, Anselme
s'autorise à penser un vouloir adapté à chacun. Le vouloir de Dieu auquel notre
volonté doit se soumettre n'est en effet pas ce que Dieu veut comme tel, mais

ce que Dieu veut que nous voulions : «Aucune volonté n'est juste si ce n'est
celle qui veut ce que Dieu veut qu'elle veuille.»31 Une telle expression qui
redouble ainsi le vouloir se trouve à plusieurs reprises chez Anselme 32, ce qui

currit sub voluntatem punientem; et si quaeris qua transit : non nisi sub voluntate
permittente») ; je souligne.

27 Cur Deus Homo, I, viii, S II, 59, 10-1 1.
28 Cf. son De Veritate, xi, S I, 191, 19-20 : «Possumus igitur, nisi fallor, definire

quia Veritas est rectitudo mente sola perceptibilis.» Sur cet élargissement progressif à

une compréhension éthique d'un concept d'abord linguistique ou êpistémique, cf.
P. Delhaye, «Quelques aspects de la morale d'Anselme» in Spicilegium Beccense I
(Congrès International du IXe centenaire de l'arrivée d'Anselme au Bec Paris-Le Bec,
Vrin, 1959, p. 401-422, p. 403 ; T. F. Torrance, «The ethical implications of Anselm's
De Veritate», Theologische Zeitschrift, 1968, XXIV, p. 309-319. Pour un commentaire
suivi du De Veritate, cf. E. Briancesco, Un triptyque sur la liberté - la doctrine morale
de saint Anselme, De Veritate, De Liberiate Arbitrii, De Casu Diaboli, Paris, DDB, 1982,
248 p., chapitre I, p. 25-54 ; M. Enders, Wahrheit und Notwendigkeit..., partie C,p 71-
554 ; H. Külling, Wahrheit als Richtigkeit. Eine Untersuchung zur Schrift De Veritate
von Anselm von Canterbury, Beme-Francfort sur le Main-Nancy-New York, Peter Lang,
1984, 284 p. Pour l'idée qu'Anselme innove en opérant une telle identification, cf.
G. Kappjev, ...Ipsa vita et Veritas, Der «ontologische Gottesbeweis» und die Ideenwelt
Anselms von Canterbury, Leiden-Boston-Cologne, Brill, 1998, p. 104.

29 Cur Deus Homo, I, ix, S II, 63, 17-64, 11.
30 Cf. Augustin, De Libero Arbitrio, I, vi, 15, BA VE, 218 : «[...] cui semper

obtemperandum est.»
31 De Libertate Arbitrii, viii, S I, 220, 18-19 : «Nulla autem est iusta voluntas, nisi

qua; vult quod Deus vult illam velie.».
32 Cf. aussi S I, 220, 21-22 ; De Casu Diaboli, iv, S I, 241, 29-30.



DE LA «LOI DE DIEU» À LA «VOLONTÉ DE DIEU» 119

manifeste le profond ancrage de cette idée dans sa pensée. Comme on le sait,
le Docteur Magnifique est l'un de ceux qui réintroduisent dans l'Occident latin
l'attention à la particularité des êtres 33. Sa conception du devoir comme lié
à une volonté divine qui s'est mise à la hauteur des êtres sur lesquels elle porte
peut se comprendre en ce sens : Anselme ne penserait plus une justice impossible,

dans la mesure où ne serait plus exigée une impossible déification,
contraire à l'imperfection essentielle de la créature 34. Il y avait en effet chez
les Anciens une tension dans leur construction morale, dans la mesure où la
fin exigée 35 ne pouvait être atteinte qu'asymptotiquement, en se perdant soi.
C'est le problème que rencontrait ainsi Augustin en cherchant la fin de toute
âme dans l'absorption dans l'universel : accomplir son essence revenait
finalement à se perdre ; et être soi, à l'inverse, signifiait ne pas accomplir son
essence 36. Anselme, en pensant une justice qui ne consiste plus en une
exigence générale, mais qui est individuée selon chaque être, échapperait à ce
dilemme : désormais s'accomplir n'aurait plus à signifier se perdre en sa

particularité pour suivre un modèle universel. En pensant un Dieu qui peut
adapter ses exigences au point de vue de chaque être, Anselme s'autorise à

ne pas perdre la particularité de chacun.

Toutefois, que la volonté divine puisse être individuée selon les différents
êtres ne signifie pas nécessairement qu'elle soit individuée selon la différence
des êtres. Un premier constat permet sur ce point de remarquer que la question
du rapport à nous de la volonté de Dieu pour nous n'est pas posée : si nous
devons suivre notre devoir, ce devoir est simplement présenté en faisant
référence à la volonté de Dieu qui le décide, et aucunement à notre être. Ce qui
pouvait sembler être la chance pour la prise en compte de chaque être amène

paradoxalement à une prise de distance par rapport à cet être. En effet, que
la volonté divine se fasse loi permettait d'inscrire, comme cela était dit dans

l'Ecriture 37, en l'être de chacun ce qu'il avait à faire 38
: «La volonté de Dieu

ne s'éloignait pas de son cœur, parce que la volonté de Dieu était elle-même
la loi de Dieu.» 39 De ce fait, l'être n'était alors pas indifférent au devoir-être :

33 Par exemple, en estimant que la création des hommes ne s'explique pas seulement

pour remplacer les anges qui ont chuté dans la Cité Céleste (Cur Deus Homo, I,
xvii, S II, 76-78) ; cf. R. Bultot, La doctrine du mépris du monde, IV, 2. Louvain- Paris.
Nauwelaerts, 1964, p. 76-77.

34 Cf. ainsi Aristote, Éthique à Nicomaque, X, 7, 1177b26-28 ; Augustin, De Naturel
et Gratia, xxxiii, 37, BA XXI, 314 ; De Civitate Del, XXE, xxx, 3, BA XXXVÜ, 710.

35 Voir Augustin, Tractatus in Ioannis Evangelium. 1,4, BA LXXI, 134 ; voir aussi
Sermones, CLXVI, iii, 3-iv, 4, PL XXXVIII, 908-909.

36 Cf. De Trinitate, XII, ix, 14, BA XVI, 236-238.
37 Psaumes, 4,6-7 : «Multi dicunt : quis ostendit nobis bona Signatum est super nos

lumen vultus tili, Domine.» ; et surtout Psaumes, 36,31 : «lex Dei eius in corde ipsius».
38 Cf. ainsi Augustin, Confessiones, II, iv, 9, BA XIII, 344 ; Enarrationes in

Psalmos, XXXVI, iii, 12, CCSL XXXVIII, 376 ; Hraban Maur, Enarrationes in librum
Numerorum, PL CVIII, 684D ; Commentario in librum Sapientiae, xvi, PL CIX, 757.

39 Augustin, Enarrationes in Psalmos, XXXVI, iii, 5, CCSL XXXVIII, 371 :

«Voluntas Dei de corde eius non recedit : quia voluntas Dei ipsa est lex Dei».



120 KRISTELL TREGO

l'idée de loi inscrite en nous permettait en effet de concilier un être différent
de ce qu'il doit avec un devoir qui n'est pas étranger à cet être. S'il pouvait
sembler que seul le juste avait inscrite en lui cette loi de Dieu 40, il fallait
comprendre simplement par là que seule elle était active en le juste. D'une part,
en effet, si l'Esprit saint était requis à cet égard, ce n'était pas pour qu'elle
soit connue, mais pour qu'elle soit suivie et aimée 41. D'autre part, si le péché
la recouvrait, il ne pouvait parvenir à l'effacer et à complètement l'éteindre 42.

Par conséquent, la loi écrite sur les tables ne signifiait pas l'absence de loi
inscrite dans les cœurs, mais simplement sa non-lecture 43

: par l'intermédiaire
de cette loi extérieure, il était alors possible de retrouver la loi intérieure, en

passant ainsi de l'état d'être sub lege à celui d'être in lege 44. Le rapport
eidétique45 au moins possible à son devoir que permettait l'inscription de la

loi en soi faisait que le devoir-être était en tout être. Significativement, cette
loi de Dieu pouvait être dite «loi naturelle»46. L'absence de loi, qui entraîne

une absence d'inscription possible, fait alors que mon devoir n'est plus inscrit
en moi-même : mon être véritable n'est plus en moi quand je ne m'y soumets

pas. En ne pensant plus de loi, Anselme ne penserait-il pas une norme qui reste
extérieure par rapport aux créatures

Le problème de la connaissance de notre devoir

Lorsqu'Anselme reprend à saint Paul l'expression «loi de Dieu», il
montre sans doute le caractère devenu problématique de sa connaissance.
Avant lui, la loi divine avait déjà eu tendance à se séparer de la loi
naturelle, pour se spécifier en la loi révélée 47 ou en l'exigence des vertus

40 Cf. Ambroise, Enarrationes in XII Psalmos Davidicos, XXXVI, 65, PL XIV,
1001A ; 69, 1004A ; Augustin, De Ordine, II, viii, 25, BA IV/2, 234.

41 Cf. Augustin, Epistulae, CCXVII, iv, 12, PL XXXIII, 983 : «... et lex Dei et
doctrina [...] occidit, si non vivificet Spiritus, per quem fit, non ut audiendo, sed ut
obediendo, neque ut lectione, sed ut dilectione teneatur.»

42 Cf. Augustin, Confessiones, II, iv, 9, BA XIII, 345 : «ne ipsa delet iniquitas.» ;

voir aussi De Trinitate, XIV, xv, 21, BA XVI, 402, où, à défaut du syntagme, l'idée
est présente.

43 Cf. Augustin, Enarrationes in Psalmos, LVII, 1, CCSL XXXVIII, 708;
Enarrationes in Psalmos, CXVIII, xxv, 4, CCSL XL, 1750.

44 Cf. Augustin, Enarrationes in Psalmos, I, 2, CCSL XXXVIII, 1.
45 Ce rapport eidétique avait, de plus, chez Augustin une portée ontologique, en

ce sens que les intelligibles sont pour Augustin directement en nous, et pas seulement
leur empreinte ; cf. E. Bermon, Le cogito dans la pensée de saint Augustin, Paris, Vrin,
2001, p. 338, note 5.

46 Cf. ainsi Ambroise, Enarrationes in Psalmos Davidicos, XXXVI, 69, PL XIV,
1004A : «Quae lex Non scripta, sed naturalis ; iusto enim non est lex posita, sed iniusto.».

47 Cf. Smaragde de Saint-Mihiel, Collectiones in Epistulas et Evangelia, PL CH,
163C-D : «Deinde crescit, incipit accedere ad rationales annos, ut legem sapiat
naturalem, quam omnes habent in corde fixam : 'Quod tibi non vis, ahi ne feceris', et
hanc legem transgrediuntur homines, ecce altera dies mortis data est, et etiam lex divina



DE LA «LOI DE DIEU» A LA «VOLONTÉ DE DIEU» 121

théologales 48. Si Anselme refait droit à la «loi de Dieu» comme pouvant être
découverte par la raison, il semble cependant accomplir le mouvement de

dénaturalisation de la loi de Dieu, puisque cette loi de la raison va être comprise
sur le modèle de la loi révélée. Anselme met en effet en parallèle les
appellations de «loi de l'esprit» et de «loi de Moïse» :

En effet, lajustice que la Loi ordonne, (l'apôtre) la dit à la fois «loi de Dieu», parce
qu'elle vient de Dieu, et «loi de l'esprit», parce qu'elle est comprise par l'esprit,
de même que l'ancienne loi est dite «loi de Dieu», parce qu'elle vient de Dieu, et
«loi de Moïse», parce qu'elle fut administrée par Moïse.49

La raison et Moïse sont tous les deux placés sur le même plan en tant que
moyens de transmission de la lex Dei. De ce fait, la loi de la raison ne s'oppose
pas ici à la loi de Moïse, en tant qu'avec elle ne serait pas requise la médiation
de quelque chose d'extérieur par rapport à nous-mêmes : la loi de la raison
n'est pas présentée comme une découverte en soi-même de la loi de son être.
Au contraire, il apparaît plutôt une similitude, ou un parallélisme, entre ces
deux moyens de connaître la loi de Dieu. Augustin avait déjà pu rapprocher
la loi de la raison et la loi de Moïse où la raison et Moïse étaient mis en parallèle
comme moyens de transmission ; mais ce n'est pas pour autant que la loi de

Moïse et la loi de la raison étaient elles-mêmes comprises sur le même modèle,
puisqu'Augustin présentait ces deux lois comme s'opposant comme la loi écrite
et la loi naturelle : «.. .que nous entendions (par le terme 'Loi') la loi naturelle,
qui apparaît dès l'âge où l'on peut se servir de la raison, ou la loi écrite, qui
a été donnée via Moïse...»50. L'indexation de la loi transmise par la raison
à la nature, et non directement à Dieu, brisait le parallélisme avec toute loi
connue sur le mode de l'écriture. D'une manière significative, seul Moïse était,
avec Augustin, présenté comme moyen de transmission ; la raison, elle, était
présentée comme ce qu'il fallait avoir pour que vaille la loi naturelle. Il y avait
ainsi chez Augustin la reconnaissance d'une différence entre les lois écrites
et la loi de la raison, la loi naturelle, inscrite dans l'être. Or, Anselme reconnaît,
au contraire d'Augustin, un strict parallélisme entre la loi de la raison et la
loi de Moïse, du fait qu'il ne considère que les moyens de transmission, et ne

per famulum Dei Moysen dicit illi : 'Non occides, non moechaberis, non falsum
testimonium dices. Honora patrem tuum et matrem tuam, etc'». L'appellation «loi
divine» est ici réservée à la loi transmise via Moïse.

48 Cf. Pierre Damien, Epistulae, CLVIII, MGH IV/4, 87, 8-88, 1 (=VI, XXII, PL
CXLIV, 405D-406A) : «[...] in his tribus virtutibus, videlicet spe, fide et charitate,
omnis lex divina consistât ...»

49 De Conceptu Virginali, iv, S II, 144, 18-21 : «Iustitiam enim quam lex iubet,
et «legem Dei» dicit quia a Deo est, et «legem mentis», quia per mentem intelligitur ;

sicut lex vetus «lex Dei» dicitur, quia a Deo est, et «lex Moysi», quia per Moysen
ministrata est.»

50 Epistulae, CLVII, 15, BA XXI. 62 : «...legem quippe sive naturalem intelli-
gamus, quae in eorum apparct aetatibus, qui iam ratione uti possunt, sive conscnptam.
quae data est per Moysen...».



122 KRISTELL TREGO

relie pas la loi de la raison à la loi de la nature, où la loi se révélerait inscrite
dans l'être. La conséquence en est que la connaissance de la loi de Dieu qui
devait se comprendre comme une introspection semble passer par le même
modèle d'écoute de l'autre que lorsqu'on l'apprend de Moïse.

Cela est confirmé par l'emploi du terme rectitudo, lorsqu'Anselme utilise
ses propres mots, pour désigner ce qui est comme il doit. Terme qui a une
longue histoire, apparaissant chez Platon, devenant central chez les Stoïciens,
et que l'on retrouve, en latin, chez Jérôme, qui substantive l'adjectif rectus51,

Augustin 52 et Grégoire, rectitudo a acquis à l'époque carolingienne un sens

plus spécifiquement juridique 53, qu'Anselme connaissait 54 et qu'il avait sans
doute à l'esprit lorsqu'il reprenait le terme. Or, ce sens contractuel de la
rectitudo est très intéressant car il suggère non pas tant que la loi de notre être
n'est plus naturelle, mais artificielle55, qu'il ne dessine un nouveau rapport
êpistémique à nous-même. L'idée de droiture fait sans doute ainsi signe chez

Anselme vers l'idée d'une nécessité de consulter des lois écrites extérieures :

la loi de Dieu ne pourrait plus être découverte en nous-mêmes. Alors que la

droiture chez les Stoïciens renvoyait à l'idée d'une inscription dans l'ordre du

cosmos, la droiture chez Anselme ouvre un jeu entre nous et nous-mêmes au

sens où notre rapport à notre être véritable serait pensé non par opposition aux
lois écrites, mais précisément sur le modèle de ces lois écrites.

Il y aurait ainsi une altérité du soi à lui-même qui lui interdirait cette
connaissance directe de ce qu'il est vraiment. De fait, la doctrine augustinienne
de l'illumination ne se trouve pas chez Anselme. Le terme revient sans doute

plus que l'unique occurrence en Proslogion, iv, relevée par Etienne Gilson 56
;

mais on peut accepter qu'elle n'y a pas une place centrale 57. En effet, comme
le manifeste ce passage du Proslogion, elle consiste simplement en une intervention

de Dieu. Le paradigme, en fait, retenu par Anselme pour expliquer comment

on parvient à la conception de ce qu'on doit est plutôt celui de l'audition, mais

51 Commentario in Isaiam Prophetam, VIII, xxvi, 7/9, CCSL LXXIII, 332.
52 Si le substantif est absent des dialogues philosophiques, il apparaît avec les

Confessions.
53 Cf. C. Du Cange, Glossarium Latinatis Medii Aevi, Graz, Akademische Druck

u. Verlagsanstalt. 1954, VII, 60-61 ; R. Pouchet, La rectitudo..., p. 51 ; B. Goebel,
Rectitudo..., p. 211.

54 Cf. Epistulae, CLXXVI, S 59, 33-37 ; CCCCXII, S 357, 8-14.
55 L'idée que les contrats soient artificiels n'est sans doute pas alors de mise. En

effet, on considère alors que les décrets et lois écrits s'appuient sur la loi naturelle, qu'ils
cherchent simplement à retranscrire. Cf. par exemple Augustin, De Libero Arbitrio, I,
vi, 15, BA VI', 218 ; Confessiones, III, vii, 13, BA XIII, 386.

56 «Gratias tibi, bone Domine, gratias tibi, quia quod prius credidi, te donante, jam
sic intelligo, te illuminante, ut si te esse nolim credere non possim non intelligere.»
(S I, 104, 5-7) Cf. E. Gilson, «Sens et nature de l'argument de s. Anselme», Archives
d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen-Âge, 1934, IX, p. 5-51, p. 19.

57 II faudrait donc nuancer la nécessité de l'illumination divine pour toute connaissance

qu'affirme K. A. Rogers, The neoplatonic metaphysics and epistemology of
Anselm of Canterbury, Lewiston-Queenston-Lampeter, Meilen, 1997, p. 164 sq.



DE LA «LOI DE DIEU» À LA «VOLONTÉ DE DIEU» 123

pas de l'audition d'une voix intérieure : il s'agit d'écouter des prédicateurs 58.

Notre devoir nous est ainsi enseigné de l'extérieur, et nullement de l'intérieur.
Dans ces conditions, l'absence de loi, avant que de signifier la prise en

compte de la particularité, signifierait la séparation entre les êtres et leur devoir,
puisque celui-ci n'est plus inscrit d'une manière ou d'une autre en nous, mais
doit être enseigné de l'extérieur. Si Anselme pense un être véritable qui est

normatif et auxquels les êtres doivent se soumettre, force est de constater que
cet être véritable n'apparaît pas comme étant intime à notre être de fait.

L'homme et l'ordre du monde

La loi inscrite en chacun permettait d'assurer au monde un ordre. Reprenant
la tradition d'une loi écrite dans le cœur de chaque être, Honorius
Augustodunensis estimait qu'en suivant cette loi, toutes choses consonnaient
et faisaient ainsi de Y universitas une cithare à la musique harmonieuse 59. Parce

que, en effet, la loi de Dieu était une quels que soient les différents êtres,

lorsque tous la suivaient, l'ensemble était à l'unisson. Le concept d'ordre
semble ainsi avoir un lien d'essence avec celui de loi, comme en témoigne
Augustin qui pensait, conjointe à l'idée de loi de Dieu, celle d'un ordre un

régissant l'ensemble des créatures 60. Les remarques que nous avons faites à

propos du remodelage de la loi divine en une simple volonté chez Anselme

ne conduisent-elles pas dans ces conditions à penser une mise en péril de l'idée
d'ordre de l'ensemble des choses

Tout d'abord, il convient, à cet égard, de noter l'absence, remarquable pour
le Moyen Âge 6I ,de l'idée d'une sagesse du monde sur laquelle pourrait s'appuyer
l'homme. Si les choses, du fait même qu'elles sont, disent qu'elles doivent être 62,

il ne faut pas entendre par là, ainsi que le précise par après Anselme, distinguant
deux sens de «droit», que tout ce qui est, comme tel, doit être : il y a en effet
des choses qui sont mauvaises, et donc ne doivent pas être 63. Ce qui doit être

n'est pas la chose mauvaise comme telle, mais le passage de la volonté mauvaise

qui fait telle chose, à son effectuation : montrant en quel sens «devoin> doit alors

s'entendre, Anselme explique que «Dieu permet que certains fassent mal ce qu'il

58 Cf. De Concordia, III, vi, S II, 271, 9-11.
59 Liber XII Quaestionum, ii, PL CLXXII, 1179C : «...quae omnia concorditer

consonant, dum legem sibi insitam quasi tinnulos modulis servant».
60 Cf. De Ordine, II, vii, 24-viii, 25, BA IV/2, 234.
61 R. Brague, La sagesse du monde. Histoire de Texpérience humaine de l'univers,

Paris, Fayard, 1999, a en effet montré comment les penseurs anciens et médiévaux
pensaient que le monde pouvait servir à l'homme de point d'appui pour trouver l'attitude
à avoir.

62 De Veritate, vii, S I, 185, 30 : «Igitur omne quod est, recte est.»
63 De Veritate, viii, S I, 186, 7-9.



124 KRISTELL TREGO

veulent mal»64. Le «permettre» est ici amené par la volonté traditionnelle de

dédouaner Dieu du mal 65, dans la mesure où ce n'est pas lui qui a voulu. Mais
il ne doit pas pour autant cacher le fait qu'il s'agit bien de penser que c'est Dieu
qui assure la liaison du vouloir à la réalisation. Alors qu'il eût suffi de faire porter
la permission sur la seule volonté mauvaise 66 s'il s'était simplement agi de penser
que si Dieu permet, cela doit être 67, Anselme la fait porter sur la liaison de la
volonté à l'acte, suggérant que la permission a une portée plus large que de

simplement laisser faire : en faisant que la permission divine soit requise, au delà
de la simple volonté mauvaise, pour son effectuation, Anselme manifeste sa

compréhension active de la permission. Sans parler ici d'occasionnalisme, force
est cependant, dans ces conditions, de constater la division radicale du monde
chez Anselme : la volonté ne suffit pas seule à produire l'action ; mais Dieu
intervient pour que la volonté soit suivie des actes voulus. Ainsi, l'homme ne peut
inférer de l'existence d'une chose dans le monde, que cette chose est bonne et

que Dieu l'a voulue : Dieu l'a seulement permise. Si, en pensant ainsi la droiture
dans les choses mauvaises, réapparaît l'idée d'un ordre, l'ordre en question n'est
ici pas un ordre normatif auquel l'homme aurait à obéir, mais un ordre suivant

lequel Dieu modèle son action 68, que ce soit en «faisant» ou en «permettant» 69.

Dieu ordonnerait ainsi des actions foncièrement séparées ; Dieu ferait une
harmonie d'éléments disparates.

Indéniablement, une telle idée tend à rendre indifférentes les volontés de

l'homme à l'égard de l'ordre du monde : si la justice consiste en la volonté,
suffit-il, pour que l'ordre soit sauf, que ce que conçoit la volonté mauvaise
soit réalisé Est-ce seulement à Dieu de maintenir un ordre, ou n'y va-t-il pas
également de la responsabilité même des créatures libres En un mot, la
séparation des devoirs exigés de chaque créature signifie-t-elle l'indifférence
du comportement de celle-ci à l'égard de l'harmonie de l'ensemble L'absence
de sagesse du monde peut en effet s'originer dans l'absence de loi générale
valant universellement pour toutes les créatures.

64 De Veritate, viii, S I, 186, 27 : «Permittit [...] Deus aliquos maie facere quod
maie volunt.».

65 Rare dans le vocabulaire chez Augustin, cette idée d'une «permission» divine
était devenue courante au XIe siècle ; cf. ainsi Othlon de Saint-Emmeran, Epistula de

Permissionis Bonorum et Malorum Causis, PL CXLVI, 138-139.
66 Cf. Cur Deus Homo, I, xv, S II, 73, 18, où la permission porte sur le vouloir

autant que sur l'acte («vult aut agit»).
67 Cf. De Verito«e,viii,SI, 187,30-31 : «[...] quis audebit negare debere esse quod

tanta sapientia et bonitate permittitur?».
68 II conviendrait de se demander quel est le lien entre Dieu et le devoir : Dieu le

permet-il parce que cela est dû, ou l'inverse La réponse n'est pas évidente, parce que
lorsqu'Anselme constate que c'est dû parce que Dieu le permet, il ne donne pas à cette
formulation une valeur en soi, mais la présente comme le raisonnement que l'homme
doit tenir pour savoir qu'il y a devoir, de sorte que l'ordre de consecution peut être
inversé par rapport à l'ordre réel ; voir ainsi De Casa Diaboli, iii, S I, 236, 24-237, 2.
Les limites de cette étude interdisent de traiter plus avant ce problème.

69 De Veritate, viii, S I, 186, 12-13.



DE LA «LOI DE DIEU» À LA «VOLONTÉ DE DIEU» 125

Confirmant que ce que Dieu ordonne vaut d'une manière à chaque fois
individuée, Anselme reconnaît que l'ordre que la créature doit préserver est
le sien : «Quand une créature quelle qu'elle soit conserve, que ce soit
naturellement ou rationnellement, l'ordre (qui est le) sien et (qui est) pour elle
comme un précepte, on dit qu'elle obéit à Dieu et l'honore»70. Or, cela
n'empêche pas Anselme de garder l'idée d'une harmonie du monde que le

péché ternit. Tout en continuant à dire que l'ordre que préserve la créature est
le sien, Anselme replace cet ordre particulier au sein de Vuniversitas rerum :

«[...] elle conserve dans l'ensemble des choses, pour autant que c'est en son

(pouvoir), l'ordre qui est le sien, et la beauté de cet ensemble»71. Si l'ordre
se dit, à ce point de la réflexion, d'une manière particulière, la beauté se dit
de l'ensemble. Or, c'est ici que va avoir lieu un glissement, puisque l'ordre
lui-même en vient finalement à être dit de l'univers lui-même, au même titre
que la beauté : lorsque la créature ne fait pas ce qu'elle doit, «elle perturbe,
pour autant que c'est en son (pouvoir), l'ordre et la beauté de l'ensemble»72.
Fidèle à la liaison établie par Augustin entre l'ordre et le beau 73, Anselme s'est
servi de la notion de beauté comme pivot lui permettant de passer d'un ordre

particulier à chaque créature à un ordre de l'ensemble 74. Que toutes les
créatures n'aient pas à obéir aux mêmes devoirs n'empêche pas qu'il y ait
cependant un ordre de l'ensemble mis en péril par la créature qui cherche à

s'échapper de son ordre. L'ordre normatif chez Anselme est un ordre de la
diversité, mais est un ordre malgré tout 75.

Les deux niveaux de la normativité

Or, parler de diversité des devoirs ne doit pas masquer que cette diversité
des devoirs se conçoit à partir de l'utilisation de facultés qui ont, elles, un

70 Cur Deus Homo, I, xv, S II, 72, 31-73, 2 : «Verum quando unaquaeque creatura
suum et quasi sibi praeceptum ordinem sive naturaliter sive rationabiliter servat, deo
oboedire et eum honorare dicitur.».

71 Cur Deus Homo, I, xv, S II, 73, 4-6 : «... in rerum universitate ordinem suum
et eiusdem universitatis pulchritudinem, quantum in ipsa est, servat.».

72 Cur Deus Homo, I, xv, S II, 73, 8-9 : «universitatis ordinem et pulchritudinem,
quantum in se est, perturbât».

73 Cf. De Vera Religione, xli, 77, BA VIII, 138.
74 Cf. aussi Orationes, XIV, S III, 59, 119 : «ordine pulcherrimo». Sur le lien entre

ordre et beauté chez Anselme, cf. H. Yamazaki, «Ordinis Pulchritudo and evil in saint
Anselm's Cur Deus Homo» in Cur Deus Homo (Actes du Congrès de Rome. 21-23 mai
1998), Studia Anselmiana 128, Rome, Centro Studi s. Anselmo, 1999, p. 709-716,
p. 712. Sur l'importance de l'idée de beauté chez Anselme, cf. AVanderjagt, «Propter
utllitatem et rationis pulchritudinem amabilis. The Aesthetics of Anselm's Cur Deus
Homo» in ibid., p. 717-730 ; B. Leftow, «Anselm on the beauty of the incarnation»,
The Modern Schoolman, 1995, LXXII, 2-3, p. 109-124.

75 Pour une tentative de situation de la pensée de l'ordre chez Anselme par rapport
à ses prédécesseurs latins anciens, cf. M. Enders, «Das metaphysische Ordo-Denken



126 KRISTELL TREGO

devoir générique : l'ordre normatif qui se dessine est sans doute possible à

partir de cet ordre réglé au niveau des facultés. Il conviendrait, à cet égard,
de distinguer deux niveaux où joue la normativité : s'il renonce à l'idée de «loi
de Dieu» au profit de l'idée d'une volonté divine fixant singulièrement la

norme de chaque être, Anselme reconnaît une seconde forme de normativité,
différente de la première, non référée à la volonté divine, valant cette fois-ci
d'une façon générale, et qui concerne les facultés de chaque être 76. Dans le
De Veritate, en effet, Anselme, distinguant les divers lieux de la vérité, la

conçoit à chaque fois comme droiture 77, c'est-à-dire comme consistant pour
chaque chose à faire ce qu'elle doit78. Il s'agit ici d'une pensée de la
normativité, mais qui ne doit pas immédiatement se rabattre sur l'obéissance

pour une chose à ce que Dieu veut qu'elle veuille. D'une part, le devoir n'y
est alors de fait pas textuellement relié à la volonté divine, absente de ces
réflexions du De Veritate. D'autre part, les lieux en question ne sont pas tant
des êtres que des actions comme parler, penser, voir, faire : ce qui est droit
est l'usage par un être d'une faculté. La droiture ne porte pas sur les êtres

indifféremment, qu'ils soient doués de sensibilité, de rationalité ou non ; mais
elle porte sur des facultés de ces êtres. L'autonomie des facultés à cet égard
se manifeste au fait que ce sont elles qui sont reconnues sujet des droitures,
et non quelqu'un qui parlerait, penserait... 79 Cette normativité s'entend d'une
manière générale : le langage doit dire qu'est ce qui est 80. La droiture se

mesure en effet à ce «en vue de» quoi (ad) chaque faculté a été faite 8 ', ce

qui fait qu'elle vaut d'une manière générique, sans que Dieu ait ici à intervenir

pour décider de ce devoir. Le vouloir divin n'a en effet pas à porter sur ces
facultés dans la mesure où elles accomplissent naturellement leur être 82. Ainsi,
au niveau des facultés, se dessine l'idée d'une normativité une, quels que soient
les êtres qui usent de ces facultés. Il peut sembler que ce sens de la normativité
s'entende selon le modèle traditionnel, où la vertu d'une chose est pensée

comme consistant dans sa finalité 83. Mais, si l'on peut ainsi s'accorder avec

in Spätantike und frühen Mittelalter : Bei Augustinus, Boethius und Anselm von
Canterbury», Philosophisches Jahrbuch. 1997, CIV, 2, p. 335-361.

76 Sur cette extension d'une normativité à des facultés, cf. C. E. Viola, «Le "Sitz
im Leben" du Cur Deus Homo» in Cur Deus Homo (Actes du Congrès de Rome, 21-
23 mai 1998), Studia Ansetmiana 128, Rome, Centro Studi s. Anselmo, 1999, p. 515-
560, p. 534, qui cependant ne va pas jusqu'à tirer les conséquences de ce constat en

distinguant deux sens de la normativité.
77 Cf. De Veritate, ii, S I, 178, 25-27 ; iii, 180, 12 ; iv, 181, 3-4 ; v, 181, 27-28.
78 Cf. De Veritate, ii, S I, 178, 12-14 ; iii, 180, 15 ; iv, 181, 6 ; v, 181, 24-25.
79 Cf. ainsi De Veritate, ii, S I, 178, 18 ; iii, 180, 15.
80 De Veritate, ii, S I, 178, 6-7.
81 Cf. De Veritate, ii, S I, 178, 8 ; iii, 180, 12 ; iv, 181, 5. Cf. C. E. Viola, «Le

"Sitz im Leben" ...», p. 533.
82 Cf. De Veritate, v, S I, 183, 4-6 : «[...] haec oratio, scilicet ,dies est, veritatem

facit, cum significat diem esse, sive dies sit sive non sit; quoniam hoc naturaliter accepit
facere.»

83 Cf. Aristote, Éthique à Nicomaque, passim.



DE LA «LOI DE DIEU» À LA «VOLONTÉ DE DIEU» 127

Engelbert Recktenwald pour penser que le devoir est compris comme un
moment intérieur constitutif de chaque être lié à sa finalité 84, encore faut-il
voir que ceci est valable non tant au niveau de la créature elle-même, qu'au
niveau de ses facultés : c'est le langage qui a reçu (accipit) de signifier, et non
l'homme 85. Le lien, décisif dans le Cur Deus Homo, entre les idées de droiture
et d'ordre 86 suggère que c'est à partir de cette normativité que peut s'entendre
l'ordre de l'ensemble. En effet, l'ordre est terni lorsque l'on use mal de

certaines de nos facultés, lorsque l'on use du langage en vue de signifier que
ce qui n'est pas est.

Toutefois, si c'est à ce niveau de normativité que l'ordre s'entend, reste

que c'est à partir d'un autre niveau de normativité qu'est rendue possible sa

non-obéissance : si le langage peut n'être pas droit, au deuxième sens distingué
par Anselme 87 où il ne fait pas ce en vue de quoi il a été fait, c'est en vertu
du fait que quelqu'un l'utilise88 à mauvais escient, car de soi, le langage
continue à être droit au premier sens où il fait ce qu'il a reçu de faire 89.

Significativement, lorsque Anselme traite de la seconde droiture, il fait appel
à un «je» qui utilise le langage 90. Ceci se retrouve d'une manière générale pour
toute action : s'il y a une droiture des actions, celle-ci trouve son origine dans

un être qui les fait91, de sorte que la non-droiture sera possible lorsque cet
être est libre 92. Par conséquent, la transgression de la normativité au niveau
des facultés repose sur une trangression d'une première normativité au niveau
de la créature libre. La généralisation de l'emploi du terme rectitudo à la
créature, et pas seulement aux facultés, sera l'indice de cette compréhension
du devoir de la créature à partir du bon usage de ses facultés : l'analyse du

De Veritate qui valait pour les facultés se retrouverait ainsi à l'arrière plan des

analyses ultérieures qui traitent de la créature elle-même93. Ainsi faudrait-il

84 Cf. E. Recktenwald, Die ethische Struktur des Denkens von Anselm von
Canterbury, Heidelberg, C. Winter, 1998, p. 40.

85 Cf. De Veritate, ii, S I, 179, 12.
86 Cf. Cur Deus Homo, I, xv, S II, 73, 22-23 : «rectum ordo» ; II, viii, 103, 1. Cf.

R. Pouchet, La rectitude)..., p. 158.
87 De Veritate, ii, S I, 179, 10-12.
88 De Veritate, ii, S I, 179, 15 : «accidentaliter et secundum usum.» ; 16 : «recte

utor» ; 18 : «non ea recte utor» ; 23 : «nec illa possumus uti».
89 De Veritate, ii, S I, 179, 12-15.
90 De Veritate, ii, S 1,179, 15-19 : «Nam cum dico: dies est, ad significandum esse

quod est, recte utor huius orationis significatione, quia ad hoc facta est; et ideo tunc
recte dicitur significare. Cum vero eadem oratione significo esse quod non est, non ea

recte utor, quia non ad hoc facta est; et idcirco non recta tunc eius significatio dicitur.»
Cf. aussi S I, 179, 23.

91 Cf. De Veritate, v, S I, 181, 30-182, 5.
92 Cf. déjà De Veritate, v, S I, 182, 8-10.
93 Cf. De Veritate, v, S I, 183, 3 ; puis surtout De Casu Diaboli, ix, S I, 246, 29 ;

De Conceptu Virginali, xxiii, S II, 165, 1-3 ; De Concordia, III, vi, S II, 257, 13-15 ;

Epistulae, CXII, S III, 244, 12; CLVI, S IV, 20, 86-87; CCLXXIV, 198, 4-5.;
CCCXLIV,S V, 281,4.



128 KRISTELL TREGO

distinguer la normativité au niveau des diverses droitures, qui concerne les
facultés des créatures et non les créatures comme telles, et la normativité qui
s'enracine dans le vouloir divin, qui, elle, concerne les créatures et les concerne
d'une manière individuelle. Manifestant cette individualisation des devoirs,
Anselme pose que ce devoir est multiple et variable 94, et ne le réfère pas à

l'accomplissement naturel d'une capacité inscrite en nous. D'une manière sans
doute significative, un appel à Dieu a lieu ici, même si ce n'est pas à Dieu
en tant qu'il a un vouloir pour la créature 95. Cette normativité qui concerne
les créatures consiste en un bon usage des instruments que sont les diverses
facultés96, selon ce qu'elles ont reçu de faire naturellement97, de façon à

correspondre à ce que Dieu veut pour la créature concernée. Ce faisant, la

compréhension anselmienne de la normativité s'originerait dans une première
excentration de la normativité valant d'une façon générale vers la périphérie
de l'être que constituent les facultés 98.

Il y a alors deux points à reconnaître dans le réaménagement qu'Anselme
fait subir à la conception traditionnelle de la normativité : 1) Anselme garde
la compréhension traditionnelle de la normativité où le devoir consiste à

accomplir sa fin ; seulement, cette compréhension traditionnelle ne porte plus
sur la créature elle-même, mais est rejetée au niveau de ses facultés ; 2) ce

faisant, au niveau de la créature elle-même, la normativité, qui se fonde
directement dans le vouloir divin, n'a plus à être inscrite au cœur même de

la créature, ce qui a pour conséquence la possibilité de penser une liberté de

celle-ci. En pensant l'être d'une manière périphérique, Anselme, tout en
gardant l'idée traditionnelle d'une finalité inscrite dans les choses, ouvre, au centre
des créatures, la possibilité d'un jeu, de sorte que la liberté de la créature

acquiert un sens nouveau 99. Au demeurant, il faut bien reconnaître que c'est

94 Une telle distinction des devoirs vaudrait, si ce n'est dès le Monologion, qui pense
la fin de la créature comme consistant simplement à aimer Dieu (Monologion, lxviii,
S I, 79. 2-3), du moins à partir du De Veritate. Cf. ainsi De Veritate, v, S I, 182, 12-
14 : «Non enim separat ilium ab hac veritate sive luce, qui patitur persecutionem»
propter iustitiam«; aut qui est quando et ubi debet esse; aut qui stat vel sedet quando
debet; et similia. Nullus namque dicit taies non bene facere.»

95 Cf. De Veritate, v, S I, 182, 11.
96 Anselme comprend en effet la volonté au même titre que la vue ou la raison

comme des «instruments» ; cf. De Libertate Arbitrii, vii, S I, 219, 1-3 ; De Conceptu
Virginali, iv, S II, 143, 28-29 ; De Concordia, XIII, xi, S II, 279, 15-17 ; De Voluntate,
PL CLVIII, 487 ; De Humanis Moribus, i, SS, 39 Il n'y a pas de raison que cette

compréhension instrumentale ne s'étende pas à l'ensemble des facultés.
97 Cf. G. Kapriev, ...Ipsa vita et Veritas, p. 118-123.
98 G. S. Kane, Anselm's doctrine offreedom p. 25 sq., cherche ainsi à montrer

l'écart avec l'être que suppose la compréhension instrumentale des facultés.
99 Nous retrouverions ainsi les analyses de C. G. Normore, «Anselm's two wills»

in B. Bazàn et alii (éds), PhUosophies morales et politiques au Moyen Age, II, Ottawa,
1995, p. 759-766 ; «Picking and choosing : Anselm and Occam on choice», Vivarium,
1998, XXXVI, 1, p. 23-40 : Anselme garde le principe aristotélicien d'une fin déjà
donnée que l'on ne fait que rechercher naturellement, mais en le redoublant de sorte

que l'agent anselmien se comprend comme une paire d'agents aristotéliciens.



DE LA «LOI DE DIEU» A LA «VOLONTÉ DE DIEU» 129

sans doute l'ouverture de ce jeu qui rend compréhensible le remplacement de

la «loi de Dieu» par la «volonté de Dieu» : que la volonté de Dieu ait un sens

comme mesure éthique n'est en effet possible que dans une pensée où ne se

fait pas naturellement, d'une manière inscrite en l'être, ce devoir.

Une conclusion s'impose par conséquent. Il apparaît finalement que
l'absence de la notion de «loi de Dieu» dans les traités techniques d'Anselme révèle
un nouveau sens de la normativité : si le remplacement de la loi de Dieu par
la volonté de Dieu marque la possible individuation de ce que Dieu exige de

chaque être, cette individuation est possible parce que les exigences générales

que donnait la «loi de Dieu» ont été renvoyées à la périphérie, au niveau des

facultés entendues comme instruments à l'usage de la créature. À ce niveau,
ce n'est pas la question du vouloir de Dieu qui importe, mais de la droiture

par rapport à un devoir consistant en ce en vue de quoi est chaque faculté. En

pensant un tel double niveau de normativité, tout en gardant la compréhension
traditionnelle du normatif comme intrinsèquement lié à la finalité, mais en la

plaçant au seul niveau des facultés, Anselme se donne la possibilité de penser
une liberté de la créature, et par suite, une normativité non inscrite dans la

nature, mais liée au vouloir divin lui-même libre. C'est sans doute par là

qu'Anselme ouvre la voie à Duns Scot pensant une volonté de justice, libre
et transcendant la poursuite naturelle d'une fin déjà donnée et inscrite dans

l'être 10°. Si tel est bien le cas, le remplacement de la loi de Dieu par la volonté
divine chez Anselme ne serait pas un point anodin, mais pourrait révéler un

tournant décisif pour l'histoire de la pensée en ce qu'il ouvrirait la possibilité
d'un espace de liberté pour l'homme *.

100 Au contraire de la nature, la volonté n'a en effet pour Scot d'autre cause qu'elle-
même : elle s'autodétermine ; voir Quaestiones in Metaphysicam, IX, q. 15, n. 29, OP
IV, 682. Voir ainsi, plus généralement, Ordinatio, II, d. 6, q. 2, WV XII, 344-367 ; IV,
d. 49, q. 9-10, WV XXI, 316-388 ; Reportata Parisiensia, IV, d. 49, q. 8-9, WV XXIV,
658-668. Parmi l'importante littérature secondaire sur la question, on pourra entre autres
lire J. Boler, «Transcending the natural : Duns Scotus on the two affections of the will»,
American Catholic Philosophical Quarterly, 1993, LXVII, 1, p. 109-126 ; O. Boulnois,
Être et Représentation - une généalogie de la métaphysique moderne à l'époque de
Duns Scot (XIIIe-XIVe siècles), Paris, P.U.F., 1999, p. 203-216 ; M. E. Ingham, «Scotus
on the moral order», American Catholic Philosophical Quarterly, 1993, LXVII, 1,

p. 127-15Q S. Lee, «Scotus on the will : the rational power and the dual affections»,
Vivarium, 1998, XXXVI, 1, p. 40-54 ; T. Hoffmann, «The distinction between nature
and will in Duns Scotus», Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Âge,
1999, LXVI, p. 189-224.

* Je remercie Rémi Brague pour sa relecture d'une première version de cet article.




	De la "loi de Dieu" à la "volonté de Dieu" : l'être et son devoir chez Anselme de Cantorbéry

