
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 1: Jean-Pierre de Crousaz : philosphe lausannois du siècle des
Lumières

Artikel: Succès et refus des positions de Crousaz dans le refuge huguenot

Autor: Häseler, Jens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381678

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381678
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 57-66

SUCCES ET REFUS DES POSITIONS DE CROUSAZ
DANS LE REFUGE HUGUENOT

Jens Häseler

Résumé

La postérité immédiate de Jean-Pierre de Crousaz, à l'exemple de

/'Encyclopédie d'Yverdon, porte un jugement sévère sur ses ouvrages, lui reprochant

sa prolixité, un manque de précision et les nombreuses répétitions.
L'analyse des compte rendus publiés dans l'espace de vingt années dans quatre
revues savantes francophones proches du Refuge huguenot, des Nouvelles de

la République des lettres jusqu'à la Bibliothèque germanique, permet d'avancer

deux hypothèses : d'une part, les contemporains protestants ont suivi avec
beaucoup d'intérêt tous les projets scientifiques de Crousaz, dont on trouve
fidèlement l'annonce dans les périodiques. D'autre part, les journalistes
remarquent très tôt la tendance polémique qui s'introduit dans le style de son

argumentation, notamment à partir des années 1720. L'Examen du pyrrhonisme

ancien et moderne apparaît comme l'aboutissement et de sa critique
acharnée du scepticisme et de son style d'argumentation apologétique, et
entraîne ainsi le déclin de sa réputation.

Jean-Pierre de Crousaz est l'un de ces penseurs du début du XVIIIe siècle

que l'on ne connaît le plus souvent que de réputation. Cette réputation, loin
d'encourager à la lecture de ses ouvrages, a même tendance à dissuader les

dix-huitiémistes. Adversaire de Bayle, critique de Collins et de Pope, il s'est

distingué par sa prolixité. Ses ouvrages, qualifiés parfois même d'indigestes,
montrent une tendance apologétique qui a sans doute contribué à le plonger dans

l'oubli. La refonte protestante de Y Encyclopédie parisienne, l'Encyclopédie
d'Yverdon, qui lui consacre un bref article en 1772, résume en quelque sorte
le jugement de la postérité immédiate. Sa Logique par exemple est jugée
comme suit : «Le grand ouvrage, quoique estimable, et pour les préceptes de

logique, et pour ceux de morale, n'est pas écrit avec assez de précision.» '

Même refrain pour son «Examen de l'essai sur l'homme de Pope, dans lequel
l'auteur montre beaucoup de religion ; mais son zèle, quoique très-louable, lui

1

Encyclopédie, ou Dictionnaire universel raisonné des connoissances humaines,
mis en ordre par F.-B. de Felice, Yverdon, t. XII, 1772, p. 437a.



58 JENS HÄSELER

fait former quelquefois des fantômes, et le jette dans des répétitions sans

nombre.» 2 L'Anti-Bayle est un «ouvrage savant et estimé, qui le seroit encore
davantage, s'il eût été plus court.»3 Les mérites que le rédacteur de

l'Encyclopédie d'Yverdon, probablement de Felice lui-même, reconnaît à «l'illustre
savant» de Crousaz apparaissent en quelque sorte comme un hommage
uniquement patriotique.

Si l'on considère les témoignages abondants contenus dans les revues
savantes de l'époque - et l'article qui suit repose sur le seul dépouillement de

certains périodiques de langue française publiés en dehors de la France et liés

au Refuge huguenot -, l'impression est bien différente. Presque tous les textes
de Crousaz ont trouvé un écho favorable, les travaux du philosophe de

Lausanne étant régulièrement annoncés dans les Nouvelles littéraires et présentés

par des extraits en général très favorables.

1. Réception des Nouvelles Maximes sur l'Education des enfants,
de /'Examen du Traité de la Liberté de penser et du Traité du Beau

Cette tendance est nette au moins dès l'annonce de ses Nouvelles Maximes

sur l'Education des enfants 4, qui contiennent le noyau des convictions
développées dans les ouvrages suivants, dans les Nouvelles de la République des

lettres de septembre et octobre 1717. L'ouvrage, écrit le journaliste, est «une

ingénieuse Satyre, dans laquelle le savant et judicieux Mr. de Crousaz (car il
me permettra bien de le nommer [voilà l'anonymat levé, J.H.]) en feignant
d'aprouver et de donner pour précepte de l'Education des Enfans la mauvaise

manière, dont on les élève d'ordinaire, nous aprend comment on les devrait
élever.»5 L'auteur ne se borne pas à présenter un traité de l'éducation «par
la négative», mais profite de l'occasion pour se prononcer sur le rapport entre
Foi et Raison, prise de position approuvée par le journaliste. Il cite Crousaz :

«L'Homme qui fait le meilleur usage de sa Raison, c'est celui qui en raisonnant

conclut, qu'il ne faut point raisonner» - voilà un des préceptes négatifs
appliqués plus tard aux sceptiques en général - et ajoute : «Notre auteur en raillant
toujours, fait voir l'absurdité de ces Réformez qui ne veulent plus permettre
l'Examen des Doctrines qu'ils professent ; ou, qui ne le permettent, qu'à
condition qu'il sera toujours favorable à leurs opinions.»6 Ainsi, de Crousaz

n'obtient pas seulement l'approbation du rédacteur, en l'occurrence Jacques

Bernard, pour ses idées sur l'éducation présentées dans une fiction «littéraire»,

2 Ibid.
3 Ibid.
4 Amsterdam, l'Honoré et Châtelain, 1718.
5 Nouvelles de la République des lettres, par J. Bernard, Amsterdam, David

Mortier, septembre/octobre 1717, p. 651-652.
6 Id., p. 661-662.



SUCCÈS ET REFUS DES POSITIONS DE CROUSAZ 59

mais le journaliste soutient aussi sa prise de position claire et controversée au

sujet de la Formula Consensus.

Quelques années plus tard, après l'imposition de la Formula par les autorités

politiques de Berne, Crousaz se verra contraint de quitter l'académie de

Lausanne et d'accepter une proposition de l'univesité de Groningue où il
s'installera en 1724 7.

Dans la même année 1717, les Nouvelles Maximes sur l'Education des

enfants sont aussi favorablement accueillies par Jean Le Clerc dans sa Bibliothèque

ancienne et moderne 8. Les deux revues rendent compte en même temps
de son Examen du Traité de la Liberté de penser 9. Jacques Bernard résume
de façon assez détaillée l'argumentation de Crousaz contre Collins en applaudissant

à la mise en garde contre les conséquences pernicieuses d'une liberté
de penser érigée en principe universel, et déclare notamment : «Mr. de Crousaz

a donc cru avec raison, qu'il ne saurait mieux employer quelques heures de

son loisir qu'à réfuter des principes si pernicieux, dans un tems ou les jeunes

gens & d'autres qui ne sont pas jeunes ont un très grand penchant à admettre
les plus étranges paradoxes, pourvu qu'ils favorisent leur libertinage.» I() Le

compte rendu dans la Bibliothèque ancienne et moderne marque, lui, une
certaine distance. Le rédacteur présente à ses lecteurs les principaux éléments
de l'argumentation de Crousaz et ajoute un petit commentaire au sujet de

l'authenticité des livres saints et de la Foi chrétienne. Crousaz avait expliqué
ce point de la façon suivante : «La vérité est que quand quelque peu de ses

livres seroit douteux, ou même perdu, on ne perdrait néanmoins rien de la Foi
Chrétienne, ni de la Règle des moeurs ; parce que les mêmes choses se trouvent
suffisamment ailleurs.» " Cette explication n'est pas satisfaisante aux yeux de

l'auteur de la Bibliothèque ancienne et moderne, qui ajoute un argument
supplémentaire : «C'est une vérité incontestable, qu'on ne peut recevoir,

comme Regle de sa Foi qu'une Revelation Divine, et même dont on est bien
assuré ; de sorte que, si on ne peut être assuré qu'un Livre contient une Doctrine
inspirée de Dieu, on ne le peut recevoir, comme tel. Ainsi s'il y avoit quelque
livre Apostolique, dont on ne pût s'assurer ; il faudroit suspendre son jugement,
à cet égard. Outre cela, pour observer une Loi, comme divine, il la faut
entendre ; sans quoi, il n'est pas possible de lui obéir [...]. Quand même on

7 Cf. sur ce point : J. de La Harpe, Jean-Pierre de Crousaz et le conflit des idées

au siècle des Lumières, Genève, Droz, 1955, ainsi que D. Christoff, La philosophie
dans la Haute École de Lausanne, 1542-1955, Lausanne, 1987, p. 33-49.

8 Bibliothèque ancienne et moderne, par J. Le Clerc, Amsterdam, David Mortier
[à partir du t. XII chez les frères Wetstein], t. VIII, 2 (1717), p. 451-452.

9 Examen du Traité de la Liberté de penser. Ecrit à M. de Lig.*** par Mr. de

Ci: ****** Amsterdam, l'Honoré et Châtelain, 1718, in-8°, 202 p.. recensé dans Bibliothèque

ancienne et moderne, op. cit., p. 444-450 et dans Nouvelles de la République
des lettres, op. cit., p. 680-691.

10 Nouvelles de la République des lettres, op. cit., p. 682.
" Bibliothèque ancienne et moderne, op. cit., p. 447-448.



60 JENS HÄSELER

se tromperait, s'il n'étoit pas possible de se détromper, Dieu n'exigerait pas
de nous que nous agissions contre nôtre persuasion intérieure, ou au-delà de

nos lumières. Par-là on est assuré, que pouvû qu'on reçoive, comme divin, tout
ce qui le parait, & qu'on obéisse, fidèlement et constamment, à tout ce que
l'on y entend, Dieu n'en demandera pas davantage. Ainsi le Canon est toujours
complet, pour ceux qui sont en cette disposition.» I2 Voilà une manière fine
de «compléter» l'argumentation de Crousaz en reconnaissant plus de compétence

au sujet raisonnable, et d'opérer de fait un rapprochement avec les

positions de Collins qu'il combat. La conclusion du compte rendu de Le Clerc
insinue que la manière de Crousaz de réfuter article par article le traité de

Collins n'est pas la meilleure stratégie pour répondre aux difficultés soulevées.
Le compte rendu finit ainsi : «L'ordre de cette réfutation est un peu confus,
mais l'Auteur dit qu'il s'en faut prendre à celui, qui a fait le Discours sur la
Liberté de Penser, qui n'en suit pas un meilleur. Il l'aurait fallu entièrement

renverser, pour faire un système réglé de ses sentimens, et Mr. de Cr. n'a pas
crû devoir s'en donner la peine.» I3 Ainsi, sur un fonds de convictions
communes et malgré le jugement positif porté sur l'ouvrage de Crousaz, une nette
distance, tant en ce qui concerne le rôle du sujet chrétien qu'à l'égard de

l'argumentation, est perceptible. Le même Le Clerc applaudit quelques années

plus tard à la deuxième édition du Traité du beau (Amsterdam, 1723) de

Crousaz, où l'auteur a substitué au chapitre sur la musique un autre chapitre,
très étendu, sur la beauté de la religion i4. On peut interpréter ce chapitre
comme une critique implicite des mœurs contemporaines dans la société

chrétienne, car, comme le rédacteur le souligne : «Pour voir, autant qu'il est

possible, dans les ténèbres de cette vie, et dans l'état où les Chrétiens se

trouvent, la Beauté du Christianisme, il ne faut point sortir du Nouveau
Testament ; qui le représente tel qu'il est, et non tel que les Hommes se

l'imaginent.» I5 Ce type d'exposé convient visiblement mieux que celui de la
première édition aux attentes de la Bibliothèque ancienne et moderne. La même

revue avait présenté favorablement le Traité de l'éducation des enfants 16,

expliquant aux lecteurs : «Il y a quelque tems, que Mr. de Crousaz donna au
Public une idée toute ironique d'une éducation déraisonnable, comme s'il
l'approuvoit ; pour faire rougir, par l'amertume de cette Ironie, ceux qui
séduisent eux-mêmes leurs propres Enfans, et pour les ramener aux véritables
devoirs, que Dieu et la Société demandent d'eux, à cet égard. Il est surprenant
qu'il y ait eu des gens, qui s'y soient mépris, si néanmoins ils n'ont pas feint
de se méprendre, comme s'il avoit eu véritablement le dessein de porter ses

Lecteurs au vice. Cela l'a engagé à travailler à l'Ouvrage dont on vient de lire

12 Id., p. 448-449.
13 Id., p. 450.
14 Bibliothèque ancienne et moderne, op. cit., t. XX, 2 (1723), p. 315-325.
15 Id., p. 319.
16 Traité de l'éducation des enfants, La Haye, Vaillant et Prévost, 1722, ree

dans Bibliothèque ancienne et moderne, op. cit., t. XVI, 2 (1721), 451-459.



SUCCES ET REFUS DES POSITIONS DE CROUSAZ 61

le titre, où il enseigne ouvertement et sans figure, la maniere d'élever la

jeunesse.» I7 Ce traité d'éducation «positif» contient tout de même, comme le

remarque Le Clerc, une défense de l'ironie et - on en revient toujours au même
conflit -, l'explication que la religion n'est pas contraire à la raison.

Ces premiers exemples montrent déjà que les rédacteurs de revues savantes

ne se bornent pas à fournir des extraits des publications nouvelles, en l'occurrence

de Crousaz, mais qu'ils accompagnent en quelque sorte les efforts de

l'auteur en vue de trouver une forme efficace pour l'exposé de ses convictions -
quitte à fournir des remarques critiques. C'est peut-être le trait le plus
significatif de la présentation des différentes éditions de la Logique de Crousaz qui,
à côté de ses traités d'éducation, est peut-être l'ouvrage qu'il avait le plus à

cœur et qui, si l'on regarde le nombre de rééditions et de traductions, a aussi

eu le plus de succès.

2. Réception des différentes éditions de la Logique

Jean Le Clerc commence par donner un long extrait de la première édition
de la Logique, Systeme de reflexions, qui peuvent contribuer à la Netteté et
à l'Etendue de nos Connoissances, ou Nouvel Essai de Logique (Amsterdam,
l'Honoré, 1712 en 2 vol.) dans la Bibliothèque choisie l'année même de

parution de l'ouvrage 18. Soutenant Crousaz, il met en relief «que la Raison

doit être une chose sacrée, pour les hommes», car les «Théologiens, qui croyent
faire merveilles de crier contre la Raison, ne prennent pas assez garde, qu'ils
ouvrent sans y penser, la porte au Fanatisme ; qu'ils nous enlèvent les

argumens, par lesquels nous établissons la vérité de la Religion Naturelle et

celle de la Révélée, ou pour le moins, qu'ils dépouillent, autant qu'ils le

peuvent, de leur force, les preuves que la Raison nous fournit. Ils ne prennent
pas garde qu'ils livrent honteusement la Religion aux Incrédules ; en la laissant

sans défense, contre ces gens-là.» I9 Le rédacteur soutient Crousaz dans la voie
de l'apologie rationaliste de la religion et l'encourage en plus à continuer

d'exposer les principes de logique pour un public qui n'est pas seulement

académique. Il constate : «L'Auteur a très bien montré, par une infinité
d'exemples et de réflexions, que cette Science, quand elle est bien traitée, n'est
nullement une Science de College, et qui doit demeurer renfermée dans les

17 W., p. 451-452.
18 Bibliothèque choisie, par J. Le Clerc, t. XXIV. 2, Amsterdam, Flenri Schelte,

1712, p. 404-425. Dans les lettres de Crousaz à Jean Le Clerc publiées par M. Grazia
et M. Sina dans J. Le Clerc, Epistolario, 4 tomes, Florence, Olschki, 1987-1997, la

Logique joue un rôle de premier plan. Crousaz commence par consulter Le Clerc sur
les possibilités de publication de sa première édition française (lettre du 15 mai [1711]).
Le Clerc en fait encore l'éloge dans la seule réponse qui nous soit conservée, sa lettre
du 11 octobre 1720.

19 Id„ p. 420-421.



62 JENS HÄSELER

murs d'un Auditoire de Philosophie ; mais une science Universelle, qui est d'un

usage perpétuel dans toutes les autres, et pour toutes les conditions et tous
les emplois de la Vie.» 20 Quand en 1720 paraît à Amsterdam la seconde édition

revue, il salue dans sa Bibliothèque ancienne et moderne le fait «que l'Auteur
examinant les diverses actions de l'Esprit Humain, ne donne pas seulement les

Règles qu'il doit observer, pour se bien conduire ; mais rend la chose plus
sensible, par l'exemple d'une infinité d'erreurs ; dont il n'a pu montrer la

source, sans traiter quantité de sujets de Métaphysique et de Morale, dont la
connoissance est nécessaire, pour découvrir ce qui nous jette dans l'erreur.» 2I

Le Traité de l'éducation et la Logique se rapprochent nettement par la
manière toujours plus nette d'illustrer l'exposé des principes (pédagogiques et

logiques) par des exemples d'erreurs, voire de conséquences funestes de tel

ou tel mépris des règles. Jusqu'ici, il suivait encore la logique interne de

l'argumentation, se bornant à ajouter des digressions et des exemples au fur
et à mesure. Dans les éditions ultérieures de la Logique et surtout dans les

réfutations de Collins, de Bayle etc., le lecteur peut avoir l'impression que les

conséquences funestes des erreurs constituent le véritable point de départ de

l'exposé et que les principes de sa propre argumentation n'y sont ajoutés que

pour les besoins de la réfutation, le tout perdant du coup sa cohésion interne.
Le Clerc avait déjà poliment souligné ce point dans son compte rendu de

l'Examen du Traité de la Liberté de penser de Collins.
La Logique en version latine de 1724 22 est hautement estimée par Jean

Le Clerc qui saisit l'occasion d'un compte rendu 23
pour souligner les avantages

du latin sur le français pour l'exposé de questions métaphysiques. Il
constate cependant qu'une digression, qui dans le texte de l'édition de 1712

figure comme simple remarque, est développée in extenso dans la nouvelle
édition. La conséquence en est que Crousaz s'écarte de la manière traditionnelle

de traiter les matières dans sa Logique et se rapproche de la polémique
anti-sceptique. Il s'agit en fait d'un chapitre sur la «Voye Mystique, qui ne

prétend pas tirer les connoissances, qu'elle s'attribue, de la Raison, mais d'une
lumière intérieure ; dont Dieu, à ce que disent les Mystiques, éclaire l'Ame,
sans qu'il s'y mêle aucun raisonnement humain»24. Après avoir combattu les

sceptiques philosophes, Collins par exemple, Crousaz s'engage maintenant
dans le débat avec les sceptiques religieux pour défendre le statut de la raison.

Contre la prétention des mystiques à ne recevoir une inspiration divine qu'en
écartant la raison, il constate : «Rechercher des secours extraordinaires que
Dieu n'a point promis, lorsque les ordinaires suffisent, est en quelque maniere

20 Id., p. 424-425.
21 Bibliothèque ancienne et moderne, op. cit., t. XIII, 1 (1720), p. 219-225 ; la

citation se trouve à la p. 221.
22 Logicae Systema, Genève, de Tournes, 1724.
23 Bibliothèque ancienne et moderne, op. cit., t. XX, 2 (1723), p. 303-315.
24 Id., p. 309.



SUCCES ET REFUS DES POSITIONS DE CROUSAZ 63

tenter Dieu ; qui peut bien abandonner à leurs propres imaginations des gens,
qui ne sont pas contents des lumières de la Raison et de la Révélation qu'il
leur a données.» 25 Aux yeux de Crousaz, les Écritures tirent leur importance
des raisonnements qu'elles contiennent : «La Révélation de l'Ancien et du
Nouveau Testament suppose la Raison ; Dieu, Jesus Christ et ses Apôtres
raisonnent, en s'adressant aux hommes, pour les ramener à leur devoir ; et pour
les convaincre des vérités célestes, et du tort qu'ils se font, en les négligeant.» 26

Aussi est-il inconcevable et même hypocrite de la part des mystiques de vouloir
abandonner la voie du raisonnement : «Les Mystiques eux-mêmes raisonnent
tant qu'ils peuvent, comme on le voit dans leurs livres.»27 Enfin, le désir de

convaincre ses adversaires amène Crousaz à renforcer le statut de la Raison

qui «nous a non seulement fait connoitre les sciences, dont les principes et les

conséquences sont indubitables, comme l'Arithmétique et la Géométrie, mais
elle a établi toutes les Sociétés et en a formé les Lois, et elle nous a fourni
la Morale, par laquelle nous distinguons le Bien du Mal, d'une manière
évidente.» 28 Voilà donc un traité de logique en latin utilisé pour la polémique
contre les mystiques considérés comme des sceptiques religieux. La digression
sur les mystiques, tout en écartant l'auteur de la discussion des différentes
fonctions du jugement, sujet de cette deuxième partie de la Logique, le conduit
à définir la fonction de la raison de façon universelle.

3. Réception de /'Examen du pyrrhonisme ancien et moderne

Après avoir vu jusqu'ici l'accueil positif réservé par deux importantes
revues savantes des Pays-Bas aux ouvrages de Crousaz et constaté qu'une
attention particulière est donnée aux manières de présenter les connaissances,

on est surpris de découvrir que le perfectionnement de la méthode de Crousaz

que représente en quelque sorte son Examen du pyrrhonisme ancien et moderne

(1733) - une argumentation systématique par les exemples et une réfutation
des idées sceptiques jusque dans leurs dernières ramifications - trouve finalement

un accueil plutôt mitigé, voire très réservé.

Citons la Bibliothèque raisonnée qui, après avoir cité deux extraits, conclut

: «[...] la lecture de ce livre peut être utile pour apprendre à distinguer
le Certain de l'Incertain, pour confirmer dans les Véritez les plus importantes
et les plus assurées ceux qui s'y étoient laissé aller de bonne foi, par l'impression

des difficultez, poussées à toute outrance. A l'égard de ceux, qui veulent
absolument demeurer dans ce triste état, et qui ont pris une ferme résolution
d'admirer tout ce que dit Mr. Bayle, sans être même souvent capables de bien

25 Id., p. 310.
26 Ibid.
21 Id., p. 311.
28 Id., p. 313.



64 JENS HÄSELER

entendre de quoi il s'agit ; il seroit inutile d'entasser volumes sur volumes pour
tacher de les desabuser. Il y a plutôt trop que trop peu, dans celui dont on vient
d'achever l'extrait. Mais il fallait une abondance comme celle-là, pour montrer
en même temps la fécondité du génie de l'Auteur, et celle des ressources que
fournit la Raison, quand on en sait faire un bon usage.»

29 La Bibliothèque
germanique, revue savante composée par des Français réfugiés à Berlin et à

Stettin, qui se propose de couvrir toute la production savante des pays
germaniques, de la Suisse et des pays du Nord, a toujours attentivement suivi la

production de Jean-Pierre de Crousaz. Elle annonce dès 1724, parallèlement
à la réimpression du Traité du beau, que «Mr de Crousaz est occupé à un

ouvrage très important. C'est l'Examen du Pyrrhonisme ancien et moderne,
c'est à dire, de la Doctrine de Sextus l'Empirique, et de celle de Mr. Bayle.
Cet ouvrage pourra être prêt vers la fin de l'année.»30 Cinq ans plus tard, il
n'a toujours pas paru, mais la Bibliothèque germanique peut fournir à ses

lecteurs le «Plan d'un Ouvrage intitulé : Examen du Pyrrhonisme»31, dont

l'auteur, lit-on, ne trouve peut-être pas bon d'être nommé. C'est dans ce plan

que Crousaz décrit la démarche qu'il a suivie en entreprenant la réfutation des

arguments sceptiques de Pierre Bayle et comment il s'est vu contraint, non
seulement de suivre de près son adversaire, mais de présenter en système le

scepticisme depuis Sextus jusqu'à Bayle pour pouvoir le détruire par sa propre
critique. Les lecteurs sont donc préparés depuis longtemps à la publication d'un

ouvrage qui paraît enfin en 1733 à Amsterdam et dont on attend beaucoup.
La même année, la Bibliothèque germanique fournit deux longs extraits de l'in-
folio anti-sceptique 32. Le rédacteur présente fidèlement le plan de l'ouvrage
et les arguments principaux, mais ne résiste pas à la tentation de remettre en

question les conclusions généralisantes de Crousaz, sans pour autant entrer
dans une polémique concrète. «Notre Auteur croit que M. Bayle a eu pour but,

en publiant son Dictionnaire, d'attaquer les régies de la Morale et les Dogmes
de la Religion, et de remplir l'esprit des hommes de doutes et d'incertitudes

sur ces importons sujets».^ Voilà l'accusation principale et directe telle

qu'elle est contenue dans la critique de Crousaz, accusation ridiculisée par un

commentaire entre crochets qui émet une autre hypothèse : «Je croirais plutôt
que M. Bayle s'est proposé de publier un livre qui se débitât avec toute la

facilité possible, et dans lequel il put mettre à profit la plus grande partie de

ses Recueils.» 34 À la fin du second extrait, le journaliste résume poliment son

29 Bibliothèque raisonnée des ouvrages des savants de l'Europe, t. XL 1, juill.-sept.
1733. Amsterdam. Wetstein et Smith, 1733, p. 36-90 [second extrait] ; la citation se

trouve à la p. 90.
30 Bibliothèque germanique, Amsterdam. Humbert, t. 7, 1724, p. 222.
31 Bibliothèque germanique, Amsterdam. Humbert, t. 18, 1729, p. 99-104.
32 Bibliothèque germanique, Amsterdam. Humbert, t. 27, 1733, p. 14-36, et t. 28,

1733, p. 105-126.
33 Id., p. 107 (italiques dans l'original I).
34 Id., p. 108.



SUCCÈS ET REFUS DES POSITIONS DE CROUSAZ 65

jugement en prenant ses distances surtout par rapport à la présentation des idées
de Crousaz. Il concède que la lecture de l'extrait - et donc aussi de l'ouvrage -
«sera très utile à tous ceux qui la feront avec attention, et dans le désir sincere
de découvrir la Vérité, et de se tirer des pièges subtils du Scepticisme».35 De
l'autre côté, il est évident qu'«il y a des gens qui trouvent que M. Bayle y est

trop peu ménagé», objection à laquelle on ne peut rien opposer sinon les seules
bonnes intentions du philosophe de Lausanne : «[...] si cela est, du moins faut-
il convenir que la bonté de la cause que l'Auteur défend, excuse la vivacité
de son zèle.» 36 Le journaliste prétend ensuite excuser sur le même ton l'auteur
de l'Examen du Pyrrhonisme contre les reproches de prolixité, de répétitions
constantes et d'un manque de cohérence systématique. Il finit en suggérant à

Crousaz de produire lui-même un abrégé en suivant ses propres principes et

en évitant les défauts du grand ouvrage. Voilà un extrait peu enthousiaste à

l'égard d'un ouvrage promis depuis longtemps et attendu avec impatience, qui
visiblement n'a pas satisfait les anciens lecteurs de la Logique ou des œuvres
de mathématique de Crousaz.

Conclusion

L'analyse de ces comptes rendus publiés en l'espace de vingt ans dans

quatre revues savantes francophones proches du Refuge, nous permet de

conclure en formulant deux hypothèses.
Contrairement à l'opinion de la postérité immédiate, exprimée de façon

exemplaire par Y Encyclopédie d'Yverdon, on peut dire tout d'abord que les

ouvrages du philosophe de Lausanne ont trouvé un écho très favorable auprès
de ses contemporains dans les pays du Refuge. Sa Logique, ses traités d'éducation

et le Traité du beau sont particulièrement estimés. Les écrits polémiques,
de réfutation, sont beaucoup moins estimés, bien qu'ils soient souvent jugés
comme nécessaires. L'on y critique les répétitions et le manque de cohérence

systématique. Or, à partir des années 1720, les journalistes signalent de manière

critique que les genres des textes se mêlent. Crousaz introduit plus de «vivacité»

dans les refontes de sa Logique, utilisant de plus en plus d'exemples et

de digressions qui risquent de le détourner de la suite logique de son exposé.
Le désir de se consacrer avant tout à la religion et à la morale prend visiblement
le dessus dans ses productions 37. L'Examen du pyrrhonisme ancien et
moderne, conçu comme une somme de sa critique du scepticisme et résultat d'un
travail de près de dix ans, apparaît comme la preuve de l'impossibilité de

présenter un traité philosophique et moral qui obéisse à sa propre logique tout

35 Id., p. 125.
36 Ibid.
37 II négligera en particulier l'étude des mathématiques, comme il l'explique dans

sa lettre du 26 avril 1720 à J. Le Clerc (J. Le Clerc, Epistolario..., op. cit., t. 4, p. 31),



66 JENS HÄSELER

en suivant l'adversaire pas à pas dans sa propre argumentation 38. Bien que
loué pour ses bonnes intentions, Crousaz s'attire ainsi, dans une seconde phase
de réception, des critiques de plus en plus vives à cause de sa prolixité, des

répétitions et donc du même manque de cohérence qu'il s'était déjà vu reprocher

plusieurs fois auparavant. Sa manière de combattre les «erreurs» à partir
des conséquences morales conduit à l'utilisation constante d'arguments ad
hominem. Dans le cas de Pierre Bayle, cette manière d'écrire, scandaleuse aux

yeux de bien des lecteurs, se retourne contre Crousaz. L'échec de cette somme

que représente en quelque sorte l'Examen du pyrrhonisme est donc dû en bonne

partie à l'inefficacité de la stratégie argumentative choisie par Crousaz. L'Examen

du pyrrhonisme apparaît dans cette optique comme l'aboutissement non
seulement de ses efforts acharnés de critique anti-sceptique, mais aussi de son

style d'argumentation apologétique, entraînant du même coup le déclin de sa

réputation 39.

38 A. McKenna a attiré l'attention sur les multiples contresens qui résultent de la

tentative d'apologie rationaliste de Crousaz envers la position «fidéiste» pleine d'ironie
de Pierre Bayle ; cf. son article récent : «Les critiques de Bayle au dix-huitième siècle :

l'exemple de Jean-Pierre de Crousaz» in S. Asal, J. Rohbeck (éds), Aufklärung und

Aufklärungskritik in Frankreich. Selbstdeutungen des 18. Jahrhunderts im Spiegel der
Zeitgenossen, Berlin, Berliner Wissenschaftsverlag, 2003. p. 35-62. surtout p. 54-62.

39 La polémique acharnée menée par Crousaz contre Leibniz et Wolff a sans doute
aussi contribué à lui faire perdre de sa bonne réputation en Allemagne. Nous avons
présenté ailleurs le cas de ses relations avec Jean Henri Samuel Formey qui, après avoir
rédigé un abrégé de l'Examen du pyrrhonisme, finit par se brouiller avec Crousaz.
Cf. J. Häseler, «Formey et Crousaz, ou comment fallait-il combattre le scepticisme?»
in G. Paganini (éd.), The Return of Scepticism from Hobbes and Descartes to Bayle,
Dordrecht, Kluwer, 2003, p. 449-461.


	Succès et refus des positions de Crousaz dans le refuge huguenot

