
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 1: Jean-Pierre de Crousaz : philosphe lausannois du siècle des
Lumières

Artikel: Entre rationalisme et subjectivisme : l'esthétique de Jean-Pierre de
Crousaz

Autor: Malinowski-Charles, Syliane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 7-21

ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME :

L'ESTHÉTIQUE DE JEAN-PIERRE DE CROUSAZ

Syliane Malinowski-Charles

Résumé

Le Traité du beau de Crousaz (1714) représente un moment charnière entre
une conception rationaliste du beau, caractérisée par le principe d'«unité dans
la diversité», et une conception empiriste axée sur le sentiment. Crousaz.

reprend la définition rationaliste mais la modifie en disant que l'archétype du

beau ainsi obtenu est dans l'esprit et non dans l'objet. Cet article s'interroge
sur les ambiguïtés de cette conciliation en analysant : 1) ses motivations, 2)

ses modalités, 3) sa signification anthropologique et théologique.

On considère généralement que Jean-Pierre de Crousaz est le premier
auteur depuis la fin de l'Antiquité à rédiger un Traité du beau complet et

systématique où il ne soit pas question des règles de la production artistique
ou poétique '. De manière fort différente, le but explicite de l'ouvrage est de

donner une définition, qui était alors assurément manquante, au beau. Pourquoi
aborder ce sujet à l'orée du XVIIIe siècle Publié pour la première fois à

Amsterdam à l'automne 1714 (avec la date de 1715), le livre est réédité, avec
des remaniements assez importants pour répondre aux débats soulevés, en 1724
à Genève. La réception du livre en son temps témoigne autant que sa postérité
indirecte sur l'ensemble du siècle des Lumières du bien-fondé et de la nécessité

Ce texte a été réalisé dans le cadre de nos recherches postdoctorales sous la
direction de Daniel Dumouchel à l'Université de Montréal et a largement bénéficié de

ses intuitions. Nous remercions également le Fonds québécois de recherche sur la société
et la culture (FQRSC) pour la bourse de postdoctorat octroyée de 2001 à 2003. et
l'Université Bishop qui nous a accordé une subvention de voyage pour présenter ce texte
au onzième Congrès international des Lumières à l'Université de Californie à Los
Angeles en août 2003.

1 Nicole expose une théorie du beau naturel dans son Traité de la vraie et fausse
beauté de 1659, mais son traitement est très réduit, se limitant au plus à cinq pages.
Néanmoins, ce traité a déjà été intégré de manière positive dans une histoire des idées

esthétiques, notamment par R. Bray, La formation de la doctrine classique en France,
Paris, Hachette, 1927, puis Nizet, (1951) 19632. Nous devons également à Gianni
Paganini de nous avoir fait remarquer que d'autres précurseurs de ce projet pouvaient
être trouvés chez les renaissants italiens.



8 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

d'un tel projet à cette époque 2. Bien qu'il soit aujourd'hui tombé dans l'oubli,
le pas franchi par Crousaz est significatif et il peut être vu comme l'emblème
d'une transition majeure entre le paradigme rationaliste (qu'on pourrait dire
aussi objectiviste) et le paradigme empiriste ou subjectiviste qui s'est développé

essentiellement à partir de Du Bos. Quatre ans seulement après Crousaz,
l'abbé Jean-Baptiste Du Bos publie en effet ses Réflexions critiques sur la

poésie et sur la peinture. Mais face à ces pages qui placent le sentiment au-
dessus de la raison en matière de jugement sur le beau, «on se croirait dans

un autre siècle» que celui de Crousaz 3. C'est que celui-ci reste très classique
dans ses goûts, reprenant même pour principe de sa conception la définition
héritée de l'Antiquité selon laquelle le beau est créé par «l'unité au sein de

la diversité». Malgré cela, il intègre également une donnée nouvelle qui le fait
appartenir de plein droit à la modernité : l'idée selon laquelle cette proportion
qui constitue la beauté n'a de sens que par rapport à un esprit qui la saisit ;

c'est-à-dire qu'il existe effectivement un archétype du beau, mais de nature

subjective et non objective. C'est à cette conciliation, d'ailleurs pleine
d'ambiguïtés et d'échecs, qu'est consacré le présent travail. Nous en exposerons tout
d'abord les motivations et les modalités afin d'ouvrir finalement sur l'anthropologie

qui forme le fond de cette tentative de définition du beau.

1. Motivations du Traité du beau de Crousaz

Dans la deuxième édition du Traité du beau, Crousaz joint à son traité sa

traduction de l'Hippias majeur de Platon, consacré lui aussi au beau. Cette

apparente filiation a de quoi laisser perplexe quand on compare les définitions
du paradigme du beau données par les deux auteurs. Chez Platon une chose

est belle, de manière intrinsèque, selon sa conformité ou sa participation à des

archétypes objectifs (du beau et de l'essence de cette chose), qui existent
réellement en dehors de l'esprit humain. C'est pour cette raison qu'il constitue
dans l'histoire des théories du beau le chef de file (malgré lui) de la conception

2 Le Clerc en fit le compte rendu pour la Bibliothèque ancienne et moderne (II,
p. 211) et souligna la nouveauté de l'entreprise; Leibniz, dans une lettre à J.-A.
Turrettini du 4 juillet 1715, alla jusqu'à affirmer: «Le livre de M. de Crousaz de

Lausanne sur le Beau me paraît bien beau. 11 s'accorde assez dans le fond avec mes
définitions.» (Lettres inédites..., Genève, Budé, 1887, vol. II; cité par J. de La Harpe,
Jean-Pierre de Crousaz et le conflit des idées au siècle des Lumières, Berkeley-Los
Angeles, University of California Press, 1955, p. 211, note 2). Pour l'influence plus large
sur son siècle, en particulier Formey et De Fouchy, cf. E. Migliorini, «Occasioni e motivi
del 'Traité du Beau' (1714-1715) di Jean-Pierre de Crousaz» (Atti et Memorie
dell'Academia Toscana di science et littere La Colombaria, voi. 26, 1961-62, p. 283-
323), p. 286, note 1, et sur les nombreuses rééditions cf. J. de La Harpe, op. cit., p. 212.

3 Selon la formule d'A. Bäumler dans Le problème de l'irrationalité dans l'esthétique

et la logique du XVIIIe siècle, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,
1999, p. 59.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 9

objectiviste, et l'on comprend fort bien les avantages d'une telle conception
en matière de normativité et de certitude : l'universalité de la beauté est assurée

par son existence indépendante dans le monde intelligible, quels que soient les

esprits qui viennent à la penser. Il semble logique de croire que la négation
d'une telle «idée» du beau signifie la ruine de l'universalité et du caractère
normatif de la notion de beau. N'est-on pas nécessairement contraint à avoir
autant d'idées du beau que d'esprits, si la beauté d'une chose est dépendante
du jugement C'est ce que semblaient suggérer l'évidence même de la diversité

des goûts entre les peuples, à une période où la colonisation du Nouveau
Monde et les échanges avec l'Asie avaient ouvert la vieille Europe à un concept
élargi de l'humanité, et le relativisme croissant en matière de conceptions du
beau qui s'en était naturellement suivi.

C'est aussi très précisément la conclusion que Crousaz ne pouvait accepter
et qui a fourni à son traité sa motivation première :

A toute heure, et sur une infinité de sujets, les uns appellent Beau ce à quoi les

autres refusent ce nom ; d'où il faut, ce semble, condurre, ou que les hommes n'ont
pas la même idée du Beau, ou que leurs Sens se ressemblent beaucoup moins qu'on
ne croit, et leur font appercevoir les objets très-différemment ; Car si un objet fait
la même impression et sur celui qui y trouve de la beauté, et sur celui qui n'y en
trouve point, certainement l'idée du Beau, qu'ils ont dans l'Esprit, n'est pas la
même, et si cette idée ne varie point, il faut que le même objet se fasse autrement
sentir à celui qui le trouve beau, qu'à celui qui ne le reconnoit point tel.4

Ce qui est en jeu, on le comprend bien, est essentiel : c'est la possibilité
de formuler des jugements «vrais» en matière de beauté, et donc de préserver
l'universalité d'une norme du goût, de même qu'il faut par ailleurs, dans le

domaine de la morale, préserver une norme du bien plutôt que tout laisser au

jugement particulier de chaque ego. Crousaz, en héritier cohérent de Descartes,

pressent ce qui sera l'un des problèmes les plus importants de son siècle, à

savoir le statut de la connaissance sensible - et le relativisme qui y est attaché.
Son désir de réfuter le scepticisme, et le relativisme moral qui est censé en

découler, est aussi fort en théorie de la connaissance qu'en esthétique. Ceux
contre qui il s'oppose sont ceux qui prétendent que le beau n'est que ce qui
plaît aux sens, car il est inévitable alors qu'on aboutisse à un relativisme : nul
doute que ce qui fait plaisir à l'un, par le caprice de sa nature particulière, ne

plaira pas nécessairement à l'autre. D'où son insistance toute particulière
contre la réduction opérée par le XVIIe siècle du beau à l'agréable.

Crousaz est à l'orée des Lumières. Son héritage, c'est la nouvelle
philosophie, celle de Descartes, et il ne fait d'ailleurs aucun doute qu'il haïssait la

scolastique 5. Il a également été influencé par la philosophie de Leibniz et il

4 I, 1, § 1. Toutes nos citations du Traité du beau de Crousaz se font selon la seconde
édition de 1724, publiée sous la direction de F. Markovits (Paris, Fayard. «Corpus des

œuvres de philosophie de langue française», 1985); ici p. 19.
5 Cf. notamment D. Christoff, La philosophie dans la haute école de Lausanne,

1542-1955, Lausanne. Université de Lausanne, 1987, p. 34-37.



10 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

a lu Locke. Toutefois, la question du beau a été totalement discréditée par la

philosophie cartésienne 6
: si le beau est ce qui plaît aux sens, et si les sens

ne constituent pas un fondement stable pour construire l'édifice d'une
philosophie méthodique ayant pour finalité la vérité, n'est-il pas vain de parler du
beau plutôt que du vrai et de ce à partir de quoi notre esprit peut réellement
construire un savoir On sait que Descartes, dans la lettre à Mersenne du 18

mars 1630, avait rangé la question de l'appréciation du beau du côté du pur
subjectivisme et de la fantaisie individuelle :

Généralement ni le beau, ni l'agréable, ne signifient rien qu'un rapport de notre
jugement à l'objet ; et parce que les jugements des hommes sont si différents, on
ne peut dire que le beau, ni l'agréable, aient aucune mesure déterminée.7

L'art ne fonctionne pas selon des lois mécaniques, et son appréciation
semble un véritable terrain mouvant. L'art et le beau ont par conséquent été

relégués à un rang subalterne au XVIIe siècle 8.

Crousaz innove donc réellement dans le contexte francophone en tentant
de rapatrier la question du beau dans le champ de la philosophie, sans
l'abandonner à l'arbitraire de la subjectivité et en usant d'une méthode rationaliste
(mise de côté des préjugés et leçons reçues jusqu'alors ; construction progressive

sur des bases certaines 9). Son désir serait né, de son propre aveu, d'une
conversation avec son ami le Baron de Stain à propos d'un palais. Dans une
lettre qu'il lui adresse en 1718, «piqué au vif par certaines remarques faites

sur son traité», et en particulier la critique de «s'être attaqué à un sujet

6 Concernant le relativisme du XVIIe à l'égard du beau contre lequel vient s'inscrire
Crousaz, cf. les très bons paragraphes de synthèse de M. Cardy aux p. 29-31 de son
«Crousaz and Hutcheson : Two Contributors to Aesthetic Ideas in the Early Eighteenth
Century», The Humanities Association Review/La Revue de l'Association des Humanités,

Vol. 31 Nc 1, 1980, p. 29-44, et les deux premières parties (p. 283-295) du long
article de Migliorini.

7 Descartes, Lettre à Mersenne du 18 mars 1630 in Œuvres et lettres, Paris,
Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1953, p. 922-926 (extrait cité p. 924-925), ou
AT I, p. 132. Migliorini note que cette affirmation est «la più netta e filosoficamente
conséquente dichiarazione soggettivista del secolo» (Migliorini, art. cit., p. 294).

8 Migliorini (art. cit., troisième partie, p. 295 sq.) considère que cela est caractéristique

de la France qui, en matière de goût, a adopté une attitude pragmatique du cas

par cas ou s'est, à l'inverse, réfugiée dans le vague «je ne sais quoi» de l'esthétique
de la délicatesse naissante (l'esthétique de la délicatesse a été très à la mode à partir
de Bouhours et dans les deux dernières décennies du XVIIe siècle), et non par exemple
de l'Italie qui a placé dès le XVIe siècle la question du beau au cœur de différentes
tentatives de théorisation d'inspiration néoplatonicienne ou aristotélicienne.

9 Pour ces deux indications, cf. en particulier le premier chapitre du Traité : «Dans
ce dessein, j'éviterai soigneusement de bâtir sur des principes douteux, je me conduirai
avec tout l'ordre et toute la précaution qui me sera possible, je ne passerai point à une
seconde pensée, sans avoir bien établi la précédente; et j'aime mieux charger mon
discours de quelques reflexions superflues, que de hazarder quelques fausses vraisemblances,

et de laisser quelques-unes de mes Propositions à demi prouvées.» (op. cit.,
I, § 3, p. 20-21)



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 11

pareil» l0, il trace un portrait peu élogieux du désintérêt des philosophes le

précédant pour la question :

Demandez-leur ce que c'est que ce beau que chacun admire, que chacun cherche
et que chacun se flatte de connaître mieux que les autres : ils ne savent ce que c'est.
Une raison accompagnée d'instinct et affaiblie par des préjugés leur tient lieu de

principe ; ils sentent quelque chose qu'ils ne savent pas exprimer, et qu'ils appliquent

comme ils peuvent, tantôt bien et tantôt mal. Et quand le hasard a fait naître
le désir à un homme qui en a fait pubbliquement l'aveu, de tirer de ce chaos une
idée si précieuse, et qui a été assez heureux pour en faire convenir presque tout le
monde, on lui demande de quoi il s'est avisé. On a raison, sans doute, car pourquoi
ne s'est-il pas plutôt déterminé à écrire sur les cinq universaux ' '

Mais si effectivement le beau n'est que l'agréable, variable selon la
perception de chacun, on ne se contente pas de faire courir un risque à la sphère

qu'on appelle aujourd'hui esthétique ; on risque également, selon Crousaz,
d'abandonner la morale à l'arbitraire du sentiment. La raison devait reprendre
le dessus sur le sentiment dans lequel la fin du XVIIe siècle se complaisait,
et peut-être Migliorini a-t-il raison de faire remarquer que ce qui pouvait passer
à Paris pour un relativisme de bon goût et une délicatesse de mœurs, sans

conséquence morale, était à Lausanne un véritable drame : la légalisation de

l'arbitraire, la remise en question du principe d'autorité et donc un écroulement
lourd de toutes les valeurs l2. L'esprit dogmatique de Crousaz était avide de

points d'ancrage auxquels amarrer les pratiques et les goûts humains, aussi

divers soient-ils.

2. Conciliation de l'objectif et du subjectif

Il ne s'agit pas pour Crousaz de nier la diversité des manières d'être affecté

par les objets, mais d'affirmer que de deux appréciations contradictoires du

même objet, si l'une est vraie, l'autre est nécessairement fausse. Elles ne

peuvent prétendre toutes les deux être également vraies sous prétexte qu'elles
correspondent toutes deux au «senti», au sentiment de la personne qui est

touchée par un objet, et il est également faux de prétendre qu'elles soient en

10 J. de La Harpe, op. cit., p. 211. Selon elle, Crousaz aurait consigné par écrit en
une lettre au baron les pensées qui lui étaient venues suite à leur conversation et c'est
ce dernier qui, fort impressionné, l'aurait encouragé à en faire un véritable traité,
conjointement aux incitations du savant Cyprianus de Gotha (ibid., p. 209).

11 Lettre du 15 octobre 1718 au baron de Stain in J. de La Harpe, op. cit., p. 211.
12 Migliorini, art. cit., p. 288 : «A Parigi la proverbiale credenza nella molteplicità

e soggettività dei gusti era accettata senza timori e forse non senza compiacimento, quale
espressione, in definitiva, di vivacità intellettuale, di un veloce ricambio della cultura.
A Losanna questo era impossibile : sarebbe stata l'ammissione di un principio scettico
in quanto tale, senza che gli fosse posto intorno alcun argine, alcuna rassicurante

struttura, la dichiarazione dell'assenza di qualsiasi legge : la legalizzazione dell'arbitrio,
un altro duro colpo al principio di autorità.»



12 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

dehors de la sphère du vrai. Le sentiment ne contient pas en soi la norme du

beau. La norme du beau doit être universelle et si les sens ne fournissent pas

une base suffisante à la certitude en matière de beauté, c'est que cette norme
se trouve dans une autre faculté. Il en découle une séparation radicale - en

théorie du moins - entre l'esprit, qui forme les idées, et le cœur, qui forme
les sentiments. La mise en œuvre concrète d'une théorie de cette division n'a

pas été exempte d'ambiguïtés pour Crousaz. Mais pour l'heure, examinons

comment il l'établit, non sans faire référence à sa Logique (la théorie du beau

était d'ailleurs en quelque sorte, à ses yeux, une simple continuation de sa

Logique, puisque l'une et l'autre étaient subordonnées à une finalité morale) :

Je rappellerai ici un principe que j'ai établi ailleurs [Digique, part. L, chap. II], et
dont on conviendra sans peine, dès qu'on l'aura bien compris. Je distingue deux
sortes de perceptions ; j'appelle les unes Idées et les autres Sentimens. Quand je
pense à un Cercle, à un Triangle, à deux Dixaines, à trois Dixaines, à 5. à 8. à un
Oiseau, à une Maison, je forme des idées. Mais quand je mange, quand je me place
auprès du feu, quand j'approche une fleur de mon nez, les perceptions de Saveur,
de Chaleur, d'Odeur qui me frappent, et qui me saisissent, sont du nombre de celles

que j'appelle des Sentimens, et non pas de simples idées. "

Notons l'usage cartésien de «sentiment» qui englobe les affections psychiques

et physiques, c'est-à-dire également les sensations. L'erreur qui est à la

source de toutes les incertitudes concernant le beau réside selon Crousaz dans

l'idée généralement répandue que c'est le sentiment qui nous fournit notre

appréciation du beau - comme du bien par ailleurs. Mais en séparant radicalement

les deux, il affirme que l'appréciation qui nous est donnée par le

sentiment ne nous donne que la «beauté relative», et relève entièrement de la
constitution particulière de chacun («la disposition de nos organes») ; alors

qu'il existe un beau absolu qui, lui, est universel : «Je reconnois que la Beauté

est relative ; Mais pour cela je ne tombe pas d'accord qu'elle ne dépende que
de la fantaisie, et qu'elle ne soit qu'Imaginaire.» I4 II y a une autre conception
plus haute et plus stable du beau. Ce beau véritable est apprécié ou jugé par
la raison, et nous en avons donc une idée :

Il y a beauté par rapport aux idées, et beauté par rapport aux sentimens ; celle-là
est plus fixe, celle-ci varie davantage : la premiere fonde la vérité de nos jugemens,
la seconde la bizarrerie de nos goûts, lesquels tout bizarres qu'ils paroissent, et qu'ils
sont en effet, en ce que ce n'est pas la Raison qui les regle, ont pourtant leurs causes

physiques établies dans la proportion des organes et des objets qui les frappent. l5

Les goûts particuliers, malgré leur bizarrerie, ne sont d'ailleurs pas
totalement arbitraires, puisqu'ils correspondent à notre nature physique. L'arbi-

13 II, § 4, p. 24-25.
14 VI, § 6, p. 98.
15 VI, § 3, p. 92. Il est fort possible que l'ancrage de l'imagination et du sentiment

dans la physiologie propre à chacun soit le reflet de l'influence de la lecture de

l'empirisme lockien sur Crousaz.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 13

traire est donc complètement chassé, et essentiellement bien sûr par le fait que
le beau soit apprécié par la raison et non par le sentiment, variable. Crousaz

développe à l'aide de quelques exemples, au demeurant assez extrêmes, sa
thèse voulant qu'idée et sentiment du beau soient séparés et que l'idée seule

suffise pour juger en vérité du beau, même si aucun sentiment favorable
n'accompagne cette idée (pour des raisons, par exemple, d'intérêt pour autre
chose l6).

Quelquefois on reconnoit très-Beau un objet, dont on n'est pas sensiblement touché,
quelquefois au contraire on aime, on voit avec plaisir ce en quoi l'on ne trouve que
peu ou point de beauté. On a donc une idée du Beau, qui ne dépend point du
sentiment seul, et que nous ne pouvons ni attacher dans le degré que nous voudrions
à ce qui plaît le plus, ni refuser à ce qui nous plaît le moins. C'est cette idée que
nous cherchons : tout le monde Ta. mais comme elle ne se présente presque jamais
seule, on n'y réfléchit pas, et on ne la démêle pas d'une foule d'autres idées qui
s'offrent en même tems. '7

Ainsi, cette idée rationnelle est bien universelle («tout le monde l'a»).
Malgré cette universalité, Crousaz pose que l'objet n'est pas - selon la

définition stricte - beau en soi, indépendamment de l'appréciation d'un esprit.
La beauté se comprend d'après lui comme le rapport entre une chose et un
archétype ou une idée du beau ; mais cette idée n'est pas dans un ciel
intelligible, elle est dans un esprit :

Quand on demande ce que c'est que le Beau, on ne prétend pas parler d'un objet
qui existe hors de nous et séparé de tout autre, comme quand on demande ce que
c'est qu'un Cheval, ce que c'est qu'un Arbre. Un Arbre est un Arbre, un Cheval
est un Cheval, il est ce qu'il est absolument, en soi-même, et sans qu'il soit
nécessaire de le comparer avec quelqu'une des autres parties que renferme l'Univers.

Il n'en est pas ainsi de la Beauté, ce terme n'est pas absolu, mais il exprime
le rapport des objets, que nous appelons Beaux avec nos idées, ou avec nos
sentimens, avec nos lumières, ou avec notre cœur, ou enfin avec d'autres objets
différents de nous-mêmes. 18

Crousaz, qui à ce niveau de la démonstration ne dit pas encore quel est

ce point de comparaison, à savoir le sentiment (beauté relative) ou la raison

16 II prend notamment l'exemple d'un homme, ayant par hasard des connaissances
en peinture, qui attend avec inquiétude dans l'antichambre d'un juge le verdict d'un
procès. On lui montre, bien que cela ne l'intéresse aucunement dans la situation, un
tableau qu'il parvient sans problème à juger très beau, mais dont la beauté ne le touche

pas pour autant - cet exercice l'impatientant même plutôt (II, § 6). À ce propos, on
peut d'ailleurs s'interroger sur l'utilité de la mention de son habitude à voir et évaluer
des tableaux pour juger de la beauté. Crousaz ne développe pas dans son Traité de

critères d'évaluation autres que celui de l'unité dans la diversité, et l'idée qui ressort
ici (selon laquelle une connaissance spécifique des techniques, par exemple, permet un
meilleur jugement de la raison) reste isolée.

17 I, § 2, p. 20. C'est nous qui soulignons.
18 II, § 1, p. 22. On peut remarquer l'expression «les objets que nous appelons beaux»

pour souligner le fait qu'il ne s'agit pas d'une caractéristique objective de la chose.



14 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

(vraie beauté), introduit progressivement sa thèse selon laquelle c'est la raison

(les idées), et ce par analogie avec le domaine de la morale où exactement la
même solution s'applique : «De même quand je dis, une telle action est juste,
il y a de la probité dans une telle conduite, cela signifie que cette action, et

que cette conduite s'accordent avec les idées que nous avons de la Justice et
de la Probité.» 19 L'originalité de Crousaz consiste à dire que l'idée du beau

est un archétype subjectifplutôt qu'objectif, puisqu'il se trouve dans les esprits,
mais pas «subjectif» en n'importe quel sens : la subjectivité du sentiment est

relative, la subjectivité de la raison est universelle et ferme. On n'est pas dans

l'objectivité d'un paradigme transcendantal de type platonicien, et pourtant, on
a bien toutes les caractéristiques formelles de l'objectivité : il y a des
appréciations de beauté concernant un objet qui sont vraies et d'autres qui sont
fausses. De même qu'un géomètre établit à l'aide de sa raison comment une
loi permet de construire une figure, et si une figure correspond bien à ce qu'elle
doit être ; de même encore que le mathématicien calcule le résultat d'une

opération, et est en mesure déjuger par sa raison de la vérité ou non d'un calcul,
de même, tout un chacun est amené à juger du beau par sa raison. C'est que
la beauté a des caractéristiques quasi arithmétiques : le critère du beau, c'est
l'unité dans la diversité, et : «De la diversité, réduite ainsi à l'Unité, naissent

la Régularité, l'Ordre, la Proportion, trois choses qui plaisent nécessairement
à l'Esprit humain, et qui effectivement méritent qu'on les aime.» 20

Cette conception semble très classique. Toutefois, la position de Crousaz

est plus complexe ou ambiguë qu'il n'y paraît, et on peut y distinguer de

nombreuses lignes de faiblesse. Pour clore cette partie, nous nous attarderons
à deux d'entre elles qui concernent le principe d'unité dans la diversité. Tout
d'abord, même s'il semble craindre les effets déstabilisants de la perpétuelle
recherche de la nouveauté et est en particulier très sévère à l'égard de la
mode 2I, Crousaz reconnaît également que la simplicité et l'uniformité lassent

l'esprit, qui a un besoin naturel de changement et de variété. Paradoxalement,
il affirme qu'il faut savoir ménager des effets de surprise, user du caché et des

rebondissements pour plaire, y compris à la raison. Ici, Crousaz semble
pressentir que sa définition du beau écarte trop le sentiment :

Une Régularité fort simple, et qui ne rassemble qu'un petit nombre de diversités
se fait sentir trop aisément, on s'y accoutume trop vîte et dès là on n'en est plus
frappé ; l'Esprit de l'homme prend plaisir à sentir ses forces, à découvrir une Unité
cachée, et à remarquer de l'harmonie dans ce qui ne présentoit d'abord que
confusion. 22

C'est un point délicat car il parle bien de plaire à l'esprit, dont on sait qu'il
le distingue du cœur ; mais avec les termes «sentir», «être frappé», «se plaire

19 II, § 2, p. 23. C'est nous qui soulignons.
20 III, § 3, p. 30.
21 Cf. en particulier IV, § 13, p. 70-71, et VIII, § 16 et 17, p. 151-159.
22 Cf. III, § 5, p. 31-32. C'est nous qui soulignons.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 15

à», il est évident que ce qui est préconisé devrait relever du sentiment. En effet,
lorsqu'il a présenté la différence entre idées et sentiments dans le deuxième
chapitre, Crousaz a bien précisé que la différence entre les idées se faisait par
leur clarté, leur composition ou simplicité, leur ordre, et leur importance, tandis

que la différence entre un sentiment et un autre se faisait par sa vivacité ou
faiblesse :

Nous sommes plus ou moins contens de nos idées, suivant qu'elles sont plus ou
moins claires, plus ou moins composées, selon qu'il y a entr'elles plus ou moins
d'ordre, et que les objets qu'elles nous présentent, nous paroissent plus ou moins
dignes de notre application. Mais nos sentimens nous animent, nous agréent, ou nous
ennuient, suivant qu'ils sont plus vifs ou plus foibles.23

Il en va de même au chapitre VII lorsque Crousaz donne comme sources
de la vivacité du sentiment la grandeur, la nouveauté et la diversité (§ 6, p. 113

sq.). Comment alors l'esprit, synonyme chez lui de la raison, peut-il être ennuyé

par la répétition et l'harmonie Le caché, le caractère progressif de la découverte

de l'unité dans la confusion apparente, ne relèvent évidemment pas de

la composition d'une idée, de sa clarté - au contraire -, ou encore de

l'importance de son sujet. Bien que ce glissement n'ait pas été vu par les critiques
auxquels Crousaz prend la peine de répondre dans plusieurs chapitres de

réponses aux objections, il est manifeste. Crousaz est proche de la contradiction,

ce qui montre bien sa position intermédiaire entre la conception classique
et la conception «esthétique» moderne qu'il pressent. On peut donc dire que
la beauté consiste dans un fragile équilibre entre l'unité qui ennuie et la

multiplicité qui perd l'esprit. La vivacité et le nombre des éléments réunis -
dans un tableau, dans une tragédie, mais aussi dans un corps humain, dans une
maison... - doivent avoir pour contrepoids une structure unifiante qui, justement,

tient le tout ensemble. Mais malgré l'ambiguïté essentielle que nous y
avons décelée, cette structure unifiante plaît nécessairement à l'esprit humain,
selon l'expression de Crousaz citée plus haut ; et c'est cette nécessité qui est
le garant qu'il appelait de ses vœux contre l'arbitraire du jugement subjectif.

Une deuxième ligne de faiblesse majeure peut être identifiée quant à

l'application du principe définissant le beau comme «unité dans la diversité».
Dans les exemples utilisés, et au chapitre IV en particulier, ce principe donne

lieu à de nombreux flottements et réunit, selon ce qui intéresse Crousaz, un

peu tout et n'importe quoi sous les termes d'unité et de diversité. La blancheur
de la peau, par exemple, est jugée plus belle que la couleur noire car le blanc
est ce «qui, (comme les Physiciens le démontrent) approche le plus de la

lumière, par laquelle on voit tout et sans laquelle on ne voit rien» 24. Où est

passée ici l'unité Où est la diversité L'idée d'unité est tantôt prise en un

sens quasi «géométrique», quantitatif, relié à la proportion ; tantôt en un sens

qualitatif relié à différentes valeurs.

23 II, § 4, p. 25.
24 IV, § 5, p. 58.



16 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

Une des interprétations les plus importantes que Crousaz fait du principe
d'unité dans la diversité consiste à dire que l'unité est conférée à un être par
sa finalité naturelle - ce qui fait d'ailleurs que la nature, variété infinie unifiée

par les lois divines, est la beauté la plus parfaite 25. Dans ce second sens, une
chose est belle si elle est bien unifiée par sa finalité. L'exemple de la blancheur
de la peau revient alors, chargé d'un sens tout différent, car selon ce nouveau
sens, la même pâleur qui ressemble le plus à la lumière, est également signe
de maladie lorsqu'elle est trop accentuée. La finalité naturelle du corps étant
la santé, la pâleur qui est signe de maladie devient le symbole de la rupture
du bel ordre naturel, et donc quelque chose de laid. En définitive, dans ces

pages du chapitre IV sur la taille, l'embonpoint, le visage, le mouvement, etc.,
Crousaz ne fait que légitimer les canons du goût de son époque, pliant son

principe aux conclusions auxquelles il désire parvenir. Il est par ailleurs
caractéristique que dans ces pages on semble parler de beauté objective plutôt
que d'un rapport de l'objet à un paradigme qui se trouve dans l'esprit, ce qui
montre bien le caractère incertain, malgré tous ses efforts, de la position de

Crousaz.

3. Anthropologie sous-jacente

Les caractéristiques de la démarche de Crousaz ainsi que certaines de ses

faiblesses ayant été brossées à grands traits, il nous paraît intéressant d'examiner

la conception de l'homme sur laquelle cette théorie du beau fait fond.
Deux éléments nous paraissent particulièrement dignes d'intérêt : d'une part,
la continuité naturelle entre idée et sentiment (qui définit le bon goût) ; d'autre

part, les causes de la rupture entre les deux, qui laissent entrevoir une
anthropologie foncièrement pessimiste.

Nous savons désormais que les véritables jugements en matière de beauté

sont assurés par la raison. Mais la beauté relative appréhendée par les

sentiments n'est-elle de ce fait qu'un leurre, une illusion de beauté Ne se peut-
il aucunement que les sentiments nous fassent sentir une beauté vraie Crousaz

ne pouvait aller si loin dans la négation de la valeur du sentiment. Il le réintègre

par conséquent - tout en lui gardant une place secondaire dans l'ordre de la
certitude - en affirmant la continuité originelle de la sphère affective et de la

sphère rationnelle 26.

25 Crousaz va jusqu'à parler de la nature comme d'une œuvre d'art dont l'artiste
n'est autre que Dieu lui-même. Il en découle une supériorité du beau naturel sur le beau

artificiel dont l'artiste n'est qu'humain. Sur la finalité comme unité, cf. chap. IV, § 4;

sur la supériorité du beau naturel, cf. chap. VII, § 6, p. 114-115, VIII, § 18, p. 161 et,
d'une certaine manière, tout le chap. IX sur la beauté des sciences (p. 175-258), puisque
les sciences nous permettent de comprendre la beauté des lois naturelles.

26 C'est là l'objectif principal du chapitre VII, p. 102-121.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 17

Il est certain que pour l'ordinaire l'on ne suspend point son jugement sur la beauté
d'un objet, jusques à ce qu'on ait su raporter ses diversitez à quelque unité, qu'on
ait démêlé l'ordre et la proportion de ses parties, et remarqué la convenance de
chacune avec son but et avec l'utilité que les autres en peuvent tirer. La Beauté se
fait d'abord reconnoitre, elle prévient nos reflexions ; notre cœur lui rend hommage
sans consulter les idées de notre esprit, et il semble qu'elle triomphe de nous, sans
avoir besoin que nous aidions nous-mêmes à sa victoire.27

C'est en vertu de la finalité divine que s'opère l'accord entre notre âme
et notre corps, et donc aussi entre nos idées et nos sentiments 28. Dieu a créé
l'homme en le dotant d'une nature raisonnable, mais aussi d'un sentiment
naturel qui doit suppléer à la raison pour la vie pratique et constituer une sorte
d'instinct. Si notre nature était restée telle que le Créateur l'avait faite, notre
sentiment serait un guide aussi infaillible que notre raison en matière de beau

et de bon :

Le Sage Auteur de la Nature [...] n'a pas trouvé à propos que l'empressement des
hommes pour la conservation de leur vie et de leur santé, et l'usage des alimens
qui y contribuent, fût l'unique effet d'une Raison éclairée qui les y déterminerait ;

Il a voulu de plus que les sentimens agréables fussent suffisants pour les y engager :

l'Usage de la Raison consiste à modérer ces sentimens agréables, et à les diriger
conformément à leur destination.29

Cette continuité ou ce parallélisme originel se cristallise dans la notion de

«goût». Crousaz profite de l'occasion que lui fournit la discussion de

l'adéquation possible entre l'esprit et le cœur pour définir de manière précise ce
thème très à la mode - faisant par là même sortir le goût de la zone mystérieuse
du «je ne sais quoi» où la seconde moitié du XVIIe siècle, sous l'influence
de l'esthétique de la délicatesse, l'avait enfermé religieusement :

Ce que je viens d'établir me fournit une occasion pour expliquer en passant ce que
c'est que le goût. Le bon goût nous fait d'abord estimer par sentiment ce que la
Raison auroit approuvé, après qu'elle se soit donné le tems de l'examiner assez pour

27 VII, § 1, p. 102.
28 Dans le cadre de son développement, on remarquera la note intéressante sur la

nécessaire continuité âme-corps qu'une définition dualiste de la substance étendue et
de la substance pensante ne permet pas d'expliquer de manière satisfaisante (VIL § 2,

p. 105, note 1). Si Descartes est implicitement visé par cette critique, il n'en reste pas
moins l'auteur auquel Crousaz se rallie, faute de pouvoir offrir une autre hypothèse lui-
même («Je viens de raisonner sur l'hypothèse qui est aujourd'hui la plus commune, et

qui me parait la plus intelligible.»).
29 IV, § 15, p. 78-79. D'autres passages sont éloquents : «Tout ce donc qui faisant

impression sur les organes de nos Sens, quand ils ne sont point dérangez, donne lieu
à des sentimens agréables, est fait et agit d'une manière dont l'idée nous plairait déjà

par elle-même, si nous en avions la connaissance.» (VIL § 2. p. 103; nos italiques) :

et VII, § 2, p. 105 : «Cette volonté toute sage a tellement réglé ces suites et ces accompa-
gnemens d'impressions sur les organes et de sentimens dans l'Ame, que ce qui nous
convient est senti agréablement, tandis que ce qui ne nous convient point déplaît par
les sentimens même qu'il fait naître.»



18 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

en juger sur de justes idées. Et ce même bon goût nous fait d'abord rejetter, par
un sentiment qui déplaît, ce que la Raison auroit condamné ensuite par un examen
éclairé et judicieux. Le mauvais goût au contraire nous fait sentir avec plaisir ce

que la Raison n'approuveroit pas, et ne nous laisse rien voir d'aimable dans ce qu'on
ne manquerait pas d'estimer, si on le connoissoit mieux.30

Le «bon goût» est donc un sentiment conforme à la raison, et Crousaz

récapitule en une formule éloquente son idée en parlant de «sentiments
raisonnables» 31. En d'autres termes, le goût juste est un rappel de notre nature

originelle, faite initialement par Dieu pour que les actions motivées par le désir
de vivre soient des actions bonnes.

Chose remarquable, Crousaz suppose d'ailleurs que les animaux ont un
certain sens de la beauté, puisque l'absence de raison n'annule pas la sensibilité
(source de la beauté relative) et que celle-ci les guide naturellement vers ce

qui leur convient :

On ne saurait guère s'empêcher de donner aux Bêtes quelque connoissance, mais
on n'y remarque rien qui prouve que leur connoissance s'étende au delà des
sensations et des passions qui en naissent. Elles ne peuvent donc pas, comme nous,
avoir une idée claire de la Beauté, ni se dire en quoi elle consiste, mais elles ne
laissent pas de la sentir et ce sentiment a un fondement naturel et réel.32

Malgré leur absence de raison, on pourrait même ironiquement se demander

si, en toute cohérence, Crousaz ne devrait pas dire que les animaux ont
«meilleur goût» que les hommes, puisque la réflexion rationnelle ne semble
être nécessaire à ces derniers qu'à cause de la corruption de leur nature par
le péché originel.

Précisément, cet élément nous fait entrevoir les sources théologiques de

cette conception de l'humain. La proportion de bon et de mauvais goût en

chacun dépend de plusieurs facteurs, naturels et culturels, mais personne n'a
le goût parfait, aussi bien disposé soit-il : notre nature est corrompue, et on
ne peut s'y fier absolument. Toute l'harmonie voulue par Dieu entre raison

et sentiment a été corrompue par le péché originel, cet épisode qui a modifié
la nature humaine elle-même, et en particulier le sentiment, à cause de sa

dépendance envers le corps devenu mortel :

La chute et les suites de la chute, la nécessité et la fatigue du travail, les maladies,
les chagrins, la terre maudite en punition de l'homme, dont elle étoit le domicile
et le domaine, et chargée par là (car cette malediction a eu son effet) de sucs et
de particules nuisibles, tout cela a sans contredit changé de plus en plus la
constitution du Corps humain, et comme son Souverain Maître a voulu qu'il fût mortel,
il n'a plus trouvé à propos de l'avertir si parfaitement et si pontuellement de tout

30 VII, § 5, p. 108-109.
31 «Cette beauté est réelle, ceux qui la sentent ont le goût juste, et un goût juste

s'affermit continuellement; Ainsi tout contribue à affermir des sentimens raisonnables,
dès qu'ils ont une fois commencé.» (VI, § 6, p. 97).

32 VII, § 7, p. 118.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 19

ce qui peut lui aider ou lui nuire, par une exacte harmonie de tous les mouvemens
de son Corps avec tous les mouvemens de son Ame.33

On remarque que c'est le corps qui a dévié de sa fonction naturelle, tandis
qu'il n'est pas fait mention de l'esprit, dans lequel on peut encore penser
trouver les ressources nécessaires pour s'orienter vers le bien et le beau.

D'après Crousaz, c'est pour cela que chez les hommes la raison doit
suppléer au sentiment naturel et qu'il faut s'armer de réflexion, et surtout
d'attention pour ne pas se laisser perturber - on a envie de dire, avec Pascal,
«divertir» - par les passions, qui sont plus vives. Laissés à nous-mêmes et à

notre goût sans la raison, nous serions trompés par notre nature :

Raisonner, c'est décider sur l'évidence des Idées. Mais décider par gout c'est décider
par sentiment, et cette espèce de sentiment qui porte le nom de Gout, n'est pas
seulement un effet de l'impression des Objets sur nos sens extérieurs ; C'est, quand
la raison ne l'a pas rectifié, un résultat des préjugez, du temperament, de
l'Education, des habitudes, des passions enfin, et des intérêts qui nous dominent.34

Ce passage de l'Examen du Traité de la Liberté de penser fait écho de

manière fidèle à ce que Crousaz énonce dans le chapitre VII du Traité du
beau 35, et dont le chapitre VI donnait déjà l'exposé en développant en autant
de paragraphes chacune des «sources des préventions sur le Beau» : 1) le

tempérament, 2) l'amour-propre, 3) les habitudes, 4) les passions, 5) la légèreté.
Ces éléments répétés sous des termes différents et dans plusieurs ouvrages

font voir l'étendue du pessimisme de Crousaz envers la nature humaine, malgré
les immenses espoirs qu'il place en la raison. Du fait du péché originel, toute
connaissance provenant du corps et des sens est douteuse, puisque, comme
nous l'avons vu plus haut, le sentiment est le reflet de la disposition du corps
et que c'est principalement celui-ci qui a été modifié par la chute. Comment
l'être humain pourrait-il se fier à son sentiment et croire que ce qui lui est

agréable est réellement beau Les obstacles à cette adéquation sont nombreux,
et on peut les reprendre dans l'ordre pour les rendre plus clairs. 1) Le naturel
de chacun varie : certains tempéraments sont plus réflexifs que d'autres, donc
moins prompts à se laisser emporter par le sentiment, certains encore ont
meilleur goût que d'autres, et c'est là notre bagage héréditaire et de naissance.

2) L'amour-propre, qui est naturel aussi, nous conduit à rechercher toujours

33 VII, § 3, p. 105-106. Une note à la fin de cette citation disculpe Dieu de toute
responsabilité face au choix du mal et affirme que la Terre n'a pu devenir source de

travail pour l'homme qu'après qu'il eut péché, c'est-à-dire seulement par une transformation

secondaire et non par un dessein initial de Dieu.
34 Crousaz, Examen du Traité de la Liberté de penser, Amsterdam, l'Honoré et

Châtelain, 1718, p. 70. Les italiques sont de Crousaz lui-même.
35 «A cette alteration de notre Corps et des organes de nos Sens à laquelle tous les

hommes sont généralement assujettis, se joignent encore plusieurs dérangemens
particuliers. On en hérite quelques-uns de ses Peres, il y en a d'autres auxquels on se trouve
assujetti par le malheur de l'éducation, et nous en contractons aussi par notre propre
faute et par nos excès» (VII, § 3, p. 106).



20 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

ce qui nous est utile et donc à agir de manière intéressée, ce qui peut nous
empêcher de juger des choses en termes de beauté. Les trois autres éléments,

quant à eux, relèvent du culturel : 3) l'éducation peut forger des habitudes si

fortes qu'elles en deviennent une seconde nature 36 et il est donc essentiel de

s'appliquer à bien former le goût et l'esprit ; 4) les passions sont favorisées

par notre environnement social qui institutionnalise certains travers humains ;

et enfin, 5) la légèreté (qui se comprend comme l'absence d'attention de la

raison) nous pousse à nous en tenir à des préjugés.
On comprend donc bien ici ce qui limite la tentative d'intégration

d'éléments empiristes et subjectivistes à la théorie du beau de Crousaz et qui justifie
l'aspect malgré tout foncièrement rationaliste de celle-ci : la réticence d'un
esprit angoissé à faire confiance à la nature humaine. C'est la même
préoccupation morale qui l'a fait réfuter le pyrrhonisme dans le domaine de la

connaissance et dans celui de la beauté. Peut-être est-ce à cause de son
calvinisme Pourtant, le calvinisme de Hutcheson, qui rédigea son Enquête sur
l'origine de nos idées de beauté et de vertu en 1724, s'accompagna chez ce
dernier d'une anthropologie beaucoup plus optimiste, qui lui permit même

d'attribuer notre idée du beau à un sens inné : c'est par le sentiment qu'on
perçoit «l'uniformité dans la diversité», qui est la marque du beau ; la
connaissance rationnelle n'y est même d'aucun secours37. Pour Crousaz, rien de

tel n'était possible. Certes, le sentiment fait partie intégrante de la nature
humaine et il a été initialement établi en conformité avec les fins de celle-ci,
mais cette finalité a été modifiée par le péché originel et l'homme se retrouve
sans autre point de repère que sa raison contre un flot de sensations et de

sentiments qui l'emportent de manière indistincte, aveugle. La teleologie a une

importance considérable pour Crousaz et il exige que l'homme retrouve par
la raison seule sa finalité, dans laquelle se trouve le bien autant que le beau.

36 Cf. notamment le passage sur la «force des habitudes [qui] n'est pas croyable»
au chapitre VI, § 3, p. 91.

57 «C'est ajuste titre qu'on nomme cette faculté supérieure de perception un sens,
puisqu'elle a cette affinité avec les autres sens que le plaisir ne provient pas d'une
quelconque connaissance des principes, des proportions, des causes ou de l'utilité de

l'objet, mais qu'il nous frappe immédiatement en même temps que l'idée de beauté.
Et la connaissance la plus parfaite n'augmente en rien ce plaisir, quoiqu'elle puisse lui
adjoindre un plaisir rationnel distinct, lié à la perspective de quelque avantage ou à

l'augmentation de nos connaissances» (F. Hutcheson, Recherche sur l'origine de nos
idées de la beauté et de la vertu, Paris, Vrin, 1991, éd. Anne-Dominique Balmes ; I,
1, § 12, p. 58). On voit ici qu'à l'inverse de Crousaz, la recherche de l'utilité est placée
du côté de la raison. Cette différence fondamentale d'appréciation de la raison est selon
toute évidence l'effet de la définition hobbesienne de la raison comme calculatrice,
sachant que c'est principalement pour contrer la morale «égoïste» de la recherche du

plaisir propre (de Hobbes et Mandeville) que Hutcheson a entrepris la rédaction de son

ouvrage. Pour une comparaison plus étendue entre l'esthétique de Crousaz et celle de

Hutcheson (sans, ceci dit, que ce point concernant la divergence de conception de la

raison soit signalé), cf. M. Cardy, art. cit.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 21

4. Conclusion

En définitive, Crousaz pressent plusieurs éléments qui deviendront essentiels

dans les développements de l'esthétique au siècle des Lumières, tels que
le nécessaire dépassement d'une conception objectiviste de la beauté en une

conception qui la définisse comme rapport à un sujet pensant, ou encore
l'existence d'adjuvants non constitutifs de la beauté tels que la grandeur, la
diversité et la nouveauté qui néanmoins sont reconnus la renforcer - et ce de

manière paradoxale sous sa plume. Il a de plus une inspiration quasiment
esthétique, tout en la théorisant sur des bases rationalistes. Mais ces bases

empêchent sa théorie de prendre son envol. C'est sans doute là sa seule vraie

originalité : avoir tenté l'impossible, en créant la seule esthétique cartésienne

qui ait jamais existé. Après lui, le versant empiriste a résolument pris le dessus

sur le versant rationaliste et c'est sur le terrain de Locke plutôt que sur celui
de Descartes que les grands débats de la modernité sur le beau se sont élevés.




	Entre rationalisme et subjectivisme : l'esthétique de Jean-Pierre de Crousaz

