Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 54 (2004)

Heft: 1: Jean-Pierre de Crousaz : philosphe lausannois du siécle des
Lumiéres

Artikel: Entre rationalisme et subjectivisme : I'esthétique de Jean-Pierre de
Crousaz

Autor: Malinowski-Charles, Syliane

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381674

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 136 (2004), P. 7-21

ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME :
L’ESTHETIQUE DE JEAN-PIERRE DE CROUSAZ *

SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

Résume

Le Traité du beau de Crousaz (1714) représente un moment charniére entre
une conception rationaliste du beau, caractérisée par le principe d’«unité dans
la diversité», et une conception empiriste axée sur le sentiment. Crousaz
reprend la définition rationaliste mais la modifie en disant que ’archétype du
beau ainsi obtenu est dans [’esprit et non dans ['objet. Cet article s’interroge
sur les ambiguités de cette conciliation en analysant : 1) ses motivations, 2)
ses modalités, 3) sa signification anthropologique et théologique.

On considére généralement que Jean-Pierre de Crousaz est le premier

N

auteur depuis la fin de I’Antiquité a rédiger un Traité du beau complet et
systématique ot il ne soit pas question des régles de la production artistique
ou poétique !. De maniére fort différente, le but explicite de 1’ouvrage est de
donner une définition, qui était alors assurément manquante, au beau. Pourquoi
aborder ce sujet a I'oréde du XVIII® siécle ? Publié pour la premicre fois a
Amsterdam a I’automne 1714 (avec la date de 1715), le livre est réédité, avec
des remaniements assez importants pour répondre aux débats soulevés, en 1724
a Geneve. La réception du livre en son temps témoigne autant que sa postérité
indirecte sur I’ensemble du si¢cle des Lumiéres du bien-fond€ et de la nécessité

" Ce texte a été réalisé dans le cadre de nos recherches postdoctorales sous la
direction de Daniel Dumouchel a I'Université de Montréal et a largement bénéficié€ de
ses intuitions. Nous remercions également le Fonds québécois de recherche sur la société
et la culture (FQRSC) pour la bourse de postdoctorat octroyée de 2001 a 2003, et
I’Université Bishop qui nous a accordé une subvention de voyage pour présenter ce texte
au onzieme Congres international des Lumieres a 1’Université de Californie a Los
Angeles en aoiit 2003.

' Nicole expose une théorie du beau naturel dans son Traité de la vraie et fausse
beauté de 1659, mais son traitement est trés réduit, se limitant au plus a cinq pages.
Néanmoins, ce traité a déja été intégré de maniére positive dans une histoire des idées
esthétiques, notamment par R. Bray, La formation de la doctrine classique en France,
Paris, Hachette, 1927, puis Nizet, (1951) 19632, Nous devons également a Gianni
Paganini de nous avoir fait remarquer que d’autres précurseurs de ce projet pouvaient
étre trouvés chez les renaissants italiens.



8 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

d’un tel projet a cette époque 2. Bien qu’il soit aujourd’hui tombé dans I’oubli,
le pas franchi par Crousaz est significatif et il peut &étre vu comme I’embléme
d’une transition majeure entre le paradigme rationaliste (qu’on pourrait dire
aussi objectiviste) et le paradigme empiriste ou subjectiviste qui s’est déve-
loppé€ essentiellement a partir de Du Bos. Quatre ans seulement apres Crousaz,
I’abbé Jean-Baptiste Du Bos publie en effet ses Réflexions critiques sur la
poésie et sur la peinture. Mais face a ces pages qui placent le sentiment au-
dessus de la raison en matiere de jugement sur le beau, «on se croirait dans
un autre siécle» que celui de Crousaz *. C’est que celui-ci reste trés classique
dans ses goiits, reprenant méme pour principe de sa conception la définition
héritée de I’ Antiquité selon laquelle le beau est créé par «I'unité au sein de
la diversité». Malgré cela, il integre également une donnée nouvelle qui le fait
appartenir de plein droit a la modernit€ : I'idée selon laquelle cette proportion
qui constitue la beauté n’a de sens que par rapport a un esprit qui la saisit ;
c’est-a-dire qu’il existe effectivement un archétype du beau, mais de nature
subjective et non objective. C’est a cette conciliation, d’ailleurs pleine d’am-
biguités et d’échecs, qu’est consacré le présent travail. Nous en exposerons tout
d’abord les motivations et les modalités afin d’ouvrir finalement sur 1’anthro-
pologie qui forme le fond de cette tentative de définition du beau.

1. Motivations du Traité du beau de Crousaz

Dans la deuxieme édition du Traité du beau, Crousaz joint a son traité sa
traduction de I'Hippias majeur de Platon, consacré lui aussi au beau. Cette
apparente filiation a de quoi laisser perplexe quand on compare les définitions
du paradigme du beau données par les deux auteurs. Chez Platon une chose
est belle, de maniére intrinseque, selon sa conformité ou sa participation a des
archétypes objectifs (du beau et de I'essence de cette chose), qui existent
réellement en dehors de I’esprit humain. C’est pour cette raison qu’il constitue
dans I’histoire des théories du beau le chef de file (malgré lui) de la conception

2 Le Clerc en fit le compte rendu pour la Bibliothéque ancienne et moderne (11,
p. 211) et souligna la nouveauté de I'entreprise ; Leibniz, dans une lettre a J.-A.
Turrettini du 4 juillet 1715, alla jusqu’'a affirmer: «Le livre de M. de Crousaz de
Lausanne sur le Beau me parait bien beau. Il s’accorde assez dans le fond avec mes
définitions.» (Lettres inédites..., Geneve, Budé, 1887, vol. II; cité par J. bpE LA HARPE,
Jean-Pierre de Crousaz et le conflit des idées au siécle des Lumiéres, Berkeley-Los
Angeles, University of California Press, 1955, p. 211, note 2). Pour I’influence plus large
sur son siécle, en particulier Formey et De Fouchy, cf. E. MiGLIORINI, «Occasioni e motivi
del ‘Traité du Beau’ (1714-1715) di Jean-Pierre de Crousaz» (Atti et Memorie
dell’Academia Toscana di science et littere La Colombaria, vol. 26, 1961-62, p. 283-
323), p. 286, note 1, et sur les nombreuses rééditions cf. J. bpE La HARPE, op. cit., p. 212.

3 Selon la formule d’A. BAumMLER dans Le probleme de I'irrationalité dans [’ esthé-
tique et la logique du XVIII¢ siécle, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg,
1999, p. 59.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 9

objectiviste, et I’on comprend fort bien les avantages d’une telle conception
en maticre de normativité et de certitude : I'universalité de la beauté est assurée
par son existence indépendante dans le monde intelligible, quels que soient les
esprits qui viennent a la penser. Il semble logique de croire que la négation
d’une telle «idée» du beau signifie la ruine de 'universalité et du caractére
normatif de la notion de beau. N’est-on pas nécessairement contraint & avoir
autant d’idées du beau que d’esprits, si la beauté d’une chose est dépendante
du jugement ? C’est ce que semblaient suggérer 1’évidence méme de la diver-
sité des goiits entre les peuples, a une période ot la colonisation du Nouveau
Monde et les échanges avec I’ Asie avaient ouvert la vieille Europe a un concept
€largi de I’humanité, et le relativisme croissant en matiére de conceptions du
beau qui s’en était naturellement suivi.

C’est aussi tres précisément la conclusion que Crousaz ne pouvait accepter
et qui a fourni a son traité sa motivation premiere :

A toute heure, et sur une infinité de sujets, les uns appellent Beau ce a quoi les
autres refusent ce nom ; d’ou il faut, ce semble, conclurre, ou que les hommes n’ont
pas la méme idée du Beau, ou que leurs Sens se ressemblent beaucoup moins qu’on
ne croit, et leur font appercevoir les objets trés-differemment ; Car si un objet fait
la méme impression et sur celui qui y trouve de la beauté, et sur celui qui n'y en
trouve point, certainement 1'idée du Beau, qu’ils ont dans I’Esprit, n’est pas la
méme, et si cette idée ne varie point, il faut que le méme objet se fasse autrement
sentir & celui qui le trouve beau, qu'a celui qui ne le reconnoit point tel. *

Ce qui est en jeu, on le comprend bien, est essentiel : c’est la possibilité
de formuler des jugements «vrais» en matieére de beauté, et donc de préserver
I"universalité d’une norme du godt, de méme qu’il faut par ailleurs, dans le
domaine de la morale, préserver une norme du bien plutdt que tout laisser au
jugement particulier de chaque ego. Crousaz, en héritier cohérent de Descartes,
pressent ce qui sera I’un des problémes les plus importants de son siecle, a
savoir le statut de la connaissance sensible — et le relativisme qui y est attaché.
Son désir de réfuter le scepticisme, et le relativisme moral qui est censé en
découler, est aussi fort en théorie de la connaissance qu’en esthétique. Ceux
contre qui il s’oppose sont ceux qui prétendent que le beau n’est que ce qui
plait aux sens, car il est inévitable alors qu’on aboutisse a un relativisme : nul
doute que ce qui fait plaisir & I'un, par le caprice de sa nature particuliere, ne
plaira pas nécessairement a 1’autre. D’ou son insistance toute particuliere
contre la réduction opérée par le XVII® siecle du beau a I'agréable.

Crousaz est a I'orée des Lumieres. Son héritage, ¢’est la nouvelle philo-
sophie, celle de Descartes, et il ne fait d’ailleurs aucun doute qu’il haissait la
scolastique 7. 11 a également été influencé par la philosophie de Leibniz et il

41, 1, § 1. Toutes nos citations du Traité du beau de Crousaz se font selon la seconde
édition de 1724, publiée sous la direction de F. Markovirs (Paris, Fayard, «Corpus des
ceuvres de philosophie de langue frangaise», 1985); ici p. 19.

° Cf. notamment D. CHRISTOFF, La philosophie dans la haute école de Lausanne,
1542-1955, Lausanne, Université de Lausanne, 1987, p. 34-37.



10 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

a lu Locke. Toutefois, la question du beau a été totalement discréditée par la
philosophie cartésienne © : si le beau est ce qui plait aux sens, et si les sens
ne constituent pas un fondement stable pour construire 1’édifice d’une philo-
sophie méthodique ayant pour finalité la vérité, n’est-il pas vain de parler du
beau plutdt que du vrai et de ce a partir de quoi notre esprit peut réellement
construire un savoir ? On sait que Descartes, dans la lettre a Mersenne du 18
mars 1630, avait rangé la question de I’appréciation du beau du c6té du pur
subjectivisme et de la fantaisie individuelle :

Généralement ni le beau, ni I’agréable, ne signifient rien qu’un rapport de notre
jugement & 1’objet ; et parce que les jugements des hommes sont si différents, on
ne peut dire que le beau, ni I’agréable, aient aucune mesure déterminée.’

L’art ne fonctionne pas selon des lois mécaniques, et son appréciation
semble un véritable terrain mouvant. L art et le beau ont par conséquent été
relégués a un rang subalterne au XVII® siecle 8.

Crousaz innove donc réellement dans le contexte francophone en tentant
de rapatrier la question du beau dans le champ de la philosophie, sans 1’aban-
donner a I’arbitraire de la subjectivité et en usant d’une méthode rationaliste
(mise de coté des préjugés et lecons regues jusqu’alors ; construction progres-
sive sur des bases certaines ). Son désir serait né, de son propre aveu, d’une
conversation avec son ami le Baron de Stain a propos d’un palais. Dans une
lettre qu’il lui adresse en 1718, «piqué au vif par certaines remarques faites
sur son traité», et en particulier la critique de «s’étre attaqué a un sujet

6 Concernant le relativisme du XVII® a I’égard du beau contre lequel vient s’ inscrire
Crousaz, cf. les trés bons paragraphes de synthése de M. CArRDY aux p. 29-31 de son
«Crousaz and Hutcheson : Two Contributors to Aesthetic Ideas in the Early Eighteenth
Century», The Humanities Association Review/La Revue de ’Association des Huma-
nités, Vol. 31 N° 1, 1980, p. 29-44, et les deux premiéres parties (p. 283-295) du long
article de MIGLIORINI

" DESCARTES, Lettre a Mersenne du 18 mars 1630 in (Euvres et lettres, Paris,
Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 1953, p. 922-926 (extrait cité p. 924-925), ou
AT I, p. 132. Migliorini note que cette affirmation est «la pil netta e filosoficamente
consequente dichiarazione soggettivista del secolo» (MIGLIORINI, art. cit., p. 294).

8 Migliorini (art. cit., troisieme partie, p. 295 sq.) consideére que cela est caracté-
ristique de la France qui, en matiére de goit, a adopté une attitude pragmatique du cas
par cas ou s’est, a I'inverse, réfugiée dans le vague «je ne sais quoi» de I’esthétique
de la délicatesse naissante (I’esthétique de la délicatesse a été trés a la mode a partir
de Bouhours et dans les deux dernieres décennies du XVII® siecle), et non par exemple
de I'Ttalie qui a placé des le XVI€ siecle la question du beau au cceur de différentes
tentatives de théorisation d’inspiration néoplatonicienne ou aristotélicienne.

? Pour ces deux indications, cf. en particulier le premier chapitre du Traité : «Dans
ce dessein, j’éviterai soigneusement de bétir sur des principes douteux, je me conduirai
avec tout I’ordre et toute la précaution qui me sera possible, je ne passerai point a une
seconde pensée, sans avoir bien établi la précédente; et j’aime mieux charger mon
discours de quelques reflexions superflues, que de hazarder quelques fausses vraisem-
blances, et de laisser quelques-unes de mes Propositions & demi prouvées.» (op. cit.,
I, § 3, p. 20-21)



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 11

pareil» ', il trace un portrait peu €logieux du désintérét des philosophes le
précédant pour la question :

Demandez-leur ce que c’est que ce beau que chacun admire, que chacun cherche
et que chacun se flatte de connaitre mieux que les autres : ils ne savent ce que c’est.
Une raison accompagnée d’instinct et affaiblie par des préjugés leur tient lieu de
principe ; ils sentent quelque chose qu’ils ne savent pas exprimer, et qu’ils appli-
quent comme ils peuvent, tantdt bien et tantdt mal. Et quand le hasard a fait naitre
le désir a un homme qui en a fait pubbliquement I’aveu, de tirer de ce chaos une
idée si précieuse, et qui a été assez heureux pour en faire convenir presque tout le
monde, on lui demande de quoi il s’est avis€. On a raison, sans doute, car pourquoi
ne s’est-il pas plutdét déterminé a écrire sur les cing universaux ? !l

Mais si effectivement le beau n’est que I’agréable, variable selon la per-
ception de chacun, on ne se contente pas de faire courir un risque a la sphere
qu’on appelle aujourd’hui esthétique ; on risque également, selon Crousaz,
d’abandonner la morale a 1’arbitraire du sentiment. La raison devait reprendre
le dessus sur le sentiment dans lequel la fin du XVII® siécle se complaisait,
et peut-&tre Migliorini a-t-il raison de faire remarquer que ce qui pouvait passer
a Paris pour un relativisme de bon gofit et une délicatesse de mceurs, sans
conséquence morale, €tait a Lausanne un véritable drame : la légalisation de
I"arbitraire, la remise en question du principe d’autorité et donc un écroulement
lourd de toutes les valeurs '2. L esprit dogmatique de Crousaz était avide de
points d’ancrage auxquels amarrer les pratiques et les gofits humains, aussi
divers soient-ils.

2. Conciliation de I’objectif et du subjectif

I1 ne s’agit pas pour Crousaz de nier la diversité des manieres d’étre affecté
par les objets, mais d’affirmer que de deux appréciations contradictoires du
méme objet, si ['une est vraie, 1’autre est nécessairement fausse. Elles ne
peuvent prétendre toutes les deux étre également vraies sous prétexte qu’elles
correspondent toutes deux au «senti», au sentiment de la personne qui est
touchée par un objet, et il est également faux de prétendre qu’elles soient en

10°J, pE La HaRPE, op. cit., p. 211. Selon elle, Crousaz aurait consigné par écrit en
une lettre au baron les pensées qui lui étaient venues suite a leur conversation et c’est
ce dernier qui, fort impressionné, 1’aurait encouragé a en faire un véritable traité,
conjointement aux incitations du savant Cyprianus de Gotha (ibid., p. 209).

" Lettre du 15 octobre 1718 au baron de Stain in J. b LA HARPE, op. cit., p. 211.

12 MiGLIORINI, art. cit., p. 288 : «A Parigi la proverbiale credenza nella molteplicita
e soggettivita dei gusti era accettata senza timori e forse non senza compiacimento, quale
espressione, in definitiva, di vivacita intellettuale, di un veloce ricambio della cultura.
A Losanna questo era impossibile : sarebbe stata I’ammissione di un principio scettico
in quanto tale, senza che gli fosse posto intorno alcun argine, alcuna rassicurante
struttura, la dichiarazione dell’assenza di qualsiasi legge : la legalizzazione dell’arbitrio,
un altro duro colpo al principio di autoritd.»



12 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

dehors de la sphere du vrai. Le sentiment ne contient pas en soi la norme du
beau. La norme du beau doit étre universelle et si les sens ne fournissent pas
une base suffisante a la certitude en matieére de beauté, c’est que cette norme
se trouve dans une autre faculté. Il en découle une séparation radicale — en
théorie du moins — entre 'esprit, qui forme les idées, et le cceur, qui forme
les sentiments. L.a mise en ceuvre concrete d’une théorie de cette division n’a
pas été exempte d’ambiguités pour Crousaz. Mais pour I’heure, examinons
comment il I’établit, non sans faire référence a sa Logique (la théorie du beau
était d’ailleurs en quelque sorte, a ses yeux, une simple continuation de sa
Logique, puisque I'une et I’autre étaient subordonnées a une finalité morale) :

Je rappellerai ici un principe que j’ai établi ailleurs [Logique, part. L., chap. 1], et
dont on conviendra sans peine, dés qu’on I'aura bien compris. Je distingue deux
sortes de perceptions ; j'appelle les unes Idées et les autres Sentimens. Quand je
pense a un Cercle, a un Triangle, a deux Dixaines, a trois Dixaines, 2 5. 2 8. 2 un
Oiseau, a une Maison, je forme des idées. Mais quand je mange, quand je me place
aupres du feu, quand j’approche une fleur de mon nez, les perceptions de Saveur,
de Chaleur, d’ Odeur qui me frappent, et qui me saisissent, sont du nombre de celles
que j’appelle des Sentimens, et non pas de simples idées. 1

Notons ’usage cartésien de «sentiment» qui englobe les affections psychi-
ques et physiques, c’est-a-dire également les sensations. L’erreur qui est a la
source de toutes les incertitudes concernant le beau réside selon Crousaz dans
I'idée généralement répandue que c’est le sentiment qui nous fournit notre
appréciation du beau — comme du bien par ailleurs. Mais en séparant radica-
lement les deux, il affirme que 'appréciation qui nous est donnée par le
sentiment ne nous donne que la «beauté relative», et reléve entierement de la
constitution particuliére de chacun («la disposition de nos organes») ; alors
qu’il existe un beau absolu qui, lui, est universel : «Je reconnois que la Beauté
est relative ; Mais pour cela je ne tombe pas d’accord qu’elle ne dépende que
de la fantaisie, et qu’elle ne soit qu’Imaginaire.» !4 Il y a une autre conception
plus haute et plus stable du beau. Ce beau véritable est appréci€ ou jugé par
la raison, et nous en avons donc une idée :

Il y a beauté par rapport aux idé€es, et beauté par rapport aux sentimens ; celle-1a
est plus fixe, celle-ci varie davantage ; la premiere fonde la verité de nos jugemens,
la seconde la bizarrerie de nos gofts, lesquels tout bizarres qu’ils paroissent, et qu’ils
sont en effet, en ce que ce n’est pas la Raison qui les regle, ont pourtant leurs causes
physiques établies dans la proportion des organes et des objets qui les frappent. 1

Les goits particuliers, malgré leur bizarrerie, ne sont d’ailleurs pas tota-
lement arbitraires, puisqu’ils correspondent & notre nature physique. L’arbi-

B 11, § 4, p. 24-25.

4 VI, § 6, p. 98.

15 VI, § 3, p. 92. 1l est fort possible que I’ancrage de I'imagination et du sentiment
dans la physiologie propre a chacun soit le reflet de I'influence de la lecture de I'em-
pirisme lockien sur Crousaz.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 13

traire est donc complétement chassé, et essentiellement bien sir par le fait que
le beau soit appréci€ par la raison et non par le sentiment, variable. Crousaz
développe a I'aide de quelques exemples, au demeurant assez extrémes, sa
thése voulant qu’idée et sentiment du beau soient séparés et que 1'idée seule
suffise pour juger en vérité du beau, méme si aucun sentiment favorable
n’accompagne cette idée (pour des raisons, par exemple, d’intérét pour autre
chose 19).

Quelquefois on reconnoit trés-Beau un objet, dont on n’est pas sensiblement touché,
quelquefois au contraire on aime, on voit avec plaisir ce en quoi I’on ne trouve que
peu ou point de beauté. On a donc une idée du Beau, qui ne dépend point du
sentiment seul, et que nous ne pouvons ni attacher dans le degré que nous voudrions
a ce qui plait le plus, ni refuser a ce qui nous plait le moins. C’est cette idée que
nous cherchons : tout le monde [’a, mais comme elle ne se présente presque jamais
seule, on n’y refléchit pas, et on ne la déméle pas d’une foule d’autres idées qui
s’offrent en méme tems.

Ainsi, cette idée rationnelle est bien universelle («tout le monde 1’a»).

Malgré cette universalité, Crousaz pose que 1’objet n’est pas — selon la
définition stricte — beau en soi, indépendamment de I’appréciation d’un esprit.
La beauté se comprend d’apres lui comme le rapport entre une chose et un
archétype ou une idée du beau ; mais cette idée n’est pas dans un ciel intel-
ligible, elle est dans un esprit :

Quand on demande ce que c’est que le Beau, on ne prétend pas parler d’un objet
qui existe hors de nous et séparé de tout autre, comme quand on demande ce que
c’est qu'un Cheval, ce que c’est qu'un Arbre. Un Arbre est un Arbre, un Cheval
est un Cheval, il est ce qu’il est absolument, en soi-méme, et sans qu’il soit
nécessaire de le comparer avec quelqu’une des autres parties que renferme I'Uni-
vers. Il n’en est pas ainsi de la Beauté, ce terme n’est pas absolu, mais il exprime
le rapport des objets, que nous appelons Beauwx avec nos idées, ou avec nos
sentimens, avec nos lumiéres, ou avec notre ceeur, ou enfin avec d’autres objets
différents de nous-mémes. '*

Crousaz, qui a ce niveau de la démonstration ne dit pas encore quel est
ce point de comparaison, a savoir le sentiment (beauté relative) ou la raison

16 11 prend notamment I’exemple d’un homme, ayant par hasard des connaissances
en peinture, qui attend avec inquiétude dans 1’antichambre d'un juge le verdict d’un
proces. On lui montre, bien que cela ne I'intéresse aucunement dans la situation, un
tableau qu’il parvient sans probléme a juger trés beau, mais dont la beauté ne le touche
pas pour autant — cet exercice I'impatientant méme plutot (I, § 6). A ce propos, on
peut d’ailleurs s’interroger sur 1'utilité de la mention de son habitude a voir et évaluer
des tableaux pour juger de la beauté. Crousaz ne développe pas dans son Traité de
criteres d’évaluation autres que celui de 1'unité dans la diversité, et I'idée qui ressort
ici (selon laquelle une connaissance spécifique des techniques, par exemple, permet un
meilleur jugement de la raison) reste isolée.

71, § 2, p. 20. C’est nous qui soulignons.

18 11, § 1, p. 22. On peut remarquer I’expression «les objets que nous appelons beaux»
pour souligner le fait qu’il ne s’agit pas d’une caractéristique objective de la chose.



14 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

(vraie beauté), introduit progressivement sa these selon laquelle c’est la raison
(les idées), et ce par analogie avec le domaine de la morale ou exactement la
méme solution s’applique : «De méme quand je dis, une telle action est juste,
il y a de la probité dans une telle conduite, cela signifie que cette action, et
que cette conduite s’accordent avec les idées que nous avons de la Justice et
de la Probité.» ' L’ originalité de Crousaz consiste & dire que 1'idée du beau
est un archétype subjectif plutdt qu’objectif, puisqu’il se trouve dans les esprits,
mais pas «subjectif» en n’importe quel sens : la subjectivité du sentiment est
relative, la subjectivité de la raison est universelle et ferme. On n’est pas dans
I’objectivité d’un paradigme transcendantal de type platonicien, et pourtant, on
a bien toutes les caractéristiques formelles de 1’objectivité : il y a des appré-
ciations de beauté concernant un objet qui sont vraies et d’autres qui sont
fausses. De méme qu’un géometre €tablit a I'aide de sa raison comment une
loi permet de construire une figure, et si une figure correspond bien a ce qu’elle
doit étre ; de méme encore que le mathématicien calcule le résultat d’une
opération, et est en mesure de juger par sa raison de la vérité ou non d’un calcul,
de méme, tout un chacun est amené a juger du beau par sa raison. C’est que
la beauté a des caractéristiques quasi arithmétiques : le critére du beau, c’est
I’unité dans la diversité, et : «De la diversité, réduite ainsi a 1’ Unité, naissent
la Regularité, 1'Ordre, la Proportion, trois choses qui plaisent nécessairement
a I’Esprit humain, et qui effectivement méritent qu’on les aime.» 2

Cette conception semble trés classique. Toutefois, la position de Crousaz
est plus complexe ou ambigué qu’il n’y parait, et on peut y distinguer de
nombreuses lignes de faiblesse. Pour clore cette partie, nous nous attarderons
a deux d’entre elles qui concernent le principe d’unité dans la diversité. Tout
d’abord, méme s’il semble craindre les effets déstabilisants de la perpétuelle
recherche de la nouveauté et est en particulier tres séveére a I'égard de la
mode 2!, Crousaz reconnait également que la simplicité et I’uniformité lassent
I’esprit, qui a un besoin naturel de changement et de variété. Paradoxalement,
il affirme qu’il faut savoir ménager des effets de surprise, user du caché et des
rebondissements pour plaire, y compris a la raison. Ici, Crousaz semble pres-
sentir que sa définition du beau écarte trop le sentiment :

Une Regularité fort simple, et qui ne rassemble qu’un petit nombre de diversités
se fait sentir trop aisément, on s’y accoutume trop vite et des la on n’en est plus
frappé ; I’ Esprit de I’homme prend plaisir a sentir ses forces, a découvrir une Unité
cachée, ft a remarquer de I’harmonie dans ce qui ne présentoit d’abord que con-
fusion. 22

C’est un point délicat car il parle bien de plaire a [’esprit, dont on sait qu’il
le distingue du cceur ; mais avec les termes «sentir», «étre frappé», «se plaire

911, § 2, p. 23. C’est nous qui soulignons.

20111, § 3, p. 30.

2 Cf. en particulier IV, § 13, p. 70-71, et VIII, § 16 et 17, p. 151-159.
2 Cf. I, § 5, p. 31-32. C’est nous qui soulignons.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 15

a», il est évident que ce qui est préconisé€ devrait relever du sentiment. En effet,
lorsqu’il a présenté la différence entre idées et sentiments dans le deuxiéme
chapitre, Crousaz a bien précisé que la différence entre les idées se faisait par
leur clarté, leur composition ou simplicité, leur ordre, et leur importance, tandis
que la différence entre un sentiment et un autre se faisait par sa vivacité ou
faiblesse :

Nous sommes plus ou moins contens de nos idées, suivant qu’elles sont plus ou
moins claires, plus ou moins composées, selon qu’il y a entr’elles plus ou moins
d’ordre, et que les objets qu’elles nous présentent, nous paroissent plus ou moins
dignes de notre application. Mais nos sentimens nous animent, nous agréent, ou nous
ennuient, suivant qu’ils sont plus vifs ou plus foibles. >

Il en va de méme au chapitre VII lorsque Crousaz donne comme sources
de la vivacité du sentiment la grandeur, la nouveauté et la diversité (§ 6, p. 113
sq.). Comment alors I’esprit, synonyme chez lui de la raison, peut-il étre ennuyé
par la répétition et I’harmonie ? Le caché, le caractere progressif de la décou-
verte de ’unité dans la confusion apparente, ne relévent évidemment pas de
la composition d’une idée, de sa clarté — au contraire —, ou encore de 'im-
portance de son sujet. Bien que ce glissement n’ait pas €té€ vu par les critiques
auxquels Crousaz prend la peine de répondre dans plusieurs chapitres de
réponses aux objections, il est manifeste. Crousaz est proche de la contradic-
tion, ce qui montre bien sa position intermédiaire entre la conception classique
et la conception «esthétique» moderne qu’il pressent. On peut donc dire que
la beauté consiste dans un fragile équilibre entre 'unité qui ennuie et la
multiplicité qui perd I’esprit. La vivacité et le nombre des €léments réunis —
dans un tableau, dans une tragédie, mais aussi dans un corps humain, dans une
maison... — doivent avoir pour contrepoids une structure unifiante qui, juste-
ment, tient le tout ensemble. Mais malgré I’ambiguité essentielle que nous y
avons décelée, cette structure unifiante plait nécessairement a I’esprit humain,
selon I’expression de Crousaz citée plus haut ; et c’est cette nécessité qui est
le garant qu’il appelait de ses voeux contre I’arbitraire du jugement subjectif.

Une deuxieéme ligne de faiblesse majeure peut étre identifiée quant a
I"application du principe définissant le beau comme «unité dans la diversité».
Dans les exemples utilisés, et au chapitre IV en particulier, ce principe donne
lieu a de nombreux flottements et réunit, selon ce qui intéresse Crousaz, un
peu tout et n’importe quoi sous les termes d’unité et de diversité. La blancheur
de la peau, par exemple, est jugée plus belle que la couleur noire car le blanc
est ce «qui, (comme les Physiciens le demontrent) approche le plus de la
lumigre, par laquelle on voit tout et sans laquelle on ne voit rien» 2%, Ou est
passée ici I'unité ? On est la diversité ? L’idée d’unité est tantot prise en un
sens quasi «géométrique», quantitatif, relié a la proportion ; tantdt en un sens
qualitatif relié a différentes valeurs.

21, § 4, p. 25.
241V, § 5, p. 58.



16 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

Une des interprétations les plus importantes que Crousaz fait du principe
d’unité dans la diversité consiste a dire que 1'unité est conférée a un étre par
sa finalité naturelle — ce qui fait d’ailleurs que la nature, variété infinie unifiée
par les lois divines, est la beauté la plus parfaite 2°. Dans ce second sens, une
chose est belle si elle est bien unifi€e par sa finalité. L’exemple de la blancheur
de la peau revient alors, chargé d’un sens tout différent, car selon ce nouveau
sens, la méme paleur qui ressemble le plus a la lumiere, est également signe
de maladie lorsqu’elle est trop accentuée. La finalité naturelle du corps étant
la santé, la paleur qui est signe de maladie devient le symbole de la rupture
du bel ordre naturel, et donc quelque chose de laid. En définitive, dans ces
pages du chapitre IV sur la taille, I’embonpoint, le visage, le mouvement, etc.,
Crousaz ne fait que légitimer les canons du goiit de son époque, pliant son
principe aux conclusions auxquelles il désire parvenir. Il est par ailleurs
caractéristique que dans ces pages on semble parler de beauté objective plutdt
que d’un rapport de 1’objet a un paradigme qui se trouve dans I’esprit, ce qui
montre bien le caractére incertain, malgré tous ses efforts, de la position de
Crousaz.

3. Anthropologie sous-jacente

Les caractéristiques de la démarche de Crousaz ainsi que certaines de ses
faiblesses ayant été brossées a grands traits, il nous parait intéressant d’exa-
miner la conception de I’homme sur laquelle cette théorie du beau fait fond.
Deux éléments nous paraissent particulierement dignes d’intérét : d’une part,
la continuité naturelle entre idée et sentiment (qui définit le bon goiit) ; d’autre
part, les causes de la rupture entre les deux, qui laissent entrevoir une anthro-
pologie fonciérement pessimiste.

Nous savons désormais que les véritables jugements en matiere de beauté
sont assurés par la raison. Mais la beauté relative appréhendée par les senti-
ments n’est-elle de ce fait qu'un leurre, une illusion de beauté ? Ne se peut-
il aucunement que les sentiments nous fassent sentir une beauté vraie ? Crousaz
ne pouvait aller si loin dans la négation de la valeur du sentiment. Il le réintegre
par conséquent — tout en lui gardant une place secondaire dans I’ordre de la
certitude — en affirmant la continuité originelle de la sphére affective et de la
sphere rationnelle .

23 Crousaz va jusqu’a parler de la nature comme d’une ceuvre d’art dont "artiste
n’est autre que Dieu lui-méme. Il en découle une supériorité du beau naturel sur le beau
artificiel dont I’artiste n’est qu humain. Sur la finalité comme unité, cf. chap. IV, § 4;
sur la supériorité du beau naturel, cf. chap. VII, § 6, p. 114-115, VIIL, § 18, p. 161 et,
d’une certaine maniére, tout le chap. IX sur la beauté des sciences (p. 175-258), puisque
les sciences nous permettent de comprendre la beauté des lois naturelles.

26 C’est 1a I’objectif principal du chapitre VII, p. 102-121.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 17

Il est certain que pour I’ordinaire 1’on ne suspend point son jugement sur la beauté
d’un objet, jusques a ce qu’on ait sii raporter ses diversitez a quelque unité, qu’on
ait demélé I'ordre et la proportion de ses parties, et remarqué la convenance de
chacune avec son but et avec I'utilité que les autres en peuvent tirer. La Beauté se
fait d’abord reconnoitre, elle prévient nos reflexions : notre cceur lui rend hommage
sans consulter les idées de notre esprit, et il semble qu’elle triomphe de nous, sans
avoir besoin que nous aidions nous-mémes 2 sa victoire. 27

C’est en vertu de la finalité divine que s’opere 1’accord entre notre dme
et notre corps, et donc aussi entre nos idées et nos sentiments %, Dieu a créé
I’homme en le dotant d’une nature raisonnable, mais aussi d’un sentiment
naturel qui doit suppléer a la raison pour la vie pratique et constituer une sorte
d’instinct. Si notre nature était restée telle que le Créateur I’avait faite, notre
sentiment serait un guide aussi infaillible que notre raison en mati¢re de beau
et de bon :

Le Sage Auteur de la Nature [...] n’a pas trouvé a propos que I’empressement des
hommes pour la conservation de leur vie et de leur santé, et ’'usage des alimens
qui y contribuent, fit I’'unique effet d’une Raison éclairée qui les y détermineroit ;
I1 a voulu de plus que les sentimens agréables fussent suffisants pour les y engager :
I"Usage de la Raison consiste a2 moderer ces sentimens agréables, et a les diriger
conformément 2 leur destination. >

Cette continuité ou ce parallélisme originel se cristallise dans la notion de
«golt». Crousaz profite de I’occasion que lui fournit la discussion de 1’adé-
quation possible entre I’esprit et le cceur pour définir de maniére précise ce
théme tres a la mode — faisant par 1a méme sortir le gofit de la zone mystérieuse
du «je ne sais quoi» ol la seconde moitié du XVII® siecle, sous 'influence
de I'esthétique de la délicatesse, 1’avait enfermé religieusement :

Ce que je viens d’établir me fournit une occasion pour expliquer en passant ce que
c’est que le gofit. Le bon gofiit nous fait d’abord estimer par sentiment ce que la
Raison auroit approuvé, apres qu’elle se soit donné le tems de I’examiner assez pour

2T VIL § 1, p. 102,

% Dans le cadre de son développement, on remarquera la note intéressante sur la
nécessaire continuité ame-corps qu’une définition dualiste de la substance €tendue et
de la substance pensante ne permet pas d’expliquer de maniere satisfaisante (VII, § 2,
p. 105, note 1). Si Descartes est implicitement visé par cette critique, il n’en reste pas
moins 1’auteur auquel Crousaz se rallie, faute de pouvoir offrir une autre hypothese lui-
méme («Je viens de raisonner sur 1’hypothése qui est aujourd hui la plus commune, et
qui me paroit la plus intelligible.»).

2 1V, § 15, p. 78-79. D’autres passages sont €loquents : «Tout ce donc qui faisant
impression sur les organes de nos Sens, quand ils ne sont point dérangez, donne lieu
a des sentimens agréables, est fait et agit d’'une maniere dont I'idée nous plairoit déja
par elle-méme, si nous en avions la connaissance.» (VIL, § 2, p. 103; nos italiques) ;
et VIL, § 2, p. 105 : «Cette volonté toute sage a tellement reglé ces suites et ces accompa-
gnemens d’impressions sur les organes et de sentimens dans I'’Ame, que ce qui nous
convient est senti agréablement, tandis que ce qui ne nous convient point déplait par
les sentimens méme qu’il fait naitre.»



18 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

en juger sur de justes idées. Et ce méme bon gofiit nous fait d’abord rejetter, par
un sentiment qui déplait, ce que la Raison auroit condamné ensuite par un examen
éclairé et judicieux. Le mauvais gofit au contraire nous fait sentir avec plaisir ce
que la Raison n’approuveroit pas, et ne nous laisse rien voir d’aimable dans ce qu’on
ne manqueroit pas d’estimer, si on le connoissoit mieux. *°

Le «bon goiit» est donc un sentiment conforme a la raison, et Crousaz
récapitule en une formule éloquente son idée en parlant de «sentiments rai-
sonnables» 3!. En d’autres termes, le goiit juste est un rappel de notre nature
originelle, faite initialement par Dieu pour que les actions motivées par le désir
de vivre soient des actions bonnes.

Chose remarquable, Crousaz suppose d’ailleurs que les animaux ont un
certain sens de la beaut€, puisque 1’absence de raison n’annule pas la sensibilité
(source de la beauté relative) et que celle-ci les guide naturellement vers ce
qui leur convient :

On ne sauroit guére s’empécher de donner aux Bétes quelque connoissance, mais
on n’y remarque rien qui prouve que leur connoissance s’étende au dela des sen-
sations et des passions qui en naissent. Elles ne peuvent donc pas, comme nous,
avoir une idée claire de la Beauté, ni se dire en quoi elle consiste, mais elles ne
laissent pas de la sentir et ce sentiment a un fondement naturel et réel. 32

Malgré leur absence de raison, on pourrait méme ironiquement se deman-
der si, en toute cohérence, Crousaz ne devrait pas dire que les animaux ont
«meilleur goflit» que les hommes, puisque la réflexion rationnelle ne semble
étre nécessaire a ces derniers qu’a cause de la corruption de leur nature par
le péché originel.

Précisément, cet élément nous fait entrevoir les sources théologiques de
cette conception de I’humain. La proportion de bon et de mauvais goiit en
chacun dépend de plusieurs facteurs, naturels et culturels, mais personne n’a
le gofit parfait, aussi bien disposé soit-il : notre nature est corrompue, et on
ne peut s’y fier absolument. Toute ’harmonie voulue par Dieu entre raison
et sentiment a été corrompue par le péché originel, cet épisode qui a modifié
la nature humaine elle-méme, et en particulier le sentiment, & cause de sa
dépendance envers le corps devenu mortel :

La chiite et les suites de la chiite, la necessité et la fatigue du travail, les maladies,
les chagrins, la terre maudite en punition de I’homme, dont elle étoit le domicile
et le domaine, et chargée par la (car cette malediction a eu son effet) de sucs et
de particules nuisibles, tout cela a sans contredit changé de plus en plus la cons-
titution du Corps humain, et comme son Souverain Maitre a voulu qu’il fiit mortel,
il n’a plus trouvé a propos de I’avertir si parfaitement et si pontuellement de tout

30 VII, § 5, p. 108-109.

3 «Cette beauté est réelle, ceux qui la sentent ont le gofit juste, et un gofit juste
s’ affermit continuellement; Ainsi tout contribue 2 affermir des sentimens raisonnables,
des qu’ils ont une fois commencé.» (VI, § 6, p. 97).

2 VI, § 7, p. 118.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 19

ce qui peut lui aider ou lui nuire, par une exacte harmonie de tous les mouvemens
de son Corps avec tous les mouvemens de son Ame.

On remarque que c’est le corps qui a dévié de sa fonction naturelle, tandis
qu’il n’est pas fait mention de I'esprit, dans lequel on peut encore penser
trouver les ressources nécessaires pour s’orienter vers le bien et le beau.

D’aprés Crousaz, c’est pour cela que chez les hommes la raison doit
suppléer au sentiment naturel et qu’il faut s’armer de réflexion, et surtout
d’attention pour ne pas se laisser perturber — on a envie de dire, avec Pascal,
«divertir» — par les passions, qui sont plus vives. Laissés a nous-mémes et a
notre goiit sans la raison, nous serions trompés par notre nature :

Raisonner, c’est décider sur I’évidence des Idées. Mais décider par gout ¢’ est décider
par sentiment, et cette espéce de sentiment qui porte le nom de Gout, n’est pas
seulement un effet de I’'impression des Objets sur nos sens exterieurs ; C’est, quand
la raison ne I’a pas rectifié, un resultat des prejugez, du temperament, de 1’Edu-
cation, des habitudes, des passions enfin, et des interéts qui nous dominent.*

Ce passage de 1I’Examen du Traité de la Liberté de penser fait écho de
maniére fidele a ce que Crousaz énonce dans le chapitre VII du Traité du
beau ¥, et dont le chapitre VI donnait déja I’exposé en développant en autant
de paragraphes chacune des «sources des préventions sur le Beau» : 1) le
tempérament, 2) I’amour-propre, 3) les habitudes, 4) les passions, 5) la 1égereté.

Ces éléments répétés sous des termes différents et dans plusieurs ouvrages
font voir I’étendue du pessimisme de Crousaz envers la nature humaine, malgré
les immenses espoirs qu’il place en la raison. Du fait du péché originel, toute
connaissance provenant du corps et des sens est douteuse, puisque, comme
nous I’avons vu plus haut, le sentiment est le reflet de la disposition du corps
et que c’est principalement celui-ci qui a été modifi€ par la chute. Comment
I’étre humain pourrait-il se fier a son sentiment et croire que ce qui lui est
agréable est réellement beau ? Les obstacles a cette adéquation sont nombreux,
et on peut les reprendre dans I'ordre pour les rendre plus clairs. 1) Le naturel
de chacun varie : certains tempéraments sont plus réflexifs que d’autres, donc
moins prompts a se laisser emporter par le sentiment, certains encore ont
meilleur golt que d’autres, et c’est 1a notre bagage héréditaire et de naissance.

2) L’amour-propre, qui est naturel aussi, nous conduit a rechercher toujours

33 VIL, § 3, p. 105-106. Une note a la fin de cette citation disculpe Dieu de toute
responsabilité face au choix du mal et affirme que la Terre n’a pu devenir source de
travail pour I’homme qu’apres qu’il eut péché, c’est-a-dire seulement par une transfor-
mation secondaire et non par un dessein initial de Dieu.

3 Crousaz, Examen du Traité de la Liberté de penser, Amsterdam, 1’Honoré et
Chatelain, 1718, p. 70. Les italiques sont de Crousaz lui-méme.

35 «A cette alteration de notre Corps et des organes de nos Sens 2 laquelle tous les
hommes sont généralement assujettis, se joignent encore plusieurs dérangemens parti-
culiers. On en hérite quelques-uns de ses Peres, il y en a d’autres auxquels on se trouve
assujetti par le malheur de 1'éducation, et nous en contractons aussi par notre propre
faute et par nos excés» (VII, § 3, p. 106).



20 SYLIANE MALINOWSKI-CHARLES

ce qui nous est utile et donc a agir de maniere intéressée, ce qui peut nous
empécher de juger des choses en termes de beauté. Les trois autres éléments,
quant a eux, relevent du culturel : 3) I’éducation peut forger des habitudes si
fortes qu’elles en deviennent une seconde nature 3 et il est donc essentiel de
s’appliquer a bien former le gofit et I’esprit ; 4) les passions sont favorisées
par notre environnement social qui institutionnalise certains travers humains ;
et enfin, 5) la légereté (qui se comprend comme [’absence d’attention de la
raison) nous pousse a nous en tenir a des préjugés.

On comprend donc bien ici ce qui limite la tentative d’intégration d’élé-
ments empiristes et subjectivistes a la théorie du beau de Crousaz et qui justifie
I’aspect malgré tout foncierement rationaliste de celle-ci : la réticence d’un
esprit angoissé a faire confiance a la nature humaine. C’est la méme préoc-
cupation morale qui I’a fait réfuter le pyrrhonisme dans le domaine de la
connaissance et dans celui de la beauté. Peut-Etre est-ce a cause de son cal-
vinisme ? Pourtant, le calvinisme de Hutcheson, qui rédigea son Enquéte sur
lorigine de nos idées de beauté et de vertu en 1724, s’accompagna chez ce
dernier d’une anthropologie beaucoup plus optimiste, qui lui permit méme
d’attribuer notre idée du beau a un sens inné : c’est par le sentiment qu’on
percoit «l’uniformité dans la diversité», qui est la marque du beau ; la con-
naissance rationnelle n’y est méme d’aucun secours 7. Pour Crousaz, rien de
tel n’était possible. Certes, le sentiment fait partie intégrante de la nature
humaine et il a été initialement établi en conformité avec les fins de celle-ci,
mais cette finalité a été modifiée par le péché originel et I’homme se retrouve
sans autre point de repére que sa raison contre un flot de sensations et de
sentiments qui I’emportent de maniére indistincte, aveugle. La téléologie a une
importance considérable pour Crousaz et il exige que I’homme retrouve par
la raison seule sa finalité, dans laquelle se trouve le bien autant que le beau.

36 Cf. notamment le passage sur la «force des habitudes [qui] n’est pas croyable»
au chapitre VI, § 3, p. 91.

37 «C’est 4 juste titre qu'on nomme cette faculté supérieure de perception un sens,
puisqu’elle a cette affinité avec les autres sens que le plaisir ne provient pas d’une
quelconque connaissance des principes, des proportions, des causes ou de ['utilité de
I’objet, mais qu’il nous frappe immédiatement en méme temps que I'idée de beauté.
Et la connaissance la plus parfaite n’augmente en rien ce plaisir, quoiqu’elle puisse lui
adjoindre un plaisir rationnel distinct, 1i€ a la perspective de quelque avantage ou a
I’augmentation de nos connaissances» (F. HUTCHESON, Recherche sur l'origine de nos
idées de la beauté et de la vertu, Paris, Vrin, 1991, éd. Anne-Dominique Balmes ; I,
1, § 12, p. 58). On voit ici qu’a I'inverse de Crousaz, la recherche de 1’ utilité est placée
du c6té de la raison. Cette différence fondamentale d’appréciation de la raison est selon
toute évidence I’effet de la définition hobbesienne de la raison comme calculatrice,
sachant que c’est principalement pour contrer la morale «égoiste» de la recherche du
plaisir propre (de Hobbes et Mandeville) que Hutcheson a entrepris la rédaction de son
ouvrage. Pour une comparaison plus étendue entre I'esthétique de Crousaz et celle de
Hutcheson (sans, ceci dit, que ce point concernant la divergence de conception de la
raison soit signalé), cf. M. CarDY, art. cit.



ENTRE RATIONALISME ET SUBJECTIVISME 21

4. Conclusion

En définitive, Crousaz pressent plusieurs éléments qui deviendront essen-
tiels dans les développements de 1’esthétique au siecle des Lumigres, tels que
le nécessaire dépassement d’une conception objectiviste de la beauté en une
conception qui la définisse comme rapport a un sujet pensant, ou encore
I’existence d’adjuvants non constitutifs de la beauté tels que la grandeur, la
diversité et la nouveauté qui néanmoins sont reconnus la renforcer — et ce de
maniere paradoxale sous sa plume. Il a de plus une inspiration quasiment
esthétique, tout en la théorisant sur des bases rationalistes. Mais ces bases
empéchent sa théorie de prendre son envol. C’est sans doute la sa seule vraie
originalité : avoir tenté I’'impossible, en créant la seule esthétique cartésienne
qui ait jamais existé. Apres lui, le versant empiriste a résolument pris le dessus
sur le versant rationaliste et ¢’est sur le terrain de Locke plutdt que sur celui
de Descartes que les grands débats de la modernité sur le beau se sont €levés.






	Entre rationalisme et subjectivisme : l'esthétique de Jean-Pierre de Crousaz

