
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 135 (2003). P. 63-95

BIBLIOGRAPHIE

Aristote. Catégories, présentation, traduction et commentaires de F. Ildefonse Histoire de
et J. Lallot. Paris. Seuil. 2002. 368 p. ]a philosophie

Les premières années du troisième millénaire ont vu en France un intérêt renouvelé
et très vif pour ce petit ouvrage aristotélicien. À côté de la nouvelle édition et traduction
du texte par Richard Bodéus. panie en 2001 aux Éditions Belles Lettres, nous trouvons
maintenant cette traduction avec texte grec en regard de F. Ildefonse et J. Lallot. qui
met à la disposition de tout lecteur de langue française un texte essentiel pour la
philosophie. Le texte et la traduction sont précédés d'une introduction et suivis d'un
glossaire, ainsi que d'un dossier de textes qui présentent par ordre chronologique (de
Platon jusqu'aux contemporains) «une palette d'opinions relatives à divers aspects de
la problématique des catégories telle qu'elle apparaît dans le traité d'Aristote» (p. 305).
et enfin d'une bibliographie et d'un index des termes qui apparaissent dans les
Catégories. - Dans l'introduction, les A. tracent un premier parcours dans le texte : ils
donnent une description rapide du contenu, en discutant entre autre le célèbre problème
du manque d'unité du traite ; ils essayent par la suite d'esquisser la conduite du discours
argumenté propre à cette œuvre aristotélicienne, et de présenter une discussion des

questions, très débattues, de l'authenticité des Catégories, et de la relation entre les

catégories et la langue grecque. Dans la deuxième partie de l'introduction, qui porte
le titre significatif de «Contre Platon : les inventions d'Aristote». les A. montrent les
liens indiscutables qui existent entre la théorie des catégories et Platon, notamment le

Sophiste, mais aussi l'antiplatonisme d'Aristote. en présentant les Catégories comme
une œuvre qui, en élaborant une distinction catégorielle, constitue le fondement d'une
théorie de la prédication tout à fait différente de celle du Sophiste, expliquée par Platon
en termes de participation aux idées, et notamment aux genres les plus hauts. Après
l'introduction, nous trouvons le texte et la traduction française. Pour ce qui est du texte,
les A. se basent sur l'édition de L. Minio-Paluello (OCT 1949). en s'en écartant sur

quelques points, signalés en note de bas de page. La traduction française ne comporte
que peu de notes, aussi du fait que tous les commentaires sont pour ainsi dire renvoyés
au glossaire. Nous en arrivons ainsi à cette partie du livre, qui organise le commentaire
en entrées rangées par ordre alphabétique (agir/pâtir: avoir, etc.). entrées qui ne

comprennent pas seulement les dix catégories, mais aussi des termes et des formules-clés

pour le texte d'Aristote (comme par exemple «catégorie-prédication», «contraires»,

«définition, détermination», «sujet-substrat») et même des titres de sujets et problématiques

que sous-tendent les Catégories (par exemple, «idiosyncrasies linguistiques», «il
semble bien», «la langue dans les catégories»). Même si ce glossaire (d'ailleurs toujours
présent dans les textes de cette série publiée par les Éditions du Seuil) n'est pas un

instrument facile à manier pour le lecteur des Catégories, qui voudrait s'en servir
immédiatement pour lire et comprendre le texte d'Aristote. il est pourtant très soigné
et liés riche : sous les titres mentionnés, on trouve souvent de véritables articles qui
abordent les aspects essentiels et problématiques de l'entrée en question (voir par
exemple l'entrée «catégorie-prédication», qui. dans une vingtaine de pages, considère

le rapport entre catégorie et prédication, le problème de la traduction de l'expression

«genres des catégories» qui se trouve dans les Topiques, le débat sur l'interprétation
des catégories (mots, réalités, concepts), etc.). Le dossier conclusif. très utile, permet
de suivre l'origine et le développement de la doctrine des catégories, de Platon et



64 BIBLIOGRAPHIE

Aristote jusqu'à Alain de Libera et Richard Bodéus. en passant par Simplicius. Port-

Royal. Kant et d'autres.

Maddalena Boneli i

Olivier Boulnois, Jacob Schmutz, Jean-Luc Solére, (éds), Le contemplateur
et les idées. Modèles de la science divine, du néoplatonisme au XVIIIe siècle

(Bibliothèque d'Histoire de la Philosophie), Paris, Vrin, 2002, 338 p.

La question de la connaissance que Dieu peut avoir du monde a vu s'affronter
plusieurs modèles théoriques depuis le néoplatonisme grec jusqu'au XVIIIe siècle. Ce

sont ces modèles divergents que le présent volume tente d'analyser. Conçu comme
complémentaire à l'anthologie de textes Sur la science divine (éditée par O. Boulnois
et J.-C. Bardout. Paris. P.U.F.. 2002). ce collectif réunit on/e communications dont les

sujets s'étendent de Proclus (C. D'Ancona) à Pierre Bayle (J.-L. Solére), touchant autant
des questions théologiques. ontologiques qu'épistémologiques. On peut distinguer trois
conceptions paradigmatiques de la science divine. La première s'esquisse avec le

néoplatonisme grec. Le Principe producteur connaît toutes choses parce qu'il en esl la

cause et les précontient sous forme eminente. Le monde est précontenu dans le Dieu
créateur sous forme d'archétypes. Christianisé par le pseudo-Denys et joint à

l'exemplarisme augustinien, ce modèle fournit la théorie standard de la possibilité de

la science divine jusqu'au XIIIe siècle : cette position se construit sur l'axiome selon

lequel la science de Dieu est la cause du monde, scientia Dei causa rerum. Ainsi pour
le pseudo-Denys. l'intellect divin, comme cause unique et universelle, connaît par un
acte unique la diversité qui découle de lui. Dieu connaît toutes choses en tant qu'elles
sont en lui. et qu'elles présubsistent en lui : «Dieu ne connaît point les êtres en les

connaissant, mais en se connaissant» (Des Noms Divins VII, 2). L'essence véritable
d'une chose est la pensée que Dieu a de cette chose. Le savoir divin est constitutif du
monde et de la connaissance que l'homme peut en avoir. Ce modèle va connaître de

très vives critiques et sera définitivement abandonné au XIVe siècle. - Le deuxième
modèle, défendu entre autres par Guillaume d'Ockham, fait l'économie des idées au

profit d'une intuition directe des essences des choses. Ainsi le modèle n'est plus celui
d'une cause précontenant sur un mode unitaire toutes les essences, mais celui d'un Dieu
connaissant les choses par elles-mêmes et non par sa propre essence, in seipsis et non
in seipso. Ainsi l'autoconnaissance de la nature divine n'est plus le fondement de

l'omniscience. de même le lien nécessaire entre nature des créatures et nature de Dieu
est rompu. La nature des choses, depuis Duns Scot, n'est plus pensée à partir de leur
création. Les idées divines ne sont plus un instrument de participation ontologique, mais

un principe de connaissance. L'exemplar est moins l'archétype du créable que l'intellection

du pensable (p. 13). Une belle illustration de ce deuxième modèle est fournie

par le remarquable article de Tobias Hoffmann sur les idées comme essences créables
chez François de Meyronnes. Ce scotiste défend la thèse que l'essence des choses est
abstraite de toute relation à Dieu : «Non seulement les essences précèdent toute
production de la part de Dieu, mais aussi le fait d'être connues par Dieu. Elles seraient
les essences qu'elles sont, même si Dieu ne les connaissait pas» (p. 143) - La scolastique
des XVI-XVIIe siècles tend, quant à elle, à extérioriser l'intelligible : les idées ne sont
plus une réalité dépendante de Dieu et contenue en lui, mais «un véritable monde virtuel
qui se tient face à Dieu sur un pied d'égalité, en lui retirant le privilège de l'antériorité»
(p. 14). Dieu ne contient plus les raisons formelles des créatures, mais il se soumet à

leur propre nécessité. Ainsi Gabriel Vasquez peut affirmer que l'intellect spéculatif ne
fait pas les choses, mais suppose l'être qu'il connaît et peut conclure : «d'après notre
manière de comprendre, une chose est d'abord possible, c'est-à-dire qu'elle n'implique



BIBLIOGRAPHIE 65

pas contradiction par elle-même (ex se), avant qu'elle ne soit connue par l'intellect
divin» (p. 197). Dans le travail des métaphysiciens jésuites du XVIIe siècle, tel Sebastian
Izquierdo, se développe alors, sur la base de cet essentialisme. une ontologie indépendante

de toute fondation divine. La science divine n'est plus constituante, et Dieu devient
le spectateur du monde, le contemplateur des possibles. Dans cette conception, ce n'est
plus parce que Dieu a connu le monde que le monde est. mais c'est parce que le monde
est que Dieu doit le connaître. Izquierdo ajoute que l'entité des créatures est première
et que c'est en raison de leur cognoscibilité intrinsèque que Dieu peut les connaître.
De l'élaboration de la doctrine de la constitution du monde par la pensée divine à son
renversement par la scolastique moderne, ce volume retrace bien l'évolution doctrinale
et les ruptures de paradigmes qui amènent la science humaine à se penser comme
autonome : l'omniscience. attribut à l'origine divin, peut alors être revendiquée par
l'homme.

Christophe Erismann

Je \n-Christophe Bardout. Olivier Boulnois (éds). Sur la science divine.
textes présentés et traduits sous la direction de J.-C. Bardout et O. Boulnois
(Epiméthée). Paris. P.U.F. 2002. 469 p.

L'ambiguïté du titre de l'ouvrage reflète d'emblée l'ambivalence de la pensée
médiévale pour laquelle la science divine correspond tantôt à la science que nous

pouvons avoir de Dieu tantôt à celle que Dieu possède de Lui-même et du monde. Le
livre présente 17 textes judicieusement choisis dans des œuvres théologiques et
philosophiques majeures écrites entre le XIe et le XVIIe siècles, soit d'Avicenne à Descartes,
en passant par Hugues de Saint-Victor. Pierre Abélard. Robert de Melun. Pierre Lombard,

Alexandre de Halès. Thomas d'Aquin. Pierre de Jean Olivi. Henri de Gand. Jean

Duns Scot. Guillaume d'Ockham. Thomas Bradwardine. Grégoire de Rimini. Luis de

Molina. Gabriel Vazquez et Sebastian Izquierdo. Ces textes, de surcroît, n'avaient jamais
encore fait l'objet d'une traduction française, à une exception près. C'est dire leur intérêt
et leur importance à ce double point de vue. Dans l'introduction qui en prépare la lecture,
les deux éditeurs s'attachent à montrer de manière aussi précise que possible ee qui en
constituera la richesse et la problématique propres, en jetant un coup d'œil rapide sur
l'histoire que le thème de la science divine a suscité depuis Aristote jusqu'à la fin du

Xe siècle. Dans cette histoire, deux œuvres jouèrent un rôle décisif dans la manière dont
elles envisagèrent la science divine et constituèrent une partie importante de l'héritage
métaphysique que les suivantes ont reçu : le corpus du pseudo-Denys et les écrits de

Jean Scot Erigène. son traducteur et introducteur en Occident latin. Trois propositions
en résument les acquis, dont le souffle néoplatonicien est la source principale : L- «En

s'intelligeant comme principe et cause universelle, l'intellect intellige du même coup.
el par un acte unique, l'ensemble des effets productives par sa propre causalité. Dieu
connaît le monde en pensant les intelligibles qui en sont les modèles-archétypes.
II.- L'intelligence divine est ainsi le lieu d'un ensemble d'étants intelligibles, modèles

éternels auxquels participe à sa manière le monde sensible et créé. III. - La transcendance

de l'intellect divin s'accuse néanmoins dans l'affirmation d'une radicale dissemblance

des modalités cognitives ou des propriétés de la science et de ce qu'elle connaît :

les étants divisibles sont connus «indivisiblement», les multiples, dans l'unité d'un seul

acte. Loin de compromettre l'universalité du savoir de Dieu, cet écart manifestera

progressivement toute sa fécondité théorique, pour ceux qui se doivent d'expliquer la

connaissance des étants temporels et muables par un principe éternel et immuable»

(p. 24 sq.). À partir de là. le lecteur est amené à découvrir progressivement comment
les 17 théologiens-philosophes des siècles suivants choisis par les éditeurs ont assumé



66 BIBLIOGRAPHIE

cet héritage, y ont répondu chacun de manière originale et personnelle, et l'ont
finalement dépassé pour aboutir, comme cela sera le cas chez Gabriel Vazquez, à refuser
à l'essence divine toutes les formes d'antériorité que lui avaient reconnues les théologiens

jusqu'au XIVe siècle. Aux trois acquis précédents correspondent alors trois
exclusions «qui sonnent comme autant de fins de non-recevoir adressées à la théologie
traditionnelle de la science divine : I. - Dieu ne connaît plus le monde en pensant son

propre pouvoir créateur. Du coup, la créature n'est plus connue comme l'effet d'une
puissance qui peut la produire. II. - En conséquence, l'essence divine n'est pas davantage

requise comme modèle ou cause formelle diversement participée. III. - L'essence
divine n'est même plus l'objet primaire au travers duquel se constitue l'intelligibilité
des étants, à titre d'objets secondaires. La science divine porte directement sur les

créatures, à l'exclusion de tout intermédiaire. Se trouvent donc ici évacuées toutes les

formes d'antériorité de la science sur ses objets, désormais identifiés à des possibles
qui tiennent de leur seule consistance propre leur intelligibilité» (p. 43 sq.). Ce volume
est le fruit d'une collaboration de plusieurs spécialistes que nous félicitons pour
l'excellence de leurs traductions, notes et commentaires explicatifs.

Jevn Borii

Johann Valentin Andreae, Gesammelte Schriften, t. XVI : Theophilus. éd. par
Jana Matlovà (Theophilus) et Jiri Benes. trad, par Viktor Friedrich Oehler

(Theophilus) et Frank Böhling, introduction et commentaires par Jiri
Benes, Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2002, 469 p.

L'équipe chargée de la publication des œuvres de Johann Valentin Andreae propose,
dans un troisième volume qui correspond au tome XVI des Œuvres complètes, l'édition
latine et la traduction allemande du Theophilus. sive de Christiana religione seinctiiis
colenda. Vita temperantiiis instituenda. et Litereilura ratiemabiliiis docenda consilium.
Cum paraenesi ad ecclesiae mlnlstros, el nonnullis ad restituendas res lapsus
pertinentibus. Ce texte, dont la rédaction remonte à l'année 1622. mais qui ne fut publié
qu'en 1649 à Stuttgart, se présente comme un complément théorique de la Description
cle la République christicinopolitetine. pamphlet fortement influencé par l'Utopia de

Thomas More et la Cité du Soleil de Campanella, dans lequel Andreae avait tenté

d'exprimer ce que représentait pour lui non pas tant l'État idéal, mais l'idéal de vie
chrétienne, à savoir l'imitation du Christ, et par lequel il voulait combattre la pétrification

de l'orthodoxie luthérienne. Pour décrire, dans la Christianopolis, l'image d'une
société totalement christianisée, non pas comme la chrétienté médiévale qui n'était pour
lui qu'une entité juridique, mais comme une communauté de «saints» au sens paulinien
du terme, c'est-à-dire de tous ceux qui sont prêts à vivre concrètement leur foi par le

renoncement, la régénération progressive et le rayonnement de l'amour, Andreae avait
utilisé le terme de «pantopic» pour bien signifier l'existence et l'omniprésence réelles
des boni christiani et le zèle apostolique et missionnaire dont ils doivent faire preuve.
Dans le Theophilus. écrit sous la forme d'un dialogue entre Théophile. Democides.
Georgius et Eusebius. Andreae propose une série de réformes de l'enseignement et de

moyens concrets pour établir dans les faits la cité chrétienne dont il a dessiné l'image.
Or. aussi curieux que cela puisse paraître chez un spirituel de sa taille, il ne voit pas
d'autre aide, pour réaliser ce projet, que celle du Magistratus, c'est-à-dire de l'autorité
politique. «Nous devons prier Dieu, dit Théophile, pour que le Magistrat accepte
vraiment en lui le Christ (Christum vere concipicit), le connaisse et en exhale le parfum
(redoleat). et le répande à tous les niveaux de la société chrétienne (el in omnia humanae
societatis v'incula diffundat). Et s'il ne le faisait pas. rien ne le distinguerait du Païen



BIBLIOGRAPHIE 67

ou du Barbare. Et si. ajoute-il. le Magistrat veut représenter le Christ, il doit avoir le
ciel pour but. l'Évangile pour règle, les amis de Dieu pour instruments de la politique,
la charité pour mot d'ordre, l'honnêteté pour protection, la paix pour couronne»
(p. 165 sq.). Cela ne signifie pas pour autant que l'Église brigue quelque pouvoir
temporel que ce soit (Unde nobis nec terrena expetere vint, aut aliquod dominium fas.
p. 196). elle doit seulement exiger une totale indépendance dans le domaine spirituel
en refusant l'ingérence de l'autorité civile dans ses propres affaires, car c'est à elle seule

que revient le gouvernement des âmes et la censure des mœurs. La théorie des deux
règnes est ainsi sauvegardée, et Andreae de faire allusion à la situation soit de Bâle soit
de Genève où il affirme avoir vu quelque part (alicubi) une telle ingérence (p. 176).
L'histoire, malheureusement, montrera que l'élan réformateur et la discipline religieuse
et morale que le prélat avait tant souhaités se sont rapidement heurtés à la mauvaise
volonté de ceux qui avaient reçu la tâche de les concrétiser. C'est l'exemplaire de la
Bibliothèque Nationale de Prague (Narodni KnihovnaCeske Republiky. Sign. 46G418)
qui a servi de base pour l'édition du texte latin, dont la pagination originale a été
heureusement maintenue ; la traduction allemande est faite avec soin et les annotations
qui l'accompagnent contiennent de précieuses informations.

Jean Borei.

Martin Brecht. J. V. Andreae und Herzog August zu Braunschweig-Lünebiirg.
Ihr Briefwechsel und ihr Umfeld (Clavis Pansophiae. Band 8). Stuttgart-
Bad Cannstatt. Frommann-Holzboog, 2002. 295 p.

L'A. présente, de manière à fois analytique et synthétique, l'énorme corpus des 1200
lettres que, durant douze ans. soit de 1642 à 1654, se sont adressés pratiquement chaque
semaine J.V. Andreae et le duc Auguste de Braunschweig-Lüneburg. L'importance de

cette correspondance ne se mesure pas seulement à sa quantité, mais encore à son intérêt
ct à la somme des informations qu'elle est seule à nous donner aussi bien sur la vie
personnelle de chacun des partenaires que sur les personnalités et les milieux religieux,
politiques et artistiques que les deux hommes fréquentèrent ensemble ou séparément,
el sur lesquels, en toute confiance et amitié, ils pouvaient se parler librement. Dans un
même élan de confidence, le pasteur et le duc y partagent leurs passions de la littérature
ct de la bibliophilie, de la musique et des arts, et surtout, discutent les innombrables

problèmes que rencontraient les églises et les nations en cette époque troublée par la

fin de la Guerre de Trente Ans. Peu après le décès d'un des plus chers amis de J.V.
Andreae. Wilhelm von Wense. qui fut pour lui l'homme noble par excellence rassemblant

en lui la beauté de l'intelligence, la puissance de l'amour et l'intensité d'une piété
éclairée. Andreae raconte au duc. dans l'une des premières lettres datée du 27 juin 1642.

comment Wense avait été l'initiateur d'une vraie société chrétienne et comment, sur

son incitation, il en était venu lui-même, «vingt-trois ou vingt-quatre ans» auparavant

- ce qui nous ramène exactement aux années de rédaction des textes décisifs de

Chrisiiancipolis. Tunis Babel et du Theophilus présenté ci-dessus - à concevoir l'image
d'une Societas Christiana idéale. La lisle qu'il donne, à l'occasion de ce récit des

origines de l'Union chrétienne, de vingt-quatre noms de membres est de tout premier
intérêt, car on y peut constater l'immense rayonnement qu'Andreae avait alors déjà

auprès de personnalités religieuses dispersées à travers l'Europe centrale et septentrionale,

de Vienne jusqu'à Amsterdam, constituant ainsi cette «pantopie» chrétienne et

luthérienne à laquelle il tenait tant. Les portraits que l'A. a retrouvés et pris soin de

faire imprimer nous les rendent encore plus proches. Et c'est par cette même

correspondance que nous apprenons aussi confidentiellement qu'Andreae est bien l'auteur du

roman des Noces Chymiques qui a assuré sa fortune posthume jusqu'à aujourd'hui, et



68 BIBLIOGRAPHIE

a attaché de façon indélébile son nom à celui des Rose-Croix, alors que, sa vie durant.
il s'est efforcé de détruire cette légende. Ces deux exemples, choisis parmi des centaines
d'autres, nous prouvent la valeur inestimable de ces lettres, qui éclairent d'une lumière
très précise la vie intérieure et pastorale d'Andreae. ainsi que l'une des périodes les plus
troublées de l'histoire européenne.

Jean Borei,

Michael Ayers. Locke, Paris. Seuil. 93 p. ; Anthony Quinton, Hume, Paris.
Seuil. 2000. 116 p. : P. M. S. Hacker, Wittgenstein, Paris. Seuil, 2000,
91 p. ; Raymond Plant. Hegel, Paris, Seuil, 2000, 76 p. ; Roger Scruton,
Spinoza, Paris, Seuil. 91 p. : John Gray, Voltaire. Paris. Seuil, 2000, 82 p.

Cette collection de biographies brèves de philosophes, toutes traduites de l'anglais,
s'enrichit de nouveaux titres. Dans son Locke (1632-1704). Ayers traite les grands
concepts de la pensée du philosophe que sont les notions d'idée, de chose, d'esprit, de
matière, de substance et d'accident entraînant la contestation par Locke de la notion
d'essence, ainsi que la distinction si fructueuse entre les qualités premières (ou
originales, «ces qualités du corps qui n'en peuvent être séparées [...] qui sont la solidité,
l'étendue, la figure, le nombre, le mouvement ou le repos, et qui produisent en nous
des idées simples, comme chacun peut, à mon avis, s'en assurer par soi-même», cité
p. 24) et les qualités secondes (les couleurs, les sons, les goûts, etc.). Le Hume de

Quinton rappelle que le philosophe écossais fut «le plus grand des philosophes britanniques

- le plus profond, le plus pénétrant et le plus complet» (p. 11). Il s'est intéressé
à la philosophie théorique et morale, à la théorie politique, à l'économie, à la religion,
à l'art, mais ces talents très variés «n'achoppèrent que sur un point : il semblerait bien

que ce très fin connaisseur des affaires humaines n'ait à peu près rien connu, et n'ait
témoigné aucun intérêt aux mathématiques et aux sciences naturelles» (p. 16). Après
une très brève biographie. Quinton aborde l'œuvre de Hume de manière thématique :

il traite successivement de ses hypothèses philosophiques empiristes. de sa critique de

la causalité, célèbre entre toutes, de sa conception du monde matériel, du moi, de

scepticisme, de la relation entre la morale et les passions, de la politique ct de la religion.
Anticipant la formule célèbre de Hermann Bahr, influencé par Ernst Mach, selon
laquelle «le moi est insauvable (unrettbar)». Hume considère déjà que le moi n'est «rien
d'autre qu'une séquence plus ou moins chaotique de perceptions particulières, d'impressions

et d'idées de sensations et de réflexion, de sentiments ct de pensées» (p. 63). se

modifiant aux gré des circonstances spatio-temporelles. Dans son bref Wittgenstein.
Hacker, spécialiste de la pensée du philosophe viennois, aborde celle-ci à travers de

grands thèmes récurrents dans une («uvre fragmentée. Il propose ainsi une sorte de

cartographie des grandes notions permettant cette «vue synoptique» à laquelle Wittgenstein

tenait tant. Hacker commence par rappeler que pour Wittgenstein, «le but de la

philosophie est de résoudre ou de dissoudre les problèmes philosophiques» (p. 15) et

non pas d'ajouter à la longue liste des doctrines existantes une doctrine nouvelle. Il s'agit
donc de s'interroger sur les limites et les pièges du langage, car «nous sommes pris dans
les règles qui régissent l'emploi de nos expressions ; la tâche de la philosophie est de

clarifier ce piège, pas de le masquer» (p. 17). Wittgenstein s'efforcera également de

démasquer d'autres «pièges» philosophiques hérités de la tradition, tels que les notions
de corps, d'esprit et de comportement (p. 23-32) ou celle d'«expérience privée» (p. 33-
38) : pour lui. «posséder de façon privée une expérience est une illusion (p. 39).
Contrairement à Hume, Wittgenstein estime que «l'idée même de transparence de la
vie mentale est confuse» (p. 47). Hume a tort, selon lui, de penser que l'esprit est «une



BIBLIOGRAPHIE 69

sorte de théâtre où diverses perceptions font successivement leur apparition ; elles
passent, repassent, glissent sans arrêt et se mêlent en une infinie variété de conditions
et de situations». C'est cette conception philosophique du dedans qui est en fait une
fiction grammaticale que Wittgenstein se propose d'extirper. Le dedans est bien plus
différent du dehors que ce type de constructions philosophiques ne le suggèrent» (p. 63).
Le Hegel de Plant traite, comme le titre anglais l'indique précisément (Hegel. On
Religion and Philosophy), de la conception hégélienne de la religion. D'après l'A..
Hegel considère que «la philosophie de la religion ne constitue pas seulement une
branche spécifique de la philosophie», mais «elle est bien plus profonde que cela. La
religion chrétienne, si elle est bien comprise. [...] représente le fondement même sur
lequel pourrait s'appuyer une humanité renouvelée, pour autant qu'elle soit transcrite
et comprise philosophiquement» (p. 66). Dans son Spinoza extrêmement précis et assez
technique, fondé sur les définitions de l'Éthique. Scruton cherche à rendre les linéaments
de l'architecture conceptuelle du philosophe, en présentant les questions les plus
essentielles. Il les réduit à cinq : «1) pourquoi existe-t-il quelque chose 2) comment le monde
est-il constitué 3) que sommes-nous relativement à l'ensemble des êtres 4) sommes-
nous libres? 5) comment devons-nous vivre?» (p. 11). qui correspondent aux cinq
parties de l'Éthique. Ces cinq questions «sont philosophiques : on ne saurait les traiter
par l'observation et l'expérience, seul le pur raisonnement leur convient» (p. 12) ; et

Spinoza réussit ce qu'aucun autre n'a réussi avant lui : «avec un minimum de concepts,
pour la plupart empruntés ou adaptés des philosophies médiévale et cartésienne, [il a

tracé] dans les grandes lignes la réalité, et [l'a accompagnée] d'un guide précis et détaillé
de la manière d'y vivre et de s'y conduire» (p. 77-78). Enfin, le Voltaire de Gray, sous-
titré Voltaire et les Lumières, s'attache à montrer son importance et sa modernité : il
décrit en trois parties la critique voltairienne de l'obscurantisme et de la superstition
en analysant «la théodicée des Lumières», «la religion de Voltaire» et «la politique de

Voltaire». S'il montre l'aspect parfois peu cohérent de Voltaire sur ces différents sujets.
l'A. insistant sur le fait que «la 'philosophie' de Voltaire a très peu de choses à nous

apprendre» (p. 79). il met en perspective dans un chapitre final «la postérité de Voltaire».
Dans des pages brillantes. l'A. estime ainsi que lorsque Voltaire «identifiait Lumières et

modernité, il exprimait un espoir désormais sans fondement» (p. 78). Et même si «la foi
dans les Lumières qu'a propagée Voltaire fait désormais partie intégrante de toutes les

cultures européennes» (p. 74). l'esprit critique qu'elles ont propagé «a conduit à relativiser
les valeurs - y compris les leurs» et a contribué au désenchantement du monde.

Stefan Imhoof

François Bousquet, Le Christ de Kierkegaard. Devenir chrétien par passion
d'exister (Jésus et Jésus-Christ. n° 76). Paris. Desclée. 1999. 462 p.

Cette thèse de doctorat soutenue conjointement à l'Institut catholique de Paris et

à l'Université de Paris IV-Sorbonne est le fruit d'un long et patient compagnonnage
de l'A. avec la pensée de Kierkegaard. L'ouvrage est structuré en trois parties. Une

première partie s'attache à définir les conditions de lecture et de communication qui

président, chez le philosophe et théologien danois, à la recherche de la vérité et à la

compréhension du christianisme, deux tâches distinctes et néanmoins liées de manière

intime en une démarche cohérente (cf. notamment la deuxième section. «Passion d'exister

et devenir-sujet», qui présente la théorie des stades ct les concepts centraux d'instant
ct de répétition). Une deuxième partie suit pas à pas le cheminement de l'œuvre, en

prêtant une attention fine au surgissement du devenir chrétien au creux de la passion

d'exister. C'est une véritable initiation à la lecture chronologique et raisonnée des textes

foisonnants de Kierkegaard. Une troisième et dernière partie dégage les structures



70 BIBLIOGRAPHIE

fondamentales de la christologie kierkegaardienne. organisée autour des catégories du
paradoxe, de l'instant, du Sauveur et de l'incognito. Le lecteur dispose ainsi, à la fois,
d'une introduction détaillée à l'ensemble de la pensée kierkegardienne et d'une
contribution personnelle, centrée sur l'interface entre existence et christologie. La qualité
première de ce livre est de nous guider patiemment dans les méandres d'une œuvre
rarement honorée à ce point dans sa globalité et dans le rythme même de son inspiration.
On sent par ailleurs un fort investissement théologique de la part de l'A., qui semble
avoir trouvé en Kierkegaard un révélateur stimulant de sa propre quête de Dieu, du
Christ, de la vérité et de l'existence authentique. Le revers de la médaille est une certaine
tendance à la théologisation. l'interrogation proprement philosophique de Kierkegaard
risquant d'être mise au service du seul projet christologique. La bibhographie est
volontairement sélective. l'A. ayant consacré au fil des années plusieurs études spécialisées

à la réception contemporaine de la pensée kierkegaardienne. Cela rend la
consultation de l'ouvrage parfois difficile, le lecteur étant renvoyé à des éléments de
littérature secondaire auquel il n'a pas accès directement.

Denis Muli.fr

Philosophie Karl Lowith, Histoire et Salut. Les présupposés théologiques cle la philo-
contemporaine sophiê de l'histoire, trad, de l'allemand par Marie-Christine Challiol-Gillet.

Sylvie Hurstel et Jean-François Kervégan, Présentation de Jean-François
Kervégan (Bibliothèque de Philosophie), Paris, Gallimard, 2002, 288 p.

L'œuvre de Lowith se présente comme une analyse de la pensée occidentale à la

lumière de Nietzsche. Ce texte, publié aux États-Unis en 1949 sous le titre Meaning
in History, fut traduit en allemand en 1953 avec des compléments et corrections apportés
par Lowith lui-même. La version qu'on nous offre aujourd'hui en français est d'excellente

facture et éclaire fort judicieusement tout le contexte de la philosophie de l'histoire
dans les années 50 du vingtième siècle. La thèse défendue par l'A. consiste à affirmer
que toute question sur le sens de l'histoire relève d'une optique issue du téléologisme
judéo-chrétien : «Même le fait que nous nous interrogions sur le sens ou l'absence de

sens de l'histoire est historiquement conditionné : c'et la pensée juive et la pensée
chrétienne qui ont donné naissance à ce questionnement démesuré. S'interroger
sérieusement sur le sens ultime de l'histoire surpasse toute connaissance possible et nous coupe
le souffle : cela nous entraîne dans un vide que seuls l'espoir et la foi peuvent venir
combler.» (p. 24-25) Pour démontrer sa thèse. l'A. procède à une régression historique :

«l'exposé historique qui va suivre de notre conception de l'histoire voudrait montrer
que la philosophie moderne de l'histoire prend ses racines dans la croyance biblique
en la rédemption et qu'elle prend fin avec la sécularisation de son modèle eschatologique.»

(p. 22) Partant d'historiens récents, l'analyse remonte le cours du temps et
dévoile comment se retrouve, chez chaque penseur, le schéma de l'eschatologie judéo-
chrétienne. Concernant Burkhardt. l'A. constate son appartenance à la pensée moderne
de l'histoire, ainsi que son rattachement à la vision chrétienne. L'aspiration moderne
à la sécurité sociale est contrebalancée chez lui par la «grandeur antique de la passion
et du sacrifice pour la cause de la polis.» (p. 50) De même, à l'encontre de l'aspiration
moderne à un meilleur niveau de vie. Burkhardt oppose une «haute opinion de la victoire
chrétienne sur tout ce qui est terrestre.» (p. 50) Remontant à Marx. l'A. montre que
le projet de ce dernier est issu du vieux messianisme juif et de son eschatologie, même
si Marx s'en défend. Le fait intéressant chez Marx, c'est que l'athéisme n'est plus un

problème théologique, ce n'est plus une lutte contre des divinités païennes ou chrétiennes,

«mais une lutte contre des idoles terrestres. Or l'idole la plus remarquable du monde
capitaliste est le fétichisme des marchandises, lequel procède de l'inversion des moyens



BIBLIOGRAPHIE 71

de production en choses objectivées, de valeurs d'usage concrètes en valeurs d'échange
abstraites. En raison de cette inversion, l'homme, producteur de marchandises, devient
le produit de sa propre production.» (p. 75-76) Lowith décèle chez Marx le même
principe général que chez Hegel : l'identité de la raison et de la réalité, de l'essence
universelle et de l'existence particulière. «Dans la communauté communiste achevée,
chaque individu a réalisé son essence humaine propre comme existence universelle,
socio-politique.» (p. 77) Hegel constitue indéniablement le creuset de toute la conception
moderne de l'histoire, et son analyse retient toute l'attention de l'A. Vision téléologique.
la pensée de Hegel perçoit l'Orient comme l'enfance de l'histoire du monde, la Grèce
et Rome comme son adolescence, et les peuples germano-chrétiens comme sa vieillesse,
(cf. p. 85) Selon Lowith. Hegel croyait être fidèle à l'esprit du christianisme en
sécularisant la foi chrétienne. La sentence-clé «L'histoire du monde est le tribunal du monde »

est aussi bien religieuse dans sa motivation originelle (le monde est soumis à un
jugement dernier) qu'irréligieuse dans sa transposition profane (le jugement s'accomplit
dans le processus historique lui-même). Le prodige de cette pensée est d'avoir
transformé une théologie de l'histoire fondée par Augustin en une philosophie de l'histoire,
qui n'est ni sacrée, ni profane : «l'histoire du Salut est projetée sut le plan de l'histoire
du monde, et cette dernière est élevée au rang d'histoire du Salut. Le christianisme de

Hegel transforme la volonté de Dieu en esprit ds ce monde : elle devient l'esprit du
monde et les esprits des peuples.» (p. 85) Le chapitre «Progrès contre Providence»
mérite une attention particulière. La moderne idée de progrès suppose toujours une visée,
donc une reprise de la fonction messianique. Si dans l'Antiquité la finalité reste
immanente, la conception chrétienne et moderne d'une finalité de l'histoire propose
toujours une rédemption ultime. La sécularisation de cette finalité ne change rien au

processus. Proudhon ou Comte ne font que répercuter le même schéma sur un plan
humain, social. Ramener Dieu sur terre, tel pourrait être le mot d'ordre de cet idéal du

Progrès. Selon Proudhon. «il faudrait que l'homme et la justice humaine prennent
désormais en main la conduite de toutes les affaires humaines. L'homme remplacerait
Dieu, et la foi au progrès humain, la foi en la Providence.» (p. 90) Comte, lui. voit
l'histoire comme une progression vers l'état scientifique (cf p. 100 et sq.). mais sa

conception reste largement tributaire de la vision messianique : «Sa foi confiante en un
«avenir plein de promesses» est incompréhensible si l'on ne se réfère pas à la foi
chrétienne qui faisait de l'avenir l'horizon décisif de notre pensée après le Christ.»

(p. 1 15) Vico, énonçant les Principes de la Science Nouvelle, affirme qu'«un monde

historique ne peut pas être construit sur l'athéisme. Toutes les civilisations, les lois et
les institutions, en particulier les plus primitives, le mariage, l'inhumation et l'agriculture,

reposent sur des sacrifices et des rites, sur une forme quelconque de religion,
qu'elle soit vraie ou fausse, chrétienne ou païenne.» (p. 157-158) Chez Joachim de Flore.

l'A. perçoit surtout le recours à l'interprétation allégorique, qui est à la fois prophétique
et historique, (cf p. 191) Ce texte de Lowith mérite, aujourd'hui plus que jamais, toute

l'attention des historiens et des philosophes, car il propose une lecture de l'histoire de

l'humanité fondée sur une eschatologie à base de transcendance, refusant toute
explication liée à une simple immanence de l'humain à l'humain.

Jacques Schouwey

Agata Zielinski. Lecture de Merleau-Ponty et Lévinas (Le corps, le monde,

l'autre) (Philosophie d'aujourd'hui). Paris. P.U.F.. 2002. 318 p.

La lecture de Merleau-Ponty et de Lévinas qui nous est proposée ici adopte la forme

d'une comparaison terme à terme entre les deux pensées. Une telle forme se traduit dès

lors par une série de courts chapitres alternés, centrés sur un thème commun. Ainsi nous



72 BIBLIOGRAPHIE

parcourons dans une première partie tous les aspects touchant à la corporéité, puis dans

la seconde partie ceux qui concernent autrui. Mais la charnière centrale autour de

laquelle s'articulent continûment tous ces développements est constituée par la question
du monde. Comment le corps du sujet est au monde, comment autrui élargit le monde

jusqu'à en faire le lieu même d'une responsabilité, telles sont les questions qui
constituent le fil rouge de cette étude. Merleau-Ponty et Lévinas sont envisagés ici en tant

que continuateurs «hérétiques» de Husserl (selon le mot de Ricœur). qui prétendent tous
deux en dépasser certaines des apories, liées notamment au solipsisme transcendantal

qui se fait jour dans la cinquième Méditation cartésienne. Il s'agit moins dès lors de

confronter les différences de leurs deux positions, que de considérer leur entreprise
commune de dépassement de la phénoménologie husserlienne. Cette volonté de synthèse
est constamment à l'œuvre dans le texte, sous la forme d'une courte introduction ct d'une
conclusion, qui encadrent à chaque chapitre la présentation alternée des deux positions.
Une telle démarche permet alors de déboucher sur un certain nombre de traits communs
aux deux philosophes. C'est tout d'abord le débordement de la conscience constituante

par une passivité corporelle qui la précède. Le constituant se révèle toujours déjà
secrètement constitué au préalable par ce qu'il constitue. À partir de cette caractérisation,
on retrouve chez les deux penseurs la figure d'une subjectivité intrinsèquement en

réponse vis-à-vis de cet affect qui la précède. Et cette réponse ne saurait jamais se

retrouver dans l'adéquation parfaite d'un savoir total de ce qu'elle vise. Ce qui signifie
que pour les deux auteurs, le monde ne peut se présenter comme totalité pleinement
présente sous la visée d'une conscience constituante. 11 se donne au contraire dans un
échappement ou une absence multiple, qui requiert le sujet hors de toute maîtrise
possible. Enfin, autrui s'inscrit d'emblée dans cette réquisition passive du sujet, débordant

toujours tout enfermement solipsiste, et vouant le sujet à répondre du monde dans

lequel il vit. Tels sont les principaux bénéfices de cette lecture synthétique de Merleau-
Ponty et de Lévinas. Cependant, une telle lecture conduit également à forcer quelque
peu chacune des positions, voire à amoindrir certains aspects par trop divergents. Certes
l'A. signale toujours consciencieusement toutes les différences qui nuancent la position
commune des deux penseurs, mais on peut sans peine percevoir un déséquilibre patent
dans la manière qu'elle a de rendre compte de ces différences et de les évaluer. Élève

en effet de Renaud Barbaras (par ailleurs abondamment cité), on sent manifestement
chez elle une plus grande proximité avec la pensée de Merleau-Ponty. Elle est ainsi
moins à l'aise avec la radicalité acosmique de la pensée lévinassienne. qu'elle a parfois
tendance à caricaturer. Or c'est bel et bien cet acosmisme de Lévinas qui fait problème,
car la réquisition d'autrui signale chez lui - même si elle s'investit notamment dans
le don des produits mondains du labeur humain - une dimension qui n'est radicalement

pas du monde. Confrontée à cette radicalité. la pensée merleau-pontienne de la chair
et de notre entrelacement immanent avec le monde, paraissent ressortir d'une tout autre
inspiration de pensée, et se révèlent finalement bien peu compatibles, malgré tous les

accommodements élaborés dans cet ouvrage. L'A. reconnaît certes cette difficulté, mais
tend à l'édulcorer sans en explorer toute la portée. Si les analyses qu'elle présente se

signalent toujours par leur grande précision, et par la richesse des aspects abordés, on
échappe pourtant difficilement à un sentiment d'artificialité. ce qu'une perspective plus
disjonctive aurait sans doute permis d'éviter. On dira pour le moins que cet ouvrage
ne s'adresse pas en priorité à des lecteurs qui désireraient trouver une première initiation
aux deux pensées de Merleau-Ponty et de Lévinas. Il nécessite bien plutôt une
perspective de lecture déjà engagée, soit dans l'un ou l'autre de ces auteurs, soit plus
généralement dans la problématique de la chair et du corps. Dans une telle perspective,
cet ouvrage apporte sans conteste, malgré les quelques réserves esquissées plus haut,
des éclaircissements fort utiles.

Michel Vanni



BIBLIOGRAPHIE 73

Catherine Chalier. La Trace de l'Infini. Emmanuel Lévinas et la source
hébraïque (Philosophie & Théologie), Paris, Cerf. 2002, 267 p.

L'A. désire montrer, dans ce dernier ouvrage. qu'Emmanuel Lévinas n'a cherché
ni à concilier Jérusalem et Athènes afin de guider les égarés de son siècle, ni à soumettre
les philosophes à l'autorité des prophètes, mais qu'il a entendu «penser, de façon
extrême et sans concession aux «remous de l'époque», l'excès d'une inquiétude
irréductible à l'oubli de l'être, d'une inquiétude que philosophie et théologie ne peuvent
ni apaiser ni surmonter, même quand elles s'efforcent de la faire oublier au nom de la
vérité. Or c'est cette inquiétude dont les prophètes n'ont eu de cesse de faire mémoire,
contre leur gré parfois, qui exige de renouer avec la profondeur d'une relation au Livre
inspiré, autrement qu'en voulant en maîtriser les significations par la grandeur propre
à la rationalité ontologique. Ce Livre ne parle-t-il pas en effet d'un sens irréductible
au savoir ?» (p. 11 sq.) Pour dégager ce sens et penser cette inquiétude, c'est-à-dire pour
parler le langage de la transcendance sans qu'il se module sur celui d'une nostalgie de
la connaissance et sans qu'il vire en irrationalisme. l'A. relit attentivement l'œuvre du
philosophe. Elle s'interroge, au fil des thèmes abordés - désir métaphysique et sainteté,
eschatologie et pensée du temps -. sur la façon dont Lévinas, à partir du texte hébraïque
de la Bible interprété par la tradition rabbinique. s'est interdit de penser la profondeur
de l'affection dont est affectée la subjectivité par la mise de l'Infini en elle
indépendamment du réveil de la responsabilité qu'elle suscite pour le prochain, et a toujours
opposé aux significations du Dit philosophique, élaborées grâce à l'intelligibilité du
logos grec impersonnel, la signifiance d'un Dire dont l'intelligibilité comme proximité
reste insaisissable par le logos. Seule sa trace, «qui n'appartient pas au rassemblement
de l'essence», oblige la subjectivité humaine et la met en relation avec le visage d'autrui.
«La signifiance de la trace réside bien là : la rupture qu'elle provoque au sein de la
continuité des dits raisonnables [...] oriente autrement dans l'être» (p. 187). ordonne
le moi à une responsabilité pour le prochain qu'il n'a pas choisie et dont il est impossible
de fixer les limites, et qui ne laisse pas de temps, pas de présent de recueillement ou
de rentrée en soi. parce qu'elle va jusqu'à la substitution à l'autre, jusqu'à la condition
d'otage. Remarquable est le chapitre que l'A. consacre aux développements originaux
de Lévinas sur la dimension prophétique du psychisme humain, sans la réduire à une

qualité qui ne reviendrait de droit qu'à certains seulement. En effet, si Lévinas a ainsi

ouvert la rationalité humaine sur une transcendance qu'elle ne peut pas viser, mais qui
la vise, c'est que. pour lui. la rationalité humaine a d'abord vocation de témoignage,
bien plus encore que de dialogue. «Cette grâce pour le psychisme d'être sollicité par
le Dire au point d'en devenir le témoin, face à une humanité sans sympathie pour lui.
ou tout simplement indifférente, fait également contrepoids à l'affirmation, par Abraham,

du caractère 'cendre et poussière' de l'homme, de sa finitude. comme le dit la

philosophie» (p. 125). Un dernier chapitre réfute avec force l'idée que les fameuses

leçons talmudiques de Lévinas seraient sans intérêt majeur pour un philosophe et prouve,
au contraire, que les discussions souvent âpres et passionnées des rabbins ne cherchent

qu'à rendre toujours plus explicite «le sens éthique comme l'ultime intelligibilité de

l'humain el même du cosmique» (p. 237).

Jean Borel

Paul Ricœur, Histoire et civilisation. Neuf textes jalons pour un Christianisme

social, Avant-propos par Olivier Abel, Paris, Autres Temps. Cahiers d'éthique

sociale ct politique, N° 76-77, 2003. p. 5-141.

À l'occasion du 90eme anniversaire de Ricœur (27.2.2003). la revue Autres Temps

a publié dans son dernier numéro un dossier de neuf textes de cet A. parus comme



74 BIBLIOGRAPHIE

articles dans la Revue du Christianisme social, devenue Autres Temps au début des

années 80. À part le dernier des textes. «Responsabilité et fragilité», tiré d'un numéro
d'Autres Temps de 1992. les autres textes sont des articles des années 40. 50 et 60, à

proximité chronologique et thématique du recueil d'articles Histoire et vérité (première
édition en 1955. deuxième en 1964). Ricœur s'est longtemps engagé dans le mouvement
du Christianisme social, et il en a même assumé la présidence de 1958 à 1970. Les textes

reproduits ici donnent un reflet de cette activité militante, inscrite dans un contexte de

crise : il en va de situer le socialisme chrétien par rapport à la guerre froide, dans les

débats avec le communisme et le marxisme (Budapest 1956 et Prague 1968). en lien
avec la guerre d'Algérie ou encore mai 1968. Les problèmes abordés concernent la vie
dans la cité, au sens large de ce terme : la question de la paix (en pleine période de

guerre froide : une évaluation critique de la civilisation occidentale, de la technique
ou encore de l'urbanisation : une réflexion sur la fonction de l'État, sur les liens entre
nation et humanité ; une prise de position sur la question de l'insoumission (en lien avec-

les jeunes Français appelés en Algérie). On mentionnera en particulier l'étude critique
d'Humanisme et terreur de Merleau-Ponty (intitulée «Le Yogi, le Commissaire, le

Prolétaire et le Prophète»). Le dernier article, plus tardif, articulant la fragilité et la

responsabilité, donne une belle conclusion à cet ensemble. Signalons encore que l'avant-
propos d'Olivier Abel (p. 6-20) est remarquablement fait : il présente brièvement les

textes, les situe dans le contexte de l'époque et les met en perspective avec les

questionnements actuels. Le numéro comporte également une liste exhaustive des textes de

Ricœur parus dans la Revue du Christianisme social et dans Autres Temps (p. 21 sq.) :

au terme de ce dossier, l'envie ne manque pas d'aller à la recherche d'autres articles.

Pierre Bühler

Michel Henry, Paroles du Christ. Paris. Seuil, 2002. 158 p.

Cet ouvrage posthume n'a pas à être lu seulement comme le testament spirituel de

l'A., signant la fin de son itinéraire de pensée, en même temps que la confession d'un
philosophe croyant, mais aussi comme une première ébauche d'une réponse à une

question de principe qu'il fallait avoir le courage de reposer dans le concert des diverses
théories contemporaines du langage : «Est-il possible à l'homme d'entendre dans le

langage qui est le sien une parole qui parlerait dans un autre langage, qui serait celle
de Dieu, très exactement de son Verbe ?» Pour guide de sa réflexion, l'A. prend donc
les paroles du Christ, dont la prétention n'est pas seulement de transmettre une révélation
divine, mais bien d'être purement et simplement ce qu'il dit être, cette Révélation même,
la Parole de Dieu Lui-même. Méthodologiquement. le phénoménologue français,
convaincu que les paroles du Christ s'offrent à nous à titre de documents authentiques qui
«n'ont rien à voir avec les inventions de communautés chrétiennes tardives», part de

la constatation qu'elles se présentent dans les évangiles tantôt comme les paroles d'un
homme, tantôt comme celles de Dieu. «Dans la mesure où, dit-il. pour s'adresser aux
hommes, le Christ utilise le langage qui leur est propre, alors la façon dont il leur parle
manifeste les propriétés du langage humain, celles qu'étudient les analyses modernes
du langage. Si nous supposons maintenant que le Verbe de Dieu parle un tout autre

langage, différent dans le principe du langage humain, nous sommes contraints de

reconnaître que sa parole échappe à l'ensemble des conceptions du langage dont il vient
d'être question. Parce qu'elle vise unilatéralement le langage des hommes, la philosophie

du langage présenterait une lacune béante, elle ne saurait rien de la parole qui. en



BIBLIOGRAPHIE 75

fin de compte, importe seule - la Parole de Dieu, c'est-à-dire la façon dont Dieu nous
parle» (p. 9 sq.). La matière du livre s'organise alors tout naturellement selon l'ordre
suivant : I. Les paroles du Christ considéré en tant qu'homme s'adressant aux hommes
dans le langage qui est le leur et leur parlant d'eux. IL Les paroles du Christ considéré
en tant qu'homme, s'adressant aux hommes dans leur langage pour leur parler non plus
d'eux mais de lui-même. Et. puisque «le Christ se donne comme le Messie, disant aux
hommes ce que son Père lui a dit, et ainsi comme le Verbe de Dieu», les derniers
chapitres examinent enfin en quoi la parole du Christ considérée comme celle du Verbe,
comme la Parole de Dieu, diffère de la parole humaine en général, et comment les
hommes peuvent être capables d'entendre et de comprendre cette Parole qui n'est plus
la leur mais celle de Dieu. Apparaît ainsi dans toute son ampleur le projet du philosophe,
doni il n'est guère possible de rendre compte en détail dans le cadre d'une recension.
En s'appuyant sur les nombreuses déclarations que le Christ fait à son propre sujet dans

l'évangile johannique. lesquelles se ramènent à l'affirmation de sa condition divine et
de son unité avec Dieu, «parlant donc la Parole de Dieu, étant son Verbe». l'A. tente
de démontrer comment la légitimation des affirmations de sa condition divine par le
Christ «ne repose en aucune façon sur une parole humaine, toujours suspecte. Ce n'est

pas parce que le Chrisl dit, avec les mots que nous employons tous les jours dans le

langage qui est le nôtre, «je suis dans le Père et le Père est en moi», que cette proposition
est vraie, dans le domaine de la réalité absolue qui est celle de Dieu. Tout au contraire :

c'est parce qu'il en est ainsi dans la réalité absolue de l'essence divine, éternellement
ainsi - c'est parce que. dans cette génération en elle du Premier Vivant, la Vie.
s'éprouvant en lui. se révèle à soi dans la révélation de soi qui est son Verbe, sa Parole,
c'est pour cette raison uniquement que cette Parole. Arehi-révélation de la vie divine.
est en soi la Vérité, cette Vérité originaire et absolue dont toute autre dépend» (p. 123).

Ainsi, la Parole du Christ, en tant qu'elle est celle du Verbe, est la Parole de la Vie :

c'est en elle d'abord que s'accomplit cette Archi-révélation par laquelle, s'étreignant
soi-même, la Vie s'engendre elle-même, se fait Vie. et c'est elle ensuite qui fait de nous
des vivants. C'est pourquoi la vie de tout homme est enjeu dans l'écoute de cette Parole,

comme le dit encore Jésus : Prenez garde à la manière dont vous écoutez Si les analyses
de l'A. renouvellent de façon stimulante le langage utilisé traditionnellement pour mettre

en évidence l'autorité absolue du Christ et l'égalité de nature du Père et du Fils et. au

nom de l'immanence du Christ comme Verbe à toute vie humaine, le fait que tout être

humain peut se considérer en conséquence comme fils de Dieu, né surnaturellemenl

d'une seconde naissance et fils dans le Fils Premier-Né. nous aimerions néanmoins, en

conclusion, bien que l'A. ne puisse plus répondre, poursuivre le débat, voire le reprendre
à son point de départ, en posant la question suivante : à la lumière de ce que le pseudo-

Denys affirme du Christ et de ses opérations dans sa quatrième Lettre à Gaios - «en

assumant l'essence humaine, c'est de façon suressentielle qu'il a pris rang d'essence

et de façon surhumaine qu'il accomplit les opérations d'un homme : qu'à ce titre, il ne

fut ni homme ni non-homme, mais tout ensemble Fils de l'homme et Surhomme, ct qu'il
n'a donc pas accompli à titre de Dieu des opérations divines et à titre d'homme des

opérations humaines, mais bien qu'à titre de Dieu l'ait homme, il nous a fait participer
à la merveille d'une toute nouvelle opération ou 'énergie théandrique'» -. et à la lumière

de ce qui a été proclamé le 16 septembre 681 lors du troisième concile de Constantinople

- que. dans le Christ, les deux vouloirs ct les deux activités naturels concourent toujours
ensemble et non séparément au salut du genre humain -. peut-on vraiment dissocier,

comme l'A. le fait de manière si radicale, les paroles du Christ en tant qu'homme et

les paroles du Christ en tant que Verbe de Dieu N'y aurait-il pas la possibilité, et la

nécessité, de penser la merveille d'un tout nouveau discours ou «langage théandrique»

du Christ

Jean Borel



76 BIBLIOGRAPHIE

Michel Henry. Auto-donation, entretiens et conférences. Textes rassemblés et
édités par Prétentaine sous la direction de Magali Uhi. Montpellier,
Prétentaine/Anne Henry. 2002, 237 p.

Cet hommage, construit autour de la parole vivante de Michel Henry, rassemble
six conférences et trois entretiens, pour la plupart inédits et donnés entre les années 1976

et 2000. Seuls deux entretiens et une conférence ont pu être relus et corrigés par l'A.,
les autres ne sont que des retranscriptions effectuées à partir d'enregistrements audio
et avec l'exigence impérative de restituer aussi parfaitement que possible «le déploiement

de sa pensée avec son argumentation rigoureuse, mais aussi ses chemins de traverse
et ses interrogations». Mises à part les deux conférences intitulées : «Phénoménologie
de la vie» et «Le corps vivant», prononcées respectivement à Munich et à Bruxelles,
les autres furent données à l'Université Paul Valéry de Montpellier et organisées par
la revue Prétentaine en partenariat avec l'Institut de Recherches Sociologiques et

Anthropologiques. Quant aux entretiens, ils ont tous été réalisés au domicile du

philosophe. C'est de manière vivante que Michel Henry évoque à grands traits dans

«Phénoménologie et sciences humaines» la tâche de la philosophie comme recherche
de la «genèse transcendantale» des objets sur lesquels elle réfléchit, qui seule peut leur
donner un sens, et résume dans «Phénoménologie de la vie» les thèmes essentiels de

sa phénoménologie : les termes d'auto-donation, auto-génération, auto-révélation et
auto-affection lui permettent de rendre compte du procès dans lequel la Vie absolue se

donne à soi. s'éprouve soi-même et jouit de soi. produisant ainsi constamment sa propre
essence, ce Premier Soi Vivant en lequel, s'éprouvant soi-même, la Vie se révèle à soi,
son Verbe. À notre avis, l'orientation filioquiste de ces développements est à relever
et pourrait faire l'objet de sérieuses discussions christologiques. Dans ses entretiens
comme dans ses conférences, on sent que l'A. aime parler de cette essence de la vie
dans toutes ses modalités : l'immanence, la subjectivité, l'ipséité. le pathos, l'épreuve
de soi. l'affectivité, la corporéité. la temporalité. Et il le fait, comme le dit justement
Magali Uhi dans son introduction, «avec un sens aigu de la narration et de la variation,
un art subtil de l'exemple phénoménologique et une discrète pointe critique où
transparaissent sa passion des valeurs supérieures de la vie et son admiration pour les formes
élaborées de la culture qui sont l'art, l'éthique et la religion». D'où la lutte que l'A.
a toujours menée contre la barbarie contemporaine, avec son culte du nihilisme et du

mensonge collectif, lutte qui avait pour lui le sens d'une fidélité à un projet transcendantal

de défense et illustration de la culture comme auto-accomplissement et
autodéveloppement de la vie de l'Esprit. Une bibliographie aussi complète que possible de

tous les textes publiés de Michel Henry et un entretien à bâtons rompus avec Mmc Anne
Henry achèvent de faire de ce volume une approche vivante el synthétique de sa pensée.

Jean Borel

Marcel Hénaff, Lc prix de la vérité. Le don. l'argent, la philosophie (La
couleur des idées). Paris. Seuil. 2002. 558 p.

Dans cette belle et vaste méditation. l'A. reprend la question du don. dans la foulée
du fameux «Essai sur le don» de Marcel Mauss. mais en lui conférant une densité
historique, ethnologique et philosophique très remarquable. Cela nous vaut d'excellentes
analyses de la philosophie grecque, notamment des conflits entre Platon. Socrate et les

sophistes (lesquels monnayaient leur prestation ainsi qu'une comparaison pertinente
de l'éthique inconditionnelle du don chez Sénèque et de l'éthique paulinienne de la
grâce. La reconstruction de la figure du marchand dans la tradition occidentale fait
apparaître une césure entre la critique naturaliste du profit (chez Aristote) et l'utilità-



BIBLIOGRAPHIE 77

risme mercantile de la modernité, ce qui conduit notamment l'A. à revisiter le dossier
classique des liens entre l'éthique protestante et l'esprit du capitalisme : dans ce
contexte, il valorise fortement l'ouvrage de Bartolomeo Clavero. La Grâce du don.
Anthropologie de l'économie catholique [1991], Paris. Albin Michel. 1996) qui comble selon
lui le vide laissé par Weber et Troeltsch. - La thèse centrale de l'A. nous paraît tenir
dans une subtile et légitime différenciation : si le don réciproque, en sa structure rituelle,
tient de la reconnaissance sociale, l'échange marchand des biens relève, lui. de la

justice ; le philosophe a aussi besoin de gagner sa vie et de recevoir un juste retour
matériel de ses prestations intellectuelles ; les deux ordres, rituel et marchand, peuvent
donc occasionnellement se superposer : il n'en demeure pas moins que la vérité, comme
telle, n'a pas de prix et qu'il importe de maintenir l'hétérogénéité du don et de l'échange.
- Ne nous y trompons pas : l'impressionnant parcours historique et ethnologique de l'A.
ne relève pas de la pure érudition ou d'une curiosité désintéressée. Le propos est
clairement et heureusement contemporain : comment ne pas voir que derrière le mépris
ou la surestimation de l'argent dans son rapport avec la philosophie et les sciences se

joue une très actuelle dévaluation des sciences humaines (parmi lesquelles on rangera
aussi bien la théologie et la philosophie que les sciences sociales) au détriment des
sciences dites dures Et que cette dévaluation se traduit, de manière littérale, dans une
différence de rapport à l'argent et à l'économie Depuis la fatale et étroite réduction
des sciences nobles aux sciences improductives opérée par Adam Smith, comment
renouer le contact avec une science de la gratuité Deux types d'échange se dessinent,

l'échange lié au marché et l'échange au service de la vérité. Les sciences sociales et
humaines auraient bien tort d'abandonner le terrain aux sciences «productives». Elles
doivent se battre sur un double front, celui de la rentabilité et celui de l'indépendance
intellectuelle. Contradiction dans les termes? Non: tension créative! Merci à l'A.
d'oser nommer ainsi les enjeux croisés de la vérité sans prix et du juste prix de la

recherche de la vérité.

Denis Miller

Yves Michaud, L'art à l'état gazeux. Essai sur le triomphe de l'esthétique.
Paris. Stock, 2003. 204 p.

L'A., professeur de philosophie et ancien directeur des Beaux-Arts, a publié bon

nombre d'ouvrages consacrés essentiellement à la philosophie de l'art et à l'esthétique.
Dans cet essai clair et percutant, il tente le pari d'exposer la situation de l'art aujourd'hui.
Il entend «analyser [...]. pas dénoncer, ni célébrer» (p. 15). D'après lui. notre situation

est marquée par un paradoxe : la beauté est partout, «elle est devenue un impératif»
(p. 7). ct en même temps nous vivons dans «un monde vide d'œuvres d'art» (p. 9). «C'est

comme si. plus il y a de beauté, moins il y a d'œuvres d'art, ou encore comme si. moins

il y a d'art, plus l'artistique se répand et colore tout, passant pour ainsi dire à l'état de

gaz ou de vapeur et recouvrant toutes choses comme d'une buée.» (ibid.) Cette

constatation n'équivaut pas à la thèse hégélienne de la «fin de l'art» défendue par A. Danto.

L'A. précise en effet que «ce n'est pas pour autant la l'in de l'art : c'esl la fin de son

régime d'objet» (p. 11). L'A. illustre son paradoxe en quatre chapitres : «Petite

ethnographie de l'art contemporain» : «L'art contemporain dans le post-post» ; «Vers

l'esthétique des temps du triomphe de l'esthétique» : «La demande d'esthétique :

hédonisme, tourisme et darwinisme». - Dans le premier chapitre. l'A. décrit l'art contemporain

à la manière «d'un Persan débarquant de Perse» (p. 23). Pas de name dropping.
des constatations factuelles. L'art contemporain se caractérise d'abord par «la quasi-

disparition de la peinture» (p. 31) - on se situe là dans la lignée de la critique

duchampienne de la peinture «rétinienne» ; la photographie «la plupart du temps rem-



78 BIBLIOGRAPHIE

place la peinture» (p. 32). car elle s'adapte mieux au regard contemporain que Michaud
désigne d*«attention flottante» (p. 33). La production artistique contemporaine a «quitté
les cimaises pour envahir l'espace. Elle est alors faite d'installations, dispositifs,
machines et environnements calculés pour produire des effets visuels, sonores ou
d'ambiance» (p. 34). La situation de l'art se signale encore par le fait que la frontière entre
art et non-art s'efface. On remarque une «connivence et même la quasi-confusion entre
art contemporain et publicité» (p. 38). L'A. va jusqu'à diagnostiquer un «devenir-
publicité de Fart» (p. 40) qui renforce son passage à l'état gazeux. L'art se rapproche
de la mode : mais malgré cette parenté, l'art n'a «pas d'ancrage dans le grand public»
(p. 43). il «fonctionne comme un groupe ou une tribu d'initiés» (ibid.). Une autre
caractéristique de l'art actuel est son «engagement social et politique limité» (p. 47).
A partir de Duchamp. l'art n'est «plus substantiel, mais procédural» (p. 50) Cette analyse
se conclut sur un constat : «Les critiques nostalgiques de l'art contemporain se trompent
donc deux l'ois : l'art, qu'ils regrettent tant, est déjà partout [...]. et ce monde de l'art
contemporain qu'ils honnissent tant n'existe déjà plus» (p. 56). - Le deuxième chapitre
retrace la «généalogie» de la situation décrite au chapitre précédent. L'A. donne une
brève description de l'histoire l'art du XXe siècle, plus précisément des années 1905-
1906. «où l'héritage de Cézanne débouche presque aussitôt sur le cubisme, jusqu'aux
années 1975-1978 qui voient l'épuisement et l'effacement des dernières avant-gardes»
(p. 67-68). De rupture en rupture, dans ce «temps des manifestes» (Danto), on arrive
à la situation présente, en gros depuis les années 1980-1990. au cours desquelles «les

œuvres d'art ont changé de mode opératoire. Elles ne visent plus à représenter ni à

signifier. Elles ne renvoient pas à un au-delà d'elles-mêmes ; elles ne symbolisent plus
[...], mais visent à produire directement des expériences intenses et particulières»
(p. 100). - Le troisième chapitre retrace l'histoire de l'esthétique ou de la philosophie
de l'art. L'A. centre son analyse sur le texte visionnaire de W. Benjamin. «L'œuvre
d'art à l'époque de sa reproduction technique», qui distingue entre les œuvres d'art du

passé dotées d'une aurei particulière et les œuvres d'art récentes, essentiellement
reproductibles, dont la contemplation produit à terme une véritable «esthétique de la distraction»

(p. 111). Cette analyse conduit l'A. à un excursus sur le rôle des musées dans
la culture contemporaine : «le musée est la plus belle illustration du diagnostic de

Benjamin, dans ce qu'il a de plus grinçant : il sauvegarde la valeur culturelle en la

soumettant aux valeurs de l'exposition et de la publicité» (p. 123). Le second auteur

que Michaud examine est C. Greenberg. défenseur de l'art américain des années 1950,

qui a donné «à l'esthétique kantienne un caractère systématique et une dimension
psychologique qu'elle n'avait pas» (p. 130). Les concepts-clés de l'analyse de Greenberg
sont ceux de chef-d'œuvre, d'invention créatrice et d'expérience de la valeur dans la

perception esthétique. Une autre philosophie de l'art discutée dans ce chapitre est celle
d'A. Danto. L'art moderne se caractérise, pour Danto, par la fin du «paradigme mimétique»

en art. issu du platonisme. À partir du moment où A. Warhol crée en 1964 les

boîtes Brillo, copie conforme des boîtes du produit de lessive homonyme, il faut trouver
un nouveau critère pour faire entrer la boîte Brillo dans le «monde de l'art». Ce critère
serait «quelque chose que l'œil ne peut trouver - une atmosphère de théorie artistique,
une connaissance de l'histoire de l'art, [...] une certaine théorie de l'art» (textes cités

p. 152) : bref, pour Danto l'art est fini au sens où il devient sa propre philosophie, «en

un mouvement hégélien typique, l'art est devenu conscient de lui-même» (p. 155). Le

chapitre se clôt sur l'évocation des positions de G. Dickie et N. Goodman. - Le dernier
chapitre, «le plus ambitieux et le plus risqué» (p. 24). est aussi le plus passionnant. L'A.
insiste sur le fait que son diagnostic du caractère «gazeux» de l'art actuel n'implique
nullement la condamnation de la version ancienne de l'art. A côté des changements

qu'ont entraîné la nouvelle configuration de l'art, il faut aussi parler des «intérêts qui

s'y satisfont» (p. 170). Le premier est hédoniste : la contemplation de l'art contemporain
produit un «plaisir pris à une expérience qui coule et qui est fluide» (p. 171) ; cette



BIBLIOGRAPHIE 79

expérience rejoint en fait celle du bonheur contemporain. Dès lors, toutes les productions
auront une valeur identique, puisque la hiérarchisation en termes de critères esthétiques
disparaît. Plus généralement «la vaporisation de l'art» à laquelle on assiste entraîne une
«esthétisation de l'expérience en général» (p. 181). ce qui explique sans doute en partie
qu'il «n'y a jamais eu autant d'artistes officiellement recensés : 100.000 pour la seule
ville de New York» (p. 184). Le second intérêt est touristique : l'expérience touristique,
l'expérience contemporaine par excellence, est esthétique par nature (p. 188). Le
troisième intérêt nous est fourni par la théorie de l'évolution : les objets d'art sont pour
nous ce que les parures représentent pour les animaux, l'art permettant alors de «signaler
les groupes humains, de marquer leur identité» (p. 194). Pour l'A. «l'art [dès lors] n'est
plus la manifestation de l'esprit mais quelque chose comme l'ornement ou la parure
de l'époque» (p. 204).

Stefan Imhoof

Roland Minnerath (éd.). Apologie à Diognète. Exhortation aux Grecs, trad.
Michel Bourlet, introduction et notes R. Minnerath. Migne (Les Pères dans

la foi), Paris, Migne, 2002. 150 p.

Les deux textes traduits ici (YExhortation n'avait jamais été traduite en français.
'Apologie l'avait été par Henri-Irénée Marrou. Sources chrétiennes 33 bis) ont long-
emps été attribués à Justin; ils appartiennent tous les deux au genre apologétique, mais,
ielon l'auteur de l'introduction, leurs différences sont trop marquées pour qu'ils soient
'œuvre d'un même penseur. L'Apologie à Diognète semble écrite au IIe siècle.

VExhortation aux Grecs vraisemblablement vers la fin du IIIe. Toutes deux «ont en commun
in point fondamental : amener le lecteur païen à réaliser que la connaissance de Dieu
ie peut venir que de la Révélation.» (p. 17) Ces deux écrits illustrent bien l'argumen-
ation utilisée pour soutenir le christianisme des premiers siècles contre les résistances
iu monde gréco-romain. L'Apologie à Diognète présente d'abord les arguments clas-

iiques contre l'idolâtrie des païens puis contre les sacrifices et les rituels juifs ; dans

;a partie positive, elle met en évidence le paradoxe du statut des chrétiens : dans le

nonde et étrangers au monde, les «chrétiens sont comme détenus dans la prison du

nondc. mais ils maintiennent le monde», comme «l'âme est sous clé dans lc corps mais

;n est le ciment» (chap. 6. p. 51).Enfin l'auteur insiste sur l'impossibilité pour les

îommes de connaître Dieu par eux-mêmes et exhorte son lecteur à accueillir la Révé-

ation et le salut offerts, seul accès à cette connaissance. On retrouve ce thème dans

c second texte. Y Exhortation aux Grecs, qui se conclut par ces mots : «A tous égards.
1 convient donc de savoir qu'il est absolument impossible d'acquérir la connaissance
le Dieu et de la vraie religion ailleurs que chez les seuls prophètes : ils vous instruisent.

:ux, sous le coup d'une inspiration divine» (38.2 : p. 127).L'argumentation, truffée de

italions de poètes et de philosophes grecs, est adressée à un public cultivé sinon savant,

îlle est conduite en deux étapes : l'auteur passe d'abord en revue l'enseignement des

>oètes et des philosophes pour en montrer le ridicule et faire apparaître les contradictions

jui les opposent entre eux mais aussi celles qui minenf leurs œuvres de l'intérieur. Leurs

¦rreurs reposent, ici encore, sur leur prétention à savoir par eux-mêmes quelque chose

le Dieu :«[...] ils ne veulent pas s'instruire auprès de ceux qui savent et pensent pouvoir
icquérir par eux-mêmes, en usant de l'humaine raison, une connaissance véritable des

éalités célestes |... |» (7.2 ; p. 81 -82).En revanche «nos ancêtres [...] ne nous enseignent
ien qui soit le produit de leur propre imagination» (8.1: p. 82) : c'est pourquoi ils ne

larlent «que d'une seule voix», au bénéfice d'un «présent» reçu d'en haut (8.2 ; p. 83).

"es anciens sont d'ailleurs chronologiquement antérieurs aux maîtres de la pensée

irecque. et ce que ceux-ci disent de vrai - parfois en le déguisant pour n'en pas trahir

Histoire c

la théoloE



80 BIBLIOGRAPHIE

l'origine - vieni de l'enseignement de Moïse, par l'Egypte... L'auteur s'appuie sur les

historiens grecs pour défendre «la très haute antiquité de Moïse» (10,1; p. 86) puis
commente poètes et philosophes pour faire apparaître ce qu'ils doivent, sans l'avouer,
à son enseignement. Ainsi «Platon avait adopté, en ce qui concerne le Dieu unique, la
doctrine de Moïse et des prophètes, qu'il avait connue en Egypte : mais la mésaventure
de Socrate lui fit craindre [...] la ciguë, et il rédige sur les dieux un discours embrouillé
[...[» (20,1: p. 99). Nombre de textes de Platon sont ainsi «décryptés», avant que l'auteur
conclue en une exhortation à délaisser les philosophes au profit de la vraie religion.
Documents intéressants et significatifs, ces deux textes sont accompagnés d'introductions,

d'un guide thématique, de deux index ainsi que de notes. Le lecteur non spécialiste,

à qui d'ailleurs cette collection semble s'adresser, aurait toutefois apprécié des

éclaircissements sur la datation des écrits bibliques pour s'y repérer mieux dans les pages
sur la «haute antiquité de Moïse». Et. bien sûr. on regrettera que ce type de publication
ne propose pas une édition accessible à un large public, certes, mais... bilingue. Il n'en
demeure pas moins que le lecteur curieux de la réception du christianisme dans la société
cultivée des premiers siècles lira ces deux apologies avec intérêt.

Sylvie Bonzon

A.-G. Hamman (éd.). Les évêques apostoliques. Clément de Rome. Ignace
d'Antioche, Polycarpe de Smyrne, Ecrits présentés, traduits, annotés, guide
thématique par A.-G. Hamman (Les Pères dans la foi - 77), Paris, Migne.
2000. 218 p.

Voici un nouveau recueil d'écrits dits «apostoliques» ou «subapostoliques», car
leurs auteurs appartiennent à la génération qui a suivi les apôtres. Aucune référence n'est
donnée aux éditions critiques utilisées par A.-G. Hamman. Les traductions des lettres
d'Ignace semblent redevables à celle qu'Auguste Lelong a fait paraître en 1927 dans
la collection «Textes et documents pour l'histoire du christianisme». Ce volume ne
remplace pas celui que les «Sources Chrétiennes» avaient fait paraître à l'intention du

grand public il y a dix ans (Les Ecrits des Pères apostoliques, Paris, Cerf [Foi Vivante,
244], 1990).

Remi Gounelle

ie Bernard Sesboué, Karl Rahner (Initiation aux théologiens), Paris, Cerf, 2002.
loraine 203 p.

Après le temps des thèses de doctorat sur Karl Rahner (comme par exemple celles
de Vincent Hölzer et d'Evelyne Maurice), voici peut-être venue l'époque des ouvrages
d'introduction à cet auteur-clef du catholicisme récent. Ce penseur, que l'on ne connaît
souvent qu'à travers la doctrine des chrétiens anonymes, mal interprétée, de surcroît,
comme une pure récupération de l'athéisme et de l'agnosticisme par embrassement
spéculatif, est ici présenté par un autre théologien jésuite, le père Bernard Sesboué, avec
une grande clarté. - Nous laisserons donc le lecteur découvrir en détail cet ouvrage très
lisible, qui contient en son cœur une analyse précise du Traile fondamental de la Foi.
Contentons-nous ici de relever trois des nombreuses qualités de cette étude. Tout
d'abord, l'itinéraire théologique personnel de Rahner y est limpidement situé à l'intérieur

de son appartenance à l'ordre des jésuites, et de son endettement constant envers
la spiritualité ignatienne. L'A. explique pourquoi il faut connaître les Exercices pour



BIBLIOGRAPHIE 81

comprendre vraiment Rahner. Si l'on a à l'esprit le travail de décantation spirituelle du
disciple de saint Ignace en effet, l'on a déjà saisi quelque chose de la tension,
fondamentale chez notre théologien, entre le «catégoriàl» (le niveau des représentations et
des dogmes) et le «transcendantal» (le plan de l'expérience spirituelle sous-jacente au
langage religieux). Ensuite, le présent livre éclaire le problème complexe de la
christologie et de la théologie trinitaire présentes chez le professeur d'Innsbruck. C'est toute
la question du «débat Balthasar - Rahner» sur lequel, montre Sesboué. on ne saurait
projeter des oppositions théologiques massives. Notamment, il faut apercevoir la
fragilité du reproche de «réduction anthropologique» adressé à Rahner. Ce grief se trouve
contrebalancé par le fait que ce dernier a été exceptionnellement conscient de l'inachèvement

de sa propre pensée théologique. Enfin, Bernard Sesboué n'a pas eu peur
d'aborder le problème de l'évolution interne du penseur qu'il étudie. Tout en soulignant
l'unité fondamentale de son œuvre, il n'exclut pas, à la suite de plusieurs travaux récents,
l'existence d'un «dernier Rahner». chez lequel le «catégoriàl» prendrait plus d'importance

par rapport au «transcendantal». et que l'on a pu. à ce titre, qualifier de plus
conservateur. - Mais, quoi qu'il en soit de cette dernière hypothèse, que le père Bernard
Sesboué laisse à chacun de ses lecteurs le soin d'évaluer personnellement, on a là un
indice du fait que Karl Rahner fut à la fois un esprit critique et un chrétien très impliqué.
Cette double vertu de recul et de solidarité caractérise aussi l'étude introductive de

Bernard Sesboué. qui excelle autant par l'approche théologique que pédagogique.

Bernard Hori

Wolfhart Pannenberg, Métaphysique et idée de Dieu [1988]., traduit de

l'allemand par Olivier Riaudel (Théologies), Paris, Cerf. 2003. 125 p.

Ce petit ouvrage, dont l'original allemand date de 1988. est à bien des égards un
bon résumé des thèses centrales de l'A., touchant non seulement l'articulation générale
de la théologie et de la philosophie, mais, plus spécifiquement, les rapports entre
ontologie, subjectivité, histoire, eschatologie et cosmologie. Pannenberg remet en

question la thèse heideggerienne de la fin de la métaphysique, en conformité avec son

propre projet théologique de repenser la question de Dieu ct de l'absolu en lien avec
l'historicité de l'expérience religieuse de l'humanité. La philosophie de la religion est
ainsi appelée à relayer la métaphysique, de manière à saisir le mouvement de l'absolu
au cœur de l'histoire et de sa structure temporelle. Deux questions philosophiques
demandent alors à être résolues conjointement : la question ontologique de la precedence
du futur sur le présent et la question épistémologique du juste accès de la subjectivité
à l'absolu. Pannenberg esquisse alors sa belle théorie de l'anticipation (ou prolepse).
le Vorgriffvenant prendre la place du Begriffspéculatif hégélien. Une ontologie du pas-

encore s'avère ainsi en mesure d'intégrer le temps dans notre compréhension de l'être
et d'assumer, tout en la révisant, la conception dynamique du monde proposée par
Whitehead (auquel est consacré une annexe critique). Dans le chapitre «Concept et

anticipation», qui révèle le cœur de sa démarche, Pannenberg montre les liens dialectiques

que sa réflexion philosophique entretient avec l'eschatologie chrétienne. On

rappellera ici que dans son maître-ouvrage Esquisse d'une christologie (initialement

paru en 1964). l'A. avait réinterprété la christologie à la lumière d'une double anticipation

: celle de la résurrection de Jésus par la prétention du Jésus historique à être

reconnu dans son autorité spirituelle, d'une part, et celle de l'anticipation de la fin des

temps par la résurrection de Jésus, telle qu'elle se donne à saisir dans les traditions

historiquement crédibles du message pascal, d'autre part. L'extension ontologique de

la notion d'anticipation a pour but de rendre compte de la portée anthropologique ct

cosmologique universelle du destin de Jésus de Nazareth, sans rien perdre de la quête



82 BIBLIOGRAPHIE

de la vérité et de l'absolu que ce destin exprime, dans le contexte plus large de l'histoire
des religions et du devenir du monde. La question de savoir si l'approche de P. constitue
un modèle adéquat de discussion critique des thèses philosophiques de Whitehead
demeure sans doute ouverte, que ce soit en regard de la réception de Whitehead par
la théologie du process que dans l'optique d'une réception plus philosophique de

l'auteur de Procès et réalité (voir par exemple la réception d'Isabelle Stengers).

Denis Mulier

Klauspeter Blaser. Coup de foudre, Genève, Labor et Fides (© Christiane
Blaser. Wohlen BE). 2003. 51 p.

Ce petit ouvrage paraît à titre posthume, puisque son auteur est subitement décédé

en juillet 2002. Conçu comme une initiation à la théologie pour des enfants, il évoque
de manière poétique les grands lieux théologiques. Le parcours comprend seize chapitres
de deux à trois pages chacun. L'A. l'avait entrepris dans l'intention de clore sa carrière
professorale par un essai inattendu, non académique, retraçant l'essentiel sous un angle
élémentaire, au sens le plus positif de cet adjectif. La première étape est celle qui a donné

son titre à l'ensemble : elle est consacrée au «coup de foudre» auquel nous devons notre
existence. La dernière esquisse ce que pourrait être «l'avenir du monde» du point de

vue de l'espérance chrétienne. Entre deux, c'est l'humain, le Tout autre, l'esprit (avec
ou sans majuscule l'amour, etc. - L'ouvrage est agréablement illustré par des dessins

d'Adrian et Simone Frutiger. Une préface de Christian Indermühle ct une postface de

Thierry Laus explicitent le projet, sa genèse et sa réalisation finale, en dégagent la portée.
Une notice biographique vient compléter le tout. - La lecture de ce petit livre est

stimulante, parce qu'il permet aux lectrices et lecteurs de considérer les grandes questions

de la théologie sous un angle différent, y redécouvrant les énigmes que les

spécialistes ont tendance à oublier, les convictions fondamentales qu'on ne dit plus assez

souvent, les métaphores vives de la foi qu'on recouvre trop vite de concepts et

d'arguments. «La vie a-t-elle un sens Mais qu'est-ce qu'un sens ?» Et si ces deux questions
étaient finalement les questions constitutives de toute théologie Un beau testament,

parce qu'on y voit l'auteur comme l'humain qu'il voulait être, et non pas le saint qu'on
pourrait être tenté d'en faire, contre son gré

Pierre Bühler

Ilse Bulhof and Laurens ten Kate (eds). Flight of the Gods: Philosophical
Perspectives on Negative Theology (Perspectives in Continental
Philosophy), New York. Fordham. 2000, 416 p.

La philosophie contemporaine de la religion manifeste ajuste titre une «fascination
grandissante» (p. 252) pour la théologie négative, perçue à la fois comme «symptôme
de l'embarras» face à toute réduction de la transcendance et comme «protestation»
contre «la dénégation systématique de cet embarras» (p. 8). Un pari traverse, comme
un fil rouge, toutes les contributions de ce recueil : celui qu'une philosophie résonnant
des échos de la théologie négative ne doit pas forcément être irrationnelle ni déboucher
sur une fascination trop facile pour un mysticisme et un silence complice des pires
violences. Après une excellente introduction des éditeurs à la problématique, un parcours
dans l'histoire de la théologie négative part des figures de Denys l'Aréopagite el Maître
Eckhart pour aboutir à la question moderne de la pensée de l'extériorité et de l'autre



BIBLIOGRAPHIE 83

(Rosenzweig. Lévinas et Derrida). Une partie des contributions plaide pour qu'une plus
grande attention soit portée aux éléments de théologie négative présents dans les œuvres
de penseurs comme Anselme de Canterburry (J.-L. Marion, en débat avec Kant).
Thomas d'Aquin (J. Wissink) et Nietzsche (D. de Schutter). Plusieurs chapitres discutent
d'auteurs qui. comme Marion. Bataille. Adorno. Taubes. Bakhtin et particulièrement
Derrida, continuent d'une manière ou d'une autre l'exploration de l'espace ouvert par
la proclamation nietzschéenne de la «mort de Dieu». I. Bulhof. notamment, recommande
une lecture de Derrida prenant moins appui sur l'arrière-plan du nominahsme que sur
celui de la théologie négative, à laquelle il a par ailleurs donné des marques uniques
avec son interprétation de khôrci. Quant à H. de Vries. il montre que Derrida ne peut
être compris ni à la lumière de la seule tradition juive, ni à celle de la seule théologie
négative qu'il parodierait pour mettre en scène ce dont il y va dans tout langage : la
trahison d'un idéal ou d'une expérience qui ne se laisse ni dire ni penser, mais dont
le langage porte néanmoins des échos (ou des traces). Derrida essayerait de «renforcer
la résonance de l'ineffable dans notre langage» (p. 247). quête qu'il aurait en commun
avec le théologien Karl Barth (R. Sneller). La bonne bibliographie générale el l'index
thématique facilitent l'orientation du lecteur dans ces «échos d'embarras» dont les

répercussions multiples ne se laissent guère harmoniser. Ainsi, il serait intéressant de

comparer les différents rôles qu'acquièrent «l'ouverture», l'avenir, la prière, voire la
danse, à travers le livre. Ne s'adonnant jamais à un mimétisme à la mode, les A. renouent
avec une veille et importante tradition «subversive» (p. 6) qui prendra certainement une

place de plus en plus importante dans les cursus théologiques et philosophiques.

Andreas Peter

Émue Goichot. Alfred Loisy et ses amis. Paris, Cerf. 2002, 197 p.

Alfred Loisy Écrits évangéliques, textes choisis et présentés par Charles

Chauvin, Paris, Cerf, 2002, 240 p.

Ces deux ouvrages sont sortis quasiment ensemble - une manière de marquer le

centenaire de la publication, en 1902. de L'Évangile et l'Eglise, de Loisy. Goichot

propose une «biographie intellectuelle, totalement dépourvue de ce qui fait habituellement

le charme du genre : amours, voyages, aventures, (p. 7)» Mais il entend aussi

montrer que Loisy n'est ni le «solitaire» ni le «sec» que l'on a trop souvent décrit.

Dépourvu de notes savantes, ce livre permet de suivre l'itinéraire de cette intelligence

qui ne s'est jamais préoccupée que du seul problème religieux, tout en situant la pensée

de Loisy par rapport à celle de nombreux autres penseurs de son temps. Chauvin, lui.

se contente d'une esquisse beaucoup moins développée, son propos étant essentiellement

de mettre en évidence la sève spirituelle des commentaires que Loisy a fait des évangiles

et d'introduire ainsi un choix de 25 extraits de ses commentaires aux quatre évangiles,

ce qui est une bonne manière de faire découvrir l'intérêt de cet exégète trop délibérément

oublié du monde catholique. Une remarque de détail, mais qui peut avoir son intérêt :

Goichot et Chauvin relèvent tous deux combien c'est la publication en traduction

française de L'essence du christianisme, de Harnack. qui décida Loisy à écrire son

célèbre «petit livre rouge», tout en signalant qu'il s'inscrivait à la suite de ses article

sur religion et révélation dans la Revue du clergé français ; mais tous deux ignorent

(ou oublient de dire) que l'intention première de Loisy était déjà de réfuter un théologien

protestant, mais français celui-là : Auguste Sabatier.

Bernard Reymond



84 BIBLIOGRAPHIE

Adrian Holderegger, Denis Müller, Beat Sitter-Liver, Markus Zimmer¬

mann-Acklin (éds.), Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und
Konkretionen (Studien zur theologischen Ethik, 97), Fribourg/Fribourg i.

Br., Ed. Universitaires/Herder. 2002, 360 p.

Ce livre présente les interventions d'un congrès international, plurilingue et
interconfessionnel, autour de la contribution de la théologie au débat bioéthique contemporain,

congrès qui a eu lieu à Fribourg les 14 et 15 septembre 2001 (et non 2002, comme
le dit faussement la préface). Les A. ont eu la possibilité de réviser leur intervention
après la session d'études, et la plupart d'entre eux évoque donc les événements tragiques
de ces jours-là. en particulier l'attentat terroriste perpétré sur le WTC de New York,
événements qui ont empêché la participation au colloque de quelques-uns des intervenants..

L'initiative d'un tel colloque est en elle-même tout à fait louable, car les débats

bioéthiques contemporains reposent très souvent, malheureusement, sur des malentendus,

dus notamment aux cloisonnements entre les régions linguistiques, et les cultures
juridico-politiques ainsi qu'aux sensibilités confessionnelles et religieuses différentes.
Les organisateurs ont donc fait œuvre d'œcuménisme dans ce domaine et on ne peut
que souhaiter voir d'autres initiatives de ce type surgir dans le domaine francophone.
Le volume est structuré en trois parties. Dans la première, on problématise de façon
générale la contribution que les théologies peuvent apporter à la réflexion bioéthique ;

dans la deuxième, on propose des éléments fondamentaux de réflexion éthique dans un
contexte théologique. L'attention se porte globalement sur les arrière-fonds anthropologiques

de la réflexion éthique, ainsi que sur le sens et la portée du thème de la limite,
inhérente à toute pratique humaine, biomédicale également. La troisième partie de

l'ouvrage est dédiée à l'examen de quelques problèmes bioéthiques concrets. Lc volume
se termine par un essai de Walter Lesch qui propose sinon une synthèse, du moins une
lecture comparée de l'ensemble. Il n'est pas possible, dans le cadre de cette courte
recension, d'examiner en détail les différentes contributions du volume. Je me permets
ainsi de choisir, parmi les différents textes et leurs éléments, ceux qui m'ont le plus
touché dans une première lecture. Tous les A. de la première partie ont un rapport à

la réflexion théologique, même si pour certains ce rapport est «interne», quoique
critique, alors que pour d'autres il reste «extérieur». Dans le cas de Martin Sass,

professeur allemand partageant son temps entre l'Allemagne et les États-Unis, on peut
noter une sorte de sensibilité aux conflits générés par les doctrines particulières des

différentes traditions religieuses lorsqu'elles touchent à des pratiques établies dans une
société pluraliste. À travers douze thèses, Sass parvient à formuler des critères pour
réduire ces conflits à un minimum acceptable. Toujours dans cette première partie à

caractère fondamental, T. Engelhardt propose au public germanophone son orientiation
la plus récente, qui privilégie le moment particulier de chaque tradition confessionnelle
el une approche «spirituelle» des questions éthiques, en lieu ct place de la confiance
tout occidentale en la force d'une raison commune aux humains ct en sa prétendue
capacité argumentative. Les deux théologiens protestants qui s'expriment dans cette
section du livre soulignent (en prenant ainsi clairement distance de T. Engelhardt) le

rôle positif du discours et de la raison dans le cadre d'une éthique théologique des

conflits biomédicaux. D. Müller, en particulier, accentue avec force le rôle critique que
la référence théologique joue dans la réflexion éthique, tout en ne niant pas son
autonomie méthodologique. M. Zimmermann-Acklin présente les différentes sensibilités et
options méthodologiques présentes dans la littérature bioéthique contemporaine et

propose pour l'éthique théologique une option qui refuse aussi bien le confessionalisme
cultivant les particularités qu'un universalisme purement formel. À la suite de différents
auteurs qui se rapportent tous à la tradition herméneutique, il propose un modèle
«cohérentiste» qui tient compte à la fois du contexte concret à partir duquel chacun de

nous juge la réalité et de l'universalité des principes moraux, ainsi que de leur irréducti-



BIBLIOGRAPHIE 85

ble pluralité. La deuxième partie du livre cherche à illustrer certains aspects particuliers
d'une éthique théologique s'ouvrant à des argumentations séculières. Il n'est pas
possible de résumer ici les différentes contributions, dans leur variété et richesse. Je me
limite à observer que les différents articles touchent à des aspects essentiels de toute
éthique théologique : l'ancrage anthropologique et ses significations indirectement
normatives, le rôle des narrations dans ce domaine et celui des limites de toutes sortes
et de leur valorisation dans un contexte éthique. La troisième partie du volume examine
des problèmes et des conflicts concrets à la lumière de la discussion générale qui
précède. On passe des problèmes de la vie prénatale à ceux de la neonatologie et de
la fin de la vie. Les contributions sont fort différentes mais leur élément unificateur est
donné par une sensibilité commune à une méthodologie herméneutique. Le livre
présente une belle tentative d'améliorer la communication entre des chercheurs qui viennent
d'horizons géoculturels et confessionnels différents mais qui sont unis par le souci de
rendre compréhensible au monde séculier la sensibilité morale qui se nourrit de la foi
chrétienne commune. On ne peut qu'espérer voir une telle démarche culturelle se
dérouler un jour également, et avec un succès comparable, en milieu francophone.

Alberto Bondoi.fi

Ruwen Ogien, La honte est-elle immorale (Le temps d'une question), Paris,
Bayard. 2002, 168 p.

La notion de honte est créditée d'une importance particulière au sein de la théorie

éthique, à la hauteur des enjeux souvent associés à l'identification des caractéristiques
qui la distinguent des autres formes d'expression d'insatisfaction à l'égard de soi. et

notamment de la culpabilité. En témoigne l'opposition traditionnelle érigée entre une
«culture de la honte» et une «culture de la culpabilité» qui veut que la honte soit

incompatible avec une compréhension moderne des concepts d'autonomie et de
responsabilité. Selon cette conception, la honte ne saurait revêtir de valeur morale qu'insérée
dans un système moral caractérisé par un souci hétéronome de réputation sociale et de

conformité à des autorités extérieures, ainsi que par une tendance irrationnelle à tenir
les personnes pour responsables de ce qui ne dépend pas d'elles. Par réaction contre

ce tableau, la théorie éthique a connu récemment différentes tentatives plus ou moins

radicales de réévaluation de la honte, cherchant à y reconnaître le témoignage de

l'importance morale que nous accordons au respect de soi. Pour certains partisans de

l'éthique des vertus, la honte pointerait en direction d'une éthique qui mei l'accent sur
le genre de personne que nous devons aspirer à devenir plutôt que sur un catalogue de

devoirs moraux auquel nous devrions conformer nos actions. Prenant lc contre-pied de

ces entreprises de réévaluation, l'A. cherche à démontrer que «la honte, dans ses

manifestations les plus significatives, est dépourvue de valeur morale» (p. 14). Afin de

parvenir à cette conclusion, il n'entend toutefois pas appuyer sa démonstration sur les

manières habituelles de caractériser la différence entre la honte et la culpabilité dont

aucune ne se révèle selon lui décisive. La distinction véritablement pertinente porterait

plutôt sur l'attitude à l'égard de la responsabilité. Contrairement à la culpabilité, la

honte trahirait en effet l'absence de la pleine reconnaissance de nos fautes et le refus

d'assumer l'entière responsabilité pour ce qui dépend de nous. Et c'est parce que telle

est sa marque distinctive et qu'elle ne peut en conséquence s'exprimer ni dans la volonté

de réparer le tort causé, ni dans celle de se réformer en tant que personne, que la honte

serait incapable de trouver une justification convaincante au sein de nos meilleures

théories morales. Écrit dans un style clair et engageant, ce petit livre introduit avec

assurance le lecteur dans les discussions récentes de la philosophie morale sur son sujet.

On regrettera cependant que l'hypothèse fondamentale et pourtant audacieuse eoncer-



86 BIBLIOGRAPHIE

nant la nature de la honte sur laquelle repose l'argument de l'A. ne soit pas davantage
précisée et défendue.

Marc ROegger

Patrick Vandermeersch, La chair de la passion. Une histoire de foi : la
flagellation (Passages), Paris, Cerf, 2002, 280 p.

La préface donne le ton : il ne s'agit pas ici d'un livre d'histoire mais d'une étude
menée par un psychanalyste par ailleurs professeur de psychologie de la religion et

théologien. S'intéresser à l'histoire de la flagellation comme pratique spirituelle du
christianisme nécessitait donc ce faisceau de branches afin d'évaluer au mieux cette
«discipline» qui ne laisse pas d'étonner voire de choquer. Comment comprendre en effet
ce qui touche essentiellement au corps, mais aussi aux formes symboliques du croire,
différentes selon les origines confessionnelles et géographiques L'A. prend pour
paradigme la flagellation telle qu'elle est pratiquée dans le petit village de San Vicente
de la Sonsierra dans la Rioja au moment de la semaine sainte et des fêtes de la
Découverte et de l'Exaltation de la Croix du Christ (en mai et septembre). Ce rituel
d'hommes, regroupés en une confrérie, trouve son sens dans une participation à la
souffrance du Christ, même si l'auto-questionnement des flagellants sur la signification
d'une telle pratique vient se surexposer à leur auto-mortification. Pour tenter de saisir
à son tour le pourquoi profond de la flagellation. l'A. remémore le passé, débroussaillant
entre l'acquis des connaissances et l'inconnu de l'histoire. Du probable fondateur, Pierre
Damien. réformateur bénédictin du XIe siècle, aux caractéristiques de la spiritualité
médiévale, comprise comme dévotion compatissante à l'humanité du Christ, en
particulier à son corps souffrant, de la montée de la culpabilité aux excès corporels voire
charnels des mouvements spiritualistes des XIIIe et XIVe siècles, tout conduit à expliquer
le phénomène de la flagellation, incarnée historiquement par le mouvement laïc des

flagellants, dont le sens diffère de celui de la discipline monastique (dans la première
il s'agit de se procurer le sentiment d'un corps différent, dans l'autre, de souffrir et de

payer une partie de la dette accumulée par les péchés). Toutefois, le psychanalyste
transparaît derrière l'historien ct moins que de faits. l'A. traite avant tout des fantasmes
élaborés autour de ce qui se dessine progressivement comme une passion issue de la
spiritualité de la Passion. C'est notamment au XIXe siècle que le lien entre érotisme
et flagellation se fait de plus en plus net, apparaissant alors comme la perversion d'une
sexualité qu'à cette époque l'histoire et la médecine jugent et réprouvent. Le détour,
éclairant, par la question du sadomasochisme et son interprétation par la sexologie et
la psychanalyse, montre que la flagellation exaltée des confréries moyenâgeuses pourrait
s'expliquer par une prise en main de l'angoisse du sujet, aboutissant à un renforcement
de son narcissisme, tandis que la flagellation de la discipline monastique, pur sadisme,
serait entièrement tournée contre le moi. les deux types pouvant s'érotiser. Finalement,
au-delà de la pratique elle-même. l'A. en arrive plus fondamentalement à la question
peu examinée du fondement corporel de l'acte de foi, matérialisé dans sa déclinaison
catholique ou protestante. La conclusion, très personnelle sous des dehors d'universitaire
détaché, rend évident l'intérêt de l'A. pour l'objet de son étude : à la faveur de
troublantes similitudes entre la personnalité espagnole et celle des Flandres, dont la même
intériorisation de l'agressivité, la flagellation perd de son caractère sadique ou infantile
pour entrer plus sobrement dans l'ordre des rites, nécessaires pour modéliser l'irrationnel
des sentiments religieux. Que l'on soit conquis par l'argumentation ou circonspect
devant les ambivalences d'une pratique (voire celles de son analyste), il faut saluer cette
étude pluridisciplinaire magistrale, passionnante de bout en bout.

Isabelle Graessi.f.



BIBLIOGRAPHIE 87

Robert Muchembled. Une histoire du diable. XIIe - XXe siècle. Paris. Seuil.
2000. 409 p.

C'est l'historien qui le dit, le diable revient, même s'il n'avait jamais quitté la scène
européenne depuis son apparition au XIIe siècle. Paradigme de la peur, de «la part
nocturne de notre culture» (p. 10). le démon traverse l'histoire de l'Occident et dépasse
les interprétations qu'en donnent les confessions chrétiennes. Au-delà du mythe, d'abord
seulement religieux puis, à partir de l'époque romantique, laïcisé. l'A. s'engage, dans
une magistrale enquête, à analyser les phénomènes en jeu. les façons de comprendre
l'humain telles qu'elles traversent les siècles, les imaginaires qui poussent les uns à

condamner leurs semblables au bûcher et les autres à suivre des rituels lucifériens. Pour
ce faire. l'A. peut s'appuyer sur ses recherches antérieures, portant en particulier sur
la sorcellerie, mais il va plus loin ici, en travaillant notamment des genres inédits tels
que le cinéma, la bande dessinée, les romans de gare voire les coutumes des modernes
tribus urbaines. L'ouvrage offre ainsi «une» histoire du diable parmi de nombreuses
autres, limitée à l'Occident du milieu du Moyen Âge à nos jours. Or. si l'on admet que
le diable ne constitue que l'une des figures du mal dans notre culture. l'A. se voit obligé
d'aborder d'autres thématiques touchant à l'histoire du corps (avoir «le diable au corps»
exprime une conception pré-moderne du corps oui ignore la notion d'impossible), à celle
de l'esprit (à travers l'histoire du diable, c'est celle d'une immense culture, pensée sur
le mode du tragique, qui se déroule et qui n'en finit pas d'influencer jusqu'à certains
héritiers actuels comme les États-Unis) et à celle du lien social (les métamorphoses du
démon signifient avant tout l'émergence d'un sujet occidental se méfiant de ses propres
pulsions démoniaques). Devant ce foisonnement parfois déconcertant, on pourra ancrer
sa lecture dans chacune des quatre étapes chronologiques qui jalonnent l'enquête : la

première va du XIIe au XVe siècle, moment de la première élaboration théologique du
démon, souverain régnant sur une armée démoniaque, «bête immonde tapie dans les

entrailles du pécheur, qui conserve tant d'importance pour nombre de nos contemporains»

(p. 16). La seconde étape présente, en trois chapitres portant sur les XVIe et XVIIe
siècles, le sabbat des sorcières (mythe obsédant créé par les penseurs chrétiens et incarné
dans l'archétype de la sorcière), la question du corps diabolique, souvent lié au corps
féminin (dans une vision du monde ne concevant que peu de limites entre naturel et

surnaturel mais transformant la sexualité en enfer), et la diffusion d'une littérature

productrice d'une véritable culture du tragique. La troisième étape aborde le crépuscule
du diable, lié à un processus d'intériorisation du mal au XVIIIe siècle. Pourtant, l'émergence

du doute dans la conscience des intellectuels, des juristes également, crée déjà

une rupture fondamentale dès le milieu du XVIIe siècle. Avant de céder le pas au

scepticisme rationaliste et scientifique, le déclin du démon s'explique par une évolution
mentale générale, liée à la transformation des liens entre religion et société. La dernière

étape montre l'accélération du XIXe et du XXe siècle, au cours desquels la peur du diable

disparaît au profit des démons intérieurs - on imagine le rôle, essentiel, joué ici par
la révolution psychanalytique. Paradoxalement, un nouvel imaginaire diabolique voit
le jour à la fin du XXe siècle, dont l'A. rend subtilement compte par un l'in décryptage
de la culture de masse occidentale. Entre plaisir et terreur, la ligne départage désormais

une Europe traitant le sujet de façon ironique et des États-Unis encore imprégnés d'une

figure aliénante que seule la vertu individuelle au service de la collectivité peut
combattre. - Au terme de l'ouvrage, on reste ébahi et fasciné devant tant de détails, tant

de faits historiques, tant d'indéniables démonstrations sur l'évolution des cultures et des

mentalités. De la figure du mal extériorisée du Moyen Âge aux démons intérieurs des

Temps modernes (sans compter avec le Nouveau Monde, faisant perdurer la peur
ancestrale d'un démon extérieur), le destin du diable s'est métamorphosé, suivant de

près les aléas de la culture qui embrasse le deuxième millénaire de la chrétienté. C'est

au final cette métamorphose essentielle - parce que révélatrice d'autres métamorphoses



88 BIBLIOGRAPHIE

- dont l'ouvrage rend magistralement compte. Il faut donc saluer cette somme historique
qui dépasse l'histoire pour accéder aux questions sociales, politiques et existentielles
voire théologiques. À ce titre, elle devrait passionner à la fois le grand public et les

spécialistes des questions précitées. La théologie en particulier ne peut que se sentir
interpellée, elle qui oscille entre rétractation, nécessaire, face à la figure historique
démoniaque et réinterprétation, attendue et tout aussi nécessaire, de la question du mal.

Isabelle Graesslé

Jone Salomonsen, Enchanted Feminism. The Reclaiming Witches of San

Francisco, London and New York, Routledge. 2002, 318 p.

En soi un défi, cet ouvrage présente une recherche de type académique - concrétisée

par une thèse de doctorat - concernant un sujet volontairement non académique, le

mouvement féministe des sorcières nord-américaines, en particulier la communauté
Reclaiming à San Francisco. Dans l'Occident contemporain, caractérisé par la perte
d'intérêt pour le christianisme traditionnel et. à l'ère du pluralisme, par la découverte
de spiritualités nouvelles ou exotiques, la recherche prend comme postulat de départ
la participation active de la sorcellerie païenne contemporaine à ce redéploiement. Il
s'agit alors pour l'A. de montrer pourquoi et comment ce mouvement a tenté, depuis
plus de vingt ans. de promouvoir une autre forme de culture religieuse, notamment par
des célébrations de divinités féminines incluant rituels et magic. Reclaiming, fondé en
1979 par deux femmes juives, Starhawk et Diane Baker, cherchant à «réclamer» une
forme de spiritualité oubliée, venue du paganisme ancien et des cultes de déesses, a

essaimé sur tout le continent nord-américain et se situe comme une alternative aux
religions patriarcales bibliques. L'un des thèmes développés dans ses activités missionnaires

concerne par exemple le départ de la Maison du Père (judaïsme et christianisme)
et le retour «à la maison», au Soi (la religion de la Déesse). La première partie de cette
étude, symboliquement intitulée «Gardiennes du monde», dresse un état des lieux :

quelles sont les forces en présence, les personnes, les communautés, leurs mythes
fondateurs et les distances prises avec la spiritualité occidentale considérée comme
faussement normative. La seconde partie. «Prêtresses de l'initiation», présente les
différents rituels de la communauté Reclaiming ainsi que les efforts d'un sacerdoce au

féminin «pour créer un nouvel ordre symbolique, basé sur une transfiguration du sacré
dans l'ordinaire, et par-là equilibrerei régénérer les dilemmes de Indifference, de l'unité
et de la séparation entre les humains» (p. 25). La conclusion permet à l'A. de revenir
sur l'une des grandes lignes transversales de sa recherche, les liens entre la sorcellerie
de Reclaiming et la théologie féministe contemporaine. Ce qui court en effet tout au

long du livre, à savoir l'évidente proximité thématique du mouvement des sorcières avec
la théologie féministe académique, devient ici une adresse à cette dernière, lui enjoignant
de mieux se situer par rapport à la théologie, de retravailler également ses modes de

pensée et ses formes de représentations. Résolument interdisciplinaire, la méthodologie
suivie par l'A., théologienne ct anthropologue, se veut davantage horizontale que
verticale : c'est-à-dire solidaire du mouvement étudié et loyale vis-à-vis des normes
scientifiques. A la lois participante et critique. l'A. revendique un droit à ce qu'elle
appelle «l'honnêteté compassionnelle». même si elle reconnaît avoir été captivée par
le mouvement, jusqu'à demander l'initiation et la recevoir, dix années après avoir
commencé sa recherche. Au-delà de l'intérêt évident d'un tel ouvrage - en particulier
la présentation d'un mouvement souvent mal connu ou réduit à quelques clichés -, on
peut néanmoins se poser la question de la relative neutralité académique de cette
recherche, menée par une universitaire manifestement séduite par les idées qu'elle



BIBLIOGRAPHIE 89

présente (trace de cette attirance presque magique, le titre indique bien un certain
enchantement). Jusqu'à quel point en effet l'intérêt bienveillant ne se transforme-t-il pas
en admiration subjective, c'est un soupçon que la lecture de l'ouvrage ne lève jamais
complètement. Dès lors, comment envisager une critique constructive, pour la théologie
et la spiritualité, d'un mouvement peut-être enchanteur, en tous les cas dérangeant À
d'autres théologiennes de continuer la recherche, avec sans doute autant d'audace qu'ici
mais aussi avec davantage de détachement.

Isabelle Graesslé

Xavier Yvanoff, La chair des anges. Les phénomènes corporels du mysti¬
cisme, Paris. Seuil, 2002. 409 p.

Analyser de manière comparée les phénomènes corporels du mysticisme pour
encourager des études synthétiques, et non fragmentées, comme c'est encore souvent
le cas, tel est l'objectif poursuivi par l'A. de cet ouvrage inédit, mêlant effectivement,
dans son approche globale. Occident et Orien'. et. entre autres, christianisme, islam ou
hindouisme. Pourtant, au-delà d'une classification thématique de ces phénomènes, il
s'agit davantage «d'approcher à travers celle-ci. la nature réelle du mysticisme par le
biais de la corporéité» (p. 12). Les différents chapitres voient donc se dérouler nombre
d'éléments favorisant cette classification. Mais, petit à petit, au travers même de ce

«prodigieux» traversant le corporel (un prodigieux à propos duquel les traditions
mystiques mettent en garde, comme n'étant qu'un moyen pour atteindre à l'essentiel),
émerge la dialectique de l'âme et du corps, à la base des processus utilisés par la

mystique pour parvenir à l'extase. L'ouvrage se décompose en trois grandes parties :

clans la première. «Le corps angélique», sont examinés des attributs tels que la bonne
odeur de la sainteté, l'invisibilité en tant qu'elle permet l'anéantissement de la chair,
invisibilité entretenue par nombre de mythes tant orientaux qu'occidentaux, le nimbe
lumineux des anges et par extension des saint-es. à la fois glorification et réduction du

coips à une seule expression de lumière, ou la stigmatisation visant à la déification du

corps humain en lui imprimant une marque divine. La lévitation, dont se rapproche
l'ascension des prophètes, avec ou sans aide, ou encore le vol des saint-es, appartiennent
à la catégorie des pouvoirs magiques qu'entraîne l'exercice mystique. La seconde partie.
«Le corps prodigieux», présente toute une série de modifications corporelles, rendant

impossible une fixation du corps de l'ascète. De même, l'immobilisme permet d'accéder

aux niveaux spirituels et mystiques. Et cela dans de nombreuses traditions. La dernière

partie, «les chemins de la négation», aborde des aspects plus morbides et douloureux
du mysticisme, tels l'anorexie liée à une haine et un oubli du corps, mais aussi à la

recherche d'une certaine pureté, le jeûne et les nourritures putrides en tant que techniques
de mortification permettant de conduire le corps aux portes de l'enfer tout en espérant

qu'alors il cessera sa détestable présence, les mutilations et flagellations enfin, destinées

à vaincre la douleur et par conséquent à élever l'âme. Entre l'extase mystique, grandiose

mais rarement atteinte, et la déchéance d'un corps meurtri, ce parcours foisonnant

d'exemples tirés de l'hagiographie ou des textes religieux eux-mêmes recense de façon

très complète cet excès d'une mise en scène du corps, ses raisons profondes et ses

variations géographiques et historiques. - Tout en regrettant parfois, au cours de la

lecture, l'absence d'une synthèse plus poussée, plus analytique que descriptive, on

saluera cette somme passionnante, indice d'un regain d'intérêt scientifique pour la

mystique, comme d'autres publications récentes le laissent également supposer.

Isabelle Graesslé



90 BIBLIOGRAPHIE

Jérôme Cottin, Jean-Nicolas Bazin (éds), Vers un christianisme virtuel?
Enjeux et défis d'Internet, Genève. Labor et Fides, 2003, 144 p.

Le nouveau monde de l'Internet constitue encore largement une 'terra incognita»
pour les Églises réformées francophones, aussi bien sur le plan de leur présence sur la
toile que sous l'angle de la réflexion fondamentale concernant les changements
phénoménaux que ces nouveaux moyens de communication provoquent dans la société.
Autant elles ont rapidement compris l'importance de leur présence dans les autres
médias (imprimerie, radio. TV. etc.). autant elles semblent hésiter à s'engager dans ces
nouvelles technologies. Est-ce par peur ou par simple ignorance, ou les deux en même

temps Seuls quelques membres de ces Églises s'efforcent de développer la présence
de leur institution sur le net. et ceux-ci. qui font donc office de pionniers, doivent, en
plus de leur travail de défrichage. en justifier constamment la pertinence C'est dire
l'importance de la parution du livre de Jérôme Cottin et Jean-Nicolas Bazin, tous deux
membres de l'Église Rréformée de France : leur étude n'est rien moins que la première
«théologie de l'Internet», du moins pour le monde protestant francophone. Il s'agit en
fait d'une version remaniée d'un rapport sur les nouveaux médias qui leur avait été
demandé par le Conseil national de FE. R. F. Le premier mérite de ce livre est d'initier
le lecteur - même non averti - à ce nouveau monde, d'en faire une présentation générale
et de donner quelques clefs de lecture pour le comprendre. Et c'est bien ce dont les
Églises ont d'abord besoin, tant est grande leur ignorance à ce sujet. Les A proposent
ensuite une réflexion très équilibrée et nuancée sur les changements provoqués par ce
nouveau monde virtuel. Car c'est bien d'un monde qu'il s'agit : en l'espace de quelques
années, il a transformé notre manière de communiquer, notre langage, nos relations
sociales. Il accélère notre temps, réduit les distances qui nous séparent, change nos
modes d'apprentissage, remet en question les rapports de pouvoir, etc. «Temps, espace,
relations, parole unique», tels sont les thèmes éminemment théologiques auxquels-les
Églises se doivent de réfléchir et au sujet desquels elles doivent risquer une parole
D'autant plus que de par sa puissance inouïe. l'Internet fascine et peut même ensorceler
parfois. Il n'est donc pas étonnant que toutes sortes d'utopies se soient développées à

son endroit : pour certains, Internet ne constitue rien moins qu'un nouvel ordre mondial,
capable de détruire les pires dictatures, de générer une terre nouvelle, marquée par un
nouveau type de fraternité entre internautes Les A. présentent et discutent ce nouveau
genre de discours messianique avec beaucoup de finesse et de nuances. La question
suivante est de savoir si les Églises peuvent s'engager dans la voie de cette modernité
technologique, ett si oui, comment. Car refuser de s'y confronter reviendrait pour les
Églises à douter de leur rôle et de leur vocation sur cette terre, ct les marginaliserait
encore plus. Mais il ne s'agit pas non plus d'installer une présence sur la toile sans aucun
discernement et en pensant que cela donnera forcément une nouvelle vitalité aux lieux
ecclésiaux et recréera forcément un sentiment communautaire. Les A. prônent une
attitude qui se situe entre attirance et vigilance, une approche pragmatique qui ose

s'engager tout en restant très critique. Si l'Internet a une puissance fascinante, il est aussi

porteur d'aliénations (idéologies commerçante, technique et religieuses) qu'il faut
dénoncer avec la plus grande vigueur, au nom même des valeurs d'humanisme dont
le christianisme est porteur. Le livre se termine par un annuaire de 119 sites Internet
chrétiens, chaque entrée faisant l'objet d'un bref commentaire. Comme tout annuaire
de ce type, il risque d'être très vite périmé. Mais il peut s'avérer très utile pour ceux
et celles qui font leurs premiers pas sur la toile, et qui ont peur de s'y perdre ou pour
ceux qui veulent découvrir des sites qui leur sont inconnus. En bref, un livre à lire de

toute urgence pour comprendre l'évolution de notre société clans laquelle le virtuel joue
un rôle de plus en plus central. C'est une première réflexion qui en appelle d'autres,
car sur bien des points, on aurait envie d'approfondir. Mais n'est-ce pas là déjà une
grande qualité pour un livre

Nies Phii.dius



BIBLIOGRAPHIE 91

Elian Cuvillier, L'évangile de Marc (Bible en Face), Genève/Paris, Labor et
Fides. Bayard, 2002, 324 p.

Dans sa brève introduction. l'A. développe en cinq points la signification de la
«bonne nouvelle» dans l'évangile de Marc, puis il présente sa structuration de l'évangile
et fournit des informations de base sur l'auteur, la date et le lieu de rédaction, les
destinataires et la fonction de l'évangile. Ensuite, se proposant de «laisser parler le texte
de l'évangile lui-même» (p. 19). il suit un découpage du corps de l'évangile en quatre
parties, qui repose sur des indications géographiques (1. 14-7. 23 ; 7. 24- 9. 29 ; 9, 30-
10, 52 ; 11, 1-16, 8 + 9-20). Le lecteur peut alors suivre pas à pas le déroulement du
récit qui le mène du ministère en Galilée à Jérusalem. Pour chacune des péricopes. l'A.
propose une traduction très littérale puis un commentaire général faisant surgir à grands
traits les enjeux du texte. Suit une exégèse plus détaillée verset par verset et ensuite,
un ou plusieurs paragraphes essayant de dégager les enjeux théologiques qui pourraient
avoir des répercussions existentielles pour un lecteur contemporain. Mentionnons à la
fin de l'ouvrage un glossaire utile pour le néophyte puisqu'y sont définis des termes
clefs allant d'allégorie à Vaticanus. Si ce commentaire de vulgarisation peut permettre
à un lecteur non initié d'avoir un aperçu global du texte de l'évangile et d'en saisir
quelques enjeux théologiques essentiels, on peut s'interroger sur la manière dont l'A.
remplit ici la mission qu'il s'est assignée : au tout début de son livre. l'A. espère, «que
ce travail bien imparfait remplira modestement la principale mission [...] pour laquelle
il a été écrit : aider celles et ceux qui, dimanche après dimanche ou occasionnellement,
sont amenés à «dire la Parole» [...]». En effet, bien que les titres des inteiprétations
théologiques qu'il propose puissent éveiller la curiosité du lecteur sensible aux approches

psychologiques du NT (par ex.empie : «Péché, guérison et foi des autres». «Une
autorité libératrice». «Au risque de l'écoute». «Diableries et naissance du sujet». «La
mémoire comme traversée»), elles ouvrent rarement des pistes de réflexions nouvelles

pour des pasteurs. La lecture de ce commentaire prouve que l'écriture d'un travail
exégétique rigoureux, permettant à un lecteur pressé de s'informer des derniers débats

exégétiques tout en lui proposant des voies d'interprétation qui lui permettent de s'ouvrir
à la puissance signifiante du texte reste un exercice périlleux.

Marie Cénec

Sciences

bibliques

Raimon Panikkar, L'expérience de Dieu. Icônes du mystère, traduit de l'espag¬
nol par Jaqueline Raspoin, Paris, Albin Michel, 2002, 215 p.

La publication contient les conférences que l'A. a faites sur le thème de l'expérience
de Dieu à des profsseurs de théologie. Elle renfeme de ce fait une part essentielle de

la théologie de Ramon Panikkar. Théologie qui se veut supra-religieuse ou inter-

religieuse. faisant appel à toutes les traditions, bien qu'elle soit ici teintée de langage

chrétien. Théologie «non-dualiste» qui n'est pas sans rappeler des théologies non

chrétiennes, hindouiste d'un Ramanuja ou islamique d'un Ibn Arabi, bien que chez l'A.
elle soit marquée d'une tendance très nette à l'apophatisme radical : en dernière analyse,

on ne peut rien dire de Dieu, il est «néant», et par conséquent on ne peut pas non plus

en faire l'expérience. Le mot «Dieu» n'est qu'un symbole facilement remplaçable par

un autre. Pourtant, ce «Dieu» ineffable est le fondement de toute expérience humaine.

Il est en effet Dynamisme, dynamisme qui fait exister les choses. C'est dire que dans

toute survenance contingente, dans toute «expérience», on fait l'expérience de Dieu, à

condition toutefois de renoncer totalement à soi-même, en s'abandonnant au Dynamisme

divin. C'est à travers cette expérience que l'homme prend conscience de son identité,

une identité déterminée par le divin ineffable. C'est «en Christ» que le chrétien fait cette

Sciences

des religions



92 BIBLIOGRAPHIE

expérience, car le Christ - qu'il convient de distinguer de Jésus incarné - est le condensé
de la Trinité qui est le déploiement spirituel non-dualiste de l'ineffable Non-dualité. Par

ailleurs, l'expérience chrétienne de Dieu se résume dans des textes bibliques explicitement

non-dualistes comme Actes 17.28 : «C'est en Lui que nous avons la vie. le

mouvement et l'être» : Jean 1.18 : «Nul n'a jamais vu Dieu» ; 1 Cor 15.28 : «Pour que
Dieu soit tout en tous»; ou encore Jean 10.30 : «Le Père et moi sommes un». - Le
chapitre 4. «Lieux privilégiés de l'expérience de Dieu», analyse, sous l'angle de la

théologie non-dualiste, neuf situations concrètes qui permettent de vivre une expérience
privilégiée de soi : l'amour, l'expérience du «tu», la joie, la souffrance, le mal. le pardon,
les moments cruciaux de la vie. la nature, le silence. Dans ce chapitre. l'A. propose de
nombreuses réflexions et analyses relevant de la vie spirituelle. L'étude du thème du
mal est particulièrement éclairant puisqu'elle intègre entre autres la perception dialectique

du diable islamique développée par le célèbre mystique Mansour al-Halladj (m.
922). - Le lecteur est impressionné par la conséquence avec laquelle l'A. maintient son

approche théologique non-dualiste-apophatique. Impressionné, il reste perplexe. Cette
théologie offre assurément l'avantage d'être étayée par des équivalents dans toutes les

grandes traditions religieuses. Elle est par conséquent véritablement «œcuménique» au

sens de l'interreligieux. de l'universel. Mais peut-on en définitive faire l'impasse sur
une théologie explicitement et positivement katciphcitique qui complète dans toutes les

traditions religieuses la vénération d'un Ultime non duel ou apophatique?

Carl-A. Keiler

Jerome Gellman, Mystical Experience of God. A Philosophical Enquiry
(Ashgate Philosophy of Religion Series), Aldershot (GB), Ashgate, 2001,
148 p.

L'A., professeur de philosophie à l'Université du Negev, Israël, reprend la question
souvent traitée de la valeur philosophique de l'expérience mystique: cette expérience,
peut-elle servir de preuve pour l'existence de Dieu Formulée de manière plus directe
et plus pertinente, c'est la question de la validité de l'expérience mystique de Dieu. Pour
l'A., l'expérience mystique de Dieu se définit comme la perception supra-sensorielle
de ce qui apparaît comme une entité inaccessible aux sens et à la simple conscience

introspective de soi. Quant à la notion de Dieu, elle est pour l'A. une notion referentielle,
c'est-à-dire une notion qui renvoie à une réalité considérée comme existante. S'appuyant
sur les nombreux témoignages d'expériences mystiques. l'A. en conclut que nous
sommes en présence d'authentiques perceptions d'une entité nommée «Dieu», la validité
de cette perception étant confirmée par la pluralité et la diversité des expériences. Les

descriptions souvent contradictoires de l'entité perçue s'expliquent par le fait qu'il existe
une entité divine qui englobe ct justifie cette variété. Le chapitre suivant (p. 39 sq.)
aborde le problème de cette entité qui se situe à l'arrière-plan de la diversité des images
de Dieu : la non-dimensionalité de Dieu, sa nature insaisissable parce que dépassant
l'espace et le temps ct toute forme. Un tel être est-il percevable? En guise de réponse.
l'A. développe une méthode «holistique» permettant de rc-identifier Dieu. On regrette
qu'il ne se réfère pas à la complémentarité des théologies négatives et positives,
apophatiques et kataphatiques, développées par toutes les traditions religieuses et
mystiques du monde. - Les derniers chapitres du livre réfutent les objections. Les

objections «naturalistes», réductionnistes ou athées par principe, ne réussissent pas à

prouver que la perception de Dieu n'est pas possible, elle est donc possible. Toutefois.
l'A. concède que son argumentation ne convaincra pas un athée déclaré. Les objections
d'ordre sociologique qui expliquent la prétendue perception de Dieu par les conditions
sociales qui l'ont suscitée (I. M. Lewis) sont réfutées par des exemples historiques qui



BIBLIOGRAPHIE 93

ne répondent pas au schema sociologique invoqué. Les objections d'ordre neurophysiologique

sont contredites par des recherches qui décèlent dans le cerveau des processus
spécifiques qui accompagnent une expérience mystique. Le chapitre consacré aux
objections féministes est particulièremet intéressant. Il s'agit d'objections d'ordre moral
(domination de l'individu de sexe masculin : l'A. n'accepte pas), d'ordre épistémologique

(la perception féminine est différente : l'A. la prend au sérieux), d'ordre
théologique (le problème de Yimitatio d'un Dieu masculin, incompatible avec la sensibilté
féminine: l'A. est prêt à renoncer au thème de Y imitatici). - Un livre érudit. une
réflexion conduite très consciencieusement, qui arrive à la conclusion qu'on savait
d'emblée : la perception mystique du Divin est valide pour quiconque en accepte les
présupposés théologiques et métaphysiques (présupposés loin d'être annulés par la
modernité ou la post-modernité

Carl-A. Keller

Jean Flori, Guerre sainte, jihad, croisade (Points/histoire). Paris, Seuil, 2002,
336 p.

L'A., historien médiéviste, directeur de recherche au CNRS, analyse la naissance
du concept de guerre sainte dans le christianisme d'Occident, jusqu'à la proclamation
de la guerre sainte en faveur de la libération de Jérusalem en 1095. en confrontant ce

principe du christianisme médiéval avec celui du jihÂcl en islam. Il constate de très
nombreuses analogies, mais aussi une différence capitale : en islam. lejihÂd fait partie
intégrante du message et de l'activité politico-militaire de Muhammad, alors qu'en
régime chrétien l'idéologie d'une guerre sainte contredit radicalement le message et la
vie de Jésus. - L'A. examine attentivement l'attitude de Muhammad envers lejihÂd
sanglant «sur le sentier de Dieu», en s'appuyant sur le Coran, la sunna et la biographie
traditionnelle du Prophète. On s'étonne de l'absence de toute référence à la fameuse
«charte de Yathrib/al-Madîna» qui instaure Muhammad en qualité de chef militaire des

tribus arabes habitant la région, document essentiel pour comprendre lejihAd On peut
également se demander si les conquêtes des musulmans du premier siècle n'étaient pas
implictement «missionnaires» (l'A. le nie) puisqu'elles visaient à terme l'établissement
d'un ordre social régi par la Loi divine révélée par Muhammad. - Côté chrétien. l'A.
montre, moyennant une étude détaillée et compétente de l'évolution historique,
comment l'attitude initialement hostile à l'exercice de la violence armée a été changée en

son contraire. C'est l'officialisation de la religion chrétienne au sein de l'Empire romain

qui a amené les chrétiens à approuver le service militaire, voire même à l'exiger, la

théorie augustinienne de la «guerre juste» ayant été un moment décisif de l'évolution.
Par la suite, les besoins militaires de la politique des papes ont conduit à la sanctification
cle la guerre et à la canonisation des «saints guerriers» morts au combat. La doctrine
d'une guère sainte contre les musulmans envahisseurs de l'Espagne a été formulée

explicitement par lc pape Grégoire VII en 1074. Elle a été reprise par Urbain II dans

son discours à l'issue du concile de Clermont, en 1095. qui appelait à ia guerre sainte

contre les sarrasins et à la libération des chrétiens de Jérusalem. - La démonstration
de l'A. est concluante, mais il convient de remarquer qu'en guise de conclusion il
abandonne l'attitude de l'historien en se faisant polémiste. Déplorant à juste titre la

tendance de l'Occident à l'autocritique systématique qui s'attribue la cause de tous les

malheurs du monde, il tombe dans le même travers en dénonçant l'évolution religieuse
du christianisme qu'il vient de décrire et qui a abouti à la croisade, celle-ci étant

«l'aboutissement logique mais déplorable [...], le fruit vénéneux cle la mutation

idéologique» qui a changé le message du Christ en «un concept aussi pernicieux» dont «nous

n'avons pas fini, peut-être, de payer le prix» (p. 268 sq.). Peut-on ainsi sommairement



94 BIBLIOGRAPHIE

condamner l'histoire spirituelle et institutionelle du christianisme? - Un recueil très
instructif de 31 documents historiques complète l'analyse: une Table chronologique et
une bibliographie terminent l'ouvrage.

Carl-A. Keller

Sa Sainteté le Douzième Gyalwang Drukpa, Pour comprendre la voie boudd¬

histe, Claire Lumière, Saint-Cannat, Claire Lumière, 2000, 122 p.

Ce petit ouvrage regroupe les transcriptions traduites en français de cinq enseignements

données oralement en anglais entre 1991 et 1999 en Angleterre, en France et en
Malaisie par Jigmé Péma Wangchèn. le douzième Gyalwang Droukpa (la graphie
«Drukpa» est un anglicisme justifié en note dans l'avant propos de l'ouvrage par «souci
de cohérence avec la manière dont le nom de Sa Sainteté est rendu en anglais», souci
qui nous paraît déplacé eu égard à la justesse de la prononciation du français, clans lequel
l'ouvrage est quand même publié). Il est l'œuvre de la douzième réincarnation du chef
spirituel (d'où le titre de «Sa Sainteté») de l'école bouddhiste tibétaine Droukpa
Kargyud. dont une courte présentation (p. 9-10). suivie d'une biographie de l'auteur
(p. 11-17) précède les textes des cinq enseignements. Il est assez amusant de constater
que ce grand maître contemporain du bouddhisme, auquel on s'adresse comme on
s'adresserait au Pape, commence son premier enseignement intitulé «Introduction au
bouddhisme» en affirmant : «le bouddhisme, à mon sens, n'est pas une religion, c'est
simplement une philosophie.» (p. 19) Lors de son récent passage à Nyon. les 16 et 17

septembre 2000. il a d'ailleurs insisté sur ce point, en ajoutant que les religions divisent
les hommes, tandis que la philosophie les réunit. Les cinq enseignements regroupés dans
cet ouvrage, donnés dans le style simple, clair, direct et quelque peu tranchant qui lui
est propre, brossent un portait de la voie bouddhiste «au-delà de nos croyances étroites :

non pas un ensemble de coutumes, non pas une religion, mais une voie vers la vérité
universelle, fondée sur la compassion et la sagesse.» Ce sont les deux faces du bouddhisme

: «Le bouddhisme présente deux aspects : il en existe deux approches. La première
est la sagesse : il s'agit de comprendre comment cultiver la sagesse, sa propre sagesse.
La deuxième ce sont les moyens habiles qui sont la compassion et l'amour bienveillant.
Ces deux aspects, sagesse et moyens habiles, constituent l'essentiel du bouddhisme. On
doit les comprendre comme un ensemble et s'exercer aux deux en même temps.» (p. 20)
Le but de cet ouvrage est de nous aider à les comprendre et à les développer ensemble
dans notre vie de tous les jours, car le bouddhisme est une pratique spirituelle avant
d'être une théorie de l'esprit.

Fabrizio Frigerio


	Bibliographie

