
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 135 (2003). P. 361-394

BIBLIOGRAPHIE

Marcel Conche, Lucrèce et l'expérience, présentation, choix de textes, biblio- Histoire de

graphie (Noêsis), Saint-Laurent (Québec), Fides. 2003, 223 p. la philosophie

Avec cette publication, l'éditeur canadien Fides propose au lecteur francophone un
petit ouvrage qui a déjà derrière lui une longue carrière. La première édition date en
effet de 1967 (Paris, Seghers. collection «Philosophes de tous les temps»). Au fil des
rééditions (aux éditions de Mégare), la bibliographie avait subi une mise à jour, comme
c'est le cas pour cette nouvelle édition. Cette dernière se distingue des précédentes par
l'adjonction de deux annexes, composées d'articles déjà publiés par l'A. : I «Epicure
et l'analyse quantique de la réalité» (p. 195-206) : Il «La structure du Rerum natura
de Lucrèce» (p, 207-223). La seconde annexe dégage, sous forme d'un schéma détaillé.
la structure des six chants du De natura rerum. Elle sera de la plus grande utilité pour
ceux qui passeront de la lecture des extraits publiés ici à la lecture de l'œuvre intégrale.
La première annexe reprend un texte paru en 1980 (N. Mouloud [éd. |. Raison et Culture,
Lille. Publications Universitaires de Lille III. p. 63-77). L'A. y développe une critique
de la thèse défendue par M. Serres, selon laquelle la physique d'Epicure (et celle de

Lucrèce) supposerait, pour être pleinement intelligible, un modèle fondé sur une
mécanique, non des solides, mais des fluides, et une mathématique intégrant le calcul
infinitésimal (M. Serres, La naissance de la physique dans le texte de Lucrèce : fleuves
et turbulences, Paris, Minuit. 1977). L'A. admet le premier point (la physique
épicurienne est une mécanique des fluides), mais nie l'application du calcul infinitésimal à

cette physique. L'aspect continuiste de la thèse défendue par M. Serres n'est pas
conciliable, selon l'A., avec la conception épicurienne de la physique, dont le caractère
fondamental est la discontinuité : la nature est faite de quanta (quanta de matière : les

atomes, composants des corps, de la lumière, des simulacres, quanta de temps, de

mouvement). D'ailleurs, d'une façon générale, la notion de minimum «exclusive de toute
notion d'un infiniment petit» (p. 196) est centrale dans la théorie épicurienne : minimum
physique (l'atome), minimum perceptible, minimum pensable (les parties des atomes,
du temps, du mouvement). Il n'y a donc pas de division à l'infini, et le clinamen.
déviation minimale d'un atome dans sa chute dans le vide, n'est pas une différentielle.
Je ne suis pourtant pas sûr que l'A. réussisse par là à réfuter la thèse - spéculative à

l'extrême, il est vrai - de M. Serres. En effet, que dire du vide dans lequel l'atome dévie
Rien ne semble empêcher, si l'on veut, d'appliquer le calcul différentiel à l'espace de

vide entre la trajectoire rectiligne de l'atome et sa déviation minimale. Mais l'A.,
adoptant le point de vue historique, a raison de souligner la méfiance d'Epicure à l'égard
de la géométrie et de l'arithmétique, sciences vaines et même fausses (p. 205).

- L'ouvrage s'est imposé ajuste titre comme une introduction classique à l'épicurisme,
et il serait intempestif d'en proposer aujourd'hui une nouvelle recension détaillée.
Rappelons seulement qu'il se compose d'une première partie où l'A. expose la doctrine
du philosophe (p. 9-121) et d'une seconde qui donne des extraits de l'oeuvre, disposés

par thèmes (p. 125-182). La première se distingue par sa simplicité et sa finesse

d'analyse, la seconde, par la précision de la traduction ct par les choix judicieux (notons
qu'elle s'achève, sous la rubrique «La Sagesse», sur la prosopopèe de la nature |lll 932-
977] et non sur la peste d'Athènes [VI 1138 - fin]). - Malheureusement, la qualité
matérielle de l'ouvrage s'est dégradée par rapport aux éditions antérieures : les quelques
termes grecs sont souvent faussement orthographiés, voire illisibles. On regrettera aussi



362 BIBLIOGRAPHIE

que les illustrations reprises dans cette édition aient beaucoup perdu de leur netteté.
Remercions toutefois l'éditeur d'assurer à l'ouvrage une nouvelle diffusion.

Jean-Pierre Schneider

Sextus Empiricus. Contre les professeurs, introduction, glossaire et index par
P. Pellegrin. traduction par C. Dalimier, D. Delattre. J. Delattre et B. Pérez

sous la direction de P. Pellegrin. Paris. Seuil. 2002. 486 p.

Cette traduction annotée et commentée des six traités de Sextus Empiricus regroupés
sous le nom de Contre les professeurs (ou Adversus Mathematicos, selon le calque latin,
souvent utilisé, du grec Pros mathêmatikous), représente la suite de la traduction des

Esquisses pyrrhoniennes. publiée par Pierre Pellegrin dans la même collection en 1997.

Le texte et la traduction sont précédés d'une introduction et d'un plan détaillé des six
traités (qui sont les suivants : Contre les grciinmariens - dont les premiers quarante
paragraphes selon Pellegrin sont inclus à tort dans ce traité, en constituant plutôt une
introduction générale à tout l'ouvrage -, Contre les rhéteurs, Contre les géomètres.
Contre les arithméticiens. Contre les astrologues. Contre les musiciens) ; ensuite, nous
trouvons un glossaire et une bibliographie succincte des textes d'auteurs anciens et
d'études modernes touchant au scepticisme ancien et à sa relation avec les arts qui plus
tard seront appelés «libéraux». - Le texte grec utilisé, sauf indication contraire, est celui
de Mutschmann-Mau, avec parfois des corrections signalées. La traduction française est
le résultat d'un travail collectif sous la direction de Pellegrin. Des notes de bas de page
plutôt nombreuses aident le lecteur, ainsi que l'usage de l'astérisque après certains
termes, qui indique que ces termes sont analysés dans le glossaire. Celui-ci. qui
considère une dizaine de mots-clé, comme par exemple «aporie», «enseignement»,
«expérience», «inference», etc.. est très utile parce qu'il il analyse des termes difficiles à

comprendre car devenus techniques clans la philosophie ancienne et dans le scepticisme.

- Dans l'introduction. Pellegrin explique tout d'abord que ce sont ces six écrits qui
constituent, à proprement parler, le Contre les professeurs, alors qu'il existe la mauvaise
habitude de les citer sous ce titre avec cinq autres livres (connus aussi sous le titre de

Contre les dogmatiques) : Contre les logiciens (deux livres). Contre les physiciens (deux
livres), Contre les moralistes (un livre). De fait, il faudrait garder séparés ces deux
«blocs», car les traités sur les arts sont très différents, pour leur sujet et pour leur style,
de Contre les dogmatiques, qui en revanche sont très pioches aux Esquisses
pyrrhoniennes. En considérant donc ce qui constitue le véritable Contre les professeurs.
Pellegrin aborde les problèmes traditionnellement associés à cet ensemble, en prenant
souvent une position précise : en particulier, contre la thèse qui soutient que dans ces

textes Sextus serait devenu empiriste (au sens que ce terme a quand il s'applique à l'école
médicale du même nom) : Pellegrin défend aussi le scepticisme de ces traités, avec des

arguments précis et pour la plupart convaincants. Ensuite, on trouve l'explication de

ce que l'on entendait à l'époque ancienne par «arts» (tekhnai), et l'altitude de Sextus
envers eux : en effet. Sextus opère une distinction entre les «bonnes» tekhnai. auxquelles
le sceptique peut s'adonner, et les mauvaises. Le critère pour accepter les arts est l'utilité
ou l'élimination du pénible : la médecine, l'astronomie prédictive, l'agriculture, la
navigation, sont non seulement acceptées par Sextus. mais même recommandées. Ce que
Sextus refuse, et cela en tant que sceptique, est la théorie associée aux arts, c'est à dire
«la derive dogmatique qui accompagne presque toujours leur incontestable utilité piatique»
(p. 19). Pellegrin aborde aussi une autre accusation portée contre les six traités, celle qui
les considère comme traversés de courants contradictoires qui menacent la cohérence de

l'ensemble (l'un de ces courants serait dû à l'emploi par Sextus d'arguments d'origine
différente, pyrrhoniens et épicuriens, ce qui dans ce dernier cas est de surcroît surprenant,
étant donné que pour Sextus les Epicuriens sont des dogmatiques). Une autre question



BIBLIOGRAPHIE 363

abordée est celle de l'exhaustivité ou moins de la liste des arts offerte par Sextus (à titre
d'exemple, on remarquera une grande absence dans les six traités, celle de la médecine).

Maddalena Bonelli

Saint Thomas d'Aquin. Somme théologique. Le verbe incarné, t. 1 : Illa,
Questions 1-6. nouvelle édition, trad., notes et appendices par Jean-Pierre
Torrell. Paris. Cerf, 2002. 384 p. Id.. t. II : Illa, Questions 7-15. nouvelle
édition, trad., notes et appendices par Jean-Pierre Torrell. Paris. Cerf. 2002.
510 p. Id., t. III : Illa. Questions 16-26. nouvelle édition, trad., notes et

appendices par Jean-Pierre Torrell. Paris. Cerf. 2002. 504 p.

Nul n'avait plus haute compétence que Jean-Pierre Torrell pour repenser et refaire
la traduction du Traité du Verbe incarné (Somme théologique Illa. Q. 1-26). qui avait
été publiée par Ch.-V. Héris clans l'édition dite de la «Revue des Jeunes» entre 1927
ct 1933. puis en 1986 par A.-M. Roguet. «Outre sa langue qui commence à dater, dit-
il. puisqu'elle est parue en 1927. la traduction du P. Ch.-V. Héris est parfois plus proche
de l'interprétation que d'une vraie traduction : même s'il reproduit assez fidèlement la

pensée du Maître, il ne s'en écarte pas moins sensiblement de la littéralité de son texte
et ne correspond plus à nos exigences actuelles. Plus récente, la traduction du P. Roguet
s'efforce d'être plus littérale et atteint parfois à une certaine élégance : elle est
malheureusement déparée par l'oubli assez fréquent de quelques mots (par passage du même
au même d'une ligne sur l'autre) et elle souffre de l'absence du texte latin qu'on aimerait
parfois avoir sous la main». Quant aux «Notes explicatives» et «Renseignements
techniques» qui accompagnaient l'édition de Héris. eux aussi ont été totalement recomposés

; parfois, cependant, ils ont été repris, et amplifiés, de cette partie de la traduction
française de la Somme théologique de A.-M. Roguet (Cerf. 1986). dont J.-P. Torrell avait
déjà composé les notes en collaboration avec Bernadette Carr. Particulièrement précieuses,

ces notes explicatives situent de manière remarquable la christologie thomasienne
dans le contexte théologique et historique de son temps. Les renseignements techniques
offrent de leur côté des exposés plus systématiques sur «La christologie dans son histoire
jusqu'au XIIIe siècle» et «La théologie de l'union hypostatique» (t. I). «La grâce et la
science du Christ» et «Les affections de l'appétit sensible dans le Christ» (t. II).
«S. Thomas et le monothélisme» el «Les enjeux du culte des images» (t. III). De question
en question, et de réponse en réponse, le Docteur angélique développe dans ce traité
la manière dont se réalise l'union du Verbe à la nature humaine. On y trouve en

particulier les réponses admirables qu'il donne au sujet des trois sciences bienheureuse,
infuse et acquise de Jésus-Christ, de sa psychologie naturelle et surnaturelle, des

éléments qui la constituaient et de la manière dont il a vécu sa vie mortelle dans la

connaissance et l'amour de Dieu et des hommes, non seulement selon les puissances
de son âme. l'intelligence ct la volonté, mais jusque dans sa partie sensible. Sont aussi

envisagées toutes les conséquences qui en découlent par rapport au Christ considéré en

lui-même dans son être et son devenir, dans son unité, par rapport à Dieu le Père et

par rapport à nous. Nous sommes ainsi conduits à penser le mystère et la grandeur
absolue de Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai homme, médiateur efficace d'un salut que Dieu
seul peut donner. Cette nouvelle traduction, qui tient compte des problèmes d'ordre
critique qui se posent encore au sujet du texte latin de la Tertio Pars, réunit toutes les

qualités de précision et cle clarté qu'on peut attendre aujourd'hui, et chaque volume

propose au lecteur intéressé une bibliographie mise à jour, une table analytique ct une
table des noms cités dans les renseignements techniques.

Jean Borel



364 BIBLIOGRAPHIE

Paul Gondreau, The Passions of Christ's Soul in the Theology of St. Thomas

Aquinas (Beiträge zur Geschichte der Philosophie und Theologie des

Mittelalters, Neue Folge. Band 61). Münster. Aschendorff. 2002, 516 p.

Cette étude se présente comme l'analyse historique et théologique de la Quaestio
XV de la Tertia Pars de la Somme Théologique de Thomas d'Aquin. intitulée : «Les
déficiences de l'âme assumées par le Christ avec la nature humaine». A ce sujet,
plusieurs questions sont posées : Le foyer du péché et le péché se trouvaient-ils chez

le Christ '? L'âme du Christ était-elle passible Le Christ a-t-il ressenti une vraie douleur
sensible, éprouvé de la tristesse, de la crainte, de l'étonnement. voire de la colère Avant
d'exposer l'argumentation doctrinale de l'Aquinate. l'A., dans les deux premiers
chapitres, situe le problème de la passibilité de l'âme du Christ clans l'histoire de la réflexion
christologique et présente les sources utilisées par Thomas : sources bibliques d'abord,
sources patristiques ensuite, parmi lesquelles les œuvres d'Hilaire de Poitiers. Augustin
et Jean Damascène jouent le rôle le plus important, sans oublier celles de Jérôme.
Ambroise, Pseudo-Denys. Bède. Alcuin. Hugues de S. Victor. Pierre Lombard. Alexandre

de Halès. Albert le Grand et Bonaventure ; sources philosophiques enfin, avec
Aristote et Némésius d'Emèse. De manière synthétique et claire, l'A. dégage ensuite
les cinq principes christologiques fondamentaux que Thomas d'Aquin met en œuvre
dans sa réponse : l'union hypostatique et la dignité divine de la personne du Christ, la

pleine intégrité de son humanité, son impeccabilité absolue, le principe et la finalité
d'économie dans la volonté du Christ d'assumer faiblesses et perfections et. enfin, la

convenance des faiblesses humaines assumées. Alors qu'Hilaire de Poitiers, dans sa

polémique avec les Ariens, n'avait envisagé qu'une passibilité physique et non psychique

du Christ. Thomas d'Aquin, pour valoriser au maximum le réalisme de l'incarnation,
montre que, si l'âme est la forme du corps et souffre d'une certaine manière si le corps
souffre, le Christ ayant eu un corps passible, son âme a donc été également passible.
Toutefois, lorsque l'on parle des passions de l'âme du Christ et que l'on tente de traiter
de son affectivité humaine clans toute son ampleur, on ne peut le faire que si l'on respecte
que dans le Christ, ces passions sont survenues d'une autre manière que chez les autres
hommes. Chez nous, elles se trouvent par nécessité, dans la mesure où c'est comme
de l'extérieur que nous sommes ébranlés et affectés ; chez le Christ, au contraire, elles

ne sont pas advenues par nécessité, mais sous le contrôle de la raison, puisqu'il n'y a

eu en lui aucune passion, sinon celle qu'il a lui-même soulevée. L'âme du Christ a donc
été troublée de telle sorte que ce ne fut pas contre sa raison, mais que ce trouble advint
en lui au contraire selon l'ordre de sa raison. D'autre part, si le Christ a accepté d'être
troublé, c'est pour deux motifs principaux : pour l'enseignement de la foi. afin de

confirmer la réalité de sa nature humaine d'une part, et pour donner l'exemple d'autre

part, car, s'il avait tout supporté imperturbablement et n'avait ressenti aucune passion
en son âme. il n'aurait pas pu donner aux hommes un exemple convaincant de la façon
d'affronter la mort. Au sujet de cette remarquable étude, qui veut faire ressortir la

manière dont Thomas d'Aquin a su enrichir la théologie chrétienne en éclairant la vérité
psychique des passions et leur valeur salvifique dans le Christ, le professeur Jean-Pierre
Torrell a exprimé ce qu'il nous plaît de citer en conclusion : «Trop d'obstacles liés à

l'époque ont empêché Thomas d'aller jusqu'au bout de son propos et nous le trouvons
aujourd'hui plutôt timide, mais l'investigation de ce sujet, assez généralement éludé palla

plupart des auteurs jusqu'à maintenant, a eu pour résultat un travail vraiment neuf.
À lire le livre de Paul Gondreau, on s'aperçoit que Thomas se distingue parmi tous les

médiévaux comme celui qui a été le plus attentif à donner sa pleine consistance à

l'humanité du Christ.» Une substantielle bibliographie, un index des termes et thèmes

principaux et un des noms d'auteurs achèvent de faire de cet ouvrage un livre de référence.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 365

ViKi Rann, Wissen und Weisheit bei Hildegard von Bingen (Mystik in
Geschichte und Gegenwart. Texte und Untersuchungen. Abteilung I,
Christliche Mystik, Band XVII). Stuttgart-Bad Cannstatt. Frommann
Holzboog, 2002. 443 p.

Cet ouvrage, qui offre aujourd'hui le texte légèrement remanié d'une thèse de
doctorat soutenue en 1999 à la Faculté de Philosophie de la Technische Universität de
Dresde, s'inscrit dans la lignée des travaux qui cherchent à montrer que. si Hildegarde
de Bingen ne s'est jamais vantée de parler la langue des philosophes, le langage
métaphorique et symbolique qu'elle utilise pour expliciter ce qu'elle voit de la grandeur
de Dieu et des œuvres divines fait apparaître les principes d'une herméneutique
prophético-philosophique et cosmologique du plus haut intérêt. L'introduction justifie
donc la possibilité méthodologique de dégager un discours de «science et de sagesse»
chez Hildegarde, comme norme et aboutissement de toute vraie philosophie héritière
de Platon. Augustin. Boèce. et de bien d'autres encore. Cette science et cette sagesse.
et nous abordons là le développement même de la thèse de l'A., si elles correspondent
d'abord et essentiellement à la praescientia (prescience), Providentia (providence) et

preieordinatio (préordination ou prédétermination) incréées qui se trouvent en Dieu-
Trinité, elles ne sont pourtant jamais séparables, aux yeux de l'Abbesse de Bingen, de
la science et de la sagesse pures, profondes et spéculatives (purae. profiindae.
specitlativeie scientia et sapientia) dont sont capables, par participation, les Anges et
les hommes. Quant à la science et à la sagesse du Christ, elles sont bien médiatrices
en tant qu'elles totalisent en elles l'essence incréée du Logos-Verbe éternel et son action
créatrice et rédemptrice ad extra dans le temps, par sa double fonction de connexio et

d'inspiratio. Le Christ est vraiment la «Sagesse personnifiée», expression de la sagesse
profonde de Dieu lui-même, ces deux réalités ne faisant qu'un dans l'acte d'amour qui
leur est commun. Pour Hildegarde. et c'est là un point important de sa doctrine qu'expose

l'A.. Anges et hommes constituent les deux miroirs nécessaires où la science et
la sagesse divines se reflètent. C'est pourquoi, dans ses contemplations grandioses, la
visionnaire n'a jamais séparé la finalité des intelligences angéliques. dont la louange
de gloire est le langage propre, de la complémentarité pléromatique des intelligences
humaines en voie de divinisation, dont la rationalité scientifique et sapientiale créée se

joint à la symphonie métacosmique et sophianique des esprits célestes. La connaissance
de Dieu s'achève ainsi, pour les anges comme pour les hommes, en une suprême
connaissance de soi dans l'être même de Dieu, ct en une adoration suprême de Dieu
comme expression fondamentale de soi pour Dieu. On retrouve cet adage patristique
fameux : revenir à soi de par Dieu sert à sortir de soi pour aller vers Dieu par oubli
de soi. Et FA. de montrer la distance qui sépare la divinisation de l'être de l'ange et
de l'homme de l'autonomie dévastatrice et aliénante du diable. L'ouvrage se termine
sur un aspect tout à fait remarquable de l'enseignement de Hildegarde. trop rarement
évoqué au Moyen-Âge déjà et jusqu'à aujourd'hui, celui qui affirme la possibilité d'une
participation à la sagesse cosmique par l'expérience de la musique. Il y aurait là des

comparaisons intéressantes à faire avec certaines formes d'audition spirituelle, telles

qu'elles furent pratiquées dans plusieurs écoles du soufisme. La Vierge Marie, enfin,
constitue le type achevé de l'humanité parvenue à la perfection de la science et de la

sagesse divines. Ces développements mettent en lumière l'apport et la puissance de

fécondation que la pensée patristique de type néoplatonicien a eue non seulement tout
au long du Moyen-Age, mais au cours des siècles suivants dans des œuvres comme celles
de Jacob Böhme. Vladimir Soloviev et Paul Florenski. pour ne prendre que celles dont

l'A. se réclame directement. Le volume se termine par une bibliographie très complète,
ainsi que par les index des citations bibliques, des thèmes et des noms de personnes.

Jean Borel



366 BIBLIOGRAPHIE

Timothy O'Hagan. Rousseau (The Arguments of the Philosophers). Londres
et New York, Routledge, 1999. 20032, 320 p.

L'ouvrage est publié dans une collection regroupant d'excellentes monographies
rédigées en anglais et consacrées à l'histoire de la philosophie. Alors que trente-cinq
grands philosophes ont déjà fait l'objet de publications dans cette série. Rousseau n'est
que le troisième auteur d'expression française à y figurer (après Descartes et Sartre).
Le Rousseau de O'Hagan constitue donc une somme importante : une présentation de
l'œuvre philosophique de Rousseau comprise dans sa totalité. L'A. connaît très bien
l'ensemble des différents aspects de la pensée de Rousseau. Son exposé, très approfondi,
obéit à un louable souci de clarté et se présente selon un ordonnancement didactique.
Ce souci de pédagogue se conjugue à une grande intelligence du propos. - L'ouvrage
s'ouvre sur une restitution de la vie de Jean-Jacques, puis sur une apparente contradiction
entre deux orientations de sa réflexion : l'adhésion d'une part au sensualisme des
Lumières, d'autre part à un stoïcisme tantôt individualiste tantôt patriotique représentant
un repli réactionnaire sur des valeurs. L'antagonisme apparent entre un théoricien de
La inorale sensitive et un moraliste soucieux de réhabiliter le sens du devoir inaugure
la série des objets philosophiques présentés. Le Discours sur l'origine de T inégalité est
le premier texte de Rousseau auquel FA. consacre une étude ; il s'est au préalable justifié
de l'impasse faite sur le Premier Discours, dont la condamnation des sciences et des

arts intéresse moins le philosophe. L'épisode de la statue de Glaucus du Discours sur
l'origine de l'Inégalité donne lieu à une belle comparaison entre un passage de Platon
(Di République) et le célèbre propos liminaire de Rousseau. Les thèses sont présentées
avec beaucoup de clarté et d'intelligence. Les transitions subtiles entre les différents
«états» successivement traversés par l'humanité et la notion de «circularité» selon ce
modèle hypothétique sont bien restituées : le schéma de la p. 50 me paraît par contre
ne rien apporter d'essentiel à la compréhension du propos. L'A. se tourne ensuite vers
l'Emile. Il débrouille avec une maturité admirable les points essentiels de cet immense
et dense roman-traité de pédagogie qui constitue à lui seul, on le sait, une véritable
somme («le meilleur de mes ouvrages» a pu dire Rousseau). La présentation du Contrat
social et de la théorie distinguant soigneusement la «volonté générale» de la «volonté
de tous» est l'objet du IVe chapitre. Reprise au chapitre suivant, cette question est placée
de façon suggestive dans la perspective des préoccupations de notre modernité : l'empire
des lois n'implique-t-il pas l'instauration du risque d'un écrasement totalitaire? Lc
chapitre s'achève cle façon inattendue sur une conclusion cle non-pertinence du «paradoxe

du prisonnier» pour éclairer l'exposé. Un excellent VF chapitre met en évidence
la richesse et la fonction des «maximes politiques» du Contrai Social. Les équations
savantes devaient-elles à ce point (p. 138-40) être traduites en formules mathématiques '.'

Il s'agit plutôt de souligner quelle fascination exerçaient sur le genre du Discours
démonstratif la manière rhétorique des mathématiciens (more geometrico). Le concept
central d'«amour propre» est exposé au chapitre suivant. Tandis que la position de

Rousseau est ajuste titre opposée à celle cle Hobbes. différents passages de l'Emile et
de Rousseau juge de Jean-Jacques sont judicieusement rapprochés et confrontés les uns
aux autres. Le VHP' chapitre traite d'un point important de l'anthropologie rousseauiste :

la différence de nature entre les sexes et le rapport problématique des hommes et des

femmes qu'elle induit. Notant que les pointes misogynes sont présentes dès le Premier
Discours, l'A. produit de nombreux textes éloquents et commente surtout la différence
des parcours éducatifs respectifs d'Emile et de Sophie dictés par la différence ontologique

: ils sont, essentiellement, garçon et fille. L'A. s'intéresse ensuite à la réflexion
de Rousseau sur les origines et la nature du langage (Essai sur l'origine des langues),
puis à la question épineuse de la relation entre religion et politique, qui valut à Rousseau,
de la part des autorités, la très grave censure de l'Emile et du Contrat social. La
scandaleuse «religion civile», à la fin du Contrai Social (plus tard encensée par les

jacobins) est d'abord commentée, puis utilement complétée par l'examen de la religio-



BIBLIOGRAPHIE 367

site personnelle de Rousseau (un christianisme rigoureusement affranchi de tout dogme :

Profession du vicaire savoyard) et par celui de la «théologie naturelle». - Certains
passages sont parfois sollicités cle façon surprenante : ainsi la description du jardin de
l'Elysée de Julie à Clarens aux p. 21-22. illustrant un propos trop lapidaire. La
retraduction des notions rousseauistes dans la grille des concepts kantiens, régulièrement
admise par l'A., pourrait faire l'objet de précautions : l'acceptation de cette reprise
rationalisante n'a-t-elle pas un coût conséquent pour la pensée de Rousseau et n'en-
traîne-t-elle pas une perte de spécificité identitaire, sur certains autres plans Par ailleurs
la littérature secondaire est bien connue et bien utilisée. Grâce à l'ouvrage de grande qualité
de l'A., une synthèse nourrissante, précieuse et très complète de la pensée complexe de
Rousseau philosophe est désormais disponible pour les lecteurs anglophones.

Jacques Berchtold

Simone Goyard-Fabre, Politique ct philosophie dans l'œuvre de Jean-Jacques
Rousseau (Thémis/Philosophie). Paris. P.U.F.. 2001, 252 p.

Cet excellent ouvrage expose et discute de façon claire, rigoureuse et synthétique
les problèmes complexes posés par la philosophie politique de Rousseau. Parmi ceux-
ci l'inévitable question d'interprétation que pose la notion de «contrat social». Cet
énigmatique principe d'institution de l'autorité civile, de même que le concept de
«volonté générale», se détachent sur un fond trompeur de quelques précédents faussement

ressemblants. Rousseau est affranchi, comme Hobbes, du «naturalisme» politique
aristotélicien. Il admire les analyses et la logique du De cive, où la société politique
résulte d'un contrat et où le pacte exprime la procédure fondant logiquement et
mathématiquement la société civile. Toutefois Hobbes est détesté pour ses conclusions et ses
thèses. Le problème que pose Rousseau est philosophique et apparaît déroutant aux
esprits juridiques. 11 s'attache à «ce qui aurait pu être si la nature de l'homme n'avait
pas été pervertie par la civilisation et le progrès» (p. 29). De cette perspective, il pointe
la nécessité d'une reconsideration des prémisses requises pour une juste évaluation de
la nature de l'homme, là où Hobbes s'attachait à rationaliser la construction théorique.
Surtout il se détache heureusement du déductivisme des juristes acquis à l'idée cle droit
naturel. L'homme n'étant pas naturellement social, la société civile et politique n'a rien
de naturel. - Le pacte social doit aider à penser idéalement la petite société politique :

«il est le modèle de la norme pure» (p. 34). Lc concept de volonté générale est

d'importance décisive, c'est l'expression de la force vive de la souveraineté. Gardons-
nous des confusions dues aux sources théologiques ou philosophiques du concept (saint
Paul, saint Augustin. Pascal. Malebranche. Bayle. Leibniz. Montesquieu). S'écartant de

l'historicité ou de l'empirisme, le contrat social est exposé à partir de sa genèse
hypothétique et. d'un poinl de vue «logico-structurel», de sa vocation juridico-politique.
L'individu, clans l'«état de nature» (un modèle), est enfermé dans son individualité et

ignore ses congénères. Rousseau demande que l'on se rende compte de l'artificialité
du moment volontaire du pacte, au moment où l'homme est en voie de dévoicment et

«progresse» vers son malheur en se civilisant. La «volonté générale» n'est pas la

«volonté de tous». Les volontés particulières s'agrégeant pourraient être absorbées par
l'entité qui les intègre et les subsume. Au contraire la «volonté générale» rassemble les

préférences de chacun sans écraser les différences singulières. De façon nouvelle, la
«souveraineté» n'est plus du tout identifiée avec un prince et correspond strictement
à ['«exercice de la volonté générale». Les lois (schématisation pratique de la volonté
générale) émaneront d'un législateur agréé parcelle-ci ; elle seule aurait capacité à faire

passer, sans perte de pureté, la liberté individuelle du pur état de nature à la souveraineté
du peuple devenu corps. Elle est véritablement volonté du peuple uni. exprimant la loi
de formation et la règle d'ordre du passage au corps collectif. Le problème discuté, induit



368 BIBLIOGRAPHIE

par le contrat social, exj>ression de la volonté générale, est celui de la souveraineté du
peuple (plus important que la juste forme de gouvernement) : en sa forme idéale, elle
est souveraineté de la raison. Alors que (s'il pouvait voir le jour le «gouvernement»
ne serait que l'instance ministère qui régirait les affaires privées au nom de la règle
publique, le «souverain» est à penser comme devoir-être, norme de la politique, principe
universel. Ainsi la société civile s'enracine dans une démocratie originaire idéale. Il y
aura dès lors un décalage inéluctable entre ce que doit être le Souverain et ce que peuvent
être les régimes politiques. - Par l'altitude où il situe sa réflexion, Rousseau instaure
ni plus ni moins qu'une révolution dans la manière de réfléchir sur les institutions
politiques. Il décrit les conditions d'émergence de la société civile et des institutions
politiques et ne livre que la belle image de ce que la condition politique des hommes
voués à l'état civil aurait dû être si l'étape suivante des gouvernements incarnés n'apportait

pas avec elle, de toute façon, une inéluctable corruption. Seulement dans un miroir
normatif peut se lire ce qui aurait dû être. - Les esprits contemporains n'étaient pas
prêts à chercher Rousseau à l'altitude où il se situait. Seul Kant est un lecteur pénétrant
et subtil du Contrat Social (une intuition critique) tandis que prolifèrent les interprétations

variées. Kant pose les fondements du droit politique grâce à une hypothèse
«transcendantale» (p. 75) et à une idée régulatrice de la raison. Avec quelque raison.
Hume se montra méfiant devant la rationalité et systématicité envahissantes du Contrat
Social et la disposition d'esprit géométrique ayant inspiré une démonstration jugée
doctrinaire. Dans le Second Discours, l'homme de l'homme étant l'antithèse de l'homme
de nature, le retrait individualiste de Rousseau est condamné par Hegel. Une autre lecture
découvre dans le Contrat Social une justification anticipée du jacobinisme étatiste qui
érigera la loi en objet de culte au-dessus des hommes et reconnaîtra en Rousseau «le
génie tutélaire de la Révolution». Benjamin Constant accusera Rousseau d'avoir favorisé
la dérive autoritaire et despotique de l'État. Pour de nombreux lecteurs postérieurs, le
modèle de la micro-société de Clarens décrite dans La Nouvelle Héloïse montre une
collectivité totalitaire où l'individu est écrasé. Ua dialectique qui se noue dans la
«volonté générale» de Rousseau entre individualité et totalité est en effet difficile à saisir.
La volonté est rarement «de tous». Que faire des rapports interpersonnels alors que se
dessine l'idéalité d'une volonté collective, une. homogène et souveraine (un
«organisme» unique, à distinguer d'une somme des pièces mécaniques composant une
montre) Si le corps politique agit par des lois, le législateur de Rousseau, à l'instar
de Lycurgue. ne devrait inscrire la loi que clans le cœur adhérent et consentant de chacun.
L'image ne manque-t-elle pas d'apparaître naïve - Étranger à tout souci d'application.
Rousseau a retourné la logique hypothético-déductive des classiques et donné aux
concepts traditionnels d'état de nature et de droit naturel la silhouette inédite et hardie
de «principes régulateurs» de l'État. S'il est inéluctable qu'aucun régime politique, dans
sa forme institutionnelle, n'accomplira jamais l'idéal de la démocratie, ce pessimisme
sur le plan des réalisations collectives ne doit pas faire oublier l'optimisme de Rousseau
sur le plan de l'individuel. Tout lecteur de Rousseau trouvera un très grand profit à ce
livre et sera gré à l'A. d'avoir traité de façon très informée et avec une grande maturité,
les multiples problèmes posés par une pensée politique révolutionnaire que le Citoyen
de Genève a formulée dans des œuvres nombreuses ct diverses.

Jacques Berchtold

Philosophie Max Weber, Rudolf Stammler et le matérialisme historique, trad, de l'ail, par
contemporaine M. Coutu et D. Leydet, introduction de M. Coutu. D. Leydet, G. Rocher et

E. Winter. Paris, Cerf, Québec, Presses de l'Université Laval, 2003, 198 p.

L'écrit polémique que l'A. consacre en 1907 à l'ouvrage de R. Stammler Wirtschaft
und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffassung, Leipzig. 1896. 1906) est



BIBLIOGRAPHIE 369

ici traduit pour la première fois en français. L'essai «sur le dépassement par R. Stammler
de la conception matérialiste de l'histoire» est d'une lecture délicate, que l'introduction
des traducteurs, détaillée et de bonne tenue, vise à faciliter. On prêtera en particulier
attention à l'enquête, indépendante du point de vue webcrien. menée dans cette
introduction sur Stammler et la réception immédiate de Wirtschaft und Recht - car c'est là

que réside la principale difficulté de l'essai (sections II-III au moins), qui cite beaucoup
sa cible, et de façon souvent simplement indicative. Deux fragments d'un second article
(inachevé) se trouvent placés en addenda. - L'ouvrage de Stammler se présente comme
une tentative de «dépasser le matérialisme historique» d'une manière idéaliste-critique,
en en construisant une présentation qui le rend «indépendant de tout contenu (factuel)
particulier», l'élève à la hauteur des principes formels de la connaissance de la vie
sociale et par conséquent porte le débat sur le terrain de la théorie de la connaissance
(section II). C'est cette démarche, qui soustrait une théorie donnée à tout test empirique,
que l'A. critique au nom d'une conception plus humble du fait et plus rigoureuse de
la logique (fût-elle transcendantale). La section III dénonce ainsi la confusion entre la

légalité (Gesetzmäßigkeit) au sens empirique et au sens transcendantal - confusion qui
rend possible la problématique de Stammler en même temps qu'elle la condamne : quelle
que soit la généralité d'une théorie qui veut ramener tous les processus historiques aux
phénomènes économiques, cette généralité demeure empirique et ne peut se prévaloir
d'aucune aprioricité. La référence à l'expérience ne peut donc, dans la discussion du
matérialisme historique, être évacuée. - La volonté de clarification de cette confusion
domine le reste de l'ouvrage de Weber. Ainsi, c'est dans la section IV (Analyse du

concept de «règle») que se trouve l'essentiel de son contenu positif. U.A. s'attache à

distinguer aussi finement que possible les différents types de normes à l'œuvre tant clans

une pratique (sociale) cjue dans l'étude scientifique de cette pratique - les mêmes normes
pouvant se retrouver, à des titres différents, dans les deux ordres de considération, comme
le montre l'analyse passionnante du jeu de skat qui constitue la partie centrale de cette
section et fournit une analogie pour l'étude du droit et des conduites qui s'y rapportent.
Ainsi, la représentation de la règle juridique (ou de la règle du jeu) par les acteurs joue
dans le déroulement des pratiques un rôle causal (donc empiriquement connaissable) qui
ne peut être assimilé à sa fonction clans l'édifice formel des règles - et qui intéresse la
sociologie du droit, pour laquelle cette distinction est cardinale. - Comme le soulignent
les traducteurs, c'est à bon droit que l'A. lui-même voyait dans cet écrit polémique une
étape importante dans la formation de sa propre pensée - on renverra à la Sociologie du
droit, ainsi qu'à Wirtschaft und Gesellschaft. Mais on peut également, en songeant à Karl
Popper, y trouver une contribution au problème du terrain sur lequel doit se situer la
discussion de théories qui revendiquent, ou construisent, une forte indépendance vis-
à-vis des démentis de l'expérience.

Guili vt me Coqi i

Guy Deniau. Cognitio imaginativa. La phénoménologie herméneutique de

Gadamer. Bruxelles. Ousia. 2002. 475 p.

Vérité et Méthode, l'opus magnum de Gadamer (1960). n'est pas d'une lecture aisée

tant les références à la pensée occidentale y sont nombreuses et tant l'érudition de l'A.
laisse démuni le lecteur non averti. S'il est facile de discerner trois parties dans cet

ouvrage - une première partie étant consacrée à l'art, une deuxième aux sciences de

l'esprit et une dernière au langage - il est plus délicat d'en cerner l'unité. Le texte de

Deniau a l'immense mérite de dégager avec finesse le fil conducteur de la pensée

gadamérienne et montrer pourquoi celle-ci porte le titre d'herméneutique philosophique.
Recourant à l'ensemble de l'œuvre de Gadamer. l'A. suit la structure complexe et



370 BIBLIOGRAPHIE

cohérente de Vérité et Méthode pour en faire saisir les multiples enjeux possibles et
l'unité fondamentale. Se référant souvent aux Kleine Schriften - qui n'ont de petit que
le titre et le volume - Deniau invite le lecteur à penser ces textes, relevant du talent
rhétorique de Gadamer et offrant une densité extraordinaire, dans le contexte de Vérité
et Méthode. Si l'herméneutique philosophique se définit, selon Gadamer, comme le
«savoir» du tout de l'expérience humaine du inonde, il s'agit de mieux cerner en quoi
consiste ce savoir. Le titre de l'ouvrage de Deniau est à ce sujet révélateur : Cognitio
imaginative : «Gadamer, en effet, ne renonce pas au terme de connaissance à propos
de ce qui nous advient dans cette expérience du tout, mais il s'agit d'une connaissance
cle l'image, à travers l'image, d'une cognitio imcigineitiva. S'il en est ainsi, c'est que
la phénoménalité a un caractère imaginai, et partant métaphorique (bildhaft), elle est
la transparence même, ce à travers quoi tout transparaît en un jeu déployé, c'est-à-dire
comme présence de quelque chose à quelqu'un.» (p. 24) La première partie propose
une lecture de l'œuvre d'art comme métaphore du tout de l'être et met l'accent sur la
relation mimétique originaire approchée à partir des concepts de jeu et d'image. Dans
cette approche, le jeu de l'oeuvre d'art apparaît comme identité et différence, et la

question du séjour auprès de l'œuvre ainsi que le mode d'être du spectateur révèlent
le côté objectif de l'herméneutique : quelque chose vient à se dire. Notons que l'analyse
proposée est fort éclairante pour ne pas limiter l'art à un «exemple» parmi d'autres, mais

qu'elle aide à penser celui-ci comme le modèle premier de toute compréhension. La
deuxième partie élabore la réflexion sur la question que l'homme est pour lui-même.
La thématique des sciences de l'esprit ouvre la difficile question du sujet et de la

compréhension que celui-ci peut avoir de lui-même et de l'histoire. De fines analyses
nous sont offertes sur le fameux cercle herméneutique - que l'on a trop souvent banalisé,
sans en voir la véritable portée - sur l'anticipation de la perfection présente dans toute
tentative de compréhension, et surtout sur le tact indispensable à une compréhension
qui se veut authentique. La thèse gadamérienne du primat de la question sur la réponse
et du rôle originaire de la question pour l'être du sujet fait l'objet d'une longue et
méticuleuse analyse, qui mérite, à elle seule, longue réflexion. La dernière partie, Etre
et Langage, explicite la structure dialectique du langage, celui-ci étant le milieu de toute
compréhension possible. Y est analysée l'unité spéculative du monde et du langage, de

l'être et de la présentation, du dit et du non-dit. La métaphorique fondamentale qui
préside à l'herméneutique philosophique aboutit à cette fameuse sentence gadamérienne.
que l'A. décortique à merveille : «L'être, qui peut être compris, est langage.» (p. 433)
Si rien ne saurait remplacer la lecture des textes originaux de Gadamer, force est de

reconnaître à l'étude de Deniau le grand mérite de dégager avec clarté le fil conducteur
de cette pensée.

Jacques Schouwey

Guy Deniau, Jean-Claude Gens (éds). L'héritage de Hans-Georg Gadamer
(Phéno). Paris. Le Cercle Herméneutique. 2003. 228 p.

Ce recueil d'articles gravitant autour de l'herméneutique ne constitue en aucun cas

un hommage à Gadamer, mais un véritable essai d'analyse de l'héritage laissé par lui.
L'intérêt de ces études réside dans la tentative de situer l'herméneutique philosophique
dans le contexte général de la philosophie du XXe siècle et d'en montrer les attaches

avec les philosophies des siècles précédents. Si la plupart des A. reconnaissent

l'importance des concepts-clés énoncés par Gadamer (tradition, horizon de sens, préjugé,
dialectique de la question-réponse, langage, art. distance temporelle, etc.). ils ne leur
attribuent pas tous la même valeur, certains voyant dans ces concepts une possibilité
d'élaboration d'une herméneutique philosophique comme philosophie universelle.



BIBLIOGRAPHIE 371

d'autres au contraire ne percevant dans chacun d'eux qu'un reliquat d'une pensée plus
ancienne et plus élaborée. F. Volpi analyse subtilement le lien établi par Gadamer entre
herméneutique et philosophie pratique, montrant en quoi Gadamer propose un
néoaristotélisme dans l'usage qu'il fait du concept de «pratique. Y. Elissalde s'attache
à la question de l'interprétation et à la découverte du sens à travers le dialogue. G. Deniau
propose une réflexion sur le sens (Sinn) et le vouloir-dire (Bedeutung) chez Gadamer.
Cette étude mériterait, selon nous, un approfondissement et nous espérons que Deniau
y reviendra, car ces deux concepts sont chez Gadamer des concepts-clés, mais pas
toujours vraiment clarifiés. Un grand thème de l'herméneutique est celui de l'histoire,
de son rôle pour la pensée. A. Stanguennec analyse la critique gadamérienne de
l'historicisme et «l'appropriation à soi» de l'historicité. R. Dottori montre en quoi
Gadamer se rattache à Hegel dans sa conception des rapports entre être, logos et langue.
J. Grondin, quant à lui. étudie les liens possibles et les distances entre l'herméneutique
de Bultmann centrée sur le contenu religieux et celle de Gadamer se détachant de ce
contexte, même si l'arrière-plan commun aux deux penseurs est le cheminement de
Heidegger. V. Delecroix scrute les liens entre Gadamer et l'herméneutique post-romantique

de Kierkegaard : c'est le problème du passage de la conscience esthétique
(subjective) à une herméneutique universelle qui est ici en question. - L'on sait la place
accordée par Heidegger et Gadamer à la poésie, mais on a souvent de la peine à en
saisir le pourquoi et l'enjeu. D. Di Cesare tente assez succinctement une réponse en
étudiant les liens de Gadamer à Paul Celan. Mais ici encore, cette étude mériterait un
développement. Le texte le plus dense du recueil est. à coup sûr. celui de K.-O. Apel
consacré à l'advenir de la vérité dans la pensée gadamérienne issue de Heidegger et
à la tentative de répondre à la question des conditions de possibilité d'une compréhension

valide. Apel fait référence au transcendantalisme kantien pour montrer que le cercle
herméneutique présuppose toujours déjà un premier, un principe d'auto-intégration,
notamment dans l'essai de compréhension de l'histoire. G. Scholtz tente de montrer que
l'herméneutique philosophique, cherchant à fonder les sciences humaines, ne saurait
remplacer ces dernières. Il reprend les principaux concepts et montre en quoi ceux-ci
sont déjà présents sans les diverses sciences humaines, au XV1IF et XIXL' siècles.
L'auteur s'en prend surtout à la notion de préjugé. F. Vercellone analyse la manière
dont l'herméneutique de Gadamer a été transmise et reformulée dans la philosophie
italienne, notamment chez E. Betti. L. Pareyson et G. Vattimo. J.-C. Gens étudie
comment Gadamer reste prisonnier de la distinction entre sciences de l'esprit et sciences
de la nature : il suggère qu'il pourrait aussi y avoir une herméneutique de la nature.
Pour ce faire, il serait judicieux, selon lui, d'étudier plus à fond l'herméneutique post-
cliltheyenne. - Chacun de ces articles peut être le point de départ d'une réflexion critique
d'un élément essentiel de la philosophie de Gadamer, mais aucun ne scrute suffisamment
les enjeux possibles de l'herméneutique philosophique.

Jacques Schouwey

Kurt Wuchterl, Handbuch der analytischen Philosophie und Grundlagen¬
forschung. Von Frege zu Wittgenstein, Berne et Stuttgart. Haupt. 2002. 682 p.

Le manuel présente la Philosophie Analytique (PA) de la première moitié du XXe
siècle. Définie par une méthode visant la clarté (analytische Übersichtlichkeit) et menant
à une certaine auto-critique de la conscience philosophique, la PA au sens étroit
correspond, selon l'A., à une étape historiquement close. Le début est défini par un Frege

longtemps méconnu («Sens et dénotation». 1892) et par la proclamation du programme
analytique par Moore en 1903. Avec la parution des Investigations Philosophiques de

Wittgenstein en 1953. le développement de la PA atteindrait une certaine apogée et.



372 BIBLIOGRAPHIE

en même temps, une certaine fin. L'A. distingue ainsi assez nettement entre la PA de

cette phase historique, qui est l'objet du manuel, et le sens plus large du terme qui est

plus souvent utilisé à présent. Il y aurait seulement une ressemblance de famille entre
la phase close et la PA actuelle, libérée de restrictions trop étroites, qui serait dominante
dans la philosophie contemporaine en général - ce qui était certainement vrai, dans la
deuxième moitié du XXe siècle, dans le monde anglophone. Selon U. Moulines,
protagoniste de la théorie structuraliste des sciences, la PA était non seulement la philosophie
du XXe siècle, elle sera aussi celle du présent, et l'A. semble partager cette conviction.
Le livre ne s'oriente pourtant pas vers le futur, étant conçu comme une contribution
à l'histoire de la philosophie. Il met l'accent sur les rapports entre la PA et les questions
des fondements des sciences exactes, tout en essayant d'être accessible aux lecteurs non
spécialisés dans ces domaines. Son originalité revendiquée consiste en l'intégration des

travaux des physiciens et mathématiciens comme Einstein. Heisenberg, Hilbert. Godei
et d'autres. Ainsi l'A. montre les interdépendances entre les pensées des philosophes
analytiques et les éléments scientifiques, sociaux, religieux et de Weltanschauung. Dans
les huit chapitres du manuel. l'A. retrace chronologiquement le développement de la
PA en esquissant d'abord la vie d'un auteur avec ses aspects psychologiques, sociaux
et politiques, donnant des tableaux réussis de chercheurs que l'on ne connaît souvent

que par leurs écrits. Suit, chaque fois, une bibliographie et une discussion des contenus
principaux des œuvres, des questionnements centraux, des programmes de recherche
ainsi que des influences et réponses les plus importantes dans les mondes scientifique
et philosophique. Le lecteur trouve ainsi une bonne orientation et des moyens pour une
poursuite autonome de ses recherches. Après une explication du but du manuel clans

une introduction de cinq pages, le chapitre A pose la question de ce qu'est l'analyse :

«11 est difficile d'énumérer les conditions nécessaires et suffisantes qui rendraient
possible une définition non équivoque du concept 'analytique'», ce qui mène l'A. à

examiner l'histoire de la notion dans l'Antiquité, au Moyen Age et dans la philosophie
moderne. Le chapitre B décrit le début de la PA à la fin du XIXe siècle en présentant
le mathématicien Frege, sa nouvelle logique, l'échec de son programme logiciste de la
réduction de la mathématique à la logique et sa philosophie du langage. Il est contrasté
avec le mathématicien Hilbert dont on trouve aussi une biographie. Le chapitre C

s'occupe de l'école de Cambridge et présente Moore. Russell (et sa «découverte» de
la théorie des types) et Wittgenstein. Suit un chapitre sur les questions des fondements
de la mathématique avec un accent fort sur l'intuitionnisme et des présentations de
Brouwer. Heyting. Becker. Weyl. Dingler et Godei. De la même manière, le chapitre
E traite de la physique et donne des portraits de Planck. Einstein, Bohr et Heisenberg.
Le néo-positivisme de Mach et du Wiener Kreis, la philosophie scientifique de Reichenbach

et de l'école polonaise de logique de Lukasiewicz et Tarski, ainsi que le
rationalisme critique de Popper, constituent la dernière étape avant l'apogée de la philosophie
tardive de Wittgenstein. Celle-ci déterminerait la pensée philosophique de la seconde
moitié du XXe siècle. Dans ce chapitre G sont aussi esquissés les développements
parallèles clans l'école d'Oxford chez Ryle et Austin. Le dernier chapitre regroupe les

perspectives sur un développement ultérieur de la PA - avec entre autres un portrait
de Quine -. la «dissolution de l'analyse philosophique du langage en une science du

langage» et «l'émergence d'une nouvelle tradition». Suivent 30 pages de littérature, un
index des noms et un index thématique. Pour résumer, le manuel donne un accès de

qualité et utile aux origines de la philosophie analytique. Il montre bien comment elle
est étroitement liée avec les sciences dites dures, quoique sans traiter des rapports
possibles avec les autres sciences - des rapports peu clairs sur le plan systématique et
de fait souvent hostiles. L'A. espère contribuer, avec ce livre, à la diminution du mépris
pour la PA dans les pays germanophones. On pourrait formuler l'espoir que la
contextualisation historique et systématique de la PA qu'il réalise dans ce manuel aura
aussi un effet dépolarisant dans le monde francophone, ainsi que clans les autres courants



BIBLIOGRAPHIE 373

de philosophic. Nous pouvons douter, pourtant, que de tels espoirs puissent se réaliser
aussi longtemps que toute philosophie non analytique est conçue comme «proche de
la poésie et de la force des expériences immédiates» (p. 628).

Michael Groneberg

Max R. Bennett. Peter M. S. Hacker, Philosophical Foundations of Neuro¬
science. Oxford, Blackwell, 2003, 461p.

Cet ouvrage, écrit conjointement par un professeur de physiologie spécialiste des
neurosciences et par un philosophe dont les travaux sur L. Wittgenstein font autorité,
adopte une perspective résolument critique. En examinant les fondements philosophiques

des neurosciences, les A. soutiennent que la pratique actuelle de cette science
repose sur une base conceptuelle inadéquate et erronée. - On connaît le titre de l'ouvrage
de A. R. Damasio : L'erreur de Descartes : eh bien, d'après nos auteurs. Damasio et
ses confrères ne se rendent pas compte qu'en rejetant le dualisme cartésien, ils en
conservent les soubassements métaphysiques, puisqu'ils se contentent de remplacer
l'esprit par le cerveau. Ainsi, pour eux. ce n'est pas l'esprit qui pense, se souvient,
réfléchit et décide, mais le cerveau. Par là, les neuroscientifiques actuels - et les

philosophes qui les accompagnent, tels J. Searle et D. Dennett - rejettent effectivement
le dualisme de leurs prédécesseurs comme J. Eccles, mais en conservent l'esprit, ce qui
se traduit par ce que nos deux auteurs appellent le «sophisme méréologique». Ce
sophisme consiste à attribuer aux parties les propriétés du tout. Ainsi, alors que c'est
l'être humain qui pense, se souvient, réfléchit et décide, les neurosciences affirment,
on l'a vu, que c'est le cerveau qui le fait et les cartésiens - y compris les empiristes
anglais comme J. Locke et R. Boyle - que c'est l'esprit ou l'âme. Mais observer une
personne qui regarde quelque chose, ce n'est pas observer un esprit ou un cerveau qui
regarde quelque chose. Nos auteurs proposent donc un retour à une position
aristotélicienne, mais étayée par une analyse serrée du langage ordinaire, à la manière de G. Ryle
et de L. Wittgenstein. De façon très détaillée et systématique, cet ouvrage examine
l'usage courant-donc-normatif du langage des capacités affectives, cognitives et cona-
tives de l'être humain, et particulièrement la question de la conscience, concept dont
on use et abuse. Comme nos A. savent bien que leur approche est l'objet de nombreuses
critiques du point de vue de la méthodologie, ils prennent grand soin de la justifier. Outre
le reproche de conservatisme qu'ont fait souvent aux wittgensteiniens (l'usage ordinaire
est figé et sacralisé, alors que. en réalité, il évolue sans cesse), ils examinent longuement
le statut du langage ordinaire par rapport au langage théorique. En effet, pour les

approches qui s'inspirent de W. V. Quine, la distinction entre l'empirique et l'analytique
s'estompe, et tout langage est considéré comme théorique, y compris le langage
ordinaire. Cette conception est. suivant nos A., fondamentalement erronée, car le langage
ordinaire n'est pas du tout théorique dans le sens où les énoncés scientifiques le sont :

au contraire, il est constitutif du sens même de nos différentes activités et opérations.
de «la forme humaine de vie» (p. 375). La psychologie ordinaire n'est donc pas une
folk psychology, que le progrès de la science éliminera tout comme il a éliminé la folk
astronomy. Par exemple, le concept ordinaire de «mémoire» n'est pas du tout défini

par la place qu'il occupe dans un réseau théorique, mais il est au contraire le donné

que les neurosciences cherchent à expliquer ; or. quand quelqu'un dit que c'est le

cerveau qui se souvient, il modifie à un tel point les conditions d'application et d'intelligibilité

du concept, qu'il n'est plus clair de savoir si c'est bien de la mémoire qu'il est

encore question ou d'autre chose. Cela indique que les confusions conceptuelles engendrées

par la métaphysique crypto-cartésienne adoptée par les neurosciences ont des

effets néfastes sur la pratique scientifique elle-même, en ce qu'elles empêchent parfois



374 BIBLIOGRAPHIE

de poser les bonnes questions et de comprendre lc résultat des expériences. Un exemple :

dans une expérience célèbre. B. Libet a montré que le mouvement volontaire est initié
par le cerveau indépendamment de tout acte conscient de volition ; en effet, les neurones
concernés entrent en activité 350 millisecondes avant que la personne prenne conscience
de son intention d'agir. «Libet a montré», avons-nous dit. mais nos A. pensent plutôt
que Libet a cru montrer, car. comme ils le relèvent, cette expérience repose sur une
notion inadéquate de l'action volontaire. En effet, «quand quelqu'un se meut volontairement

- par exemple en saisissant un stylo pour écrire une note ou en se levant pour
répondre à la porte - il ne ressent aucune pulsion, désir ou intention, et ce n'est pas

parce qu'il n'en a pas conscience !» (p. 229) : d'ailleurs, un mouvement causé par une

pulsion ou par un désir ressenti n'est justement pas une action volontaire. Il n'y a donc

pas de décision inconsciente du cerveau qui précède la conscience, et si Libet le croit,
c'est simplement qu'il entretient des idées fausses sur ce qu'est un mouvement volontaire,

les mêmes justement que Descartes. Par cet exemple, nous espérons avoir
définitivement montré que cet ouvrage est important et que si la philosophie est souvent
fécondée par la science, l'inverse est aussi vrai : les confusions conceptuelles,
particulièrement lorsqu'elles sont de nature métaphysique, ne peuvent engendrer une bonne
science, ou du moins elles engendrent une science moins bonne qu'elle ne serait si elle
savait se garder de telles confusions.

Bernard Baertschi

Joëlle Proust. Les Animaux pensent-ils '?. Paris. Bayard 2003, 196 p.

Dans cet ouvrage succinct mais argumenté de façon rigoureuse et limpide. l'A.
établit une synthèse philosophique de la littérature biologique, éthologique en particulier,

concernant la problématique de la «conscience» animale. Cette question centrale
est subdivisée en trois parties, qui constituent les trois chapitres de l'ouvrage. Ni les

mises en garde justifiées contre l'anthropomorphisme naïf (selon lequel je suis persuadé

que mon chien me comprend), ni une position de principe que l'A. qualifie de

«mystérianisme» (p. 13). incarnée notamment par Thomas Nagel et aboutissant à la

conclusion que «la question de l'esprit animal ne pourra jamais être résolue» (p. 15)

- car il est inconnaissable pour des raisons logiques -, ne permettent de rendre compte
des résultats souvent étonnants des dernières recherches. L'A. adopte donc une position
«légitimiste», qui s'appuie «sur des arguments évolutionnistes pour nier le primat de

la conscience» (p. 17) et veut «aborder les représentations de l'animal sous l'angle
objectivable de l'éthologie et des neurosciences» (p. 161). Dans le chap. 1 elle tente
de répondre à la question : «Y a-t-il plusieurs formes de pensée chez l'animal ?» (p. 19-

63). Une première constatation : certains mollusques dotés de neurones sensoriels

«changent d'état en fonction des régularités du monde extérieur» et sont donc capables
«de tirer de leçons de l'expérience» (p. 21), ce qui ne permet cependant pas encore
d'admettre qu'ils pensent un monde (p. 22). En revanche on peut parler de la présence
d'une «protoreprésentation» (p. 27). définie comme une action adaptée à la présence
du monde. L'araignée qui peut garder en mémoire «les positions de plusieurs proies
prises dans sa toile» (p. 29) possède une capacité de catégorisation. Le geai, qui vient
reprendre sa noix pour la cacher ailleurs, après avoir remarqué qu'un congénère l'a épié,
possède en outre la «condition d'objectivité» (p. 33). c'est-à-dire «la possibilité de

distinguer ce qu'il pense de ce sur quoi il pense» (ibid.), ce qui permet d'affirmer «sans
doute possible, que le geai a une pensée détachée de son monde» (p. 58). Dans le second

chapitre. l'A. reprend la question épineuse du «langage» animal : «Signal ou langage :

de quoi est faite la communication animale ?» (p. 65-104). L'A. rappelle pour commencer

«qu'un échange de signaux codés ne peut suffire à former un langage» (p. 67). Elle



BIBLIOGRAPHIE 375

montre ensuite, contre von Frisch, que l'abeille n'utilise ni langage, ni symbole, ni
convention (p. 80). qu'il faut distinguer très clairement le chant et les cris chez les
oiseaux, que «l'altruisme communicationnel» (p. 91) n'est, chez les animaux, qu'un
leurre. La tentative d'appliquer la théorie des jeux à la compréhension des signaux
animaux ne permet pas de répondre à la question de savoir si «les signaux produits par
les animaux non langagiers ont vraiment une référence» (p. 99) ou s'ils ne fonctionnent,
en fait, que comme des réflexes. Bref, il apparaît que «les animaux semblent ne pouvoir
combiner leurs signaux que de manière restreinte, et uniquement par un entraînement
prolongé avec un éducateur humain» (p. 104). Dans le chapitre III. l'A se pose la
question de savoir si «Les animaux ont-ils une 'théorie de l'esprit'» (p. 105-159), ce
que l'on peut reformuler en disant que si les animaux disposent de représentations, ils
ne sont pas capables pour autant de «se représenter [... ] les représentations elles-mêmes»
(p. 105). On sait que les êtres humains sont capables de «former des métareprésentations»

(p. 107). mais les comportements animaux peuvent s'expliquer sans que l'on
postule chez eux l'utilisation d'une théorie de l'esprit. On constate alors que «les
animaux non langagiers disposent d'un éventail de dispositifs leur permettant, sans
aucune compréhension mentale des choses, de manipuler efficacement les autres
individus» (p. 157). S'il en est ainsi, c'est que les animaux semblent ne pas raisonner
en termes explicitement psychologiques, car «un apprentissage perceptif du monde»
(p. 158) leur suffit pour vivre. Dans sa conclusion. l'A. revient sur le problème de la
conscience animale et rappelle que l'affirmation que seul l'être humain possède une
conscience dérive trivialement de la définition de «conscience» que l'on adopte. La
philosophie permet de clarifier les données de ce problème. Il existe, selon l'A., deux
dimensions essentielles de conscience, qu'il convient de distinguer: la conscience
phénoménale (il s'agit des impressions subjectives ressenties en état de veille) et la conscience
d'accès (qui «renvoie à la capacité d'utiliser des représentations dans un comportement»
p. 164). Pour l'A. les animaux disposent «d'une conscience d'accès généralisée non
reflexive» (p. 166) et peuvent «avoir des concepts sans savoir qu'ils ont des concepts»
(p. 170). Le lecteur que ces problèmes intéresse pourra consulter avec profit la Revue
Terrain (n° 34. Éditions du Patrimoine, mars 2000) intitulé, comme notre ouvrage. «Les
animaux pensent-ils» où il retrouvera Joëlle Proust dans un article intitulé «L'animal
intentionnel» (p. 23-36). à côté de textes ethnographiques ou anthropologiques.

Stefan Imhoof

Christian Houzel, La Géométrie algébrique. Recherches historiques, préface
de Roshdi Rashed, Paris. Blanchard, 2002, 365 p.

Cet ouvrage reprend pour l'essentiel une série d'articles consacrés par l'A. à l'étude

historique du développement de cette discipline mathématique relativement nouvelle,
la géométrie algébrique. Quatre chapitres néanmoins constituent des textes inédits

(chapitres VI et VII, XI et XII). La préface de R. Rashed précise le projet d'ensemble
de cet ouvrage et la méthode adoptée par l'auteur en histoire des mathématiques.
D'emblée, la difficulté d'entreprendre une histoire sur la longue durée d'une discipline
mathématique est mise en avant : elle ne peut être abstraite d'autres disciplines comme
la philologie, l'économie, l'histoire des techniques. C'est donc une ambition immense,

et finalement jamais terminée. En partie, néanmoins, la géométrie algébrique échappe
à ces écueils : elle constitue une discipline assez récente et déjà en partie périoclisée.

L'ouvrage est le premier à couvrir toutes les périodes de cette discipline. R. Rashed

rappelle donc ces grandes périodisations qui vont constituer la division en chapitres de

l'ouvrage : les travaux des mathématiciens arabes pour traduire les problèmes de

constructions géométriques en termes algébriques constituent le premier pas qui permettra



376 BIBLIOGRAPHIE

le développement de la géométrie algébrique proprement dite. On en est alors à ce que
l'A. nomme une géométrie algébrique élémentaire, qui consiste à traduire les problèmes
géométriques en termes algébriques avant de résoudre les équations obtenues par
l'intersection des courbes coniques. L'A. étudie en particulier les travaux d'Al Khayyàm
et Sharaf al-Din al-Tûsi dans le chapitre IL Avant d'analyser les auteurs du XIXe siècle
et la mise en place de la géométrie algébrique moderne. l'A. s'attarde un moment, non
sur Descartes et Fermât, mais sur l'élaboration de l'algèbre classique, c'est-à-dire la

résolution des équations algébriques, et en particulier sur les travaux de d'Alembert.
Euler. Lagrange et Ruffini dans ce domaine (chapitres III et IV). Cette histoire de la
théorie générale des équations algébriques se poursuit au chapitre suivant qui introduit
les travaux d'Abel et de Galois. Or le cœur de l'ouvrage est constitué par l'étude des
fonctions elliptiques et des intégrales abéliennes. exposée dans un long chapitre (chapitre
VIII) qui provient du célèbre Abrégé d'histoire des mathématiques (t. IL § 7) publié
sous la direction de J. Dieudonné. Pour l'A., la théorie des fonctions elliptiques et son
extension à l'étude des intégrales abéliennes a joué un rôle essentiel pour le développement

de la géométrie algébrique. Et d'autres théories en découlent, comme celle des

fonctions thêta, des fonctions modulaires et automorphes dont l'A. reprend également
l'histoire. Les derniers chapitres constituent des monographies diverses de différentes
théories, toutes à l'origine ou en relation avec la géométrie algébrique : travaux de Picard
sur les surfaces (chapitre X). travaux de G. Humbert sur les surfaces hyperelliptiques
(chapitre XI). origines des conjectures de Weil (chapitre XIII). histoire de la théorie des

faisceaux (chapitre XIV). - À chaque moment de son exposé, à chaque chapitre. l'A.
prend soin de détailler le contexte de chaque découverte, les liens de chaque
mathématicien avec ses prédécesseurs, avant de présenter un résumé détaillé du raisonnement
mathématique proprement dit. Par le souci de contextualisation. cet ouvrage offre un
intérêt évident pour les historiens des sciences, mais aussi pour les philosophes qui
peuvent y découvrir l'exemple d'une pensée s'élevant toujours davantage vers un rare
niveau d'abstraction.

Claire Schwartz

François Lurçat, De la science à l'ignorance (Esprits libres), Monaco. Édi¬

tions du Rocher. 2003. 232 p.

Il y a quelque chose de paradoxal dans la situation de la science contemporaine.
Depuis le début des temps modernes, la science - ou la physique, modèle dont les
sciences, aussi bien de la nature qu'humaines, s'inspirent - a eu pour but de rendre le

monde intelligible et. en l'occurrence, maîtrisable. Pourtant, de nos jours, force est de

constater un «déclin de la compréhension, qui compromet les relations entre la physique
et l'ensemble de la culture» (p. 22). La science en tant que système de connaissance
du monde, ne sait ou ne veut plus partager son savoir ni, chose plus grave, assumer
les conséquences de ses découvertes. Le but poursuivi par l'A. - chercheur en physique

- est ainsi d'expliciter historiquement les raisons qui ont mené au renoncement et au
refus de la connaissance, ce qui entache la légitimité de la science contemporaine et
la réduit à sa forme pervertie, le scientisme. Dans un langage clair et compréhensible
pour un public non familier des problèmes de la physique atomique. l'A. s'efforce
d'expliquer pourquoi, clans la situation paradoxale actuelle, il est question du
dépassement des anciens fondements métaphysiques de la science classique. Parmi ceux-ci
on trouve l'idée de continuité, de localisation et. bien évidemment, de déterminisme,
compris, au sens de Laplace, comme la possibilité, une fois les conditions initiales
connues, de prévoir les mouvements futurs d'un système physique quelconque. Or. sous
l'impulsion de la découverte des mouvements instables (Maxwell. Poincaré), de l'exis-



BIBLIOGRAPHIE 377

tence de solutions instables pour des systèmes d'équations d'intérêt physique - ce qui
s'appelle aujourd'hui le chaos (Lorenz) - et. principalement, de l'irruption de la mécanique

quantique (Bohr. Heisenberg), les limites du déterminisme universel sont apparus.
Ajuste titre. l'A. se concentre sur les implications de la découverte de Bohr, en montrant
que ce dernier «a su voir que les concepts classiques n'avaient en vérité qu'une validité
régionale» (p. 60). En réfléchissant sur cette notion. l'A. met en parallèle la mécanique
quantique de Bohr et la phénoménologie transcendentale de Husserl, en soulignant
que«jusqu'à ce jour. [...] les philosophes n'ont pas su davantage que les physiciens
apprécier l'importance de la découverte par la physique quantique d'une nouvelle région
ontologique : celle des objets atomiques, qui ne sont accessibles à nos sens que par
l'intermédiaire des appareils macroscopiques auxquels ils sont liés» (p. 98). La réalité
n'est pas homogène, les objets appartenants à une région ontologique déterminée se
donnent différemment. Cela dit, il ne s'agit pas de réfuter la physique classique, car
elle demeure indispensable, mais de limiter son domaine de validité. Cette démarche,
qui occupe essentiellement le deuxième chapitre, constitue sans doute la partie la plus
intéressante de l'ouvrage. On y trouve notamment une critique du déterminisme en tant
que pensée unique et irréfutable. Dans le contexte actuel, où celui-ci s'impose sans
restriction aussi bien dans le domaine de la biologie que dans celui de la psychologie
ou de la sociologie, il faut sans doute du courage pour en rappeler les limites. Le fait
que cette critique provienne d'un représentant des sciences naturelles ne rend pas le

discours plus légitime ou rigoureux, mais tout simplement plus inattendu.

Simone Romagnoli

Axel Gosseries, Penser la justice entre les générations (Alto). Paris, Aubier.
2004, 320 p.

La question de la justice intergénérationnelle est un sujet parsemé d'embûches.
Comment, en effet, pourrions-nous avoir des devoirs envers des êtres qui n'existent pas
Cet ouvrage se propose justement de montrer que cela est possible, et donc que nous

avons réellement des devoirs envers les générations futures. Dans son argumentation,
il ne se limite pas aux questions fondamentales, mais précise ce que ces devoirs veulent
dire dans l'examen de questions d'éthique pratique, notamment et particulièrement
celles de la biodiversité (devons-nous léguer à nos descendants un monde riche en

espèces vivantes Si oui. comment concilier ce devoir avec ceux que nous avons vis-
à-vis des générations présentes, concernant notamment la lutte contre la pauvreté et

du régime des retraites. Le lien avec l'éthique pratique est d'ailleurs omniprésent, car
il ne s'agit pas simplement d'appliquer des conclusions normatives théoriques : pour
formuler les problèmes théoriques eux-mêmes, il est nécessaire de partir de la pratique,
d'où le sous-titre de l'ouvrage : «De l'affaire Perruche à la réforme des retraites». La

mention des retraites montre que. contrairement aux apparences, la question de lajustice
intergénérationnelle ne concerne pas seulement des personnes qui n'existent pas encore,

vu que les générations sont imbriquées les unes dans les autres et se chevauchent. La

vraie difficulté n'est donc pas là, mais plutôt dans ce que l'A. appelle la «non-identité».
Par là. on entend que toute mesure de justice a un impact sur qui existera ; dès lors,

il semble qu'aucune personne future ne puisse se plaindre d'une injustice prénatale,

puisque, si cette «injustice» n'avait pas eu lieu, elle ne serait probablement pas née

Cette situation est particulièrement claire dans les situations où l'action des parents
décide de l'existence ou de la non-existence d'un enfant, comme justement dans l'affaire
Perruche - un cas de «vie préjudiciable» -, mais elle n'en est pas moins réelle de manière

générale : de nombreuses mesures politiques ont un impact sur la question de savoir

qui existera et qui n'existera pas. D'après l'A., cette situation serait dirimante - elle



378 BIBLIOGRAPHIE

exclurait que nous ayons des devoirs envers les générations futures - si les personnes
concernées n'étaient que futures : or, justement, ce n'est pas le cas vu le chevauchement
des générations. Celui-ci nous permet effectivement de construire la justice
intergénérationnelle à partir de nos devoirs de justice envers des personnes existantes, nos
enfants d'abord, mais aussi nos parents puisque lajustice n'est pas unidirectionnelle.
Le cas des retraites l'atteste, on l'a dit, mais aussi celui, en un sens plus surprenant,
des morts (l'A. consacre un chapitre à la question de savoir si nous avons des devoirs
envers les morts). Nous avons donc des devoirs notamment envers les générations
suivantes : mais quels sont-ils et dans quel cadre les comprendre L'A. examine deux
modèles, celui de lajustice commutative et celui de lajustice distributive. Le premier
s'appuie sur la réciprocité indirecte : nous devons quelque chose à nos enfants et
descendants parce que nos parents et ancêtres ont fait quelque chose pour nous. Selon
l'A., cette approche, bien que solide, échoue, car d'une part elle repose sur une
conception discutable de nos devoirs envers les morts, et d'autre part elle laisse sans recours
ceux qui ont subi des infortunes, à savoir ceux qui sont dans des situations injustes du

fait de l'action de la nature ou d'individus ou de générations de qui on ne peut solliciter
aucune réparation. C'est pourquoi l'A. propose une théorie de la justice distributive
inspirée de J. Rawls. La question principale est alors celle de savoir ce que nous devons
laisser aux générations futures : autant que ce que nous avons reçu, ou plus Et de quelle
nature doivent être les biens que nous leur léguons (ressources naturelles, institutions
sociopolitiques. connaissances, etc.). Ici comme ailleurs, les réponses de l'A. ne vont
pas toujours dans le sens de nos intuitions spontanées - c'est qu'il s'agit d'atteindre
un équilibre réfléchi - : nous ne devons pas léguer à nos descendants plus que ce que
nous avons reçu de nos prédécesseurs (l'épargne intergénérationnelle est donc interdite,
et par conséquent une certaine forme de croissance), car ce serait au détriment des

membres les plus défavorisés de la génération présente. Cet exemple, ainsi que les

analyses menées à travers tout l'ouvrage, montre que lorsqu'on prend au sérieux la

question de lajustice intergénérationnelle et qu'on ne se limite pas. comme trop souvent
dans ces questions, à une rhétorique bien-pensante qui n'a d'autre conséquence que de

rassurer son auteur sur son altruisme et sa générosité présumés, on n'arrive pas toujours
là où on l'aurait pensé. Du moins si on accepte de suivre l'A. : mais si on s'y refuse,
de bons et solides arguments seront nécessaires.

Bernard Baertschi

Beaf Sitter-Liver, Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewählte
Schriften. Fribourg. Universitätsverlag, 2002, 584 p.

Dans cette ample sélection d'articles. l'A., qui dirigea durant trente ans l'Académie
suisse des sciences humaines (ASSH) à Berne et enseigne la philosophie à l'Université
de Fribourg. récapitule en quelque sorte son parcours scientifique, cohérent et original
à la fois. Les textes sont réunis en cinq parties : sciences humaines et avenir, philosophie
et praxis, science et responsabilité, nature ct droit, bios et justice. On retrouve ainsi,
en quinze paragraphes reliés entre eux par une remarquable unité de pensée, les axes
d'une philosophie qui ne cesse de mettre en relation théorie et pratique, rigueur et

engagement, émerveillement et respect. Les sciences humaines, dans leur diversité,

supposent une élaboration constante des traditions de pensée, mais sans jamais perdre
de vue la responsabilité éthique et politique du chercheur ; à l'intégration des savoirs
doit correspondre la capacité démocratique de la discussion, avec ce que cela implique
de légitime dispute et de confrontation des opinions ; à l'exigence du jugement critique.
il convient d'adjoindre la hauteur du respect dû à chacun dans le dialogue. La
philosophie elle-même peut el doit nous aider à surmonter les fausses oppositions, par



BIBLIOGRAPHIE 379

exemple entre la sagesse pratique et les principes normatifs. La doctrine kantienne du
droit de résistance fait le lien entre théorie et pratique : oser penser par soi-même dans
un État de droit implique toujours le risque d'une résistance, mais qui devra s'avérer
légitime, d'abord par les bonnes raisons avancées. La vision de l'humain qui sous-tend
l'éthique conduit à une reformulation plus large de l'impératif catégorique kantien, ou
plus précisément encore à un nouvel impératif, incluant les êtres humains, mais aussi
tous les êtres non humains (p. 318-319). L'humanité de l'homme passe par la prise en

compte de la nature qui le porte. S'impose dès lors une réflexion critique en philosophie
du droit, afin que soit reconnu le sens nouveau d'un droit naturel adapté aux circonstances

technologiques du monde moderne. Tout attaché qu'il est à l'idée de droits
subjectifs de la nature. l'A. note avec force la nécessité d'éviter toute déduction précipitée

: on ne pourra progresser que par une soigneuse pesée des intérêts et à condition
de déployer des outils pédagogiques adaptés : l'éthique ne saurait s'imposer et s'implanter
par la seule contrainte du droit, quel qu'il soit. Suivent enfin, en un projet impressionnant
de force et de rigueur, les considérations déjà bien connues de l'A. sur l'idée d'un contrat
avec la nature, sur la notion d'écologie profonde, sur la métaphore de la dignité de la
créature, indispensable à une éthique integrative, et enfin sur la justice s'appliquant à

l'animal aussi bien qu'à l'être humain, dans le respect de leur différence mais dans la
reconnaissance aussi de leur commune appartenance. Se dessine ainsi une «communauté
de justice» susceptible de surmonter les impasses de l'anthropocentrisme sans renier

pour autant les exigences proprement humaines de la réflexivité et de la responsabilité.
On ne peut qu'admirer l'équilibre, dans cette pensée, entre la fair play des arguments
avancés et la vivacité des choix éthiques et politiques opérés.

Denis Müller

Liuwe H. Westra, The Apostles' Creed. Origin, History- and Some Early Commen- Histoire de

taries (Instrumenta Patristica et Mediaevalia, Research on the Inheritance of la théologie
Early and Medieval Christianity, 43). Turnhout, Brepols. 2002. 603 p.

La thèse de doctorat de L. H. Westra, soutenue à l'Université d'Utrecht en 2002
et publiée dans le présent volume, porte sur l'histoire du Symbole des Apôtres, de ses

origines jusque clans les années 800. où le texte du Symbole s'est stabilisé. - Le chapitre
introductif contient un utile bilan de la recherche sur le Symbole des Apôtres, depuis
les premiers travaux du XIXe siècle jusqu'aux études récentes de M. Vinzent et

W. Kinzig. L'A. rejette l'hypothèse de ces deux savants au profit des thèses «classiques»
sur l'origine de ce Symbole, mais sa réfutation n'est pas toujours convainquante, malgré
la vigueur avec laquelle elle se déploie (ce qui conduit parfois l'A. à des jugements à

l'emporte-pièce. - La seconde section forme le noyau de la thèse. Elle propose une
théorie qui se situe dans la ligne des travaux des savants du XIXe siècle, notamment
de F. Kattenbush : l'examen des variantes des citations conservées du Symbole des

Apôtres permettrait de montrer que la forme de ce credo aurait varié de région en région.
La discussion des témoignages antiques sur la variance de ce texte est malheureusement
décevante. Cela vaut particulièrement pour le Commentaire sur le Symbole de Rufin

d'Aquilée, dont la présentation de l'article de la descente aux enfers, pourtant
fondamentale, est mentionnée, mais non analysée. Westra rappelle par exemple, que Rufin

justifie l'ajout inuisibilem et impassibile!!! dans le credo de son Eglise par la lutte contre
le sabellianisme (p. 91-92). mais il ne discute pas cette affirmation, alors qu'il est à la

recherche des raisons pour lesquelles le Symbole des Apôtres a subi des modifications

au fil du temps. D'une façon plus générale, l'A. ne semble pas avoir perçu les

implications du fait que Rufin compare le symbole de foi de son Église à celui de l'Eglise
de Rome. Cette confrontation n'est pourtant pas innocente : Rufin cherche à montrer



380 BIBLIOGRAPHIE

la conformité de son symbole avec celui de Rome : à cette fin. il gomme sciemment
les divergences entre les deux textes. Dès lors, losqu'il affirme qu'un article propre à

son symbole ne fait qu'expliciter un autre article, présent dans le symbole romain, il
ne faut pas prendre cela pour argent comptant, et surtout ne pas l'utiliser comme le reflet
d'une opinion qui avait cours de son temps (p. 97). Cet aspect polémique du travail
de Rufin (bien mis en valeur par E. C. Smyth dans un article de The Andover Review.
11 ] 1889], p. 414-424) n'est curieusement pas valorisé et exploité par Westra. alors
même qu'il semble en être conscient (cf. p. ex. p. 80). - La troisième partie de l'ouvrage
analyse les témoins du Symbole des Apôtres conservés par région et tente cle déterminer
les spécificités régionales dont la seconde partie est censé avoir prouvé l'existence. Dans
cette partie apparaît la faiblesse majeure de ce travail : l'analyse des spécificités des

textes se fait uniquement sur une base formelle. Westra se contentant de comparer les
formulations des énoncés conservés. Cette démarche n'est pas inintéressante et l'A. l'a
menée avec beaucoup de nuances. Mais lorsqu'il conclu! de la présence de la formule
descendit ad inferno (et non in inferno ou ad inferos) clans des symboles gaulois et

espagnols qu'il a dû y avoir une influence des Églises de Gaule sur celles d'Espagne
ou vice versa (p. 237). il va trop loin. Cette formulation n'a en efffet rien d'original,
et Westra reconnaît lui-même (p. 76 sq.) que des variations de détail entre les symboles
sont aisément explicables. Sur un plan plus général. L. H. Westra évite le plus possible
toute question d'ordre dogmatique dans sa discussion des variantes. Il est clair que la

prise en compte des développements que les théologiens de chacune des régions abordées

ont consacré à chacun des thèmes cités dans le Symbole des Apôtres serait une
tâche considérable, dépassant largement les dimensions d'une étude de ce type. Mais
peut-on pour autant éviter à ce point la question du sens du Symbole dans les contextes
où il a circulé - La quatrième partie essaie, sur la base des types régionaux dégagés,
de déterminer l'origine de textes anonymes. De façon surprenante. Westra n'exploite
pas les résultats de son enquête pour localiser, ne serait-ce qu'à titre d'hypothèse, des
Credo transmis hors de tout contexte. Pourtant, ce sont des symboles sur l'origine
desquels une enquête formelle est la seule à même d'apporter des lumières. Dans le cas
des commentaires du symbole, plus étendus, sur lesquels porte l'étude cle Westra.
l'historien dispose de plus de matériaux à analyser. Quoi qu'il en soit, si l'analyse de

l'A. aboutit souvent à des résultats peu sûrs, car résultant de la combinaison quasiment
mathématique de sous-ensembles de variantes régionales, elle est utile en ce qu'elle
propose une histoire de la recherche sur chacun des textes, et. pour certains d'entre eux.
des analyses intéressantes. - L'ouvrage se clôt sur trois appendices. Le premier forme
probablement l'apport le plus important de ce volume : il contient les commentaires sur
le Symboles des Apôtres anonymes discutés dans le reste de l'ouvrage ; plusieurs de

ces textes font l'objet de nouvelles éditions, faites sur la base de nouveaux témoins
manuscrits. L'un d'eux était jusqu'ici inconnu : il s'agit d'une expositio symboli
conservée dans le ms. Florence. Riccardiana 256. du XIIe s. (inc. : Quid est symbolum
Symholum dicitur Graece...) ; Westra estime qu'il s'agit d'un texte composé en Gaule
au VIe s. Les éditions fournies par l'A. dans cet appendice sont clairement présentées
comme provisoires (p. 409) : elles manifestent, en tout cas. des traces de surcorrection
grammaticale, qu'il convienda d'éviter dans l'édition définitive, apparemment destinée
à paraître dans le Corpus Christianorum. - Le second appendice contient un aperçu
général de variantes du Symbole des Apôtres, c'est-à-dire des formes restituées par
Westra. Le dernier appendice donne une concordance entre la Bibliothek der Symbole
de A. et G. L. Hahn et les textes étudiés par Westra. - L'ensemble se clôt sur une
bibliographie, un index des choses et des noms, un index des auteurs modernes et un
index des textes cités. - Il faut féliciter l'éditeur de la qualité formelle de cet ouvrage
(couverture grise, papier blanc cassé, caractères très lisibles). On regrette toutefois que.
dans le premier appendice, les apparats critiques suivent les textes édités, ce qui ne
facilite pas leur lecture.

Rémi Gounelle



BIBLIOGRAPHIE 381

Jean Chrysostome, Sermons sur la Genèse, introduction, traduction et notes
par L. Brottier (Sources Chrétiennes, 433). Cerf. Paris 1998. 410 p.

Ce volume contient huit sermons prêches par Jean Chrysostome probablement en
386, l'année de son ordination, pendant le temps de Carême. L'édition de cette collection
de sermons par Laurence Brottier est absolument remarquable. L'introduction, assez
ample (p. 9-135). présente clairement et dans les détails les problèmes historiques, les
thèmes et la tradition manuscrite de ces sermons. L'établissement du texte repose sur
une nouvelle collation de nombre de manuscrits jusqu'à aujourd'hui encore inutilisés,
qui sont regroupés en deux familles principales. Ce travail d'édition représente un très
important progrès par rapport à l'édition de Migne, même s'il ne prend pas en
considération la tradition des chaînes (cf. Clavis Patrum Graecorum, Supplementum, Turnhout

1998. p. 276). Les notes de commentaire fournissent un guide utile pour s'orienter
dans ces sermons et en comprendre tous les éléments : elles sont riches en quantité et
qualité, et s'occupent aussi bien de questions historiques que textuelles. Les renvois
bibliographiques sont riches et très pertinents. La traduction est elle aussi heureuse, étant
à la fois proche du grec et bien lisible en elle-même. Enfin, une série d'index (scripturaire.

des noms propres grecs, des mots grecs, des thèmes) complète le volume et en
rend la consultation aisée. Ces sermons précèdent la grande série de 67 homélies sur
la Genèse du même Chrysostome. avec lesquelles ils partagent quelques thèmes et même
certains objectifs (p. 18-21). La série de ces sermons devait contenir au moins une autre
prédication, aujourd'hui perdue. Ces prédications ne se trouvaient en effet presque
jamais réunies dans un seul manuscrit, mais circulaient en groupes plus petits, ou même
singulièrement, ce qui explique une telle perte (cf. p. 71-113). Chrysostome argumente
souvent à l'aide de citations tirées surtout de la Genèse et des épîtres pauliniennes (cf.
p. 30-33). Le ton de ces sermons est plutôt moral, et l'exégèse y a peu de place. Quant
au contenu herméneutique, Jean semble ici utiliser des explications déjà bien établies
(cf. p. 26-30). À ce sujet il faut dire que la teneur du commentaire n'est pas toujours
apte à rendre compte du développement historique des exégèses utilisées par Jean,

comme on le voit dans le traitement des parallèles (de ce poinl de vue les fréquents
parallèles avec Augustin apparaissent peu pertinents, de même que l'usage qui en est

lait à la p. 202. n. 3. le lien entre les deux corpus ne se justifiant pas réellement ici,
de même que la teneur de la n. 1. p. 156. qui aurait pu être intégrée avec la n. 3. p. 33).
Il reste néanmoins que ces sermons ne sont pas foncièrement herméneutiques, et que
la composition du discours est certainement plus originale que son développement, qui
s'exprime par une utilisation massive de figures rhétoriques, percevable notamment aux
débuts des sermons (cf. p. 48-70). En somme, un important recueil de Chrysostome.
magnifiquement édité, traduit et commenté, dans un volume qui est aussi

typographiquement très soigné (quelques imperfections seulement ont échappé, cf.

p. 27, n. 5. p. 125, I. 14, p. 252. n. 4).

Claudio Zamagni

Henry Mottu, Dietrich Bonhoeffer (Initiation aux théologiens), Paris. Cerf. Théologie
2002, 219 p. contemporaine

Adoptant les principes d'une nouvelle collection bienvenue consacrée à la présentation

des principaux théologiens du XXe siècle. l'A., dont la connaissance de Bonhoeffer

est largement reconnue, nous donne ici un portrait vivant et compétent de ce

«théologien complet». Après une biographie intellectuelle qui situe bien le rapport entre
la vie et l'œuvre ct permet ainsi de découvrir ou de se remémorer les principaux
moments-clefs d'une trajectoire aussi tragique. l'A. présente les «axes principaux de



382 BIBLIOGRAPHIE

l'œuvre», qu'il a choisi d'organiser autour de quatre temps forts : les rapports de l'Église
et du monde, l'anthropologie de l'Autre, la christologie. la question de Dieu. Le chapitre
suivant, consacré au «retentissement de l'œuvre», souligne en particulier l'impact de

Bonhoeffer sur la théologie de la libération et sur l'œcuménisme, ainsi que chez les

intellectuels juifs (Pinchas Lapide et William Peck notamment). La section consacrée

aux critiques féministes nous est apparue en retrait, dans la mesure où le débat sur ce

point est sans doute beaucoup plus aigu. Dans la partie la plus originale et la plus neuve
de l'ouvrage, intitulée «la géographie de l'œuvre». l'A. livre sa réception très personnelle

de la théologie de Bonhoeffer. On y voit de manière frappante comment la pensée
engagée et diversifiée du théologien luthérien allemand n'a cessé de susciter chez l'A.
(et. à travers lui. sur un échantillon très représentatif de toute une génération de
théologiens et de pasteurs francophones) des reprises dynamiques, en des contextes de vie
et de société très différents. Le florilège de textes qui conclut l'ouvrage frappe par la
brièveté des extraits retenus et par les critères avant tout biographiques et pastoraux qui
président à leur sélection. Un lecteur qui n'aurait jamais lu un texte du théologien
allemand pourrait en perdre de vue le systématicien (dogmaticien et éthicien) pointu
et souvent technique qu'il ne cessa d'être. C'est dommage, car cela occulte un peu les

choix théoriques de Bonhoeffer et le contexte des discussions qu'il mena avec d'autres
auteurs. Sur le fond, déformation professionnelle oblige, j'ai regretté que l'Éthique ne
fasse pas l'objet d'un traitement plus important, quant aux problèmes posés par sa

genèse, ses influences et sa structuration, même inachevée ; il me semble par ailleurs
que le côté intrigant et dérangeant des Lettres de prison tend à être adouci par une lecture
privilégiant un peu trop la continuité et la cohérence à tout prix. Il est probable que
Bonhoeffer. s'il avait survécu, aurait été assez conservateur, en éthique par exemple,
ou dans sa vision du ministère et de l'Église. On ne le saura jamais. Mais peut-être la

trace souvent fulgurante de ses textes, notamment les plus controversés et les moins
conventionnels, doit-elle demeurer ce qu'elle est : une énigme, une provocation

Denis Miller

Françoise Mies (éd.), Bible et droit. L'esprit des lois (Alphonse Borras. Xavier
Dijon, Daniel Marguerat. Etienne Monterò, François Ost, Jean-Louis Ska ;

avant-propos de Françoise Mies), Bruxelles, Presses Universitaires de

Namur/Lessius, 2001. 173 p.

Les démarches interdisciplinaires peuvent être d'un caractère très varié. Elles

peuvent s'adresser à un public très étroit d'experts clans les deux disciplines. Mais elles

peuvent aussi s'attacher à favoriser de manière ouverte le regard d'une discipline sur
l'autre et par là enrichir le dialogue et la recherche de part et d'autre. Un tel effort est
visé par les conférences bibliques organisées depuis 1998 par les Facultés Universitaires
Notre-Dame de la Paix à Namur. Après Bible el littérature en 1999 et Bible et histoire
en 2000. le dernier volume de conférences, édité et introduit par Françoise Mies, est
dédié à la relation entre Bible et droit. - Dans sa contribution «Le droit d'Israël dans
l'Ancien Testament» (p. 9-43). le bibliste Jean-Louis Ska montre pourquoi «le berceau
de la démocratie moderne ne se trouve pas seulement à Athènes, mais aussi à Jérusalem».
Lié ni à un roi, ni à un territoire, l'Ancien Testament trouve son foyer dans la relation
personnelle de Dieu avec son peuple, le consensus mutuel et l'égalité du peuple tout
entier devant Dieu, et influence par là la tradition de l'Église et même notre présent
démocratique moderne. Le juriste François Ost. dans «Vous sanctifierez la cinquantième
année» (p. 45-65). présente des «réflexion sur le temps racheté», explicitant les différentes
dimensions du concept de temps impliqué par le commandement de Dieu d'instaurer un
jubilé tous les sept fois sept ans (Lv 25). Au temps du «chronos». il oppose le «temps



BIBLIOGRAPHIE 383

du jubilé», qu'il présente comme proche du temps du «kairos» et du «temps accompli»,
en mettant l'accent sur les aspects sociaux du jubilé et en surmontant en quelque sorte,
comme le suggère le sous-titre, le «temps perdu» de Proust. Seuls le don, le pardon et
la miséricorde, qui «prennent le risque du temps», permettent de percer le temps
chronologique vers quelque chose d'entièrement différent et nouveau, qui trouve son
accomplissement en Jésus-Christ. Le bibliste Daniel Marguerat examine la relation entre
«Loi et Jugement dernier dans le Nouveau Testament» (p. 67-86). Selon quel droit
seront-nous jugés L'A. se risque dans l'antre du lion et montre pourquoi nous pouvons
comprendre la conception de la loi chez Paul ct chez Matthieu comme deux chemins
différents sur lesquels la Torah perd sa «fonction qualifiante donc identitaire» et «sert
par contre à configurer la responsabilité chrétienne en la centrant sur l'amour». «La
Bible, source d'inspiration pour le droit en bioéthique ?» (p. 87-120). c'est la question
que se posent les juristes Xavier Dijon et Etienne Monterò. Les auteurs analysent les

conceptions bibliques de l'être humain et de la personne pour démontrer que «le droit
de la bioéthique. comme d'ailleurs toute réalité humaine, constitue l'enjeu du vaste
combat spirituel, exposé dès les premières pages de la Genèse, entre le symbole et le

diabole». entre le corps comme symbole qui «jette ensemble» et l'esprit malin comme
diabole qui «divise», «jette entre» (on soulignera surtout leurs réflexions concernant le

soupçon moderne jeté sur «l'objectivité» des lois religieuses et plus particulièrement
la crainte moderne de «l'altérité de l'autrui»). Le canoniste Alphonse Borras développe
les relations entre «Bible et droit canonique» (p. 121-155). C'est clans l'Église qu'il
trouve le «Sitz-im-Leben» de l'une et de l'autre : la Bible comme «règle de sa foi» et
le droit canonique comme «régulation de la vie ecclésiale». De manière diverse, ils
«renvoient à la rencontre toujours actuelle de Dieu avec notre humanité, aux questions
que celle-ci se pose, aux défis de l'histoire, aux besoins de la mission, afin que la
communauté ecclésiale soit pour ses contemporains sacrement de la grâce du salut».

- Dans un langage accessible, une «lingua franca» au sens propre du terme, chaque
auteur explicite un certain aspect de la relation entre Bible et droit, nous inspire par
là à nous poser encore bien d'autres questions sur ce sujet et nous laisse nous réjouir
d'avance du prochain volume de la série

Daniel Nevai

François Dermange, Laurence Flachon (éds). Éthique et droit (Alberto
Bondolfi. Pierre Bühler, François Dermange. Laurence Flachon. Éric

Fuchs. Simone Goyard-Fabre. Martin Leiner. Denis Müller, William
Ossipow. Adrian Schenket'. Dominique Peccoud, Martin Stettler) (Le

champ éthique. n° 38). Genève. Labor et Fides. 2002. 219 p.

Longtemps l'éthique et le droit se trouvaient séparés par une ligne de partage
assignée par Kant : d'un côté se trouvait la philosophie, de l'autre la science juridique.
Comment leurs rapports se posent-ils aujord'hui Voilà la question fondamentale d'un
troisième cycle en éthique des Facultés de théologie de Suisse romande, dont les

contributions sont réunies dans ce volume, édité par François Dermange et Laurence

Flachon. Le livre est divisé en trois parties, selon différents «segments de la vie sociale»

(p. 16). La première partie consiste dans une approche de la philosophie du droit. Simone

Goyard-Fabre. professeur emerite à l'Université de Caen où elle a fondé et dirigé le

«Centre de Philosophie politique et juridique, examine Les rapports du droit et de la

morale aujourd'hui» (p. 19-41). Elle montre la grande pluralité parmi les modèles

doctrinaux de notre époque sous le signe de «l'alternative-choc» du juspositivisme et

du jusnaturalisme et plaide pour sa part en faveur d'un «humanisme juridique». - La

deuxième partie du livre contient quatre champs d'applications: le politique et les



384 BIBLIOGRAPHIE

sciences sociales, les commissions d'éthique, le divorce et le droit de la famille et les

régulations du travail dans l'économie internationale. Dans «Éthique, droit et société.
Une approche des sciences sociales» (p. 45-61 William Ossipow. professeur de science

politique à l'Université de Genève, présente d'abord la thèse provocatrice de Niklas
Luhmann de l'amoralité du système juridique, pour montrer ensuite «que des exigences
trop fortes à l'égard du droit peuvent paradoxalement aboutir, par le chemin du
légalisme, à une sorte de délestage moral préjudiciable à la vie éthique» (p. 45). En partant
des principes éthiques généraux de la recherche biomédicale (autonomie, bienfaisance
et justice). Alberto Bondolfi, membre de la Commission nationale d'éthique, rélléchit
sur les «Soucis et tâches de l'éthicien(ne) dans un comité d'éthique pour la recherche»

(p. 62-78). Le professeur emerite d'éthique à l'Université de Genève Éric Fuchs fait
des considérations sur «Le divorce, point de vue éthique» (p. 79-86). À son avis, «il
ne faut pas céder trop vite au discours actuellement dominant qui tend à faire passer
le désir individuel avant toute considération sociale ou communautaire ; le droit doit
défendre la valeur des institutions et leur nécessité structurelle » (p. 86). Ensuite, Martin
Stettler, professeur de droit des personnes, de la famille et des successions à l'Université
de Genève, présente quelques réflexions consacrées aux rapports entre conjoints, aux
rapports parents-enfants et à la décomposition et recomposition des liens conjugaux ou
familiaux, dans : «La famille : État des lieux. Approche juridique» (p. 87-99). Dominique
Peccoud, conseiller spécial pour les affaires socio-religieuses au Bureau international
du travail (BIT), plaide dans sa contribution «Éthique et droit : les régulations
économiques et sociales» (p. 100-117) pour des codes de travail sur la base du droit
international élaborés par les États (et non pas par les compétiteurs du grand marché) et

adoptés par l'Organisation Internationale du Travail (OIT). François Dermange.
professeur d'éthique à l'Université de Genève, dédie sa contribution à «L'organisation
internationale du travail et les ambiguïtés des régulations sociales» (p. 118-134). Un
«droit naturel» du travail, comme il est présenté par l'OIT, se caractérise par une

ambiguïté entre éthique et droit. Toutefois, l'A. soutient une «clause sociale» sous la
forme des conventions de base de l'OIT. qu'il faudrait plutôt propager par des
organisations non gouvernementales que par l'Organisation mondiale du Commerce (OMC).
qui trop souvent s'en sert pour déguiser le protectionnisme des pays développés. -
Finalement dans la troisème partie, quatres approches théologiques sont présentées.
Adrian Schenker, professeur d'Ancien Testament à l'Université de Fribourg, dégage
dans sa contribution «Responsabilité et peine dans le droit israélite ancien» (p. 135-
142) le «rétablissement de la paix sociale grâce à l'apaisement de revendications
légitimes, nées au sein de conflits à cause de dommages causés et subis, par le moyen
d'un système hautement différencié de réparations et de compensations» comme le but
principal du droit du Code de l'alliance. Dans sa contribution «Éthique et droit dans
la théologie protestante» (p. 143-159), Pierre Bûhler, professeur de théologie systématique

à l'Université de Zurich, propose deux typologies permettant de saisir les enjeux
des débats protestants, la première concernant la question du fondement théologique du
droit, la seconde en rapport avec les différentes articulations entre éthique et droit. À
partir de l'éthique théologique, Denis Müller, professeur d'éthique fondamentale et
appliquée à l'Université de Lausanne, montre des «chemins de traverse» entre «Lc droit,
l'éthique et la politique» (p. 160-181). Il insiste sur la différence entre éthique ct droit.
Mais le droit a besoin tant de l'éthique comme «regardqui traverse» que de la théologie
qui peut lui dévoiler les «signaux de transcendance». Enfin Martin Leiner, professeur
de théologie systématique à l'Université de Neuchâtel, présente dans «Droit, éthique
et justice» quelques annotations en relation avec l'ouvrage de W. Huber, Gerechtigkeit
und Recht (p. 182-204). Le droit ne devrait pas s'abstenir de l'influence de l'éthique
qui engage une conception de la réalité, sinon il risque de priver le religieux de l'accès
au débat social. - Dans leur «Conclusion» (p. 205-216), François Dermange et Laurence
Flachon (diplômée de l'Institut d'études politiques de Lyon, elle termine actuellement
sa formation en théologie) constatent deux mouvements en apparence contraires: d'une



BIBLIOGRAPHIE 385

part, «la contestation d'un droit jugé trop lourd, trop complexe et inadapté aux situations
qu'il est censé régler», d'autre part la suggestion «que dans un monde qui se défait par
le pluralisme et la subjectivité des visions du bien. le droit est la seule instance capable
de montrer le cap», (p. 205 sq.) Le paradoxe qui en résulte entre une désinstitutionalisation
et une pénalisation excessive pourrait être levé partiellement en distinguant mieux la
morale («Que dois-je faire ?») de l'éthique («Pourquoi est-il bon ou juste de faire cela ?»).
L'éthique ne doit pas se limiter au consensus social, elle doit plutôt envisager une visée
commune : «qui voulons-nous devenir ?». Ainsi elle suppose la liberté qui est son but et
son enjeu (p. 207). Rapprochement et échange entre l'éthique et le droit sont nécessaires,
mais il faut éviter une juridisation de l'éthique autant qu'une moralisation du droit.
Concernant le rapport entre le droit et la théologie, on peut souligner leur discontinuité,
afin de ne pas mettre en question la radicalité du salut (sola gratia). Par contre. la théologie
peut aussi contribuer à une nouvelle fondation du droit «pour qu'il rende mieux compte
de la condition de l'homme dans le monde et de l'expérience vécue de l'injustice» (p. 216).
- Voilà un volume interdisciplinaire au sens propre du mot: des experts de différentes
disciplines appliquent une question fondamentale à leurs champs d'activité et présentent
leurs réflexions dans un langage compréhensible pour tous les participants. Ils ne se cachent
pas derrière leur jargon et leurs connaissances spéciales, mettent leurs idées en discussion
de manière ouverte. Ainsi ce volume est une contribution précieuse à un discours
interdisciplinaire qui essaie de surmonter les séparations qui s'élèvent entre les disciplines à

cause d'une spécialisation de plus en plus prétentieuse et exagérée.

Daniel Neval

James H. Charlesworth (éd.), The Dead Sea Scrolls. Hebrew. Aramaic, and Sciences
Greek Texts with English Translations. Volume 6B : Pesharim. Other bibliques
Commentaries, and Related Documents. Tubingen/Louisville. J. C. B. Mohr.
Paul Siebeck and Westminster John Knox Press. 2002. 384 p.

James H. Charlesworth. 77?<? Pesharim and Qumran History. Chaos or Con¬

sensus Grand Rapids. Michigan. William B. Eerdmans. 2002. 171 p.

La grande édition de tous les manuscrits trouvés dans les grottes de Qumran. publiée
depuis 1994 sous la direction de James H. Charlesworth. se poursuit avec le plus grand
soin. L'éditeur a en effet réuni autour de lui les meilleurs spécialistes de langue anglaise.
Quatre volumes sont déjà disponibles sur les dix qui sont en préparation. Chaque volume
est conçu de la même façon : le texte hébreu original, accompagné d'un précieux apparat
critique, figure sur la page de gauche. Une traduction anglaise, avec les notes qui
explicitent des points difficiles, est donnée en regard sur la page de droite. Le volume
6B. cinquième dans l'ordre de parution, rassemble pour la première fois la totalité des

Pesharim. Autres Commentaires et Documents apparentés connus et identifiés à ce jour.
L'ensemble des 17 pesharim ou «commentaires continus», plus un fragment, composés

sur des textes bibliques, sont: lQpHab. 1Q14 (lQpMic), 1Q15 (lQpZeph), 1Q16

(lQpPs68). 3Q4 (3QpIsa), 4QI6I (4QpIsa.a). 4Q162 (4QpIsa.b). 4Q163 (4QpIsa.c).
4Q164 4QpIsa.d). 4QI65 (4QpIsa.e). 4Q166 (4QpHos.a). 4Q176 (4QpHos.b). 4Q168

(4QpMic). 4QI69 (4QpNah). 4Q170 (4QpZeph). 4Q17I (4QpPs.a 4QpPs.37.45). et

4Q173 (4QpPs.b 4QpPs 118.127.129) + Fragments 4Q172 =4QpUnid). L'édition et

la traduction de ces commentaires, faites par M. P. Horgan, sont exemplaires. Elles

correspondent à une version révisée de l'édition publiée par le même auteur dans

Pesharim: Qumran Interpretations oj Biblical Books (CBQMS 8). Washington. D.C.
1979. L'analyse paléographique des manuscrits de tous ces commentaires montre, d'une

part, qu'ils ont été rédigés par différents auteurs cle la Communauté de Qumran. et



386 BIBLIOGRAPHIE

permet, d'autre part, de les dater des périodes hasmonéenne (150-30 av. J.-C.) et
hérodienne (30 av. J.-C. - 70 ap. J. C). Il est très intéressant de noter que le contenu
de l'interprétation de ces Pesharim vise avant tout les événements les plus marquants
de l'histoire de la Communauté de Qumran jusqu'au temps des Romains, et non pas
d'abord des questions légales, cultuelles ou éthiques. À cet égard, ils se situent dans
la lignée des écrits de type prophétique et apocalyptique. Les Autres Commentaires et
Documents apparentés que ce volume réunit, dont l'édition et la traduction ont été
confiées tour à tour à J. L. Trafton. G. J. Brooke. J. H. Charlesworth. J. Milgrom. J. J. M.
Roberts. H. Lichtenberger. F. M. Cross et R. E. Whitaker, sont les suivants : Commentaires

sur la Genèse A.B.C.D (4Q252. 253, 254. 254,a 4QCommGen A.B.CD) ;

Commentaires sur Malachie A et B (5Q10 et 4Q253.a) ; Midrash sur 2 Samuel et
Psaumes 1-2 (4Q174 4QFlor) ; Melchizedeck 1 1Q13 I lQMelch) : Exposition sur
les Patriarches (4Q464 4QExpPat) : Catena A (4Q177 4QCat.a) ; Ctitena B (4Q182

4QCat.b) ; Testimonia 4Q175 4QTestim) ; Consolations 4Q176 4QTanh), ainsi
que les Fragments 4Q464,a. b. 4Q183, 4Q173,a. Chacun de ces Pesharim et Autres
Commentaires fait l'objet d'une présentation introductive qui en détaille le contenu, le

texte, le genre, la date, la provenance, l'histoire, la structure, la théologie, la relation
qu'il peut entretenir avec d'autres textes bibliques ou non bibliques, et la bibliographie
particulière. C'est dire l'importance majeure de cette entreprise editoriale que la critique
a accueilli avec enthousiasme, en saluant non seulement le dynamisme exceptionnel dont
fait preuve J. H. Charlesworth, mais en félicitant aussi les imprimeurs pour la qualité
de la typographie et une mise en page superbe, généreuse et aérée. Le second ouvrage
accompagne et complète à merveille l'édition des textes et leurs traductions que nous
donne le précédent, et nous invite à entrer dans le détail du contenu et la méthode des

interprétations esséniennes de la Bible. L'A. précise d'abord la différence qu'il y a entre
le pesher au sens propre et ce qui ne l'est pas. Si le pesher. comme il a été dit plus
haut, tente de mettre les textes en relation directe avec l'histoire de la Communauté de

Qumran. les autres commentaires, du genre midrashique, cherchent plutôt à donner une
explication édifiante du texte sacré. Mais l'importance de ce livre tient au fait que J. H.
Charlesworth clarifie beaucoup de controverses et polémiques auxquelles ont donné lieu
les analyses qu'on a pu faire des pesharim et des événements historiques qui les sous-
tendent. La première partie consiste d'abord à classer les différents pesharim en relation
avec les différentes phases d'habitation du site de Qumran. la seconde examine ensuite
chacune des allusions historiques qui y sont évoquées. Chaque fois qu'il y a lieu de
le faire, l'A. nous renvoie à la méthode herméneutique néo-testamentaire, laquelle
partage avec la méthode du pesher pratiquée à Qumran la même prétention à l'inspiration

de l'Esprit et à l'accomplissement des Écritures. Cette communauté d'intention,
imprégnée d'une forte conscience eschatologique de l'imminence de la fin des temps,
donne un éclairage remarquable sur le sérieux avec lequel esséniens et chrétiens ont
cherché à être fidèles à l'enseignement des Prophètes.

Jean Borel

Frédéric Amsler, L'Évangile inconnu. La source des paroles de Jésus {Q)
(Essais bibliques, 30), traduction, introduction et annotation par Frédéric
Amsler, Genève, Labor et Fides, 2001, 124 p.

Enfin, a-t-on envie de dire Depuis le temps que le monde exégétique parle de la

Source des paroles de Jésus (dite Source Q), qui contient, par convention, tous les

passages communs à Matthieu et à Luc et qui sont absents de Marc, il était temps que
l'on ait une traduction française de la reconstitution de ce fameux document. C'est
désormais chose faite grâce au travail de F. Amsler, qui s'inscrit dans Y International



BIBLIOGRAPHIE 387

Q project d'édition et de traduction du document Q. Cette traduction rendra bien des
services aux étudiants en théologie et à tous les lecteurs désireux d'être confrontés
concrètement aux hypothèses de l'histoire de la rédaction des Évangiles synoptiques.
L'ouvrage, composé d'une large introduction (p. 9-64) ainsi que de la traduction de la
Source elle-même (p. 67-115). est d'une grande clarté, très pédagogique, et peut viser
un grand public. Dans une première partie (p. 9-28). l'introduction offre une histoire
du problème synoptique, se fait l'écho des témoignages anciens en faveur de la Source
et présente les principes qui règlent sa reconstitution. Dans une seconde partie (p. 29-
64), elle décrit le contenu du document et livre une interprétation exégétique et
théologique de ses lieux majeurs. La traduction est présentée sous deux versions, tout aussi
profitables l'une que l'autre. La première reproduit le texte en mentionnant le degré de

fiabilité des passages retenus et en indiquant les renvois aux évangiles de Matthieu et
de Luc ainsi que les parallèles avec l'évangile de Thomas. La seconde est une traduction
continue, sans aucune annotation. La lecture de cette dernière permet bien de voir à quel
point le document Q est charpenté de manière cohérente : introduction (Jean-Baptiste),
nouvel enseignement (de Jésus), consignes, mises en garde, promesses, ce qui semblerait
confirmer que nous sommes en présence d'un manuel. S'il faut être reconnaissant du
travail de l'A. concernant la présentation et la traduction de la Source, on peut en
revanche entrer en dialogue avec certaines de ses affirmations relatives à l'interprétation
du contenu de la source et de sa théologie, reprenant certaines idées développées par
les exégètes. en grande partie nord-américains, regroupés autour du projet de la Third
Quest of the Historical Jesus. C'est à mon avis une faiblesse de cette position (chez
l'A., cf. p. 53 sq.) que de surinvestir l'importance à donner à un aspect de la prédication
de Jésus (ici l'aspect sapiential) aux dépens de l'importance à conférer au fond de cette
prédication : sa dimension spirituelle, et tout particulièrement sa volonté de favoriser
la réconciliation des humains avec Dieu et de les réintégrer dans le patrimoine divin
(cf. tout de même chez l'A. p. 44). Quitte à insister sur la forme (dans le débat actuel :

apocalyptique ou sapiential, ou même les deux), il faut tenir compte d'un aspect qui
me paraît plus fondamental, à savoir l'autorité extraordinaire de Jésus (cf. les échos du
débat dans Q 7.24-28 : 10.22 ; 1 1,21-22 : 11.31-32). D'autres points méritent d'être
soulignés, a) Un détail lout d'abord : il n'est pas exact de dire que «le document Q
assume la croyance [...] selon laquelle la maladie est d'origine divine» (p. 44) ; il me

paraît qu'il semble plutôt assumer la croyance selon laquelle la maladie est d'origine
démoniaque (Q 11.14. 17-20 et Q 11.24-26). En revanche la guérison semble bien

d'origine divine (Q 11.20). b) Concernant la question plus sérieuse de la christologie
de Q : la réponse de Jésus aux disciples de Jean en Q 7.22-23 est-elle aussi evasive

que l'A. l'entend (p. 51) Ne dénote-t-elle pas plutôt une réelle conscience
sotériologique, sinon messianique c) Dans la même veine : il me paraît abusif d'affirmer que
le récit de la tentation de Jésus en Q 4,1-13 est un texte polémique «refusant à Jésus

le titre de Fils de Dieu» (ainsi l'A., p. 34). Il me semble que. loin de s'orienter vers
le déni du titre de Fils de Dieu, le récit lutte au contraire contre sa mauvaise compréhension

et s'oriente par conséquent vers sa requalification : même le Fils de Dieu a été

tenté. Quant au fait que le rédacteur place le titre de Fils de Dieu sur les lèvres du diable,

on peut se demander si loin d'accréditer la thèse défendue par l'A. (ainsi p. 35). il ne

la discrédite pas : Marc et Luc nous apprennent en effet que les démons sont parfois
capables d'une plus grande lucidité que les disciples (cf. Me 1.24). Le propos de Q 10.22

va d'ailleurs extrêmement loin dans le sens du titre en question, quand il affirme que
Jésus est celui à qui tout a été remis, d) Concernant la référence de la prédication de

Jésus : suffit-il de dire que «Selon le document Q. Jésus puise son inspiration à d'autres

sources que la Bible et que les quelques allusions qu'il y fait permettent de douter qu'il
en ait une connaissance directe» (ainsi l'A., p. 34) 11 faudrait d'ailleurs définir ce que
l'on entend par Bible au premier siècle de notre ère. Qu'en est-il par exemple de la

littérature targumique. de la tradition orale ou liturgique Après Marie Vidal, M.



388 BIBLIOGRAPHIE

Philonenko nous a montré la forte parenté existant entre le Notre Père (Q 1 1. 1-4) et

la prière juive du Qaddish (cf. Le Notre Père). Cel exemple n'est pas unique. Le texte
capital et fondateur des Béatitudes et tout particulièrement sa version matthéenne. a de

forts points communs avec les deux textes d'Esaïe que sont Ésaïe 61.1 -2 et Ésaïe 57.13-
18. Le point commun de ces deux extraits d'Esaïe ne se trouverait-il pas dans les textes
bibliques associés au Yom kippur Le texte d'Esaïe 61.1-2 est en effet largement cité
dans le récit qumrânien de Di légende hébraïque de Melkisedek. où il est fortement mis
en relation avec le kippur eschatologique. Quant au texte d'Esaïe 57.13-18. il fait partie,
à un verset près, de la péricope d'Es 57.14-58.14. citée par le Talmud babylonien (Traité
Meguillei 31a) comme étant un texte lu et commenté durant l'office de l'après-midi à

l'occasion de Yom kippur. Quoi qu'il en soit, une étude comparative détaillée s'impose.
Elle pourrait montrer qu'il y a bien certaines références directes aux textes bibliques
juifs dans la prédication de Jésus telle que nous la présente la Source Q. e) Peut-on tirer
d'emblée des conclusions au sujet de la sotériologie de la Source Q. et notamment sur
son omission d'éléments aussi importants dans d'autres traditions que la Croix et la

Résurrection en lien avec le pardon (arguments ex silentio par conséquent) La source
Q ne présente t-elle pas plus la prédication galiléenne de Jésus (ainsi M. Hengel) que
la théologie d'une communauté Le pardon n'est-il pas déjà présent dans cette
prédication De toute façon il faut aussi prendre en compte le fait que Q n'est pas resté un
document indépendant (contrairement à l'évangile de Thomas), mais s'est retrouvé
inséré dans un document plus grand dans lequel la mort et la résurrection de Jésus sont
largement développées. Que signifie théologiquement cette insertion Mes questions
l'ont montré : le petit ouvrage de F. Amsler alimente la réflexion sur ce texte important
de la tradition synoptique.

Yann Morv ant

Rainer Metzner, Das Verständnis der Sünde im Johannesevangelium (Wissen¬
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament. 122). Tübingen. Mohr
Siebeck. 2000. 406 p.

Cette thèse d'habilitation, dirigée par le professeur Christian Wolff et soutenue à

l'Université Humboldt de Berlin en 1999. se propose d'investiguer le concept de péché
dans l'évangile selon Jean. Elle prend ainsi le relais de l'importante monographie de
M. Hasitschka sur le même thème, publiée dix ans auparavant, en 1989. Après une brève
introduction consacrée à un survol de l'histoire de la recherche, à l'exposition de la

terminologie johannique du péché et à une prise de position méthodologique (p. 1-29).
l'A. recense les passages où la problématique du péché apparaît dans la narration (p. 30-
33). Une première partie traite de la notion de péché dans les récits de miracles (p. 34-
114) et se concentre fort justement sur la guérison du paralytique (Jean 5) et sur celle
de l'aveugle de naissance (Jean 9). L'enquête se poursuit par l'interprétation exhaustive
(p. 1 15-158) de la notion «l'agneau de Dieu» (Jean 1.29.36). L'A. en vient ensuite à

la fameuse polémique du chap. 8 (p. 159-247) : après avoir caractérisé le discours de

révélation dans son ensemble (Jean 8.12-59). il examine successivement la notion de

péché en 8.21.24 (le refus de reconnaître son état, le rapport au monde et à la mort en
sont les éléments marquants) et en 8.34 (mise en évidence de la dimension de la

servitude), puis celle d'impeccabilité de Jésus (8.46:7,18). Suit une explication du

concept de péché dans les discours d'adieu (p. 205-247). Après avoir situé la seconde

partie des discours d'adieu (15.1-16.33). l'A. concentre son attention sur le passage
évoquant la haine du monde à l'égard du révélateur (p. 15.22-25). puis il analyse le
troisième et le quatrième logion sur le Paraclet 15.26-27 : 16.8-1 1 Faisant un pas de

plus, il prend en compte un célèbre passage du récit de la Passion (p. 248-261), celui



BIBLIOGRAPHIE 389

qui traite du «plus grand péché» (Jean 19.1 1 Il achève son analyse exégétique par la

prise en compte du cycle pascal (p. 262-282) et. en particulier, par le pouvoir de
pardonner attribué aux disciples (Jean 20.20-23). L'A. clôt son enquête en comparant
la conception du péché dans l'évangile de Jean avec d'autres expressions de la même
thématique dans le christianisme primitif (p. 283-350). La comparaison avec l'autre
grande œuvre du cercle johannique - la première épître de Jean - s'impose d'elle-même,
tandis que la seconde - avec la littérature paulinienne - permet d'articuler deux courants
majeurs recueillis ensuite dans le Nouveau Testament. Une synthèse finale (p. 351-358)
rassemble les résultats. La thèse développée par l'A. tient en huit points. (1) Contrairement

à une opinion répandue, le concept de péché joue un rôle clef dans la conception
littéraire et théologique du quatrième évangile. 2) Alors même que l'évangile selon Jean
a été composé sur le fond du conflit entre, d'une part, la synagogue rabbinique et
pharisienne. d'autre part, les communautés johanniques. la notion de péché n'est plus
pensée en termes nomistes (transgression de la Loi), mais christologiques (l'acceptation
ou le refus de la révélation comme critère). 3) Cela ne signifie pourtant pas que le

concept de Loi soit abandonné par Jean : il est intégré dans le procès qui oppose Jésus
au monde : le Christ est présenté comme celui qui accomplit la volonté de Dieu. 4) La
structure à laquelle s'articule la notion de péché et qui permet son développement est
celle du procès entre Jésus et le monde - procès au cours duquel le bon droit de Jésus
est établi tandis que l'incrédulité du monde est révélée. 5) Il s'ensuit que pour Jean,
le péché n'est ni une catégorie morale, ni une catégorie nomiste, mais il doit être compris
à partir de la problématique de la révélation. 6) Cette conception centrée sur la révélation
majore la dimension sotériologique. c'est-à-dire la priorité du salut et la libération du
péché. 7) Le concept johannique du péché ne se réduit pas à un seul aspect, mais

comporte de multiples nuances. Il peut certes être défini comme incrédulité, mais il s'agit
ensuite de décrire les multiples visages de cette notion. 8) La comparaison de la notion
de péché entre l'évangile et la première épître permet d'observer comment la notion
de péché est élaborée différemment selon que la notion est pensée ad extra (évangile)
ou ad intra 1 Jean). La comparaison avec Paul fait ressortir, d'une part, la forte influence
de la tradition paulinienne sur le cercle johannique. d'autre part, la créativité de ce même
cercle qui. dépassant Paul, est en mesure d'élaborer une perspective où le concept de

Loi n'est plus central. Le lecteur se réjouira de trouver dans cette contribution une étude
soigneuse, détaillée et équilibrée de la notion johannique du péché. Plutôt que d'apporter
une nouvelle vision du problème, elle donne une solide assise à des intuitions maintes
fois exprimées dans la recherche contemporaine.

Jean Zumstein

H vns-Christia.n Ka.mmler. Christologie und Eschatologie. Joli 5.17-30 cils

Schlüsseltext johanneischer Theologie (Wissenschaftliche Untersuchungen

zum Neuen Testament. 126). Tübingen. Mohr Siebeck. 2000. 289 p.

Cette thèse de doctorat, élaborée sous la direction de O. Hofius. a été acceptée par
la faculté de théologie de Tubingue en 1999. Son objectif esl double. Il s'agit, à

l'exemple d'un passage-clef du quatrième évangile - Jean 5.17-30 -, de préciser à la

fois le statut de la christologie et de l'eschatologie dans la théologie johannique. Le plan
du livre est dicté par les contraintes de la démarche exégétique. Après une introduction
qui précise la problématique de l'ouvrage (p. 1-8). l'A. entreprend l'analyse du contexte
et cle la structure du passage choisi (p. 9-13) avant de traiter les deux versets de transition
(Jean 5.17.18) qui introduisent le passage choisi (p. 14-20). Le corps de l'ouvrage
consiste en une analyse détaillée de quatre petites unités littéraires : Jean 5.19-20 (p. 21-

74). Jean 5.21-25 (p. 75-168) Jean 5.26-29 (p. 169-225). Jean 5.30 (p. 226-230). Une

conclusion (p. 231-235) rassemble les résultats cle l'enquête exégétique. La position



390 BIBLIOGRAPHIE

défendue par l'A. est profilée, voire provocatrice, aussi bien au niveau de la christologie
que de l'eschatologie. Concernant la christologie. l'enquête de l'A. aboutit à cinq
résultats : 1) Selon 5,17-30. il y a une parfaite identité entre l'agir du Fils et celui du
Père. Cette unité d'action trouve son fondement dans l'unité ontologique du Père et du
Fils. 2) Le reproche de blasphème élevé par la synagogue à l'endroit de la prétention
du Fils à se faire l'égal de Dieu, n'est pas infirmé par la mise en place d'une christologie
subordinationiste qui accentuerait la différence entre le Père et le Fils, mais par
l'affirmation de l'unité ontologique du Père et du Fils dès avant la fondation du monde.
Par là se trouve préservée l'unicité divine. 3) L'évangile selon Jean partage la foi
monothéiste qui caractérise le judaïsme ancien. Mais alors que, pour la tradition juive,
l'unicité de Dieu implique l'unicité de sa personne, pour le quatrième évangile, cette
unicité, pierre de touche du monothéisme, se manifeste par une double personne
(conception «binitaire» de Dieu). 4) Jean 5.17-30 est l'un des textes johanniques qui portent
au langage de façon la plus claire la divinité du Christ-, Il le fait en recourant à des

représentations variées (les thèses des v.20.26a. les titres christologiques «Fils de Dieu»
et «Fils de l'homme», la relation «Père-Fils», l'attribution de prérogatives à Jésus |par
exemple le pouvoir de donner la vie ou de jugerf l'unité d'action et de révélation de

Jésus avec Dieu). 5) La thèse christologique dégagée par l'exégèse de 5.17-30 n'est pas
un cas isolé, mais est confirmée par les expressions variées de la haute christologie qui
apparaissent dans le reste de l'évangile. Concernant l'eschatologie. l'A. défend trois
thèses. 1) L'évangéliste plaide pour une eschatologie strictement présentéiste et a

radicalement reinterprete les affirmations traditionnelles héritées de l'apocalyptique
juive. Tant la résurrection des morts que la parousie du Christ ou le jugement dernier
sont des réalités qui adviennent dans le temps post-pascal et sont une réalité vécue pour
le lecteur de l'évangile. Il n'y a pas de dialectique entre eschatologie présente et

eschatologie future chez Jean 2) Soit Jean 5.28-29 est une glose postérieure à la

rédaction de l'évangile, soit ce passage doit être interprété dans le sens de l'eschatologie
présentéiste. Dans ce cas - et c'est la position de l'A.-, il évoque la résurrection
«spirituelle» des morts. La même exégèse s'applique à 6,39c.40c.44c.54b : 12.48c.

versets qui ne sont pas des gloses tardives, mais des affirmations de l'évangéliste.
thématisant l'eschatologie présente. 3) Le rapport controversé entre la christologie et

l'eschatologie dans le quatrième évangile doit être articulé de la façon suivante : la

christologie constitue le fondement de l'eschatologie. En d'autres termes, les affirmations

eschatologiques présentéistes ne font que donner visage à l'unité ontologique du

Père et du Fils, manifestée dans la révélation. On se réjouira de découvrir un travail
qui va résolument à contre-courant de l'orientation dominante de la recherche actuelle
et qui permet un salutaire décentrement du regard. On goûtera aussi la force systématique

qui habite la pensée de l'A. On sera, en revanche, plus réservé en ce qui concerne
Punilatéralité des thèses de l'A. qui ne rendent pas toujours justice au sens obvie des

textes. Le texte johannique est sans doute plus complexe que ne l'imagine l'A.

Jean Zumstein

Sciences Benjamin Gross, L'Aventure du langage. L'alliance de lu parole dans la

des religions pensée juive (Présences du judaïsme), Paris, Albin Michel, 2003. 312 p.

S'il est un débat dans lequel la pensée juive a toujours tenu un rôle important, c'est
bien celui sur l'aventure et la nature du langage, et cela à un double titre. D'abord, parce
que l'expérience initiale du déploiement de la parole tel que Genèse I la rapporte a

marqué sa réflexion depuis les origines, et.ensuitc parce que l'effort herméneutique de

la pensée juive au cours des siècles pour prendre conscience et élucider la thématique
que cette expérience impliquait et les voies qu'elle ouvrait pour la compréhension de



BIBLIOGRAPHIE 391

l'humain, a pris des dimensions exceptionnelles dans son histoire. Nul mieux que l'A.
n'était autant à même de les mettre en lumière, en une synthèse de traits tous plus
significatifs les uns que les autres. Après avoir évoqué, dans un premier chapitre, le
caractère généralement dialogai du déploiement de la parole dans la Bible, qui dessine
le paysage particulier de la rencontre de Dieu et de l'homme dans l'Alliance. l'A. aborde
la question délicate mais décisive de la traduction de la Septante, en montrant que c'est
bien au niveau de la langue que s'est effectuée la fusion des deux attitudes mentales
hébraïque et grecque. À partir de là s'ouvre devant nous tout le champ de la littérature
du Talmud et du Midrash. de la philosophie juive médiévale et moderne, qui suscite
de plus en plus d'intérêt. Si le Talmud n'a pas fait du langage un thème de réflexion
et d'investigation pour lui-même, ayant pour seul but d'établir les règles de la vie
quotidienne, il n'en a pas moins développé les deux concepts fondamentaux de Lashon
liciRci (langue du mal) et Lashon heiQodesh (langue sainte). La première typifie. à travers
les possibilités destructrices du mensonge, de la calomnie et de la médisance, le
détournement de la parole créatrice en parole de mort, au point que la gravité de cette faute
se compare à celle de l'idolâtrie, du meurtre et de la débauche. La seconde, en tant que
langue de l'origine ayant précédé la création du monde et langue de la

Révélation.«permet d'accéder à la réalité des choses, et ouvre à celui qui l'emploie les

perspectives du monde à venir» (p. 46). C'est encore ainsi que l'envisage R. Yehuda
Halévy. puisque, pour lui, le langage est de nature divine et fut l'instrument par lequel
Dieu créa le monde. «Alors que les langues multiples sont conventionnelles et inventées

par l'homme, l'hébreu fut en revanche directement inspiré par Dieu et constitue de ce
fait une «langue sainte», parfaitement adéquate, du moins à l'origine, à rendre la nature
des choses» (p. 60). Il en va différemment chez Maïmonide qui a adopté, en ce qui
concerne l'origine et l'essence du langage, la conception aristotélicienne. L'hébreu,
comme les autres langues, relève d'un consensus conventionnel, et sa fonction consiste
essentiellement à servir de moyen de communication et de transmission des idées. En

tout ce qui touche la théorie du langage et les catégories du discours hébraïque, le courant
cabbaliste est à l'origine des développements les plus importants et les plus originaux,
ainsi que des influences les plus profondes sur la mystique juive. Élargissant les
assertions de principe du Sépher Yetsira. les cabbalistes s'emploient à mettre en évidence

toujours davantage que le Tétragramme divin est l'origine métaphysique de tout langage
et que la création elle-même, dans sa totalité, est langage, s'effectuant comme un

processus linguistique à partir de la ramification des lettres qui le composent. Celles-
ci, dit l'A., sont des émanations de l'essence divine, par lesquelles Dieu se manifeste
dans le monde et agit au sein de la création, parallèlement aux dix degrés de diffusion
de la divinité ou médiations du Créateur au créé (sephirot). (p. 86) L'originalité des

maîtres du hassidisme a le plus souvent consisté à conférer une tonalité plus existentielle

aux thèmes qui. dans la Cabbale. relevaient de l'ordre ontologique et théologique.
théosophique et métaphysique. Le Maharal de Prague marque un nouv eau tournant dans

la réflexion sur le langage : tout en recueillant l'héritage spirituel des penseurs juifs du

Moyen-Âge. il l'ouvre et l'oriente vers de nouvelles perspectives. Il abandonne la

problématique classique du langage comme instrument de la pensée pour une réflexion

sur l'activité pensante de l'homme par et dans le langage. Désormais, plus qu'un
ensemble de moyens, le langage est perçu comme une manière de promouvoir le sens

de l'humain (p. 119). Le XVIIIe siècle et les Temps Modernes explorent l'audace et

lc dynamisme de cette intuition. L'A. s'attache à le montrer en analysant la conception
rationaliste et dialectique de Moses Mendelssohn et de Nahman Krochmal. la théorie

du langage dans L'Étoile de la Rédemption de Franz Rosenzweig, la philosophie du

dialogue chez Martin Buber, le langage de l'éthique chez E. Lévinas, la spiritualisation
du réel et l'aspiration à la prophétie chez le Rav Kook et David Cohen. Nous regrettons

que. dans ce magnifique parcours. l'A. n'ait pas consacré un chapitre à un auteur qu'il
connaît pourtant de première main, R. Hayyim de Volozhyn. dont il a si remarquablement

traduit et annoté L'Âme de la Vie (Nephesh hahciyyim. Lagrasse. Verdier. 1994).



392 BIBLIOGRAPHIE

Il nous semble en effet que chez ce Rabbin, disciple du Gaon de Vilna, se trouvent
synthétisées de manière remarquable les intuitions les plus essentielles de la pensée juive
sur le langage, ce qui confère à l'étude de la Torah sa valeur suprême, au langage humain
sa responsabilité maximale et au langage de la prière sa beauté et sa puissance inouïes.
Les notes, la bibliographie, l'index analytique et l'index des auteurs cités font de cet

ouvrage une référence de tout premier intérêt sur le langage, dont la vocation est de

véhiculer les plus hautes aspirations de l'espérance humaine, et dont le dépérissement est

par conséquent le signe d'une dégradation qui touche la profondeur même de son être.

Jean Borel

Haïm Zaerani, Éthique ct mystique ; Judaïsme en Terre d'Islam ; Le Commentaire

kabbalistique du «Traité des Pères» de Ya'acob Bu-'Ifergan, Paris,
Maisonneuve & Larose. 2002, 260 p.

L'A. poursuit dans cet ouvrage les recherches qu'il a commencées sur l'histoire de

la pensée juive en terre marocaine, et dont il a donné les premiers résultats dans deux

gros volumes intitulés Mille ans de vie juive au Maroc 1983) et Kabbale, vie mystique
et magie (1986). La première partie initie le lecteur à la vaste littérature du musar, c'est-
à-dire de l'éthique philosophique, telle qu'elle s'est transmise en Afrique du Nord ainsi

que dans les milieux les plus vivants du judaïsme médiéval. Dans la conscience des

maîtres qui l'enseignaient, la littérature du musar - et c'était là l'une de ses principales
caractéristiques - devait absolument lier la forme ct le fond, de telle sorte qu'elle lut
capable aussi bien de séduire l'esprit et le cœur des disciples, que de les engager avec
détermination sur la voie du dépassement de ce qui a été fixé par les lois et la
jurisprudence minimales. Les quelques exemples typiques que l'A. a choisis abordent tour
à tour les différents aspects du repentir (teshuvah) chez Sa'adya Gaon. la réforme des

attributs de l'âme chez Salomon Ibn Gabirol. l'éloge de la justice-charité ou «manteau
de lumière» chez Ibn Shahin. les devoirs des cœurs chez Bahya Ibn Paquda et. enfin.
le lien que fait Maïmonide entre perfection intellectuelle et perfection éthique dans ses

épîtres. Un bref chapitre nous conduit à Safed, où la littérature du musar a connu un
grand essor, notamment à travers les œuvres de Yosef Qaro. qui réunissait en lui les

talents du juriste et les vertus du kabbaliste. L'A. analyse enfin les doctrines lurianiques
et leur retentissement dans la littérature éthique, en parcourant des œuvres moins
connues, si ce n'est tout à fait inconnues encore, émanant des communautés marocaines.
La deuxième partie est exclusivement consacrée à l'exposition de la doctrine du Perah
Shoshan du kabbaliste Ya'acob Ben Isaac Bu-'Il'ergali, et du commentaire kabbalistique
des Pirqé Abot de Yosef Tabul. disciple anonyme de Hayyim Vital, ainsi qu'à l'édition
hébraïque de ces deux textes. Le premier suit le manuscrit inédit du Jewish Theological
Seminary de New York (Rab 1510 (35173)). le second correspond au fac-similé
photographique du manuscrit de la collection Avigdor Klagsbald (Fol. 61a-63b). Commentaire

ésotérique original du traité mishnaïque Abot. le Perah Shoshan est devenu

rapidement l'un des ouvrages de base de l'éthique rabbinique post-biblique. Ya'acob
Bu-'Ifergan y expose avec brio les théories cosmogoniques telles que les conçoivent
les Kabbalistes. la manifestation des sephirot et des quatre mondes qu'elles constituent :

le monde de l'Émanation, de la Création, de la Formation et de la Mise en œuvre,
l'apparition des 22 lettres de l'alphabet et de la Thorah. la naissance des ordres
angéliques, le surgissement des corps célestes, des créatures terrestres et de l'espèce humaine,
et les conséquences éthiques importantes que ces doctrines entraînent nécessairement

lorsqu'il s'agit de les mettre en pratique. Quant à l'écrit du disciple anonyme de Hayyim
Vital, il met en jeu de manière intéressante divers Noms divins représentés, d'une part,
par des valeurs numériques et. d'autre part, par les organes qui leur correspondent dans

YAnihropos primordial, la figure mystique de Dieu, en l'occurrence les organes de l'ap-



BIBLIOGRAPHIE 393

pareil phonatoire qui participent à la lecture correcte des textes, à leur «elocution parfaite»
et au «mouvement ordonné des lèvres». Cette plongée dans la mystique juive d'expression
maghrébine met en lumière l'essor et la fécondité du judaïsme en terre arabo-musulmane.

Jean Borei.

Adin Steinsaltz (éd.). Le Talmud. Souca I, commenté par le Rabbin Adin
Steinsaltz. Paris, Bibliophane/Ramsay. 2001, 218 p.

Adin Steinsaltz (éd.). Le Talmud. Souca IL commenté par le Rabbin Adin
Steinsaltz. Paris. Bibliophane/Ramsay. 2002, 240 p.

Le traité Souca. sixième traité de l'ordre Moed (temps fixé pour les fêtes) dans la
Michncih. nous met en relation directe avec l'ensemble des lois et usages qui concernent
la fête de Soucot (fête des Tabernacles ou Tentes) qui est l'une des fêtes à laquelle on
accorde la plus vive attention clans les livres les plus anciens de la Bible. Comme Pessah
et Chavouot, Soucot a une signification à la fois historique et agricole. Sa signification
historique l'associe à l'errance des Israélites dans le désert pendant quarante ans. au
cours desquels ils ne vécurent que dans des tentes. En tant que fête agricole se tenant
à la récolte d'automne. Soucot était aussi célébrée comme une fête d'action de grâce
pour les bénédictions accordées par la nature pendant l'année écoulée. Les cinq chapitres
du traité, traduits ici pour la première fois en langue française dans leur intégralité,
concernent l'érection et la résidence dans la souca (cabane) pendant les sept jours de
la fête, et la législation concernant les quatre espèces d'arbres (branche de palmier,
cédrat, myrte et saule) que chaque homme doit agiter lors de la liturgie (cf. Lev. 23,33-
4.3 ; Nb. 29.12-38 ; Dt. 16.13-15). En effet, c'est munis de Yethrog ou cédrat dans la
main gauche et du lulciv (ce terme a désigné d'abord la branche de palmier, puis
l'ensemble du bouquet) dans la droite, que les fidèles doivent se rendre au Temple en

procession, tournant autour de l'autel en agitant leurs rameaux, au son des cantiques
et du Shofar. Le dernier chapitre décrit la cérémonie moins connue mais très intéressante
du puisage et de la libation de l'eau qui avait lieu pendant la fête. L'intention de ce

rite, qui consistait à aller puiser de l'eau à la source de Siloé pour l'apporter solennellement

au Temple et la verser à l'autel, devait en effet, à la fin de la saison sèche, alors

que l'eau commence parfois à manquer cruellement, hâter le moment de la venue de

la pluie. Pour les talmudistes déjà, puiser de l'eau à Siloé. c'était puiser l'Esprit-Saint.
Et c'est justement cet enseignement que. dans l'Évangile de Jean (7.37 sq.) le Christ
a repris pour lui-même, en donnant ainsi à la fête de Soucot toute sa portée messianique.
Derrière l'exigence d'une conformité exacte à ces mitzvot ou commandements, les Sages
d'Israël invitent les fidèles à comprendre que la nécessité de se recueillir rituellement
dans les tentes, c'est apprendre à faire fructifier dans un présent l'acquis d'un passé en

vue d'un avenir. Dès lors, recueillis sur leur univers intérieur de relations, ils sont les

prémices de temps où elles pourront s'universaliser. La confiance en la Providence n'est
rien d'autre que cle tenir pour assuré qu'il leur sera donné de vivre jusqu'au temps de

la moisson. Vivre sous les cabanes comme au temps de la marche au désert, ce n'est
ni vivre dans une bâtisse en dur. comme celui qui est «du côté du manche», ni être

vulnérable comme le chevalier des causes perdues, mais c'esl être le témoin dans

l'aujourd'hui, dans l'intériorité, de ce qui sera demain dans l'universalité. Les premières
gerbes sont déjà recueillies ct engendrées. Dans les champs, d'autres épis restent à mûrir.
Les notes, commentaires et dessins du Rav Adin Steinsaltz, qui accompagnent le icxte.
éclairent de manière remarquable les discussions des Sages, dont le déroulement et la

méthodologie demeurent souvent difficiles d'accès aux non initiés.

Jean Borei


	Bibliographie

