Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 53 (2003)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 361-394

BIBLIOGRAPHIE

MarceL CoNcHE, Lucréce et I'expérience, présentation, choix de textes, biblio-
graphie (Nogsis), Saint-Laurent (Québec), Fides, 2003, 223 p.

Avec cette publication, I'éditeur canadien Fides propose au lecteur francophone un
petit ouvrage qui a déja derriére lui une longue carriere. La premiére édition date en
effet de 1967 (Paris, Seghers, collection «Philosophes de tous les temps»). Au fil des
reéditions (aux éditions de Mégare), la bibliographie avait subi une mise & jour, comme
c’est le cas pour cette nouvelle édition. Cette derniere se distingue des précédentes par
I"adjonction de deux annexes, composées d’articles déja publiés par I'A. : T «Epicure
et 'analyse quantique de la réalité» (p. 195-206) ; Il «La structure du Rerum natura
de Lucrece» (p. 207-223). La seconde annexe dégage, sous forme d un schéma détaillé,
la structure des six chants du De natura rerum. Elle sera de la plus grande utilité pour
ceux qui passeront de la lecture des extraits publiés ici a la lecture de 1'ceuvre intégrale.
La premicre annexe reprend un texte paru en 1980 (N. Mouloud [éd.]. Raison et Culture,
Lille, Publications Universitaires de Lille I1L, p. 63-77). L’A. y développe une critique
de la these défendue par M. Serres, selon laquelle la physique d’Epicure (et celle de
Lucrece) supposerait, pour étre pleinement intelligible, un modéle fondé sur une mé-
canique, non des solides, mais des fluides, et une mathématique intégrant le calcul
infinitésimal (M. Serres, La naissance de la physique dans le texte de Lucréce : fleuves
et turbulences, Paris, Minuit, 1977). L’A. admet le premier point (la physique épicu-
rienne est une mécanique des fluides), mais nie I"application du calcul infinitésimal a
cette physique. L’aspect continuiste de la thése défendue par M. Serres n'est pas
conciliable, selon I'A., avec la conception épicurienne de la physique, dont le caractere
fondamental est la discontinuité ; la nature est faite de gquanta (quanta de matiére : les
atomes, composants des corps, de la lumiere, des simulacres, quanta de temps, de
mouvement). D ailleurs, d’une fagon générale, la notion de minimum «exclusive de toute
notion d’un infiniment petit» (p. 196) est centrale dans la théorie épicurienne : minimum
physique (I’atome), minimum perceptible, minimum pensable (les parties des atomes,
du temps, du mouvement). Il n’y a donc pas de division a l'infini, et le clinamen,
déviation minimale d’un atome dans sa chute dans le vide, n’est pas une différentielle.
Je ne suis pourtant pas stir que I"A. réussisse par la a réfuter la thése — spéculative a
I’extréme, il est vrai — de M. Serres. En effet, que dire du vide dans lequel I'atome dévie ?
Rien ne semble empécher, si I’on veut, d’appliquer le calcul différentiel a I'espace de
vide entre la trajectoire rectiligne de I'atome et sa déviation minimale. Mais I'A.,
adoptant le point de vue historique, a raison de souligner la méfiance d"Epicure a I'égard
de la géométrie et de D'arithmétique, sciences vaines et méme fausses (p. 205).
— L ouvrage s’est imposé a juste titre comme une introduction classique a I'épicurisme,
et il serait intempestif d’en proposer aujourd’hui une nouvelle recension détaillée.
Rappelons seulement qu’il se compose d’une premiére partie ot I'A. expose la doctrine
du philosophe (p. 9-121) et d’une seconde qui donne des extraits de I'ceuvre, disposés
par thémes (p. 125-182). La premiére se distingue par sa simplicité et sa finesse
d’analyse, la seconde, par la précision de la traduction et par les choix judicieux (notons
qu’elle s’achéve, sous la rubrique «La Sagesse», sur la prosopopée de la nature [1I1 932-
977] et non sur la peste d’Athénes [VI 1138 - fin]). — Malheureusement, la qualite
matérielle de I'ouvrage s’est dégradée par rapport aux éditions antéricures : les quelques
termes grecs sont souvent faussement orthographiés, voire illisibles. On regrettera aussi

Histoire de
la philosophie



362 BIBLIOGRAPHIE

que les illustrations reprises dans cette édition aient beaucoup perdu de leur netteté.
Remercions toutetois I'éditeur d assurer a 'ouvrage une nouvelle diffusion.

JEAN-PIERRE SCHNEIDER

Sexrus Empiricus, Contre les professeurs, introduction, glossaire et index par
P. Pellegrin, traduction par C. Dalimier, D. Delattre, J. Delattre et B. Pérez
sous la direction de P. Pellegrin, Paris, Seuil, 2002, 486 p.

Cette traduction annotée et commentée des six traités de Sextus Empiricus regroupés
sous le nom de Contre les professeurs (ou Adversus Mathemaricos, selon le calque latin,
souvent utilisé, du grec Pros mathématikous), représente la suite de la traduction des
Esquisses pvrrhoniennes, publiée par Pierre Pellegrin dans la méme collection en 1997.
Le texte et la traduction sont précédes d’une introduction et d'un plan détaillé des six
traités (qui sont les suivants : Contre les grammariens — dont les premiers quarante
paragraphes selon Pellegrin sont inclus a tort dans ce traité, en constituant plutdt une
introduction générale a tout I'ouvrage —, Contre les rhéteurs, Contre les géométres.
Contre les arithméticiens. Contre les astrologues, Contre les musiciens) ; ensuite, nous
trouvons un glossaire et une bibliographic succincte des textes d’auteurs anciens et
d’études modernes touchant au scepticisme ancien et a sa relation avec les arts qui plus
tard seront appelés «libéraux». — Le texte grec utilisé, sauf indication contraire, est celui
de Mutschmann-Mau, avec parfois des corrections signalées. La traduction frangaise est
le résultat d’un travail collectif sous la direction de Pellegrin. Des notes de bas de page
plutdt nombreuses aident le lecteur, ainsi que l'usage de 'astérisque apres certains
termes, qui indique que ces termes sont analysés dans le glossaire. Celui-ci, qui con-
sidere une dizaine de mots-clé, comme par exemple «aporie», «enseignements, «expé-
rience», «inférence», etc., est trés utile parce qu’il il analyse des termes difficiles a
comprendre car devenus techniques dans la philosophie ancienne et dans le scepticisme.
— Dans I'introduction, Pellegrin explique tout d’abord que ce sont ces six écrits qui
constituent, a proprement parler, le Contre les professeurs, alors qu’il existe la mauvaise
habitude de les citer sous ce titre avec cing autres livres (connus aussi sous le titre de
Contre les dogmatiques) : Contre les logiciens (deux livres), Contre les physiciens (deux
livres), Contre les moralistes (un livre). De fait, il faudrait garder séparés ces deux
«blocs», car les traités sur les arts sont tres différents, pour leur sujet et pour leur style,
de Contre les dogmatiques, qui en revanche sont trés proches aux Esquisses pyrrho-
niennes. En considérant donc ce qui constitue le véritable Contre les professeurs.,
Pellegrin aborde les problemes traditionnellement associés a cet ensemble, en prenant
souvent une position précise : en particulier, contre la these qui soutient que dans ces
textes Sextus serait devenu empiriste (au sens que ce terme a quand il s"applique a I'école
médicale du méme nom) ; Pellegrin défend aussi le scepticisme de ces traités, avec des
arguments précis et pour la plupart convaincants. Ensuite, on trouve I'explication de
ce que I'on entendait a I'époque ancienne par «arts» (tekhnai), et I'attitude de Sextus
envers eux : en effet, Sextus opére une distinction entre les «bonnes» tekhnai, auxquelles
le sceptique peut s adonner, et les mauvaises. Le critere pour accepter les arts est ["utilité
ou I’élimination du pénible : la médecine, I"astronomie prédictive, I'agriculture, la navi-
gation, sont non sculement acceptées par Sextus, mais méme recommandées. Ce que
Sextus refuse, et cela en tant que sceptique, est la théorie associde aux arts, ¢’est a dire
«la dérive dogmatique qui accompagne presque toujours leur incontestable utilité pratique»
(p. 19). Pellegrin aborde aussi une autre accusation portée contre les six traités, celle qui
les considere comme traversés de courants contradictoires qui menacent la cohérence de
I’ensemble (I'un de ces courants serait di & 'emploi par Sextus d’arguments d’origine
différente, pyrrhoniens et €picuriens, ce qui dans ce dernier cas est de surcroit surprenant,
étant donné que pour Sextus les Epicuriens sont des dogmatiques). Une autre question



BIBLIOGRAPHIE 363

abordée est celle de I'exhaustivité ou moins de la liste des arts offerte par Sextus (i titre
d’exemple, on remarquera une grande absence dans les six traités, celle de la médecine).

MADDALENA BONELLI

SaINT THOMAS D'AQUIN, Somme théologique. Le verbe incarné, t. 1: Ila.
Questions -6, nouvelle édition, trad., notes et appendices par Jean-Pierre
Torrell, Paris, Cerf, 2002, 384 p. Id.. t. 11 : llla, Questions 7-15, nouvelle
¢dition, trad., notes et appendices par Jean-Pierre Torrell, Paris, Cerf, 2002,
S10 p. Id., t. 1 [lla, Questions 16-26, nouvelle édition, trad., notes et
appendices par Jean-Pierre Torrell, Paris, Cerf, 2002, 504 p.

Nul n’avait plus haute compétence que Jean-Pierre Torrell pour repenser et refaire
la traduction du Traité du Verbe incarné (Somme théologique Illa, Q.1-26). qui avait
été publide par Ch.-V. Héris dans I'édition dite de la «Revue des Jeunes» entre 1927
et 1933, puis en 1986 par A.-M. Roguet. «Outre sa langue qui commence a dater, dit-
i, puisqu’elle est parue en 1927, la traduction du P. Ch.-V. Héris est parfois plus proche
de I'interprétation que d une vraie traduction ; méme s7il reproduit assez fidelement la
pensée du Maitre, il ne s’en écarte pas moins sensiblement de la littéralité de son texte
et ne correspond plus & nos exigences actuelles. Plus récente, la traduction du P. Roguet
s'efforce d étre plus littérale et atteint parfois a une certaine €¢légance : elle est malheu-
reusement déparée par I'oubli assez fréquent de quelques mots (par passage du méme
au méme d’une ligne sur I'autre) et elle souftre de I'absence du texte latin qu’on aimerait
parfois avoir sous la main». Quant aux «Notes explicatives» et «Renseignements tech-
niques» qui accompagnaient 1'édition de Héris, eux aussi ont €té totalement recompo-
sés ; parfois, cependant, ils ont €té repris, et amplifiés, de cette partie de la traduction
frangaise de la Somme théologique de A.-M. Roguet (Cerf, 1986), dont 1.-P. Torrell avait
déja composé les notes en collaboration avec Bernadette Carr. Particulierement précieu-
ses, ces notes explicatives situent de maniere remarquable la christelogie thomasienne
dans le contexte théologique et historique de son temps. Les renseignements techniques
offrent de leur coté des exposés plus systématiques sur «La christologie dans son histoire
jusqu’au XIII¢ siecle» et «La théologie de I'union hypostatique» (t. I). «La grace et la
science du Christ» et «Les affections de 'appétit sensible dans le Christ» (t. 1),
«S. Thomas et le monothélisme» et «Les enjeux du culte des images» (t. III). De question
en question, et de réponse en réponse, le Docteur angélique développe dans ce (raité
la manicre dont se réalise I'union du Verbe a la nature humaine. On y trouve en
particulier les réponses admirables qu'il donne au sujet des trois sciences bienheureuse,
infuse et acquise de Jésus-Christ. de sa psychologie naturelle et surnaturelle, des ¢lé-
ments qui la constituaient et de la manicre dont il a vécu sa vie mortelle dans la
connaissance et 'amour de Dieu et des hommes, non seulement selon les puissances
de son ame, 'intelligence et la volonté, mais jusque dans sa partie sensible. Sont aussi
envisagées toutes les conséquences qui en découlent par rapport au Christ considéré en
lui-méme dans son étre et son devenir, dans son unité, par rapport a Dieu le Pére et
par rapport 4 nous. Nous sommes ainsi conduits & penser le mystere et la grandeur
absolue de Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai homme, médiateur efficace d’un salut que Dicu
seul peut donner. Cette nouvelle traduction, qui tient compte des problemes d’ordre
critique qui se posent encore au sujet du texte latin de la Tertia Pars. réunit toutes les
qualités de précision et de clarté qu'on peut attendre aujourd hui, et chaque volume
propose au lecteur intéress¢ une bibliographie mise a jour. une table analytique et une
table des noms cités dans les renseignements technigues.

JEaN BoRreL



364 BIBLIOGRAPHIE

PauL GONDREAU, The Passions of Christ’s Soul in the Theology of St. Thomas
Aquinas (Beitrige zur Geschichte der Philosophie und Theologie des
Mittelalters, Neue Folge, Band 61), Miinster, Aschendorft, 2002, 516 p.

Cette ¢tude se présente comme 1'analyse historique et théologique de la Quaestio
XV de la Tertia Pars de la Somme Théologique de Thomas d’Aquin, intitulée : «Les
déficiences de I'dme assumées par le Christ avec la nature humaine». A ce sujet,
plusieurs questions sont posées : Le foyer du péché et le péché se trouvaient-ils chez
le Christ ? L.”ame du Christ €tait-elle passible ? Le Christ a-t-il ressenti une vraie douleur
sensible, éprouvé de la tristesse, de la crainte. de I'étonnement, voire de la colére 7 Avant
d’exposer I"argumentation doctrinale de 1’Aquinate, I’A., dans les deux premiers cha-
pitres, situe le probléeme de la passibilité de I’ame du Christ dans I’histoire de la réflexion
christologique et présente les sources utilisées par Thomas : sources bibliques d’abord,
sources patristiques ensuite, parmi lesquelles les ceuvres d'Hilaire de Poitiers, Augustin
et Jean Damascéne jouent le role le plus important, sans oublier celles de Jérome,
Ambroise, Pseudo-Denys, Bede, Alcuin, Hugues de S. Victor, Pierre Lombard, Alexan-
dre de Hales, Albert le Grand et Bonaventure ; sources philosophiques enfin, avec
Aristote et Némésius d’Emese. De maniére synthétique et claire, I'A. dégage ensuite
les cinq principes christologiques fondamentaux que Thomas d’Aquin met en ceuvre
dans sa réponse : I'union hypostatique et la dignité divine de la personne du Christ, la
pleine intégrité de son humanité, son impeccabilité absolue, le principe et la finalité
d’économie dans la volonté du Christ d’assumer faiblesses et perfections et, enfin, la
convenance des faiblesses humaines assumées. Alors qu’Hilaire de Poitiers, dans sa
polémique avec les Ariens, n’avait envisagé qu’une passibilité physique et non psychi-
que du Christ, Thomas d’ Aquin, pour valoriser au maximum le réalisme de I'incarnation,
montre que, si I’ame est la forme du corps et souffre d’une certaine manicre si le corps
souffre, le Christ ayant eu un corps passible, son dme a donc été également passible.
Toutefois, lorsque 1’on parle des passions de I'@me du Christ et que ’on tente de traiter
de son affectivité humaine dans toute son ampleur, on ne peut le faire que si I’on respecte
que dans le Christ, ces passions sont survenues d’une autre maniere que chez les autres
hommes. Chez nous, elles se trouvent par nécessité, dans la mesure ou c’est comme
de I'extérieur que nous sommes ¢branlés et affectés ; chez le Christ, au contraire, elles
ne sont pas advenues par nécessité, mais sous le controle de la raison, puisqu’il n’y a
eu en lui aucune passion, sinon celle qu’il a lui-méme soulevée. L’ame du Christ a donc
¢€té troublée de telle sorte que ce ne fut pas contre sa raison, mais que ce trouble advint
en lui au contraire selon I"ordre de sa raison. D autre part, si le Christ a accepté d’€tre
troublé, c’est pour deux motifs principaux : pour I'enseignement de la foi, afin de
confirmer la réalité de sa nature humaine d’une part. et pour donner I'exemple d’autre
part, car, s’il avait tout supporté imperturbablement et n’avait ressenti aucune passion
en son ame, il n’aurait pas pu donner aux hommes un exemple convaincant de la fagon
d’affronter la mort. Au sujet de cette remarquable étude, qui veut faire ressortir la
maniere dont Thomas d’ Aquin a su enrichir la théologie chrétienne en éclairant la vérité
psychique des passions et leur valeur salvifique dans le Christ, le professeur Jean-Picrre
Torrell a exprimé ce qu’il nous plait de citer en conclusion : «Trop d’obstacles liés a
I'époque ont empéché Thomas d’aller jusqu’au bout de son propos et nous le trouvons
aujourd’hui plutot timide, mais I'investigation de ce sujet, assez généralement €ludé par
la plupart des auteurs jusqu’a maintenant, a eu pour résultat un travail vraiment neuf.
A lire le livre de Paul Gondreau, on s’ apercoit que Thomas se distingue parmi tous les
médiévaux comme celui qui a €té le plus attentif a donner sa pleine consistance a
I’humanité du Christ.» Une substantielle bibliographie, un index des termes et themes
principaux et un des noms d’auteurs achevent de faire de cet ouvrage un livre de référence.

Jean BOREL



BIBLIOGRAPHIE 365

Viki Ranver, Wissen und Weisheit bei Hildegard von Bingen (Mystik in
Geschichte und Gegenwart, Texte und Untersuchungen, Abteilung I,
Christliche Mystik, Band XVII), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann
Holzboog, 2002, 443 p.

Cet ouvrage, qui offre aujourd’hui le texte légérement remanié d'une thése de
doctorat soutenue en 1999 a la Faculté de Philosophie de la Technische Universitit de
Dresde, s'inscrit dans la lignée des travaux qui cherchent & montrer que, si Hildegarde
de Bingen ne s’est jamais vantée de parler la langue des philosophes, le langage
métaphorique et symbolique qu’elle utilise pour expliciter ce qu’elle voit de la grandeur
de Dieu et des ceuvres divines fait apparaitre les principes d'une herméneutique
prophético-philosophique et cosmologique du plus haut intérét. L'introduction justifie
donc la possibilité méthodologique de dégager un discours de «science et de sagesse»
chez Hildegarde. comme norme et aboutissement de toute vraie philosophie héritiere
de Platon, Augustin, Boece, et de bien d’autres encore. Cette science et cetle sagesse,
et nous abordons la le développement méme de la thése de I'A., si elles correspondent
d’abord et essenticllement a la praescientia (prescience), providentia (providence) et
praeordinatio (préordination ou prédétermination) incréées qui se trouvent en Dieu-
Trinité, elles ne sont pourtant jamais séparables, aux yeux de I"Abbesse de Bingen, de
la science et de la sagesse pures, profondes et spéculatives (purae, profundae,
speculativae scientia et sapientia) dont sont capables, par participation, les Anges et
les hommes. Quant a la science et a la sagesse du Christ, elles sont bien médiatrices
en tant qu’elles totalisent en elles I’essence incréée du Logos-Verbe éternel et son action
créatrice et rédemptrice ad extra dans le temps, par sa double fonction de connexio et
d’inspiratio. Le Christ est vraiment la «Sagesse personnifiée», expression de la sagesse
profonde de Dieu lui-méme, ces deux réalités ne faisant qu’'un dans I'acte d’amour qui
leur est commun. Pour Hildegarde. et ¢’est 1a un point important de sa doctrine qu’ex-
pose I'A.. Anges et hommes constituent les deux miroirs nécessaires ol la science et
la sagesse divines se refletent. Cest pourquoi, dans ses contemplations grandioses, la
visionnaire n’a jamais séparé la finalit¢ des intelligences angéliques, dont la louange
de gloire est le langage propre, de la complémentarité pléromatique des intelligences
humaines en voie de divinisation, dont la rationalité scientifique et sapientiale créée se
joint & la symphonie métacosmique et sophianique des esprits célestes. La connaissance
de Dieu s'achéve ainsi, pour les anges comme pour les hommes, en une supréme
connaissance de soi dans I'étre méme de Dieu, et en une adoration supréme de Dieu
comme expression fondamentale de soi pour Dieu. On retrouve cet adage patristique
fameux : revenir a soi de par Dieu sert a sortir de soi pour aller vers Dieu par oubli
de soi. Et I'A. de montrer la distance qui sépare la divinisation de I'étre de 1'ange et
de I'homme de ’autonomie dévastatrice et aliénante du diable. L ouvrage se termine
sur un aspect tout a fait remarquable de I'enseignement de Hildegarde, trop rarement
évoqué au Moyen-Age déja et jusqu’d aujourd hui, celui qui affirme la possibilité d'une
participation a la sagesse cosmique par I'expérience de la musique. 11 y aurait la des
comparaisons intéressantes a faire avec certaines formes d’audition spirituelle, telles
qu’elles furent pratiquées dans plusieurs écoles du soufisme. La Vierge Marie, enfin,
constitue le type achevé de I'humanité parvenue a la perfection de la science et de la
sagesse divines. Ces développements mettent en lumiere 'apport et la puissance de
fécondation que la pensée patristique de type néoplatonicien a eue non seulement tout
au long du Moyen-Age, mais au cours des siécles suivants dans des ceuvres comme celles
de Jacob Bohme, Vladimir Soloviev et Paul Florenski, pour ne prendre que celles dont
I'A. se réclame directement. Le volume se termine par une bibliographie trés complete,
ainsi que par les index des citations bibliques, des themes et des noms de personnes.

JEAN BOREL



366 BIBLIOGRAPHIE

TivotHy O'HAGAN, Rousseau (The Arguments of the Philosophers), Londres
et New York, Routledge, 1999, 2003, 320 p.

L ouvrage est publi¢ dans une collection regroupant d’excellentes monographies
rédigées en anglais et consacrées a 1'histoire de la philosophie. Alors que trente-cing
grands philosophes ont déja fait I'objet de publications dans cette série, Rousseau n’est
que le troisieme auteur d’expression frangaise a y figurer (apres Descartes et Sartre).
Le Rousseau de O"Hagan constitue donc une somme importante : une présentation de
I'ceuvre philosophique de Rousseau comprise dans sa totalité. L"A. connait trés bien
I"ensemble des différents aspects de la pensée de Rousseau. Son exposé, trés approfondi,
obéit a un louable souci de clarté et se présente selon un ordonnancement didactique.
Ce souci de pédagogue se conjugue a une grande intelligence du propos. — L’ ouvrage
s’ouvre sur une restitution de la vie de Jean-Jacques, puis sur une apparente contradiction
entre deux orientations de sa réflexion : adhésion d’une part au sensualisme des
Lumieres, d'autre part a un stoicisme tantot individualiste tantdt patriotique représentant
un repli réactionnaire sur des valeurs. L'antagonisme apparent entre un théoricien de
La morale sensitive et un moraliste soucieux de réhabiliter le sens du devoir inaugure
la série des objets philosophiques présentés. Le Discours sur ['origine de ['inégalité est
le premier texte de Rousseau auquel I’ A. consacre une étude ; il s’est au préalable justifi¢
de I'impasse faite sur le Premier Discours, dont la condamnation des sciences et des
arts intéresse moins le philosophe. L'épisode de la statue de Glaucus du Discours sur
Uorigine de ['inégalité donne lieu a une belle comparaison entre un passage de Platon
(La Républigue) et le célebre propos liminaire de Rousseau. Les theses sont présentées
avec beaucoup de clarté et d'intelligence. Les transitions subtiles entre les différents
«@lats» successivement traversés par |"humanité et la notion de «circularité» selon ce
modele hypothétique sont bien restituces : le schéma de la p. 50 me parait par contre
ne rien apporter d’essentiel & la compréhension du propos. L'A. se tourne ensuite vers
I'Emile. 11 débrouille avec une maturité admirable les points essentiels de cet immense
et dense roman-traité de pédagogie qui constitue a lui seul, on le sait, une véritable
somme («le meilleur de mes ouvrages» a pu dire Rousseau). La présentation du Contrat
social et de la théorie distinguant soigneusement la «volonté générale» de la «volonté
de tous» est I'objet du I'V€ chapitre. Reprise au chapitre suivant, cette question est placée
de fagon suggestive dans la perspective des préoccupations de notre modernité : I'empire
des lois n'implique-t-il pas I'instauration du risque d’un écrasement totalitaire ? Le
chapitre s’achéve de facon inattendue sur une conclusion de non-pertinence du «para-
doxe du prisonnier» pour €clairer I'exposé. Un excellent VI* chapitre met en évidence
la richesse et la fonction des «maximes politiques» du Contrat Social. Les équations
savantes devaient-elles a ce point (p. 138-40) étre traduites en formules mathématiques 7
Il s’agit plutdt de souligner quelle fascination exercaient sur le genre du Discours
démonstratif la maniere rhétorique des mathématiciens (more geometrico). Le concept
central d’«amour propre» est expos€ au chapitre suivant. Tandis que la position de
Rousseau est a juste titre opposée a celle de Hobbes, différents passages de I'Emile et
de Rousseau juge de Jean-Jacques sont judicicusement rapprochés et confrontés les uns
aux autres. Le VIII® chapitre traite d’un point important de I"anthropologie rousseauiste :
la différence de nature entre les sexes et le rapport problématique des hommes et des
femmes qu’elle induit. Notant que les pointes misogynes sont présentes deés le Premier
Discours, I'A. produit de nombreux textes ¢loquents et commente surtout la différence
des parcours éducatifs respectifs d’'Emile et de Sophie dictés par la différence ontolo-
gique : ils sont, essentiellement, gargon et fille. L’ A. s’intéresse cnsuite & la réflexion
de Rousseau sur les origines et la nature du langage (Essai sur ['origine des langiies),
puis a la question épineuse de la relation entre religion et politique, qui valut a Rousseau,
de la part des autorités, la trés grave censure de I'Emile et du Contrat social. La
scandaleuse «religion civile», a la fin du Contrar Social (plus tard encensée par les
jacobins) est d’abord commentée, puis utilement complétée par I'examen de la religio-



BIBLIOGRAPHIE 367

site personnelle de Rousseau (un christianisme rigoureusement affranchi de tout dogme :
Profession du vicaire savoyard) et par celui de la «théologie naturelle». — Certains
passages sont parfois sollicités de fagon surprenante : ainsi la description du jardin de
"Elysée de Julie & Clarens aux p. 21-22, illustrant un propos trop lapidaire. La
retraduction des notions rousseauistes dans la grille des concepts kantiens, régulierement
admise par I"A., pourrait faire I'objet de précautions : 'acceptation de cette reprise
rationalisante n’a-t-elle pas un colt conséquent pour la pensée de Rousseau et n'en-
traine-t-elle pas une perte de spécificité identitaire, sur certains autres plans ? Par ailleurs
la littérature secondaire est bien connue et bien utilisée. Grace a I'ouvrage de grande qualité
de I'A., une synthese nourrissante, précieuse et trés compléte de la pensée complexe de
Rousseau philosophe est désormais disponible pour les lecteurs anglophones.

Jf\CQ(.’ES BErRCHTOLD

SiMoNE GoyarD-FaBRE, Politique et philosophie dans ['ceuvre de Jean-Jacques
Rousseau (Thémis/Philosophie), Paris, P.U.F., 2001, 252 p.

Cet excellent ouvrage expose et discute de fagon claire, rigoureuse et synthétique
les problemes complexes poscs par la philosophie politique de Rousseau. Parmi ceux-
ci I'inévitable question d’interprétation que pose la notion de «contrat social». Cet
énigmatique principe d'institution de l'autorité civile, de méme que le concept de
«volonté geénérale», se détachent sur un fond trompeur de quelques précédents fausse-
ment ressemblants. Rousseau est affranchi, comme Hobbes, du «naturalisme» politique
aristotélicien. Il admire les analyses et la logique du De cive, ol la société politique
résulte d’un contrat et ou le pacte exprime la procédure fondant logiquement et mathé-
matiquement la société civile. Toutefois Hobbes est détesté pour ses conclusions et ses
theses. Le probleme que pose Rousseau est philosophique et apparait déroutant aux
esprits juridiques. Il s’attache & «ce qui aurait pu étre si la nature de 'homme n'avait
pas €té pervertie par la civilisation et le progres» (p. 29). De cette perspective, il pointe
la nécessité d’une reconsidération des prémisses requises pour une juste évaluation de
la nature de I"homme, 1a ol Hobbes s"attachait a rationaliser la construction théorique.
Surtout il se détache heureusement du déductivisme des juristes acquis a I'idée de droit
naturel. L.”homme n’étant pas naturellement social, la société civile et politique n'a rien
de naturel. — Le pacte social doit aider a penser idéalement la petite socicte politique :
«il est le modele de la norme pure» (p. 34). Le concept de volonté générale est
d’importance décisive, ¢’est 'expression de la force vive de la souveraineté. Gardons-
nous des confusions dues aux sources théologiques ou philosophiques du concept (saint
Paul, saint Augustin, Pascal. Malebranche, Bavle, Leibniz, Montesquicu). S'écartant de
I"historicité ou de I'empirisme, le contrat social est exposé & partir de sa genese hy-
pothétique et, d'un point de vue «logico-structurel», de sa vocation juridico-politique.
L’individu, dans I'«état de nature» (un modele), est enfermé dans son individualité et
ignore ses congéneéres. Rousseau demande que 'on se rende compte de 'artificialité
du moment volontaire du pacte, au moment ol [I"homme est en voie de dévoiement et
«progresse» vers son malheur en se civilisant. La «volonté géncrale» n'est pas la
«volonté de tous». Les volontés particulieres s agrégeant pourraient étre absorbées par
["entité qui les integre et les subsume. Au contraire la «volonte génerale» rassemble les
préférences de chacun sans éeraser les différences singulieres. De fagon nouvelle, la
«souveraineté» n’est plus du tout identifiée avec un prince et correspond strictement
a I'«wexercice de la volonté générale». Les lois (schématisation pratique de la volonté
générale) émaneront d’un Iégislateur agréé par celle-ci ; elle seule aurait capacité a faire
passer. sans perte de pureté, la libert€ individuelle du pur état de nature & la souveraineté
du peuple devenu corps. Elle est véritablement volonté du peuple uni, exprimant la loi
de formation et la régle d’ordre du passage au corps collectif. Le probleme discuté, induit



Philosophie
contemporaine

368 BIBLIOGRAPHIE

par le contrat social, expression de la volonté générale, est celui de la souveraineté du
peuple (plus important que la juste forme de gouvernement) : en sa forme idéale, elle
est souveraineté de la raison. Alors que (s’il pouvait voir le jour !) le «gouvernement»
ne serait que l'instance ministere qui régirait les affaires privées au nom de la regle
publique, le «souverain» est a penser comme devoir-étre, norme de la politique, principe
universel. Ainsi la soci€té civile s’enracine dans une démocratie originaire idéale. Il y
aura des lors un décalage in€luctable entre ce que doit étre le Souverain et ce que peuvent
étre les régimes politiques. — Par I'altitude ou il situe sa réflexion, Rousseau instaure
ni plus ni moins qu’une révolution dans la maniére de réfléchir sur les institutions
politiques. Il décrit les conditions d’émergence de la société civile et des institutions
politiques et ne livre que la belle image de ce que la condition politique des hommes
voués a I’état civil aurait dii &tre si I’étape suivante des gouvernements incarnés n’appor-
tait pas avec elle, de toute facon, une inéluctable corruption. Seulement dans un miroir
normatif peut se lire ce qui aurait dii étre. — Les esprits contemporains n’étaient pas
préts a chercher Rousseau a I"altitude ou il se situait. Seul Kant est un lecteur pénétrant
et subtil du Contrat Social (une intuition critique) tandis que proliférent les interpré-
tations variées. Kant pose les fondements du droit politique grice 4 une hypothese
«transcendantale» (p. 75) et a une idée régulatrice de la raison. Avec quelque raison,
Hume se montra métiant devant la rationalité et systématicité envahissantes du Contrat
Social et la disposition d’esprit géométrique ayant inspiré une démonstration jugée
doctrinaire. Dans le Second Discours, ’homme de 1"homme étant I’ antithése de I’homme
de nature, le retrait individualiste de Rousseau est condamné par Hegel. Une autre lecture
découvre dans le Contrat Social une justification anticipée du jacobinisme étatiste qui
érigera la loi en objet de culte au-dessus des hommes et reconnaitra en Rousseau «le
génie tutélaire de la Révolution». Benjamin Constant accusera Rousseau d’avoir favorisé
la dérive autoritaire et despotique de I'Etat. Pour de nombreux lecteurs postérieurs, le
modele de la micro-société de Clarens décrite dans La Nouvelle Héloise montre une
collectivité totalitaire ou I'individu est écrasé. La dialectique qui se noue dans la
«volonté générale» de Rousseau entre individualité et totalité est en effet difficile a saisir.
La volonté est rarement «de tous». Que faire des rapports interpersonnels alors que se
dessine I'idéalité d’une volonté collective, une, homogene et souveraine (un «orga-
nisme» unique, a distinguer d’une somme des pieces mécaniques composant une
montre) 7 Si le corps politique agit par des lois, le Iégislateur de Rousseau, a 'instar
de Lycurgue, ne devrait inscrire la loi que dans le cceur adhérent et consentant de chacun.
['image ne manque-t-elle pas d’apparaitre naive ? — Etranger  tout souci d’application,
Rousseau a retourné la logique hypothético-déductive des classiques et donné aux
concepts traditionnels d’état de nature et de droit naturel la silhouette inédite et hardie
de «principes régulateurs» de I'Etat. S’il est inéluctable qu”aucun régime politique, dans
sa forme institutionnelle, n*accomplira jamais 1'idéal de la démocratie, ce pessimisme
sur le plan des réalisations collectives ne doit pas faire oublier I'optimisme de Rousseau
sur le plan de 'individuel. Tout lecteur de Rousseau trouvera un trés grand profit a ce
livre et sera gré a I'A. d’avoir traité de facon trés informée et avec une grande maturité,
les multiples problemes posés par une pensée politique révolutionnaire que le Citoyen
de Genéve a formulée dans des ceuvres nombreuses et diverses.

JacQUES BERCHTOLD

Max WEBER, Rudolf Stammler et le matérialisme historigue, trad. de 'all. par
M. Coutu et D. Leydet, introduction de M. Coutu, D. Leydet, G. Rocher et
E. Winter, Paris, Cert, Québec, Presses de I'Université Laval, 2003, 198 p.

L écrit polémique que I’ A. consacre en 1907 a’ouvrage de R. Stammler (Wirtschaft
und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffassung, Leipzig, 1896, 1906) est



BIBLIOGRAPHIE 369

ici traduit pour la premiere fois en francais. L essai «sur le dépassement par R. Stammler
de la conception matérialiste de I"histoire» est d’une lecture délicate, que I'introduction
des traducteurs, détaillée et de bonne tenue, vise a faciliter. On prétera en particulier
attention a I'enquéte, indépendante du point de vue weberien. menée dans cette intro-
duction sur Stammler et la réception immédiate de Wirtschaft und Recht — car ¢’est la
que réside la principale difficulté de I'essai (sections II-IIT au moins), qui cite beaucoup
sa cible, et de fagon souvent simplement indicative. Deux fragments d'un second article
(inachevé) se trouvent plac€s en addenda. — L ouvrage de Stammler se présente comme
une tentative de «dépasser le matérialisme historique» d’une maniére idéaliste-critique,
en en construisant une présentation qui le rend «indépendant de tout contenu (factuel)
particulier», I'éleve a la hauteur des principes formels de la connaissance de la vie
sociale et par conséquent porte le débat sur le terrain de la théorie de la connaissance
(section II). C’est cette démarche, qui soustrait une théorie donnée a tout test empirique,
que I'A. critique au nom d’une conception plus humble du fait et plus rigoureuse de
la logique (fht-elle transcendantale). La section Il dénonce ainsi la confusion entre la
légalité (Gesetzmdaffigkeit) au sens empirique et au sens transcendantal — confusion qui
rend possible la problématique de Stammler en méme temps qu’elle la condamne : quelle
que soit la généralité d’une théorie qui veut ramener tous les processus historiques aux
phénoménes économiques, cette généralité demeure empirique et ne peut se prévaloir
d’aucune aprioricité. La référence a I'expérience ne peut donc, dans la discussion du
matérialisme historique, étre évacuée. — La volonté de clarification de cette confusion
domine le reste de I'ouvrage de Weber. Ainsi, c’est dans la section IV (Analyse du
concept de «régle») que se trouve I'essentiel de son contenu positif. L.A. s’attache a
distinguer aussi finement que possible les différents types de normes a I'ceuvre tant dans
une pratique (sociale) que dans I'étude scientifique de cette pratique — les mémes normes
pouvant se retrouver, a des titres différents, dans les deux ordres de considération, comme
le montre 1'analyse passionnante du jeu de skat qui constitue la partie cenirale de cette
section et fournit une analogie pour 1'¢tude du droit et des conduites qui s’y rapportent.
Ainsi, la représentation de la régle juridique (ou de la régle du jeu) par les acteurs joue
dans le déroulement des pratiques un role causal (donc empiriquement connaissable) qui
ne peut étre assimilé & sa fonction dans I'édifice formel des reégles — et qui intéresse la
sociologie du droit, pour laquelle cette distinction est cardinale. — Comme le soulignent
les traducteurs, ¢’est 2 bon droit que I'A. lui-méme voyait dans cet €crit polémique une
étape importante dans la formation de sa propre pensée — on renverra i la Sociologie du
droit, ainsi qu'a Wirtschaft und Gesellschaft. Mais on peut également, en songeant & Karl
Popper, y trouver une contribution au probleme du terrain sur lequel doit se situer la
discussion de théories qui revendiquent, ou construisent, une forte indépendance vis-
a-vis des démentis de I'expérience.

GuiLLauME CoQul

Guy Deniau, Cognitio imaginativa. La phénoménologie herméneutique de
Gadamer, Bruxelles, Ousia, 2002, 475 p.

Vérité et Méthode, I opus magrum de Gadamer (1960), n'est pas d’une lecture aisée
tant les références a la pensée occidentale y sont nombreuses et tant I'érudition de 1I'A.
laisse démuni le lecteur non averti. S’il est facile de discerner trois parties dans cet
ouvrage — une premiére partie €tant consacrée a I'art, une deuxieéme aux sciences de
I'esprit et une derniére au langage — il est plus dclicat d’en cerner 'unité. Le texte de
Deniau a I'immense mérite de dégager avec finesse le fil conducteur de la pensée
gadamérienne et montrer pourquoi celle-ci porte le titre d"herméneutique philosophique.
Recourant a I'ensemble de 1'ceuvre de Gadamer, I'A. suit la structure complexe et



370 BIBLIOGRAPHIE

cohérente de Veériré et Méthode pour en faire saisir les multiples enjeux possibles et
I"'unité fondamentale. Se référant souvent aux Kleine Schriften — qui n’ont de petit que
le titre et le volume — Deniau invite le lecteur a penser ces textes, relevant du talent
rhétorique de Gadamer et offrant une densité extraordinaire, dans le contexte de Vérité
et Méthode. Si I'herméneutique philosophique se définit, selon Gadamer, comme le
«savoir» du tout de 'expérience humaine du monde, il s’agit de mieux cerner en quoi
consiste ce savoir. Le titre de 'ouvrage de Deniau est a ce sujet révélateur : Cognitio
imaginativa : «Gadamer, en effet, ne renonce pas au terme de connaissance a propos
de ce qui nous advient dans cette expérience du tout, mais il s’agit d'une connaissance
de I'image, a travers I'image, d'une cognitio imaginativa. S'il en est ainsi. ¢’est que
la phénomeénalité a un caractére imaginal, et partant métaphorique (bildhafr), elle est
la transparence méme, ce a travers quoi tout transparait en un jeu déployé, c¢’est-a-dire
comme présence de quelque chose a quelqu’un.» (p. 24) La premiére partie propose
une lecture de I'ceuvre d’art comme métaphore du tout de I'étre et met 'accent sur la
relation mimétique originaire approchée a partir des concepts de jeu et d'image. Dans
cetle approche, le jeu de I'ceuvre d’art apparait comme identité ct différence, et la
question du séjour auprés de I'ceuvre ainsi que le mode d’étre du spectateur révelent
le cOté objectif de I"herméneutique : quelque chose vient a se dire. Notons que 'analyse
proposée est fort éclairante pour ne pas limiter Iart & un «exemple» parmi d’autres, mais
qu’elle aide a penser celui-ci comme le modéle premier de toute compréhension. La
deuxieme partie €labore la réflexion sur la question que I"homme est pour lui-méme.
La thématique des sciences de I'esprit ouvre la difficile question du sujet et de la
compréhension que celui-ci peut avoir de lui-méme et de ["histoire. De fines analyses
nous sont offertes sur le fameux cercle herméneutique — que I’on a trop souvent banalisé,
sans en voir la véritable portée — sur ['anticipation de la perfection présente dans toute
tentative de compréhension, et surtout sur le tact indispensable a une compréhension
qui se veut authentique. La these gadamérienne du primat de la question sur la réponse
et du rdle originaire de la question pour I'étre du sujet fait I’objet d’une longue et
méticuleuse analyse. qui mérite, i elle seule, longue réflexion. La derniére partie, Etre
et Langage, explicite la structure dialectique du langage, celui-ci étant le milieu de toute
compréhension possible. Y est analysée I'unité spéculative du monde et du langage, de
I’étre et de la présentation, du dit et du non-dit. La métaphorique fondamentale qui
préside a I'herméneutique philosophique aboutit a cette fameuse sentence gadamérienne,
que I'A. décortique & merveille : «L’Etre, qui peut &tre compris, est langage.» (p. 433)
Si rien ne saurait remplacer la lecture des textes originaux de Gadamer, force est de
reconnaitre & I'étude de Deniau le grand mérite de dégager avec clarté le fil conducteur
de cette pensée.

JACQUES SCHOUWEY

Guy DeNiau, JEAN-CLAUDE GENs (éds), L héritage de Hans-Georg Gadamer
(Phéno), Paris, Le Cercle Herméneutique, 2003, 228 p.

Ce recueil d’articles gravitant autour de I"herméneutique ne constitue en aucun cas
un hommage & Gadamer, mais un véritable essai d’analyse de I'héritage laissé par lui.
L’ intérét de ces études réside dans la tentative de situer 1"herméneutique philosophique
dans le contexte général de la philosophie du XX¢ si¢cle et d’en montrer les attaches
avec les philosophies des siecles précédents. Si la plupart des A. reconnaissent I'im-
portance des concepts-clés énoncés par Gadamer (tradition, horizon de sens, préjuge,
dialectique de la question-réponse, langage, art, distance temporelle, etc.), ils ne leur
attribuent pas tous la méme valeur, certains voyant dans ces concepts une possibilité
d’élaboration d’une herméneutique philosophique comme philosophie universelle,



BIBLIOGRAPHIE 571

d’autres au contraire ne percevant dans chacun d’eux qu’un reliquat d'une pensée plus
ancienne et plus ¢laborée. F. Volpi analyse subtilement le lien établi par Gadamer entre
herméneutique et philosophie pratique, montrant en quoi Gadamer propose un
néoaristotélisme dans I"usage qu'il fait du concept de «pratique. Y. Elissalde s attache
ala question de I'interprétation et a la découverte du sens a travers le dialogue. G. Deniau
propose une réflexion sur le sens (Sinn) et le vouloir-dire (Bedeutung) chez Gadamer.
Cette étude mériterait, selon nous, un approfondissement et nous espérons que Deniau
y reviendra, car ces deux concepts sont chez Gadamer des concepts-clés, mais pas
toujours vraiment clarifiés. Un grand théeme de I'herméneutique est celui de I’histoire,
de son role pour la pensée. A. Stanguennec analyse la critique gadamérienne de
I"historicisme et «I’appropriation & soi» de ['historicité. R. Dottori montre en quoi
Gadamer se rattache a Hegel dans sa conception des rapports entre étre, logos et langue.
J. Grondin, quant a lui, étudie les liens possibles et les distances entre I"herméneutique
de Bultmann centrée sur le contenu religieux et celle de Gadamer se détachant de ce
contexte, méme si arriere-plan commun aux deux penseurs est le cheminement de
Heidegger. V. Delecroix scrute les liens entre Gadamer et I"herméneutique post-roman-
tique de Kierkegaard ; c’est le probleme du passage de la conscience esthétique (sub-
jective) a une herméneutique universelle qui est ici en question. — L’on sait la place
accordée par Heidegger et Gadamer a la poésie, mais on a souvent de la peine a en
saisir le pourquoi et 'enjeu. D. Di Cesare tente assez succinctement une réponse en
dtudiant les liens de Gadamer a Paul Celan. Mais ici encore, cette étude mériterait un
développement. Le texte le plus dense du recueil est, a coup sar. celui de K.-O. Apel
consacré a I'advenir de la vérité dans la pensée gadamérienne issue de Heidegger et
a la tentative de répondre a la question des conditions de possibilité d'une comprehen-
sion valide. Apel fait référence au transcendantalisme kantien pour montrer que le cercle
herméneutique présuppose toujours déja un premier, un principe d auto-intégration,
notamment dans ['essai de compréhension de ['histoire. G. Scholtz tente de montrer que
I"herméneutique philosophique, cherchant a fonder les sciences humaines. ne saurait
remplacer ces derni¢res. Il reprend les principaux concepts et montre en quoi ceux-ci
sont déja présents sans les diverses sciences humaines, au XVIII® et XIXC siecles.
[’auteur s’en prend surtout a la notion de préjugé. F. Vercellone analyse la maniere
dont "herméneutique de Gadamer a ¢été transmise et reformulée dans la philosophie
italienne, notamment chez E. Betti, L. Parcyson et G. Vattimo. J.-C. Gens étudie
comment Gadamer reste prisonnier de la distinction entre sciences de ’esprit et sciences
de la nature ; il suggere qu'il pourrait aussi y avoir une herméneutique de la nature.
Pour ce faire, il serait judicieux, selon lui, d’étudier plus a fond I"herméneutique post-
diltheyenne. — Chacun de ces articles peut étre le point de départ d une réflexion critique
d’un élément essentiel de la philosophie de Gadamer, mais aucun ne scrute suffisamment
les enjeux possibles de 1’herméneutique philosophique.

Jacoues ScHouwey

Kurt WucHterL, Handbuch der analytischen Philosophie und Grundlagen-
forschung. Von Frege zu Wittgenstein, Berne et Stuttgart, Haupt, 2002, 682 p.

Le manuel présente la Philosophie Analytique (PA) de la premiere moiti€ du XX°
siecle. Définie par une méthode visant la clarté (analyvtische Ubersichilichkeir) et menant
4 une certaine auto-critique de la conscience philosophique, la PA au sens étroit cor-
respond, selon I'A., & une étape historiquement close. Le début est défini par un Frege
longtemps méconnu («Sens et dénotation», 1892) et par la proclamation du programme
analytique par Moore en 1903. Avec la parution des Investigations Philosophiques de
Wittgenstein en 1953, le développement de la PA atteindrait une certaine apogée et,



372 BIBLIOGRAPHIE

en méme temps, une certaine fin. L'A. distingue ainsi assez nettement entre la PA de
cette phase historique, qui est I'objet du manuel, et le sens plus large du terme qui est
plus souvent utilis€ a présent. Il y aurait seulement une ressemblance de famille entre
la phase close et la PA actuelle, libérée de restrictions trop étroites, qui serait dominante
dans la philosophie contemporaine en général — ce qui €tait certainement vrai, dans la
deuxieme moitié du XX siécle, dans le monde anglophone. Selon U. Moulines, prota-
goniste de la théorie structuraliste des sciences, la PA était non seulement la philosophie
du XX siecle, elle sera aussi celle du présent, et I'A. semble partager cette conviction.
Le livre ne s'oriente pourtant pas vers le futur, étant congu comme une contribution
a I'histoire de la philosophie. Il met I'accent sur les rapports entre la PA et les questions
des fondements des sciences exactes, tout en essayant d’étre accessible aux lecteurs non
spécialisés dans ces domaines. Son originalité revendiquée consiste en 'intégration des
travaux des physiciens et mathématiciens comme Einstein, Heisenberg, Hilbert, Godel
et d’autres. Ainsi I’A. montre les interdépendances entre les pensées des philosophes
analytiques et les éléments scientifiques, sociaux, religieux et de Weltanschauung. Dans
les huit chapitres du manuel, I'A. retrace chronologiquement le développement de la
PA en esquissant d’abord la vie d’un auteur avec ses aspects psychologiques, sociaux
et politiques, donnant des tableaux réussis de chercheurs que I’on ne connait souvent
que par leurs écrits. Suit, chaque fois, une bibliographie et une discussion des contenus
principaux des ceuvres, des questionnements centraux, des programmes de recherche
ainsi que des influences et réponses les plus importantes dans les mondes scientifique
et philosophique. Le lecteur trouve ainsi une bonne orientation et des moyens pour une
poursuite autonome de ses recherches. Apres une explication du but du manuel dans
une introduction de cing pages, le chapitre A pose la question de ce qu’est I'analyse :
«Il est difficile d’énumérer les conditions nécessaires et suffisantes qui rendraient
possible une définition non équivoque du concept ‘analytique’», ce qui mene I'A. a
examiner ["histoire de la notion dans I’ Antiquité, au Moyen Age et dans la philosophie
moderne. Le chapitre B décrit le début de la PA a la fin du XIX® sieécle en présentant
le mathématicien Frege, sa nouvelle logique, I’échec de son programme logiciste de la
réduction de la mathématique a la logique et sa philosophie du langage. Il est contrasté
avec le mathématicien Hilbert dont on trouve aussi une biographie. Le chapitre C
s'occupe de I'école de Cambridge et présente Moore, Russell (et sa «découverte» de
la théorie des types) et Wittgenstein. Suit un chapitre sur les questions des fondements
de la mathématique avec un accent fort sur 'intuitionnisme et des présentations de
Brouwer, Heyting, Becker, Weyl, Dingler et Godel. De la méme maniere, le chapitre
E traite de la physique et donne des portraits de Planck, Einstein, Bohr et Heisenberg.
Le néo-positivisme de Mach et du Wiener Kreis, la philosophie scientifique de Reichen-
bach et de I'école polonaise de logique de Lukasiewicz et Tarski, ainsi que le ratio-
nalisme critique de Popper, constituent la derniere étape avant I’apogée de la philosophie
tardive de Wittgenstein. Celle-ci déterminerait la pensée philosophique de la seconde
moitié du XX° siecle. Dans ce chapitre G sont aussi esquissés les développements
paralleles dans 1’école d’Oxford chez Ryle et Austin. Le dernier chapitre regroupe les
perspectives sur un développement ultérieur de la PA — avec entre autres un portrait
de Quine —, la «dissolution de I'analyse philosophique du langage en une science du
langage» et «I’émergence d'une nouvelle tradition». Suivent 30 pages de littérature, un
index des noms et un index thématique. Pour résumer, le manuel donne un acces de
qualité et utile aux origines de la philosophie analytique. Il montre bien comment elle
est étroitement lice avec les sciences dites dures, quoique sans traiter des rapports
possibles avec les autres sciences — des rapports peu clairs sur le plan systématique et
de fait souvent hostiles. L.”A. espére contribuer, avec ce livre, a la diminution du mépris
pour la PA dans les pays germanophones. On pourrait formuler I'espoir que la
contextualisation historique et systématique de la PA qu’il réalise dans ce manuel aura
aussi un effet dépolarisant dans le monde francophone, ainsi que dans les autres courants



BIBLIOGRAPHIE 373

de philosophie. Nous pouvons douter, pourtant, que de tels espoirs puissent se réaliser
aussi longtemps que toute philosophie non analytique est congue comme «proche de
la poésie et de la force des expériences immédiates» (p. 628).

MicHAEL GRONEBERG

Max R. BENNETT, PETER M. S. HACKER, Philosophical Foundations of Neuro-
science, Oxford, Blackwell, 2003, 461p.

Cet ouvrage, €crit conjointement par un professeur de physiologie spécialiste des
neurosciences et par un philosophe dont les travaux sur L. Wittgenstein font autorité,
adopte une perspective résolument critique. En examinant les fondements philosophi-
ques des neurosciences, les A. soutiennent que la pratique actuelle de cette science
repose sur une base conceptuelle inadéquate et erronée. — On connait le titre de I'ouvrage
de A. R. Damasio : L'erreur de Descartes ; eh bien, d’aprés nos auteurs, Damasio et
ses confréres ne se rendent pas compte qu'en rejetant le dualisme cartésien, ils en
conservent les soubassements métaphysiques, puisqu’ils se contentent de remplacer
I"esprit par le cerveau. Ainsi, pour eux, ce n'est pas I'esprit qui pense, se souvient,
réfléchit et décide, mais le cerveau. Par la, les neuroscientifiques actuels — et les
philosophes qui les accompagnent, tels J. Searle et D. Dennett - rejettent effectivement
le dualisme de leurs prédécesseurs comme J. Eccles, mais en conservent I'esprit, ce qui
se traduit par ce que nos deux auteurs appellent le «sophisme méréologique». Ce
sophisme consiste a attribuer aux parties les propri€tés du tout. Ainsi, alors que c’est
['étre humain qui pense, se souvient, réfléchit et décide, les neurosciences affirment,
on I'a vu, que c’est le cerveau qui le fait et les cartésiens — y compris les empiristes
anglais comme J. Locke et R. Boyle — que ¢’est I'esprit ou 1'8me. Mais observer une
personne qui regarde quelque chose, ce n’est pas observer un esprit ou un cerveau qui
regarde quelque chose. Nos auteurs proposent donc un retour a une position aristoté-
licienne, mais étayée par une analyse serrée du langage ordinaire, a la maniere de G. Ryle
et de L. Wittgenstein. De fagon tres détaillée et systématique, cet ouvrage examine
I"usage courant-donc-normatif du langage des capacités affectives, cognitives et cona-
tives de |'étre humain, et particulierement la question de la conscience, concept dont
on use et abuse. Comme nos A. savent bien que leur approche est I'objet de nombreuses
critiques du point de vue de la méthodologie, ils prennent grand soin de la justifier. Outre
le reproche de conservatisme qu’ont fait souvent aux wittgensteiniens (1'usage ordinaire
est 1gé et sacralisé, alors que, en réalité, il évolue sans cesse), ils examinent longuement
le statut du langage ordinaire par rapport au langage théorique. En effet, pour les
approches qui s'inspirent de W. V. Quine, la distinction entre I'empirique et I'analytique
s’estompe, et tout langage est considéré comme théorique, y compris le langage ordi-
naire. Cette conception est, suivant nos A., fondamentalement erronée, car le langage
ordinaire n'est pas du tout théorique dans le sens ot les énoncés scientifiques le sont ;
au contraire, il est constitutif du sens méme de nos différentes activités et opérations,
de «la forme humaine de vie» (p. 375). La psychologie ordinaire n’est donc pas une
folk psychology, que le progres de la science €liminera tout comme il a éliminé la folk
astronomy. Par exemple, le concept ordinaire de «mémoire» n’est pas du tout défini
par la place qu'il occupe dans un réseau théorique, mais il est au contraire le donné
que les neurosciences cherchent & expliquer ; or, quand quelqu’un dit que c’est le
cerveau qui se souvient, il modifie a un tel point les conditions d’application et d’intelli-
gibilité du concept, qu’il n’est plus clair de savoir si ¢’est bien de la mémoire qu’il est
encore question ou d’autre chose. Cela indique que les confusions conceptuelles engen-
drées par la métaphysique crypto-cartésienne adoptée par les neurosciences ont des
effets néfastes sur la pratique scientifique elle-méme, en ce qu’elles empéchent parfois



374 BIBLIOGRAPHIE

de poser les bonnes questions et de comprendre le résultat des expériences. Un exemple :
dans une expérience célebre, B. Libet a montré que le mouvement volontaire est initié
par le cerveau indépendamment de tout acte conscient de volition ; en effet, les neurones
concernés entrent en activité 350 millisecondes avant que la personne prenne conscience
de son intention d’agir. «Libet a montré», avons-nous dit, mais nos A. pensent plutot
que Libet ¢ ¢ru montrer, car, comme ils le relévent. cette expérience repose sur une
notion inadéquate de "action volontaire. En effet, «quand quelqu’un se meut volontai-
rement — par exemple en saisissant un stylo pour écrire une note ou en se levant pour
répondre a la porte — il ne ressent aucune pulsion, désir ou intention, et ce n’est pas
parce qu’il n’en a pas conscience » (p. 229) : d’ailleurs, un mouvement causé par une
pulsion ou par un désir ressenti n’est justement pas une action volontaire. Il n’y a donc
pas de décision inconsciente du cerveau qui précede la conscience, et si Libet le croit,
¢’est simplement qu’il entretient des idées fausses sur ce qu’est un mouvement volon-
taire, les mémes justement que Descartes. Par cet exemple, nous espérons avoir défi-
nitivement montré que cet ouvrage est important et que si la philosophie est souvent
fécondée par la science, I'inverse est aussi vrai : les confusions conceptuelles, particu-
liecrement lorsqu’elles sont de nature métaphysique. ne peuvent engendrer une bonne
science, ou du moins elles engendrent une science moins bonne qu’elle ne serait si elle
savait se garder de telles confusions.

BERNARD BAERTSCHI

JoELLE ProusT, Les Animaux pensent-ils ?, Paris, Bayard 2003, 196 p.

Dans cet ouvrage succinct mais argumenté de fagon rigoureuse et limpide, I'A.
¢tablit une synthese philosophique de la littérature biologique, éthologique en particu-
lier, concernant la problématique de la «conscience» animale. Cette question centrale
est subdivisée en trois parties, qui constituent les trois chapitres de I"'ouvrage. Ni les
mises en garde justifiées contre I’anthropomorphisme nait (selon lequel je suis persuadé
que mon chien me comprend), ni une position de principe que I'A. qualifie de
«mystérianisme» (p. 13), incarnée notamment par Thomas Nagel et aboutissant a la
conclusion que «la question de I'esprit animal ne pourra jamais €tre résolue» (p. 15)
— car il est inconnaissable pour des raisons logiques —, ne permettent de rendre compte
des résultats souvent étonnants des derniéres recherches. [.”A. adopte donc une position
«légitimiste», qui s'appuie «sur des arguments évolutionnistes pour nier le primat de
la conscience» (p. 17) et veut «aborder les représentations de 1'animal sous I'angle
objectivable de 1I'éthologie et des neurosciences» (p. 161). Dans le chap. 1 elle tente
de répondre a la question : «Y a-t-il plusieurs formes de pensée chez I’animal 7» (p. 19-
63). Une premicre constatation : certains mollusques dotés de neurones sensoriels
«changent d’état en fonction des régularités du monde extéricur» et sont donc capables
«de tirer de lecons de I'expérience» (p. 21), ce qui ne permet cependant pas encore
d’admettre qu’ils pensent un monde (p. 22). En revanche on peut parler de la présence
d’une «protoreprésentation» (p. 27), définie comme une action adaptée a la présence
du monde. L’araignée qui peut garder en mémoire «les positions de plusieurs proics
prises dans sa toile» (p. 29) possede une capacité de catégorisation. Le geai, qui vient
reprendre sa noix pour la cacher ailleurs, aprés avoir remarqué qu’un congénére 1'a épié,
possede en outre la «condition d’objectivité» (p. 33), c¢’est-a-dire «la possibilité de
distinguer ce qu’il pense de ce sur quoi il pense» (ibid.), ce qui permet d’affirmer «sans
doute possible, que le geai a une pensée détachée de son monde» (p. 58). Dans le second
chapitre, I'A. reprend la question épineuse du «langage» animal : «Signal ou langage :
de quoi est faite la communication animale ?» (p. 65-104). L A. rappelle pour commen-
cer «qu’un échange de signaux codés ne peut suffire & former un langage» (p. 67). Elle



BIBLIOGRAPHIE 375

montre ensuite, contre von Frisch, que Iabeille n’utilise ni langage, ni symbole, ni
convention (p. 80), qu’il faut distinguer trés clairement le chant et les cris chez les
oiseaux, que «l'altruisme communicationnel» (p. 91) n’est, chez les animaux, qu'un
leurre. La tentative d’appliquer la théorie des jeux a la compréhension des signaux
animaux ne permet pas de répondre a la question de savoir si «les signaux produits par
les animaux non langagiers ont vraiment une référence» (p. 99) ou s’ils ne fonctionnent,
en fait, que comme des réflexes. Bref, il apparait que «les animaux semblent ne pouvoir
combiner leurs signaux que de maniére restreinte, et uniquement par un entrainement
prolongé avec un €éducateur humain» (p. 104). Dans le chapitre III, 'A se pose la
question de savoir si «Les animaux ont-ils une ‘théorie de I'esprit’» (p. 105-159), ce
que I'on peut reformuler en disant que si les animaux disposent de représentations, ils
ne sont pas capables pour autant de «se représenter [ ...] les représentations elles-mémes»
(p. 105). On sait que les étres humains sont capables de «former des métareprésen-
tations» (p. 107), mais les comportements animaux peuvent s’expliquer sans que 1'on
postule chez eux I'utilisation d'une théorie de I'esprit. On constate alors que «les
animaux non langagiers disposent d'un éventail de dispositifs leur permettant, sans
aucune compréhension mentale des choses, de manipuler efficacement les autres indi-
vidus» (p. 157). §’il en est ainsi, c’est que les animaux semblent ne pas raisonner
en termes explicitement psychologiques, car «un apprentissage perceptif du monde»
(p. 158) leur suffit pour vivre. Dans sa conclusion, I'A. revient sur le probléme de la
conscience animale et rappelle que I'affirmation que seul 1'étre humain posséde une
conscience dérive trivialement de la définition de «conscience» que 1'on adopte. La
philosophie permet de clarifier les données de ce probleme. II existe, selon I'A., deux
dimensions essentielles de conscience, qu'il convient de distinguer : la conscience phé-
noménale (il s’agit des impressions subjectives ressenties en état de veille) et la conscience
dacces (qui «renvoie & la capacité d’utiliser des représentations dans un comportement»
p. 164). Pour I'A. les animaux disposent «d’une conscience d’acces généralisée non
réflexive» (p. 166) et peuvent «avoir des concepts sans savoir qu'ils ont des concepts»
(p. 170). Le lecteur que ces problémes intéresse pourra consulter avec profit la Revue
Terrain (n° 34, Editions du Patrimoine, mars 2000) intitulé, comme notre ouvrage, «Les
animaux pensent-ils» ou il retrouvera Joélle Proust dans un article intitulé «L animal
intentionnel» (p. 23-36), a ¢ot¢ de textes ethnographiques ou anthropologiques.

STEFAN IMHOOF

CurisTiaN HouzeL, La Géométrie algébrique. Recherches historigues, préface
de Roshdi Rashed, Paris, Blanchard, 2002, 365 p.

Cet ouvrage reprend pour I'essentiel une scrie d articles consacrés par I'A. & I'¢tude
historique du développement de cette discipline mathématique relativement nouvelle,
la géométrie algébrique. Quatre chapitres néanmoins constituent des textes inédits
(chapitres VI et VII, XI et XII). La préface de R. Rashed précise le projet d’ensemble
de cet ouvrage et la méthode adoptée par I'auteur en histoire des mathématiques.
D’emblée, la difficulté d entreprendre une histoire sur la longue durée d’une discipline
mathématique est mise en avant : elle ne peut &tre abstraite d'autres disciplines comme
la philologie, I'économie, I'histoire des techniques. C’est done une ambition immense,
et finalement jamais terminée. En partie, néanmoins, la géométrie algeébrique échappe
a ces ¢éeueils @ elle constitue une discipline assez récente et déja en partie périodisée.
L ouvrage est le premier a couvrir toutes les périodes de cette discipline. R. Rashed
rappelle donc ces grandes périodisations qui vont constituer la division en chapitres de
I’ouvrage : les travaux des mathématiciens arabes pour traduire les problemes de cons-
tructions géométriques en termes algébriques constituent le premier pas qui permettra



376 BIBLIOGRAPHIE

le développement de la géométrie algébrique proprement dite. On en est alors a ce que
I’A. nomme une géométrie algébrique élémentaire, qui consiste & traduire les problemes
géométriques en termes algébriques avant de résoudre les équations obtenues par 1'in-
tersection des courbes coniques. L’A. €tudie en particulier les travaux d’Al Khayyam
et Sharaf al-Din al-Tusi dans le chapitre II. Avant d’analyser les auteurs du XI1X° si¢ccle
et la mise en place de la géométrie algébrique moderne, I'A. s’attarde un moment, non
sur Descartes et Fermat, mais sur I’élaboration de ['algebre classique, c’est-a-dire la
résolution des €quations algébriques, et en particulier sur les travaux de d’Alembert,
Euler, Lagrange et Ruffini dans ce domaine (chapitres I1I et 1V). Cette histoire de la
théorie générale des équations algébriques se poursuit au chapitre suivant qui introduit
les travaux d’Abel et de Galois. Or le ceeur de 'ouvrage est constitué par I'étude des
fonctions elliptiques et des intégrales abéliennes, exposée dans un long chapitre (chapitre
VIII) qui provient du céleébre Abrége d'histoire des mathématigues (t. 11, § 7) publié
sous la direction de J. Dieudonné. Pour I’A., la théorie des fonctions elliptiques et son
extension a I'étude des intégrales abéliennes a joué un role essentiel pour le dévelop-
pement de la géométrie algébrique. Et d’autres théories en découlent, comme celle des
fonctions théta, des fonctions modulaires et automorphes dont I'A. reprend également
I'histoire. Les derniers chapitres constituent des monographies diverses de différentes
théories, toutes a | 'origine ou en relation avec la géométrie algébrique : travaux de Picard
sur les surfaces (chapitre X), travaux de G. Humbert sur les surfaces hyperelliptiques
(chapitre XI), origines des conjectures de Weil (chapitre XIII), histoire de la théorie des
faisceaux (chapitre XIV). — A chaque moment de son expos€, i chaque chapitre, I'A.
prend soin de détailler le contexte de chaque découverte, les liens de chaque mathé-
maticien avec ses prédécesseurs, avant de présenter un résumé détaillé du raisonnement
mathématique proprement dit. Par le souci de contextualisation, cet ouvrage offre un
intérét évident pour les historiens des sciences, mais aussi pour les philosophes qui
peuvent y découvrir ’'exemple d’une pensée s’élevant toujours davantage vers un rare
niveau d’abstraction.

CLAIRE SCHWARTZ

Francois Lurcat, De la science a 'ignorance (Esprits libres), Monaco, Edi-
tions du Rocher, 2003, 232 p.

[y a quelque chose de paradoxal dans la situation de la science contemporaine.
Depuis le début des temps modernes, la science — ou la physique, modele dont les
sciences, aussi bien de la nature qu humaines, s’inspirent — a eu pour but de rendre le
monde intelligible et, en I'occurrence, maitrisable. Pourtant, de nos jours, force est de
constater un «déclin de la compréhension, qui compromet les relations entre la physique
et I'ensemble de la culture» (p. 22). La science en tant que systéme de connaissance
du monde, ne sait ou ne veut plus partager son savoir ni, chose plus grave, assumer
les conséquences de ses découvertes. Le but poursuivi par I’A. — chercheur en physique
— est ainsi d’expliciter historiquement les raisons qui ont mené au renoncement et au
refus de la connaissance, ce qui entache la Iégitimité de la science contemporaine et
la réduit a sa forme pervertie, le scientisme. Dans un langage clair et compréhensible
pour un public non familier des problémes de la physique atomique, I'A. s’etforce
d’expliquer pourquoi, dans la situation paradoxale actuelle, il est question du dépas-
sement des anciens fondements métaphysiques de la science classique. Parmi ceux-ci
on trouve I'idée de continuité, de localisation et, bien évidemment, de déterminisme,
compris, au sens de Laplace, comme la possibilité, une fois les conditions initiales
connues, de prévoir les mouvements futurs d’un systéme physique quelconque. Or, sous
I'impulsion de la découverte des mouvements instables (Maxwell, Poincaré¢), de ’exis-



BIBLIOGRAPHIE 377

tence de solutions instables pour des systemes d’équations d’intérét physique — ce qui
s’appelle aujourd’hui le chaos (Lorenz) — et, principalement, de 1'irruption de la méca-
nique quantique (Bohr, Heisenberg), les limites du déterminisme universel sont apparus.
A juste titre, I'A. se concentre sur les implications de la découverte de Bohr, en montrant
que ce dernier «a su voir que les concepts classiques n’avaient en vérité qu'une validité
régionale» (p. 60). En réfléchissant sur cette notion, I’ A. met en paralléle la mécanique
quantique de Bohr et la phénoménologie transcendentale de Husserl, en soulignant
que«jusqu’a ce jour, [...] les philosophes n'ont pas su davantage que les physiciens
apprecier 'importance de la découverte par la physique quantique d’une nouvelle région
ontologique : celle des objets atomiques, qui ne sont accessibles a nos sens que par
I'intermédiaire des appareils macroscopiques auxquels ils sont liés» (p. 98). La réalité
n’est pas homogene, les objets appartenants a une région ontologique déterminée se
donnent différemment. Cela dit, il ne s’agit pas de réfuter la physique classique, car
elle demeure indispensable, mais de limiter son domaine de validité. Cette démarche,
qui occupe essentiellement le deuxiéme chapitre, constitue sans doute la partie la plus
intéressante de I'ouvrage. On y trouve notamment une critique du déterminisme en tant
que pensée unique et irréfutable. Dans le contexte actuel, ol celui-ci s’impose sans
restriction aussi bien dans le domaine de la biologie que dans celui de la psychologie
ou de la sociologie, il faut sans doute du courage pour en rappeler les limites. Le fait
que cette critique provienne d’un représentant des sciences naturelles ne rend pas le
discours plus Iégitime ou rigoureux, mais tout simplement plus inattendu.

SIMONE ROMAGNOLI

AXEL GOssERIES, Penser la justice entre les générations (Alto), Paris, Aubier,
2004, 320 p.

La question de la justice intergénérationnelle est un sujet parsemé d’embiches.
Comment, en effet, pourrions-nous avoir des devoirs envers des étres qui n’existent pas 7
Cet ouvrage se propose justement de montrer que cela est possible, et donc que nous
avons réellement des devoirs envers les générations futures. Dans son argumentation,
il ne se limite pas aux questions fondamentales, mais précise ce que ces devoirs veulent
dire dans I'examen de questions d’éthique pratique, notamment et particulicrement
celles de la biodiversité (devons-nous léguer a nos descendants un monde riche en
especes vivantes ? Si oui, comment concilier ce devoir avec ceux que nous avons vis-
a-vis des générations présentes, concernant notamment la lutte contre la pauvreté 7) et
du régime des retraites. Le lien avec I'éthique pratique est d’ailleurs omniprésent, car
il ne s agit pas simplement d’appliquer des conclusions normatives théoriques : pour
formuler les problémes théoriques eux-mémes, il est nécessaire de partir de la pratique,
d’oti le sous-titre de I'ouvrage : «De 'affaire Perruche a la réforme des retraites». La
mention des retraites montre que, contrairement aux apparences, la question de la justice
intergénérationnelle ne concerne pas seulement des personnes qui n’existent pas encore,
vu que les générations sont imbriquées les unes dans les autres et se chevauchent. La
vraie difficulté n’est donc pas 13, mais plutdt dans ce que I'A. appelle la «non-identité».
Par 14, on entend que toute mesure de justice a un impact sur qui existera ; deés lors,
il semble qu'aucune personne future ne puisse se plaindre d’une injustice prénatale,
puisque, si cette «injustice» n’avait pas eu lieu, elle ne serait probablement pas née !
Cette situation est particulicrement claire dans les situations ou l'action des parents
décide de I'existence ou de la non-existence d'un enfant, comme justement dans | affaire
Perruche — un cas de «vie préjudiciable» —, mais elle n’en est pas moins réelle de manicre
générale : de nombreuses mesures politiques ont un impact sur la question de savoir
qui existera et qui n’existera pas. D’aprés I'A., cette situation serait dirimante — elle



378 BIBLIOGRAPHIE

exclurait que nous ayons des devoirs envers les générations futures — si les personnes
concernées n’étaient que futures ; or, justement, ce n’est pas le cas vu le chevauchement
des générations. Celui-ci nous permet effectivement de construire la justice inter-
générationnelle a partir de nos devoirs de justice envers des personnes existantes, nos
enfants d’abord, mais aussi nos parents puisque la justice n’est pas unidirectionnelle.
Le cas des retraites 'atteste, on I'a dit, mais aussi celui, en un sens plus surprenant,
des morts (I'A. consacre un chapitre a la question de savoir si nous avons des devoirs
envers les morts). Nous avons donc des devoirs notamment envers les générations
suivantes ; mais quels sont-ils et dans quel cadre les comprendre 7 L”A. examine deux
modeles. celui de la justice commutative et celui de la justice distributive. Le premier
s'appuie sur la réciprocité indirecte : nous devons quelque chose a nos enfants et
descendants parce que nos parents et ancétres ont fait quelque chose pour nous. Selon
I’A., cette approche, bien que solide, échoue, car d’une part elle repose sur une con-
ception discutable de nos devoirs envers les morts, et d autre part elle laisse sans recours
ceux qui ont subi des infortunes, & savoir ceux qui sont dans des situations injustes du
fait de I"action de la nature ou d’individus ou de générations de qui on ne peut solliciter
aucune réparation. C’est pourquoi I'A. propose une théorie de la justice distributive
inspirée de J. Rawls. La question principale est alors celle de savoir ce que nous devons
laisser aux générations futures : autant que ce que nous avons recu, ou plus ? Et de quelle
nature doivent étre les biens que nous leur léguons (ressources naturelles, institutions
sociopolitiques, connaissances, etc.). Ici comme ailleurs, les réponses de I'A. ne vont
pas toujours dans le sens de nos intuitions spontanées — c’est qu’il s’agit d atteindre
un équilibre réfléchi — : nous ne devons pas Iéguer a nos descendants plus que ce que
nous avons recu de nos prédécesseurs (I'épargne intergénérationnelle est donc interdite,
et par conséquent une certaine forme de croissance), car ce serait au détriment des
membres les plus défavorisés de la génération présente. Cet exemple, ainsi que les
analyses mencdes a travers tout I'ouvrage, montre que lorsqu’on prend au scrieux la
question de la justice intergénérationnelle et qu'on ne se limite pas, comme trop souvent
dans ces questions, a une rhétorique bien-pensante qui n’a d’autre conséquence que de
rassurer son auteur sur son altruisme et sa générosité présumeés, on n’arrive pas toujours
14 ol on I'aurait pensé. Du moins si on accepte de suivre I'A. ; mais si on s’y refuse,
de bons et solides arguments seront nécessaires.

BERNARD BAERTSCHI

Beat SitTErR-Liver, Der Einspruch der Geisteswissenschaften. Ausgewdihlte
Schriften, Fribourg, Universititsverlag, 2002, 584 p.

Dans cette ample sélection d’articles, I'A., qui dirigea durant trente ans I" Académie
suisse des sciences humaines (ASSH) a Berne et enseigne la philosophie a I'Université
de Fribourg, récapitule en quelque sorte son parcours scientifique, cohérent et original
a la fois. Les textes sont réunis en cing parties : sciences humaines et avenir, philosophie
et praxis, science et responsabilité, nature et droit, bios et justice. On retrouve ainsi,
en quinze paragraphes reliés entre eux par une remarquable unit¢ de pensce, les axes
d’une philosophie qui ne cesse de mettre en relation théorie et pratique, rigueur et
engagement, émerveillement et respect. Les sciences humaines, dans leur diversité,
supposent une €laboration constante des traditions de pensée, mais sans jamais perdre
de vue la responsabilité éthique et politique du chercheur ; & I'intégration des savoirs
doit correspondre la capacité démocratique de la discussion, avec ce que cela implique
de Iégitime dispute et de confrontation des opinions ; a I'exigence du jugement critique,
il convient d’adjoindre la hauteur du respect di a chacun dans le dialogue. La philo-
sophie elle-méme peut et doit nous aider a surmonter les fausses oppositions, par



BIBLIOGRAPHIE 379

exemple entre la sagesse pratique et les principes normatifs. La doctrine kantienne du
droit de résistance fait le lien entre théorie et pratique : oser penser par soi-méme dans
un Etat de droit implique toujours le risque d’une résistance, mais qui devra s’avérer
légitime, d’abord par les bonnes raisons avancées. La vision de 1"humain qui sous-tend
I’éthique conduit a une reformulation plus large de I'impératif catégorique kantien, ou
plus précisément encore a un nouvel impératif, incluant les étres humains, mais aussi
tous les étres non humains (p. 318-319). L’humanité de 1’'homme passe par la prise en
compte de la nature qui le porte. S'impose dés lors une réflexion critique en philosophie
du droit, afin que soit reconnu le sens nouveau d’un droit naturel adapté aux circons-
tances technologiques du monde moderne. Tout attaché qu’il est a I'idée de droits
subjectifs de la nature, I'A. note avec force la nécessité d'éviter toute déduction préci-
pit€e ; on ne pourra progresser que par une soigneuse pesée des intéréts et a condition
de déployer des outils pédagogiques adaptés : 1'éthique ne saurait s’ imposer et s implanter
par la seule contrainte du droit, quel qu’il soit. Suivent enfin, en un projet impressionnant
de force et de rigueur, les considérations déja bien connues de I’ A. sur I'idée d un contrat
avec la nature, sur la notion d’écologie profonde, sur la métaphore de la dignité de la
créature, indispensable a une éthique intégrative, et enfin sur la justice s’appliquant a
I’animal aussi bien qu’a I'étre humain, dans le respect de leur différence mais dans la
reconnaissance aussi de leur commune appartenance. Se dessine ainsi une «communauté
de justice» susceptible de surmonter les impasses de I'anthropocentrisme sans renier
pour autant les exigences proprement humaines de la réflexivité et de la responsabilité.
On ne peut qu’admirer 1"équilibre, dans cette pensée, entre le fair play des arguments
avanceés et la vivacité des choix éthiques et politiques opérés.

Dents MULLER

Livwe H. WEstrA, The Apostles’ Creed. Origin, History and Some Early Commen-

taries (Instrumenta Patristica et Mediaevalia, Research on the Inheritance of

Early and Medieval Christianity, 43), Turnhout, Brepols, 2002, 603 p.

La thése de doctorat de L. H. Westra, soutenue a I'Université d’Utrecht en 2002
et publiée dans le présent volume, porte sur ’histoire du Symbole des Apdtres, de ses
origines jusque dans les années 800, ot le texte du Symbole s’est stabilis€. — Le chapitre
introductif contient un utile bilan de la recherche sur le Symbole des Apétres, depuis
les premiers travaux du XIX® siécle jusqu’aux études récentes de M. Vinzent et
W. Kinzig. L’A. rejette I"hypothese de ces deux savants au profit des théses «classiques»
sur I'origine de ce Symbole, mais sa réfutation n’est pas toujours convainquante, malgre
la vigueur avec laquelle elle se déploie (ce qui conduit parfois I'A. & des jugements a
I’emporte-piece. — La seconde section forme le noyau de la these. Elle propose une
théorie qui se situe dans la ligne des travaux des savants du XIX si¢cle, notamment
de F. Kattenbush : I'examen des variantes des citations conservées du Symbole des
Apdtres permettrait de montrer que la forme de ce credo aurait vari€ de région en région.
La discussion des témoignages antiques sur la variance de ce texte est malheureusement
décevante. Cela vaut particulierement pour le Commentaire sur le Symbole de Rufin
d’Aquilée, dont la prégcntdtion de I'article de la descente aux enfers, pourtant fonda-
mentale, est mentionnée, mais non analysée. Westra rappelle par exemple, que Rufin
justifie I'ajout inuisibilem et impassibilem dans le credo de son Eglise par la lutte contre
le sabellianisme (p. 91-92), mais il ne discute pas cette affirmation, alors qu’il est a la
recherche des raisons pour lesquelles le Symbole des Apdtres a subi des modifications
au fil du temps. D’une fagon plus générale, I'A. ne semble pas avoir percu les impli-
cations du fait que Rufin compare le symbole de foi de son Eglise A celui de 'Eglise
de Rome. Cette confrontation n’est pourtant pas innocente : Rufin cherche & montrer

Histoire de
la théologie



380 BIBLIOGRAPHIE

la conformite de son symbole avec celui de Rome ; a cette fin, il gomme sciemment
les divergences entre les deux textes. Des lors, losqu’il affirme qu’un article propre a
son symbole ne fait qu’expliciter un autre article, présent dans le symbole romain, il
ne faut pas prendre cela pour argent comptant, et surtout ne pas I’utiliser comme le reflet
d’une opinion qui avait cours de son temps (p. 97). Cet aspect polémique du travail
de Rufin (bien mis en valeur par E. C. Smyth dans un article de The Andover Review,
11 11889], p. 414-424) n’est curieusement pas valorisé et exploité par Westra, alors
méme qu’il semble en étre conscient (cf. p. ex. p. 80). — La troisieme partie de I'ouvrage
analyse les témoins du Symbole des Apdtres conserves par région et tente de déterminer
les spécificités régionales dont la seconde partie est censé avoir prouvé I'existence. Dans
cette partie apparait la faiblesse majeure de ce travail : I'analyse des spécificités des
textes se fait uniquement sur une base formelle, Westra se contentant de comparer les
formulations des énoncés conservés. Cette démarche n’est pas inintéressante et I'A. I'a
menée avec beaucoup de nuances. Mais lorsqu’il conclut de la présence de la formule
descendit ad inferna (et non in inferna ou ad inferos) dans des symboles gaulois et
espagnols qu'il a dii y avoir une influence des Eglises de Gaule sur celles d’Espagne
ou vice versa (p. 237), il va trop loin. Cette formulation n’a en efffet rien d’original,
et Westra reconnait lui-méme (p. 76 sq.) que des variations de détail entre les symboles
sont ais€ment explicables. Sur un plan plus général, L. H. Westra évite le plus possible
toute question d’ordre dogmatique dans sa discussion des variantes. Il est clair que la
prise en compte des développements que les théologiens de chacune des régions abor-
dées ont consacré a chacun des themes cités dans le Symbole des Apotres serait une
tiche considérable, dépassant largement les dimensions d'une étude de ce type. Mais
peut-on pour autant éviter a ce point la question du sens du Symbole dans les contextes
ou il a circulé ? — La quatricme partie essaie, sur la base des types régionaux dégageés,
de déterminer 'origine de textes anonymes. De fagon surprenante, Westra n’exploite
pas les résultats de son enquéte pour localiser, ne serait-ce qu’a titre d"hypothése, des
Credo transmis hors de tout contexte. Pourtant, ce sont des symboles sur I'origine
desquels une enquéte formelle est la seule 8 méme d’apporter des lumiéres. Dans le cas
des commentaires du symbole, plus €tendus, sur lesquels porte 1'étude de Westra,
I'historien dispose de plus de matériaux a analyser. Quoi qu’il en soit, si 'analyse de
I"A. aboutit souvent a des résultats peu siirs, car résultant de la combinaison quasiment
mathématique de sous-ensembles de variantes régionales, elle est utile en ce qu’elle
propose une histoire de la recherche sur chacun des textes, et, pour certains d’entre eux,
des analyses intéressantes. — L’ ouvrage se ¢lot sur trois appendices. Le premier forme
probablement ["apport le plus important de ce volume : il contient les commentaires sur
le Symboles des Apdtres anonymes discutés dans le reste de 'ouvrage ; plusieurs de
ces textes font I'objet de nouvelles éditions, faites sur la base de nouveaux témoins
manuscrits. L’un d’eux était jusqu’ici inconnu ; il s’agit d’une expositio symboli con-
servée dans le ms. Florence, Riccardiana 256, du XII¢ s. (inc. : Quid est symbolum ?
Symbolum dicitur Graece...) ; Westra estime qu’il s’agit d’un texte composé en Gaule
au VI¢ s. Les éditions fournies par I'A. dans cet appendice sont clairement présentées
comme provisoires (p. 409) ; elles manifestent, en tout cas, des traces de surcorrection
grammaticale, qu’il convienda d’éviter dans I'édition définitive, apparemment destinée
a paraitre dans le Corpus Christianorum. — Le second appendice contient un apergu
général de variantes du Symbole des Apdtres, c’est-a-dire des formes restituées par
Westra. Le dernier appendice donne une concordance entre la Bibliothek der Symbole
de A. et G. L. Hahn et les textes ¢tudiés par Westra. — L’ensemble se clot sur une
bibliographie, un index des choses et des noms, un index des auteurs modernes et un
index des textes cités. — Il faut féliciter I'éditeur de la qualité formelle de cet ouvrage
(couverture grise, papier blanc cassé, caracteres trés lisibles). On regrette toutefois que,
dans le premier appendice, les apparats critiques suivent les textes édités, ce qui ne
facilite pas leur lecture.

Riimr GOUNELLE



BIBLIOGRAPHIE 381

JEAN CHRYSOSTOME, Sermons sur la Genése, introduction, traduction et notes
par L. Brottier (Sources Chrétiennes, 433), Cerf, Paris 1998, 410 p.

Ce volume contient huit sermons préchés par Jean Chrysostome probablement en
386, I'année de son ordination, pendant le temps de Caréme. L édition de cette collection
de sermons par Laurence Brottier est absolument remarquable. L’introduction, assez
ample (p. 9-135), présente clairement et dans les détails les problemes historiques, les
themes et la tradition manuscrite de ces sermons. L’établissement du texte repose sur
une nouvelle collation de nombre de manuscrits jusqu’a aujourd’hui encore inutilisés,
qui sont regroupés en deux familles principales. Ce travail d’édition représente un trés
important progres par rapport a 1'édition de Migne, méme s’il ne prend pas en consi-
dération la tradition des chaines (cf. Clavis Patrum Graecorum, Supplementum, Turn-
hout 1998, p. 276). Les notes de commentaire fournissent un guide utile pour s’orienter
dans ces sermons et en comprendre tous les €éléments ; elles sont riches en quantité et
qualité, et s’occupent aussi bien de questions historiques que textuelles. Les renvois
bibliographiques sont riches et tres pertinents. La traduction est elle aussi heureuse, étant
a la fois proche du grec et bien lisible en elle-méme. Enfin, une série d’index (scriptu-
raire, des noms propres grecs, des mots grecs, des theémes) complete le volume et en
rend la consultation aisée. Ces sermons précedent la grande série de 67 homélies sur
la Genese du méme Chrysostome, avec lesquelles ils partagent quelques themes et méme
certains objectifs (p. 18-21). La série de ces sermons devait contenir au moins une autre
prédication, aujourd’hui perdue. Ces prédications ne se trouvaient en effet presque
Jjamais réunies dans un seul manuscrit, mais circulaient en groupes plus petits, ou méme
singulierement, ce qui explique une telle perte (cf. p. 71-113). Chrysostome argumente
souvent & 1'aide de citations tirées surtout de la Genése et des épitres pauliniennes (ct.
p. 30-33). Le ton de ces sermons est plutdt moral, et I’exégese y a peu de place. Quant
au contenu herméneutique, Jean semble ici utiliser des explications déja bien établies
(cf. p. 26-30). A ce sujet il faut dire que la teneur du commentaire n’est pas toujours
apte & rendre compte du développement historique des exégeses utilisées par Jean,
comme on le voit dans le traitement des paralleles (de ce point de vue les fréquents
paralleles avec Augustin apparaissent peu pertinents, de méme que I'usage qui en est
fait & la p. 202, n. 3, le lien entre les deux corpus ne se justifiant pas réellement ici,
de méme que la teneur de la n. 1, p. 156, qui aurait pu étre intégrée avec la n. 3, p. 33).
[l reste néanmoins que ces sermons ne sont pas foncierement herméneutiques, et que
la composition du discours est certainement plus originale que son développement, qui
s’exprime par une utilisation massive de figures rhétoriques, percevable notamment aux
débuts des sermons (cf. p. 48-70). En somme, un important recueil de Chrysostome,
magnifiquement €dité, traduit et commenté, dans un volume qui est aussi
typographiquement trés soigné (quelques imperfections seulement ont échappé, cf.
p. 27, n. 5, p. 125, L. 14, p. 252, n. 4).

CLAUDIO ZAMAGNI

HEenrY Mottu, Dietrich Bonhoeffer (Initiation aux théologiens), Paris, Cerf,
2002, 219 p.

Adoptant les principes d une nouvelle collection bienvenue consacrée a la présen-
tation des principaux théologiens du XX¢ siécle, I'A., dont la connaissance de Bonhoet-
fer est largement reconnue, nous donne ici un portrait vivant et compétent de ce
«théologien complet». Aprés une biographie intellectuelle qui situe bien le rapport entre
la vie et I'ceuvre et permet ainsi de découvrir ou de se remémorer les principaux
moments-clefs d une trajectoire aussi tragique, I’A. présente les «axes principaux de

Théologie
contemporaine



382 BIBLIOGRAPHIE

I"ceuvre». qu’il a choisi d’organiser autour de quatre temps forts : les rapports de I'Eglise
et du monde, I'anthropologie de 1" Autre, la christologie, la question de Dieu. Le chapitre
suivant, consacré au «retentissement de I'ceuvre», souligne en particulier I'impact de
Bonhoeffer sur la théologie de la libération et sur |'cecuménisme, ainsi que chez les
intellectuels juifs (Pinchas Lapide et William Peck notamment). La section consacrée
aux critiques féministes nous est apparue en retrait, dans la mesure ou le débat sur ce
point est sans doute beaucoup plus aigu. Dans la partie la plus originale et la plus neuve
de I'ouvrage, intitulée «la géographie de I'ceuvre», I'A. livre sa réception trés person-
nelle de la théologie de Bonhoeffer. On y voit de maniére frappante comment la pensée
engagée et diversifiée du théologien luthérien allemand n’a cessé de susciter chez I'A.
(et, & travers lui, sur un échantillon trés représentatit de toute une génération de théo-
logiens et de pasteurs francophones) des reprises dynamiques, en des contextes de vie
et de société tres différents. Le florilege de textes qui conclut I'ouvrage frappe par la
brieveté des extraits retenus et par les criteres avant tout biographiques et pastoraux qui
président a leur sélection. Un lecteur qui n’aurait jamais lu un texte du théologien
allemand pourrait en perdre de vue le systématicien (dogmaticien et éthicien) pointu
et souvent technique qu'il ne cessa d’étre. C’est dommage, car cela occulte un peu les
choix théoriques de Bonhoeffer et le contexte des discussions qu’il mena avec d’autres
auteurs. Sur le fond, déformation professionnelle oblige, j ai regretté que | Ethigue ne
fasse pas 'objet d’un traitement plus important, quant aux problemes posés par sa
genese, ses influences et sa structuration, méme inachevée ; il me semble par ailleurs
que le coOté intrigant et dérangeant des Lettres de prison tend a étre adouci par une lecture
privilégiant un peu trop la continuité et la cohérence a tout prix. Il est probable que
Bonhoeffer, s’il avait survécu, aurait €té assez conservateur, en éthique par exemple,
ou dans sa vision du ministére et de 1'Eglise. On ne le saura jamais. Mais peut-étre la
trace souvent fulgurante de ses textes, notamment les plus controversés et les moins
conventionnels, doit-elle demeurer ce qu'elle est: une énigme, une provocation ?

Dents MULLER

Francoise Mies (€d.), Bible et droit. L’ esprit des lois (Alphonse Borras, Xavier
Dijon, Daniel Marguerat, Etienne Montero, Francois Ost, Jean-Louis Ska ;
avant-propos de Francoise Mies), Bruxelles, Presses Universitaires de
Namur/Lessius, 2001, 173 p.

Les démarches interdisciplinaires peuvent étre d'un caractere tres varié. Elles
peuvent s’ adresser a un public tres €troit d’experts dans les dewx disciplines. Mais elles
peuvent aussi s attacher a favoriser de maniere ouverte le regard d’une discipline sur
"autre et par la enrichir le dialogue et la recherche de part et d autre. Un tel effort est
visé par les conférences bibliques organisées depuis 1998 par les Facultés Universitaires
Notre-Dame de la Paix a Namur. Apres Bible et littérature en 1999 et Bible et histoire
en 2000, le dernier volume de conférences, édité et introduit par Frangoise Mies, est
dédié a la relation entre Bible et droit. — Dans sa contribution «Le droit d'Israél dans
I’Ancien Testament» (p. 9-43), le bibliste Jean-Louis Ska montre pourquoi «le berceau
de la démocratie moderne ne se trouve pas seulement a Athénes, mais aussi a Jérusalems.
Li€ ni a un roi, ni a un territoire, I’Ancien Testament trouve son foyer dans la relation
personnelle de Dieu avec son peuple, le consensus mutuel et I'égalité du peuple tout
entier devant Dieu, et influence par la la tradition de I'Eglise et méme notre présent
démocratique moderne. Le juriste Francois Ost, dans «Vous sanctifierez la cinquantieme
anncée» (p. 45-65), présente des «réflexion sur le temps racheté», explicitant les différentes
dimensions du concept de temps impliqué par le commandement de Dicu d’instaurer un
jubilé tous les sept fois sept ans (Lv 25). Au temps du «chronos», il oppose le «temps



BIBLIOGRAPHIE 383

du jubilé», qu’il présente comme proche du temps du «kairos» et du «temps accompli»,
en mettant I"accent sur les aspects sociaux du jubilé et en surmontant en quelque sorte,
comme le suggere le sous-titre, le «temps perdu» de Proust. Seuls le don, le pardon et
la miséricorde. qui «prennent le risque du temps», permettent de percer le temps
chronologique vers quelque chose d’entierement différent et nouveau, qui trouve son
accomplissement en Jésus-Christ. Le bibliste Daniel Marguerat examine la relation entre
«Lot et Jugement dernier dans le Nouveau Testament» (p. 67-86). Selon quel droit
seront-nous juges ? LA, se risque dans I'antre du lion ¢t montre pourquoi nous pouvons
comprendre la conception de la loi chez Paul et chez Matthieu comme deux chemins
différents sur lesquels la Torah perd sa «fonction qualifiante donc identitaire» et «sert
par contre a configurer la responsabilité chrétienne en la centrant sur I'amour». «La
Bible, source d’inspiration pour le droit en bioéthique ?» (p. 87-120), ¢’est la question
que se posent les juristes Xavier Dijon et Etienne Montero. Les auteurs analysent les
conceptions bibliques de 1’étre humain et de la personne pour démontrer que «le droit
de la bioéthique, comme d’ailleurs toute réalité humaine, constitue I'enjeu du vaste
combat spirituel, exposé des les premieres pages de la Genese, entre le symbole et le
diabole», entre le corps comme symbole qui «jette ensemble» et I’esprit malin comme
diabole qui «divise», «jette entre» (on soulignera surtout leurs réflexions concernant le
soupcon moderne jeté sur «l’objectivité» des lois religicuses et plus particulierement
la crainte moderne de «l altérité de I'autrui»). Le canoniste Alphonse Borras développe
les relations entre «Bible et droit canonique» (p. 121-155). C'est dans I'Eglise qu'il
trouve le «Sitz-im-Leben» de 'une et de I'autre : la Bible comme «regle de sa foi» et
le droit canonique comme «régulation de la vie ecclésiale». De maniere diverse, ils
«renvoient a la rencontre toujours actuelle de Dieu avec notre humanité, aux questions
que celle-ct se pose, aux défis de I'histoire, aux besoins de la mission, afin que la
communauté ecclésiale soit pour ses contemporains sacrement de la grice du salut».
— Dans un langage accessible, une «lingua franca» au sens propre du terme, chaque
auteur explicite un certain aspect de la relation entre Bible et droit, nous inspire par
la & nous poser encore bien d'autres questions sur ce sujet et nous laisse nous réjouir
d’avance du prochain volume de la série !

DanieL NEvVAL

FrRANCOIS DERMANGE, LAURENCE FLACHON (éds), Ethique et droit (Alberto
Bondolfi. Pierre Biihler. Frangois Dermange, Laurence Flachon. Eric
Fuchs, Simone Goyard-Fabre, Martin Leiner, Denis Miiller, William
Ossipow, Adrian Schenker, Dominique Peccoud. Martin Stettler) (Le
champ éthique, n® 38), Geneve, Labor et Fides, 2002, 219 p.

Longtemps I'éthique et le droit se trouvaient sépar¢s par une ligne de partage
assignée par Kant : d’un ¢6té se trouvait la philosophie. de I"autre la science juridique.
Comment leurs rapports se posent-ils aujord’hui ? Voila la question fondamentale d’un
troisieme cycle en éthique des Facultés de théologie de Suisse romande, dont les
contributions sont réunies dans ce volume, édité par Francois Dermange et Laurence
Flachon. Le livre est divisé en trois parties, selon différents «segments de la vie sociale»
(p. 16). La premiére partie consiste dans une approche de la philosophie du droit. Simone
Goyard-Fabre, professeur émérite a I'Université de Caen ot elle a fond¢ et dirigé le
«Centre de Philosophie politique et juridique, examine Les rapports du droit et de la
morale aujourd hui» (p. 19-41). Elle montre la grande pluralité parmi les modeles
doctrinaux de notre époque sous le signe de «["alternative-choce» du juspositivisme et
du jusnaturalisme et plaide pour sa part en faveur d’un «humanisme juridique». — La
deuxieme partic du livre contient quatre champs d’applications: le politique et les



384 BIBLIOGRAPHIE

sciences sociales, les commissions d’¢éthique, le divorce et le droit de la famille et les
régulations du travail dans 1I'économie internationale. Dans «Ethique, droit et société.
Une approche des sciences sociales» (p. 45-61). William Ossipow, professeur de science
politique a I'Université de Geneve, présente d’abord la thése provocatrice de Niklas
Luhmann de I'amoralité du systeme juridique, pour montrer ensuite «que des exigences
trop fortes a 1'égard du droit peuvent paradoxalement aboutir, par le chemin du Iéga-
lisme, & une sorte de délestage moral préjudiciable a la vie éthique» (p. 45). En partant
des principes éthiques généraux de la recherche biomédicale (autonomie, bienfaisance
¢t justice), Alberto Bondolfi, membre de la Commission nationale d’éthique, réfléchit
sur les «Soucis et tiches de I'éthicien(ne) dans un comité d’éthique pour la recherche»
(p. 62-78). Le professeur émerite d’¢thique a I'Université de Geneve Eric Fuchs fait
des considérations sur «Le divorce, point de vue éthique» (p. 79-86). A son avis, «il
ne faut pas céder trop vite au discours actuellement dominant qui tend a faire passer
le désir individuel avant toute considération sociale ou communautaire ; le droit doit
défendre la valeur des institutions et leur nécessité structurelle » (p. 86). Ensuite, Martin
Stettler, professeur de droit des personnes, de la famille et des successions a I'Université
de Genéve, présente quelques réflexions consacrées aux rapports entre conjoints, aux
rapports parents-enfants et a la décomposition et recomposition des liens conjugaux ou
familiaux, dans : «La famille : Etat des lieux. Approche juridique» (p. 87-99). Dominique
Peccoud, conseiller spécial pour les affaires socio-religieuses au Bureau international
du travail (BIT), plaide dans sa contribution «Ethique et droit : les régulations écono-
miques et sociales» (p. 100-117) pour des codes de travail sur la base du droit inter-
national élaborés par les Etats (et non pas par les compétiteurs du grand marché) et
adoptés par I'Organisation Internationale du Travail (OIT). Francois Dermange, pro-
fesseur d’€thique a I'Université de Geneve, dédie sa contribution a «L’organisation
internationale du travail et les ambiguités des régulations sociales» (p. 118-134). Un
«droit naturel» du travail. comme il est présenté par I’OIT, se caractérise par une
ambiguité entre éthique et droit. Toutefois, I’A. soutient une «clause sociale» sous la
forme des conventions de base de I'OIT, qu’il faudrait plutdt propager par des orga-
nisations non gouvernementales que par I'Organisation mondiale du Commerce (OMC),
qui trop souvent s'en sert pour déguiser le protectionnisme des pays développés. —
Finalement dans la troiseme partie, quatres approches théologiques sont présentées.
Adrian Schenker, professeur d’Ancien Testament & I'Université de Fribourg, dégage
dans sa contribution «Responsabilité et peine dans le droit israclite ancien» (p. 135—
142) le «rétablissement de la paix sociale grice a I'apaisement de revendications 1€-
gitimes, nées au sein de conflits a cause de dommages causés et subis, par le moyen
d’un systeme hautement différencié de réparations et de compensations» comme le but
principal du droit du Code de I'alliance. Dans sa contribution «Ethique et droit dans
la théologie protestante» (p. 143-159), Pierre Biihler, professeur de théologie systéma-
tique a I'Université¢ de Zurich, propose deux typologies permettant de saisir les enjeux
des débats protestants, la premiere concernant la question du fondement théologique du
droit, la seconde en rapport avec les différentes articulations entre éthique et droit. A
partir de I"éthique théologique, Denis Miiller, professeur d’éthique fondamentale ct
appliquée a I'Université de Lausanne, montre des «chemins de traverse» entre «Le droit,
I"éthique et la politique» (p. 160-181). Il insiste sur la différence entre éthique et droit.
Mais le droit a besoin tant de I’éthique comme «regardqui traverse» que de la théologie
qui peut lui dévoiler les «signaux de transcendance». Enfin Martin Leiner, professeur
de théologie systématique a 1'Université de Neuchitel, présente dans «Droit, éthique
et justice» quelques annotations en relation avec I'ouvrage de W. Huber, Gerechtigkeit
und Recht (p. 182-204). Le droit ne devrait pas s’abstenir de I'influence de 1'éthique
qui engage une conception de la réalité, sinon il risque de priver le religieux de 1'acces
au débat social. — Dans leur «Conclusion» (p. 205-216), Frangois Dermange et Laurence
Flachon (diplomée de I'Institut d’études politiques de Lyon, elle termine actuellement
sa formation en théologie) constatent deux mouvements en apparence contraires: d’une



BIBLIOGRAPHIE 385

part, «la contestation d’un droit jugé trop lourd, trop complexe et inadapté aux situations
qu’il est censé régler», d"autre part la suggestion «que dans un monde qui se défait par
le pluralisme et la subjectivité des visions du bien, le droit est la seule instance capable
de montrer le cap». (p. 205 sq.) Le paradoxe qui en résulte entre une désinstitutionalisation
et une pénalisation excessive pourrait étre levé partiellement en distinguant mieux la
morale («Que dois-je faire ?») de I'éthique («Pourquoi est-il bon ou juste de faire cela 7»).
L"¢thique ne doit pas se limiter au consensus social, elle doit plutdt envisager une visée
commune : «qui voulons-nous devenir 7». Ainsi elle suppose la liberté qui est son but et
son enjeu (p. 207). Rapprochement et échange entre 1" éthique et le droit sont nécessaires.
mais il faut éviter une juridisation de I'éthique autant qu'une moralisation du droit.
Concernant le rapport entre le droit et la théologie, on peut souligner leur discontinuité,
afin de ne pas mettre en question la radicalité du salut (sola gratia). Par contre, la théologie
peut aussi contribuer a une nouvelle fondation du droit «pour qu’il rende mieux compte
de la condition de I"homme dans le monde et de I"expérience vécue de I'injustice» (p. 216).
— Voila un volume interdisciplinaire au sens propre du mot: des experts de différentes
disciplines appliquent une question fondamentale & leurs champs d’activité et présentent
leurs réflexions dans un langage compréhensible pour tous les participants. Ils ne se cachent
pas derriere leur jargon et leurs connaissances spéciales, mettent leurs idées en discussion
de maniere ouverte. Ainsi ce volume est une contribution précieuse 4 un discours inter-
disciplinaire qui essaie de surmonter les séparations qui s'élevent entre les disciplines &
cause d'une spécialisation de plus en plus prétentieuse et exagérée.

DaNIEL NEvaL

JaMEes H. CHARLESWORTH (éd.), The Dead Sea Scrolls. Hebrew, Aramaic, and
Greek Texts with English Translations, Volume 6B : Pesharim, Other
Commentaries, and Related Documents, Tiibingen/Louisville, J. C. B. Mohr,
Paul Siebeck and Westminster John Knox Press, 2002, 384 p.

JamEes H. CHARLESWORTH, The Pesharim and Qumrdn History. Chaos or Con-
sensus 7 Grand Rapids, Michigan, William B. Eerdmans, 2002, 171 p.

La grande édition de tous les manuscrits trouvés dans les grottes de Qumran, publiée
depuis 1994 sous la direction de James H. Charlesworth, se poursuit avec le plus grand
soin. L éditeur a en effet réuni autour de lui les meilleurs spécialistes de langue anglaise.
Quatre volumes sont déja disponibles sur les dix qui sont en préparation. Chaque volume
est concu de la méme facon : le texte hébreu original, accompagné d’un précieux apparat
critique, figure sur la page de gauche. Une traduction anglaise, avec les notes qui
explicitent des points difficiles, est donnée en regard sur la page de droite. Le volume
6B, cinquieme dans I"ordre de parution, rassemble pour la premiere fois la totalité des
Pesharim, Autres Commentaires et Documents apparentés connus et identifiés a ce jour.
L’ensemble des 17 pesharim ou «commentaires continus», plus un fragment, composés
sur des textes bibligues. sont: 1QpHab, 1Q14 (1QpMic), 1QI15 (1QpZeph). 1QI16
(1QpPs68). 3Q4 (3Qplsa), 4Q161 (4Qplsa.a), 4Q162 (4Qplsa.b), 4Q163 (4Qplsac).
4Q164 4Qplsa.d). 4Q165 (4Qplsa.e). 4Q166 (4QpHos.a), 4Q176 (4QpHos,b), 4Q168
(4QpMic). 4Q169 (4QpNah), 4Q170 (4QpZeph). 4Q171 (4QpPs,a = 4QpPs37.45). et
4Q173 (4QpPs,b = 4QpPs 118.127,129) + Fragments 4Q172 =4QpUnid). L ¢dition et
la traduction de ces commentaires, faites par M. P. Horgan, sont exemplaires. Elles
correspondent 4 une version révisée de I'édition publiée par le méme auteur dans
Pesharim: Qumrdn Interpretations of Biblical Books (CBQMS 8), Washington, D.C..
1979. L analyse paléographique des manuscrits de tous ces commentaires montre, d’une
part, qu’ils ont été rédigés par différents auteurs de la Communaut¢ de Qumran, et

Sciences
bibliques



386 BIBLIOGRAPHIE

permet, d’autre part, de les dater des périodes hasmonéenne (150-30 av. J.-C.) et
hérodienne (30 av. J.-C. — 70 ap. J. C.). 1l est trés intéressant de noter que le contenu
de I"interprétation de ces Pesharim vise avant tout les événements les plus marquants
de I'histoire de la Communauté de Qumrin jusqu’'au temps des Romains, et non pas
d’abord des questions Iégales, cultuelles ou éthiques. A cet dgard, ils se situent dans
la lignée des €crits de type prophétique et apocalyptique. Les Autres Commentaires et
Documents apparentés que ce volume réunit, dont 1'édition et la traduction ont €té
confiées tour a tour aJ. L. Trafton, G. J. Brooke, J. H. Charlesworth, J. Milgrom, J. J. M.
Roberts, H. Lichtenberger, F. M. Cross et R. E. Whitaker, sont les suivants : Commen-
taires sur la Genese AB,C.D (4Q252. 253, 254, 254,a = 4QCommGen A,B,.C.D) ;
Commentaires sur Malachie A et B (5Q10 et 4Q253.a) ; Midrash sur 2 Samuel et
Psaumes [-2 (4Q174 = 4QFlor) ; Melchizedeck (11Q13 = 11QMelch) ; Exposition sur
les Patriarches (4Q464 = 4QExpPat) ; Catena A (4Q177 = 4QCat.a) ; Catena B (4Q182
= 4QCat,b) ; Testimonia 4Q175 = 4QTestim) ; Consolations 4Q176 = 4QTanh), ainsi
que les Fragments 4Q464.,a, b, 4Q183, 4Q173.a. Chacun de ces Pesharim et Autres
Commentaires fait I'objet d'une présentation introductive qui en détaille le contenu, le
texte, le genre, la date, la provenance, Ihistoire, la structure, la théologie. la relation
qu’il peut entretenir avec d’autres textes bibliques ou non bibliques, et la bibliographie
particuliere. C’est dire I'importance majeure de cette entreprise éditoriale que la critique
a accueilli avec enthousiasme, en saluant non seulement le dynamisme exceptionnel dont
fait preuve J. H. Charlesworth, mais en félicitant aussi les imprimeurs pour la qualité
de la typographie et une mise en page superbe, généreuse et aérée. Le second ouvrage
accompagne et complete a merveille I'édition des textes et leurs traductions que nous
donne le précédent, et nous invite a entrer dans le détail du contenu et la méthode des
interprétations esséniennes de la Bible. L' A. précise d’abord la différence qu’il y a entre
le pesher au sens propre et ce qui ne 1'est pas. Si le pesher, comme il a ¢té dit plus
haut, tente de mettre les textes en relation directe avec I'histoire de la Communauté de
Qumrdn, les autres commentaires, du genre midrashique, cherchent plutot a donner une
explication édifiante du texte sacré. Mais I'importance de ce livre tient au fait que J. H.
Charlesworth clarifie beaucoup de controverses et polémiques auxquelles ont donné lieu
les analyses qu’on a pu faire des pesharim et des événements historiques qui les sous-
tendent. La premiere partie consiste d’abord a classer les différents pesharim en relation
avec les différentes phases d’habitation du site de Qumrin, la seconde examine ensuite
chacune des allusions historiques qui y sont évoquées. Chaque fois qu’il y a lieu de
le faire, I’A. nous renvoie a la méthode herméneutique néo-testamentaire, laquelle
partage avec la méthode du pesher pratiquée a Qumran la méme prétention a I'inspi-
ration de I'Esprit et & I'accomplissement des Ecritures. Cette communauté d’intention,
imprégnée d’une forte conscience eschatologique de 1I'imminence de la fin des temps,
donne un éclairage remarquable sur le sérieux avec lequel esséniens et chrétiens ont
cherché a étre fideles a I'enseignement des Prophétes.

JEAN BOREL

FREDERIC AMSLER, L’Evangile inconnu. La source des paroles de Jésus (Q)
(Essais bibliques, 30), traduction, introduction et annotation par Frédéric
Amsler, Geneve, Labor et Fides, 2001, 124 p.

Enfin, a-t-on envie de dire ! Depuis le temps que le monde exégétique parle de la
Source des paroles de Jésus (dite Source Q), qui contient, par convention, tous les
passages communs 2 Matthieu et a4 Luc et qui sont absents de Marc, il €tait temps que
I'on ait une traduction francaise de la reconstitution de ce fameux document. Cest
désormais chose faite grice au travail de F. Amsler, qui s’inscrit dans I’International



BIBLIOGRAPHIE 387

Q project d’édition et de traduction du document Q. Cette traduction rendra bien des
services aux €tudiants en théologie et a tous les lecteurs désireux d’étre confrontés
concretement aux hypothéses de I'histoire de la rédaction des Evangiles synoptiques.
L’ ouvrage. composé dune large introduction (p. 9-64) ainsi que de la traduction de la
Source elle-méme (p. 67-115), est d'une grande clarté, trés pédagogique, et peut viser
un grand public. Dans une premiere partie (p. 9-28), I'introduction offre une histoire
du probleme synoptique, se fait I'écho des témoignages anciens en faveur de la Source
et présente les principes qui reéglent sa reconstitution. Dans une seconde partie (p. 29-
64). elle décrit le contenu du document et livre une interprétation exégétique et théo-
logique de ses lieux majeurs. La traduction est présentée sous deux versions, tout aussi
profitables I'une que I'autre. La premiere reproduit le texte en mentionnant le degré de
fiabilit€ des passages retenus et en indiquant les renvois aux €vangiles de Matthieu et
de Luc ainsi que les paralleles avec I'évangile de Thomas. La seconde est une traduction
continue, sans aucune annotation. La lecture de cette derniere permet bien de voir a quel
point le document Q est charpenté de maniere cohérente : introduction (Jean-Baptiste),
nouvel enseignement (de Jésus), consignes, mises en garde, promesses, ce qui semblerait
confirmer que nous sommes en présence d'un manuel. S’il faut étre reconnaissant du
travail de I'A. concernant la présentation et la traduction de la Source, on peut en
revanche entrer en dialogue avec certaines de ses affirmations relatives a I"interprétation
du contenu de la source et de sa théologie, reprenant certaines idées développées par
les exégetes, en grande partie nord-américains, regroupés autour du projet de la Third
Quest of the Historical Jesus. C'est @ mon avis une faiblesse de cette position (chez
I'A., cf. p. 53 sq.) que de surinvestir I'importance & donner a un aspect de la prédication
de Jésus (ici I'aspect sapiential) aux dépens de I'importance a conférer au fond de cette
prédication : sa dimension spirituelle, et tout particulierement sa volonté de favoriser
la réconciliation des humains avec Dieu et de les réintégrer dans le patrimoine divin
(cf. tout de méme chez I'A. p. 44). Quitte a insister sur la forme (dans le débat actuel :
apocalyptique ou sapiential, ou méme les deux), il faut tenir compte d’un aspect qui
me parait plus fondamental, & savoir I’autorité extraordinaire de Jésus (cf. les échos du
débat dans Q 7.24-28 ; 1022 11.21-22; 11,31-32). D autres points méritent d’étre
soulignés. a) Un détail tout d’abord : il n’est pas exact de dire que «le document Q
assume la croyance [...] selon laquelle la maladie est d origine divine» (p. 44) ; il me
parait qu’il semble plutdt assumer la croyance selon laquelle la maladie est d’origine
démoniaque (Q 11,14. 17-20 et Q 11.24-26). En revanche la guérison semble bien
d’origine divine (Q 11,20). b) Concernant la question plus séricuse de la christologie
de Q: la réponse de Jésus aux disciples de Jean en Q 7,22-23 est-elle aussi évasive
que I'A. I'entend (p. 51) ? Ne dénote-t-elle pas plutdt une réelle conscience sotério-
logique, sinon messianique ? ¢) Dans la méme veine : il me parait abusit d’atfirmer que
le récit de la tentation de Jésus en Q 4,1-13 est un texte polémique «refusant a Jésus
le titre de Fils de Dieu» (ainsi 'A., p. 34). Il me semble que, loin de s’orienter vers
le déni du titre de Fils de Dieu, le récit lutte au contraire contre sa mauvaise compre-
hension et s"oriente par conséquent vers sa requalification : méme le Fils de Dieu a été
tenté. Quant au fait que le rédacteur place le titre de Fils de Dieu sur les levres du diable,
on peut se demander si loin d’accréditer la thése défendue par I'A. (ainsi p. 35), il ne
la discrédite pas ; Marc et Luc nous apprennent en effet que les démons sont parfois
capables d’une plus grande lucidité que les disciples (cf. Mc 1.24). Le propos de Q 10,22
va d’ailleurs extrémement loin dans le sens du titre en question, quand il affirme que
Jésus est celui a qui tout a été remis. d) Concernant la référence de la prédication de
Jésus : suffit-il de dire que «Selon le document Q, Jésus puise son inspiration a d”autres
sources que la Bible et que les quelques allusions qu'il y fait permettent de douter qu'il
en ait une connaissance directe» (ainsi 'A., p. 34) ? Il faudrait d’ailleurs définir ce que
I’on entend par Bible au premier siécle de notre ¢re. Qu'en est-il par exemple de la
littérature targumique, de la tradition orale ou liturgique 7 Apres Marie Vidal, M.



388 BIBLIOGRAPHIE

Philonenko nous a montré la forte parenté existant entre le Notre Pere (Q 11. 1-4) et
la priere juive du Qaddish (ct. Le Notre Pere). Cet exemple n'est pas unique. Le texte
capital et fondateur des Béatitudes et tout particulierement sa version matthéenne. a de
forts points communs avec les deux textes d Esaie que sont Esaie 61.1-2 et Esaie 57.13-
18. Le point commun de ces deux extraits d’Esaie ne se trouverait-il pas dans les textes
bibliques associés au Yom Kippur ? Le texte d'Esate 61.1-2 est en effet largement cité
dans le récit qumrinien de La légende hébraique de Melkisedek. ou il est fortement mis
en relation avec le kippur eschatologique. Quant au texte d"Esaie 57.13-18. il fait partie.
aun verset pres, de la péricope d'Es 57.14-58.14. citée par le Talmud babylonien (Traité
Meguilla 31a) comme étant un texte lu et commenté durant I'office de I'aprés-midi a
I"occasion de Yom kippur. Quoi qu'il en soit. une étude comparative détaillée s impose.
Elle pourrait montrer qu'il v a bien certaines références directes aux textes bibliques
juifs dans la prédication de Jésus telle que nous la présente la Source Q. e) Peut-on tirer
d’emblee des conclusions au sujet de la sotériologie de la Source Q. et notamment sur
son omission d'éléments aussi importants dans dautres traditions que la Croix et la
Résurrection en lien avec le pardon (arguments ex silentio par conséquent) ? La source
Q ne présente t-elle pas plus la prédication galiléenne de Jésus (ainsi M. Hengel) que
la théologie d’une communauté ? Le pardon n’est-il pas déja présent dans cette prédi-
cation ? De toute facon il faut aussi prendre en compte le fait que Q n’est pas resté un
document indépendant (contrairement 4 l'évangile de Thomas). mais s’est retrouvé
inséré dans un document plus grand dans lequel la mort et la résurrection de Jésus sont
largement développées. Que signifie théologiquement cette insertion ? Mes questions
I"ont montré : le petit ouvrage de F. Amsler alimente la rétlexion sur ce texte important
de la tradition synoptique.

Y aNN MORVANT

RAINER METZNER. Das Verstéindnis der Siinde im Johannesevangelium (Wissen-
schaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament, 122), Tiibingen. Mohr

Siebeck. 2000, 406 p.

Cette these d habilitation. dirigée par le professeur Christian Wolff et soutenue a
I"Université Humboldt de Berlin en 1999. se propose d’investiguer le concept de péché
dans I'évangile selon Jean. Elle prend ainsi le relais de I'importante monographie de
M. Hasitschka sur le méme theme, publiée dix ans auparavant, en 1989. Apres une bréve
introduction consacrée a un survol de I"histoire de la recherche. a I'exposition de la
terminologie johannique du péché et a une prise de position méthodologique (p. 1-29).
I"A. recense les passages ou la problématique du péché apparait dans la narration (p. 30-
33). Une premiere partie traite de la notion de péché dans les récits de miracles (p. 34-
114) et se concentre fort justement sur la guérison du paralvtique (Jean 5) et sur celle
de I'aveugle de naissance (Jean 9). L. enquéte se poursuit par |'interprétation exhaustive
(p. 115-158) de la notion «l’agneau de Dieu» (Jean 1.29.36). L"A. en vient ensuite a
la fameuse polémique du chap. 8 (p. 159-247) : aprés avoir caractérisé le discours de
révélation dans son ensemble (Jean 8.12-59). il examine successivement la notion de
péché en 8.21.24 (le refus de reconnaitre son état. le rapport au monde et a la mort en
sont les éléments marquants) et en 8.34 (mise en ¢vidence de la dimension de la
servitude), puis celle d'impeccabilité de Jésus (8.46:7,18). Suit une explication du
concept de péché dans les discours d’adieu (p. 205-247). Aprés avoir situé la seconde
partie des discours d’adieu (15,1-16.33). I'A. concentre son attention sur le passage
évoquant la haine du monde a 1'égard du révélateur (p. 15.22-25). puis 1l analyse le
troisieme et le quatrieme logion sur le Paraclet (15.26-27 ; 16.8-11). Faisant un pas de
plus. il prend en compte un célebre passage du récit de la Passion (p. 248-261). celul



BIBLIOGRAPHIE 389

qui traite du «plus grand péché» (Jean 19.11). I acheve son analyse exégétique par la
prise en compte du cycle pascal (p. 262-282) et, en particulier, par le pouvoir de
pardonner attribu€ aux disciples (Jean 20,20-23). L’A. cI6t son enquéte en comparant
la conception du péché dans I'évangile de Jean avec d autres expressions de la méme
thématique dans le christianisme primitif (p. 283-350). La comparaison avec | autre
grande ceuvre du cercle johannique — la premiére épitre de Jean — s’ impose d’clle-méme,
tandis que la seconde — avec la littérature paulinienne — permet d articuler deux courants
majeurs recueillis ensuite dans le Nouveau Testament. Une synthése finale (p. 351-358)
rassemble les résultats. La thése développée par I'A. tient en huit points. (1) Contrai-
rement a une opinion répandue, le concept de péché joue un role clef dans la conception
littéraire et théologique du quatrieéme évangile. 2) Alors méme que 1'évangile selon Jean
a ¢té composé sur le fond du conflit entre, d'une part. la synagogue rabbinique et
pharisienne, d’autre part, les communautés johanniques, la notion de péché n'est plus
pensée en termes nomistes (transgression de la Loti), mais christologiques (I’acceptation
ou le refus de la révélation comme critere). 3) Cela ne signifie pourtant pas que le
concept de Loi soit abandonné par Jean : il est intégré dans le procés qui oppose Jésus
au monde : le Christ est présenté comme celui qui accomplit la volonté de Dieu. 4) La
structure a laquelle s articule la notion de péché et qui permet son développement est
celle du proces entre Jésus et le monde — proces au cours duquel le bon droit de Jésus
est €tabli tandis que I'incrédulité du monde est révélée. 5) 1l s'ensuit que pour Jean,
le péche n’est ni une catégorie morale, ni une catégorie nomiste, mais il doit étre compris
a partir de la problématique de la révélation. 6) Cette conception centrée sur la révélation
majore la dimension sotériologique, ¢’est-a-dire la priorité du salut et la libération du
péché. 7) Le concept johannique du péché ne se réduit pas a un scul aspect, mais
comporte de multiples nuances. Il peut certes étre défini comme incrédulité, mais il s agit
ensuite de décrire les multiples visages de cette notion. 8) La comparaison de la notion
de péché entre I'évangile et la premiere épitre permet d’observer comment la notion
de péché est élaborée différemment selon que la notion est pensée ad extra (évangile)
ou ad intra (1 Jean). La comparaison avec Paul fait ressortir, d"une part, la forte influence
de la tradition paulinienne sur le cercle johannique, d"autre part. la créativité de ce méme
cercle qui, dépassant Paul, est en mesure d’€laborer une perspective ou le concept de
Loi n"est plus central. Le lecteur se réjouira de trouver dans cette contribution une étude
soigneuse, détaillée et €quilibrée de la notion johannique du péché. Plutot que d’apporter
une nouvelle vision du probleme, elle donne une solide assise a des intuitions maintes
fois exprimées dans la recherche contemporaine.

JEAN ZUMSTEIN

Hans-CHrisTIAN KAMMLER, Christologie und Eschatologie. Joh 5,17-30 als
Schliisseltext johanneischer Theologie (Wissenschaftliche Untersuchungen
zum Neuen Testament, 126), Tiibingen, Mohr Siebeck, 2000, 289 p.

Cette these de doctorat, élaborée sous la direction de O. Hofius. a ét€ acceptée par
la faculté de théologie de Tubingue en 1999. Son objectif est double. Il s’agit, a
I'exemple d’un passage-clef du quatrieme évangile — Jean 5.17-30 —, de préciser a la
fois le statut de la christologie et de I'eschatologie dans la théologie johannique. Le plan
du livre est dicté par les contraintes de la démarche exégétique. Apres une introduction
qui précise la problématique de 'ouvrage (p. 1-8), I'A. entreprend I"analyse du contexte
et de la structure du passage choisi (p. 9-13) avant de traiter les deux versets de transition
(Jean 5.17.18) qui introduisent le passage choisi (p. 14-20). Le corps de 'ouvrage
consiste en une analyse détaillée de quatre petites unités littéraires : Jean 5,19-20 (p. 21-
74), Jean 5.21-25 (p. 75-168). Jean 5.26-29 (p. 169-225), Jean 5.30 (p. 226-230). Une
conclusion (p. 231-235) rassemble les résultats de I'enquéte exégetique. La position



Sciences
des religions

390 BIBLIOGRAPHIE

défendue par I'A. est profilée, voire provocatrice, aussi bien au niveau de la christologie
que de I'eschatologie. Concernant la christologie, I'enquéte de I’A. aboutit & cinq
résultats : 1) Selon 5,17-30, il y a une parfaite identité entre 'agir du Fils et celui du
Pére. Cette unité d action trouve son fondement dans I'unité ontologique du Peére et du
Fils. 2) Le reproche de blasphéme €levé par la synagogue a I'endroit de la prétention
du Fils a se faire I'égal de Dieu, n’est pas infirmé par la mise en place d’une christologie
subordinationiste qui accentuerait la différence entre le Pere et le Fils, mais par I"af-
firmation de I'unité ontologique du Pére et du Fils des avant la fondation du monde.
Par la se trouve préservée I'unicité divine. 3) L’évangile selon Jean partage la foi
monothéiste qui caractérise le judaisme ancien. Mais alors que, pour la tradition juive,
["unicité de Dieu implique I'unicité de sa personne, pour le quatrieme €vangile, cette
unicité, pierre de touche du monothéisme, se manifeste par une double personne (con-
ception «binitaire» de Dieu). 4) Jean 5,17-30 est I'un des textes johanniques qui portent
au langage de fagon la plus claire la divinité du Christ-. Il le fait en recourant a des
représentations variées (les theses des v.20.26a, les titres christologiques «Fils de Dieu»
et «Fils de 'homme», la relation «Pere-Fils», ['attribution de prérogatives a Jésus [par
exemple le pouvoir de donner la vie ou de juger], I'unité d’action et de révélation de
Jésus avec Dieu). 5) La thése christologique dégagée par 'exégese de 5,17-30 n’est pas
un cas isolé, mais est confirmée par les expressions varices de la haute christologie qui
apparaissent dans le reste de I'évangile. Concernant I'eschatologie, I'A. défend trois
théses. 1) L’évangéliste plaide pour une eschatologie strictement présentéiste et a
radicalement réinterprété les affirmations traditionnelles héritées de 1'apocalyptique
juive. Tant la résurrection des morts que la parousie du Christ ou le jugement dernier
sont des réalités qui adviennent dans le temps post-pascal et sont une réalité vécue pour
le lecteur de I'évangile. Il n'y a pas de dialectique entre eschatologie présente et
eschatologie future chez Jean . 2) Soit Jean 5,28-29 est une glose postérieure a la
rédaction de I’évangile, soit ce passage doit étre interprété dans le sens de 1’eschatologie
présentéiste. Dans ce cas — et c’est la position de I"A.-, il évoque la résurrection
«spirituelle» des morts. La méme exégese s’applique a 6,39¢.40c.44c.54b ; 12,48¢,
versets qui ne sont pas des gloses tardives, mais des atfirmations de I'évangéliste,
thématisant 1’eschatologie présente. 3) Le rapport controversé entre la christologie et
I’eschatologie dans le quatrieme évangile doit étre articulé de la fagon suivante : la
christologie constitue le fondement de I'eschatologie. En d’autres termes, les affirma-
tions eschatologiques présentéistes ne font que donner visage a I'unité ontologique du
Pere et du Fils, manifestée dans la révélation. On se réjouira de découvrir un travail
qui va résolument a contre-courant de 'orientation dominante de la recherche actuelle
et qui permet un salutaire décentrement du regard. On goltera aussi la force systéma-
tique qui habite la pensée de I'A. On sera. en revanche, plus réservé en ce qui concerne
I"unilatéralité des theses de I'A. qui ne rendent pas toujours justice au sens obvie des
textes. Le texte johannique est sans doute plus complexe que ne I'imagine I"A.

JEAN ZUMSTEIN

BeniaMIN Gross, L'Aventure du langage. L’alliance de la parole dans la
pensée juive (Présences du judaisme), Paris, Albin Michel, 2003, 312 p.

S"il est un débat dans lequel la pensée juive a toujours tenu un réle important, ¢’est
bien celui sur I’aventure et la nature du langage, et cela a un double titre. D"abord, parce
que 'expérience initiale du déploiement de la parole tel que Genése [ la rapporte a
marqué sa réflexion depuis les origines, et.ensuite parce que I'effort herméneutique de
la pensée juive au cours des siecles pour prendre conscience et €lucider la thématique
que cette expérience impliquait et les voies qu'elle ouvrait pour la compréhension de



BIBLIOGRAPHIE 391

I"humain, a pris des dimensions exceptionnelles dans son histoire. Nul mieux que I'A.
n’était autant a méme de les mettre en lumiere, en une synthése de traits tous plus
significatifs les uns que les autres. Aprés avoir évoqué, dans un premier chapitre, le
caractere généralement dialogal du déploiement de la parole dans la Bible, qui dessine
le paysage particulier de la rencontre de Dieu et de I'homme dans I’ Alliance, I’ A. aborde
la question délicate mais décisive de la traduction de la Septante, en montrant que ¢’est
bien au niveau de la langue que s’est effectuée la fusion des deux attitudes mentales
hébraique et grecque. A partir de 1a s’ouvre devant nous tout le champ de la littérature
du Talmud et du Midrash. de la philosophie juive médiévale et moderne, qui suscite
de plus en plus d’intérét. Si le Talmud n'a pas fait du langage un théeme de réflexion
et dinvestigation pour lui-méme, ayant pour seul but d'établir les regles de la vie
quotidienne, il n'en a pas moins développé les deux concepts fondamentaux de Lashon
haRa (langue du mal) et Lashon haQodesh (langue sainte). La premiére typifie, a travers
les possibilités destructrices du mensonge, de la calomnie et de la médisance, le détour-
nement de la parole créatrice en parole de mort, au point que la gravité de cette faute
se compare a celle de I'idolatrie, du meurtre et de la débauche. La seconde, en tant que
langue de [I'origine ayant précédé la création du monde et langue de la
Révélation,«permet d’accéder a la réalité des choses, et ouvre a celui qui I'emploie les
perspectives du monde & venir» (p. 46). C'est encore ainsi que I'envisage R. Yehuda
Halévy, puisque, pour lui, le langage est de nature divine et fut I'instrument par lequel
Dieu créa le monde. «Alors que les langues multiples sont conventionnelles et inventées
par I’"homme, I’"hébreu fut en revanche directement inspiré par Dieu et constitue de ce
fait une «langue sainte», parfaitement adéquate, du moins a ’origine, a rendre la nature
des choses» (p. 60). 1l en va différemment chez Maimonide qui a adopté, en ce qui
concerne l'origine et I'essence du langage, la conception aristotélicienne. L hébreu,
comme les autres langues, releve d'un consensus conventionnel, et sa fonction consiste
essentiellement & servir de moyen de communication et de transmission des idées. En
tout ce qui touche la théorie du langage et les catégories du discours hébrarque, le courant
“abbaliste est a I'origine des développements les plus importants et les plus originaux,
ainsi que des influences les plus profondes sur la mystique juive. Elargissant les as-
sertions de principe du Sepher Yetsira, les cabbalistes s’emploient & mettre en évidence
toujours davantage que le Tétragramme divin est ['origine métaphysique de tout langage
et que la création elle-méme, dans sa totalité, est langage, s’effectuant comme un
processus linguistique a partir de la ramification des lettres qui le composent. Celles-
ci, dit 'A.. sont des émanations de I'essence divine, par lesquelles Dieu se manifeste
dans le monde et agit au sein de la création, parallelement aux dix degres de diffusion
de la divinité ou médiations du Créateur au cré€ (sephirot). (p. 86) Loriginalité des
maitres du hassidisme a le plus souvent consisté a conférer une tonalité plus existentielle
aux thémes qui, dans la Cabbale, relevaient de 1'ordre ontologique et théologique,
théosophique et métaphysique. L.e Maharal de Prague marque un nouveau tournant dans
la réflexion sur le langage ; tout en recueillant I"héritage spirituel des penseurs juifs du
Moyen-Age, il I'ouvre et I'oriente vers de nouvelles perspectives. Il abandonne la
problématique classique du langage comme instrument de la pensée pour une réflexion
sur I'activité pensante de 'homme par et dans le langage. Désormais. plus qu'un
ensemble de moyens, le langage est pergu comme une maniére de promouvoir le sens
de I"humain (p. 119). Le XVIII® sigcle et les Temps Modernes explorent ["audace et
le dynamisme de cette intuition. L'A. s’attache & le montrer en analysant la conception
rationaliste et dialectique de Moses Mendelssohn et de Nahman Krochmal, la théorie
du langage dans L'Etoile de la Rédemption de Franz Rosenzweig, la philosophie du
dialogue chez Martin Buber, le langage de I'éthique chez E. Levinas, la spiritualisation
du réel et I'aspiration & la prophétie chez le Rav Kook et David Cohen. Nous regrettons
que, dans ce magnifique parcours, I'A. n’ait pas consacré un chapitre a un auteur qu’il
connait pourtant de premiére main, R. Hayyim de Volozhyn, dont il a si remarquable-
ment traduit et annoté L’Ame de la Vie (Nephesh hahayyim, Lagrasse, Verdier, 1994),



392 BIBLIOGRAPHIE

II nous semble en effet que chez ce Rabbin, disciple du Gaon de Vilna, se trouvent
synthétisées de maniére remarquable les intuitions les plus essentielles de la pensée juive
sur le langage, ce qui confere a I'étude de la Torah sa valeur supréme, au langage humain
sa responsabilité maximale et au langage de la priere sa beauté et sa puissance inouies.
Les notes, la bibliographie, I'index analytique et 'index des auteurs cités font de cet
ouvrage une référence de tout premier intérét sur le langage, dont la vocation est de
véhiculer les plus hautes aspirations de I'espérance humaine, et dont le dépérissement est
par conséquent le signe d’une dégradation qui touche la profondeur méme de son étre.

JEaN BOREL

Haim Zarrant, Ethique et mystique ; Judaisme en Terre d'Islam ; Le Commen-
taire kabbalistique du «Traité des Peéres» de Ya'acob Bu-‘Ifergan, Paris,
Maisonneuve & Larose, 2002, 260 p.

L’ A. poursuit dans cet ouvrage les recherches qu’il a commencées sur 1" histoire de
la pensée juive en terre marocaine, et dont il a donné les premiers résultats dans deux
gros volumes intitulés Mille ans de vie juive au Maroc (1983) et Kabbale, vie mystigue
et magie (1986). La premicre partie initie le lecteur a la vaste littérature du musar, c’est-
a-dire de 1'éthique philosophique, telle qu’elle s’est transmise en Afrique du Nord ainsi
que dans les milieux les plus vivants du judaisme médiéval. Dans la conscience des
maitres qui I'enseignaient, la littérature du musar — et ¢’était 1la 'une de ses principales
caractéristiques — devait absolument lier la forme et le fond, de telle sorte qu’elle fit
capable aussi bien de séduire I'esprit et le cceur des disciples, que de les engager avec
détermination sur la voie du dépassement de ce qui a été fixé par les lois et la juris-
prudence minimales. Les quelques exemples typiques que I"A. a choisis abordent tour
a tour les différents aspects du repentir (feshuvah) chez Sa’adya Gaon, la réforme des
attributs de 1"ame chez Salomon Ibn Gabirol, I'éloge de la justice-charité ou «manteau
de lumicre» chez Ibn Shahin, les devoirs des cceurs chez Bahya Ibn Paquda et, enfin,
le lien que fait Maimonide entre perfection intellectuelle et perfection éthique dans ses
épitres. Un bref chapitre nous conduit a Safed, ot la littérature du musar a connu un
grand essor, notamment a travers les ceuvres de Yosef Qaro, qui réunissait en lui les
talents du juriste et les vertus du kabbaliste. L™ A. analyse enfin les doctrines lurianiques
et leur retentissement dans la littérature éthique, en parcourant des ceuvres moins
connues, s ce n'est tout 4 [ait inconnues encore, émanant des communautés marocaines.
La deuxi¢me partie est exclusivement consacrée a I'exposition de la doctrine du Perah
Shoshan du kabbaliste Ya acob Ben Isaac Bu-Ifergan, et du commentaire kabbalistique
des Pirgé ‘Abot de Yosef Tabul, disciple anonyme de Hayyim Vital, ainsi qu’a I’édition
hébraique de ces deux textes. Le premier suit le manuscrit inédit du Jewish Theological
Seminary de New York (Rab 1510 (35173)), le second correspond au fuc-simile pho-
tographique du manuscrit de la collection Avigdor Klagsbald (Fol. 61a-63b). Commen-
taire €ésotérique original du traité mishnaique ‘Abot, le Perah Shoshan est devenu
rapidement I'un des ouvrages de base de I'éthique rabbinique post-biblique. Ya'acob
Bu-‘lIfergan v expose avec brio les théories cosmogoniques telles que les congoivent
les Kabbalistes, la manifestation des sephirot et des quatre mondes qu’elles constituent :
le monde de I'Emanation, de la Création, de la Formation et de la Mise en ceuvre,
I"apparition des 22 lettres de I'alphabet et de la Thorah, la naissance des ordres angé-
liques, le surgissement des corps célestes, des créatures terrestres et de I’espece humaine,
et les conséquences éthiques importantes que ces doctrines entrainent nécessairement
lorsqu’il s’agit de les mettre en pratique. Quant a I'écrit du disciple anonyme de Hayyim
Vital, il met en jeu de maniere intéressante divers Noms divins représentds, d’une part,
par des valeurs numériques et, d’autre part, par les organes qui leur correspondent dans
I"Anthropos primordial, la figure mystique de Dieu, en I"occurrence les organes de I"ap-



BIBLIOGRAPHIE 393

pareil phonatoire qui participent a la lecture correcte des textes,  leur «élocution parfaite»
etau «mouvement ordonné des levres». Cette plongée dans la mystique juive d’expression
maghrebine met en lumiére I"essor et la fécondité du judaisme en terre arabo-musulmane.

Jean BoreL

ADIN STEINSALTZ (€d.), Le Talmud, Souca 1, commenté par le Rabbin Adin
Steinsaltz, Paris, Bibliophane/Ramsay, 2001, 218 p.

ADIN STEINSALTZ (€d.), Le Talmud, Souca 11, commenté par le Rabbin Adin
Steinsaltz. Paris. Bibliophane/Ramsay, 2002, 240 p.

Le trait€¢ Souca, sixieme traité de I'ordre Moed (temps fixé pour les fétes) dans la
Michnah, nous met en relation directe avec I’ensemble des lois et usages qui concernent
la féte de Soucot (féte des Tabernacles ou Tentes) qui est I'une des fétes a laquelle on
accorde la plus vive attention dans les livres les plus anciens de la Bible. Comme Pessah
et Chavouot, Soucot a une signification & la fois historique et agricole. Sa signification
historique 'associe a I'errance des Israélites dans le désert pendant quarante ans, au
cours desquels ils ne vécurent que dans des tentes. En tant que féte agricole se tenant
a la récolte dautomne, Soucot €tait aussi célébrée comme une féte d’action de grice
pour les bénédictions accordées par la nature pendant I'année ccoulée. Les cing chapitres
du traité, traduits ici pour la premiére fois en langue francaise dans leur intégralité,
concernent I'érection et la résidence dans la souca (cabane) pendant les sept jours de
la féte, et la Iégislation concernant les quatre espéces d’arbres (branche de palmier,
cédrat, myrte et saule) que chaque homme doit agiter lors de la liturgie (cf. Lev. 23,33-
43 Nb. 29,12-38 ; Dt. 16,13-15). En effet, c’est munis de 'éthrog ou cédrat dans la
main gauche et du lulav (ce terme a désigné d’abord la branche de palmier, puis
'ensemble du bouquet) dans la droite, que les fideles doivent se rendre au Temple en
procession, tournant autour de 'autel en agitant leurs rameaux, au son des cantiques
et du Shofar. Le dernier chapitre décrit la cérémonie moins connue mais (rés intéressante
du puisage ¢t de la libation de I'eau qui avait lieu pendant la féte. L intention de ce
rite, qui consistait a aller puiser de 1'eau a la source de Siloé pour I"apporter solennel-
lement au Temple et la verser & ["autel, devait en effet, a la fin de la saison seche, alors
que I'eau commence parfois & manquer cruellement. hiter le moment de la venue de
la pluie. Pour les talmudistes déja, puiser de I'eau a Silo¢, ¢’¢était puiser I'Esprit-Saint.
Et ¢’est justement cet enseignement que, dans 'Evangile de Jean (7.37 sq.) le Christ
arepris pour lui-méme, en donnant ainsi a la féte de Soucot toute sa portée messianique.
Derriere I'exigence d’une conformité exacte a ces mirzvor ou commandements, les Sages
d’Israél invitent les fideles a comprendre que la nécessité de se recueillir rituellement
dans les tentes, ¢’est apprendre a faire fructifier dans un présent I'acquis d’un passe en
vue d’un avenir. Des lors, recueillis sur leur univers intérieur de relations, ils sont les
prémices de temps ot elles pourront s’ universaliser. La confiance en la Providence n’est
rien d’autre que de tenir pour assuré qu'il leur sera donn¢ de vivre jusqu’au temps de
la moisson. Vivre sous les cabanes comme au temps de la marche au désert. ce n’est
ni vivre dans une bétisse en dur, comme celui qui est «du coté du manche». ni étre
vulnérable comme le chevalier des causes perdues, mais ¢’est étre le témoin dans
I"aujourd”hui, dans I"intériorité, de ce qui sera demain dans I"'universalité. Les premicres
gerbes sont déja recueillies et engendrées. Dans les champs, d”autres €pis restent & marir.
Les notes, commentaires et dessins du Rav Adin Steinsaltz, qui accompagnent le texte,
éclairent de manidre remarquable les discussions des Sages, dont le déroulement et la
méthodologie demeurent souvent difficiles d’acces aux non initics.

Jran BOrEL



	Bibliographie

