
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Artikel: L'éthique économique et sociale nous aide-t-elle à agir?

Autor: Arnsperger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOUOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 135 (2003). P. 345-360

L'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE
NOUS AIDE-T-ELLE À AGIR *

Christian Arnsperger

Résumé

Cette étude essaie de dégager des conditions de possibilité de l'agir éthique
qui ne relèvent pas de la seule abstraction philosophique. L'auteur montre que
l'éthique économique et sociale, pour devenir une réelle force motivante, doit
penser ses propres conditions de possibilité comme indissociablement
intellectuelles - par l'éclosion nécessaire d'un désir de pensée critique - et
politiques - par la mise en place de mécanismes démocratiques qui ne banalisent
ni ne dissolvent le désir éthique. Se dégagent ainsi des tâches inédites pour
la méta-éthique, tâches qui relèvent elles-mêmes d'une réflexion philosophique,

mais ramenée aux urgences de l'agir moral concret.

L'éthique économique et sociale nous aide-t-elle à agir Poser cette question

avec honnêteté, c'est refuser de préjuger sa réponse : c'est risquer que la

réponse soit négative. Il s'agit donc d'essayer de dégager des conditions sous

lesquelles la réponse sera éventuellement affirmative.

L'éthique a ceci de particulier qu'une réflexion en éthique ne peut jamais
être entièrement séparée d'une réflexion sur l'éthique - voilà un aspect très

important, qui implique que nous sommes toujours aux prises avec une éthique
de l'éthique, appelée aussi parfois «méta-éthique» : c'est une discipline un peu

agaçante pour celles et ceux d'entre nous qui aiment l'immédiat et le
prétendument concret, mais j'espère pouvoir montrer dans ces pages que c'est une

discipline importante et même intéressante. En fait, la question est une question
méta-éthique ou, si l'on préfère, une question sur l'éthique de l'éthique. Quand
on se demande si l'éthique économique et sociale aide à agir, on se demande

nécessairement aussi quelque chose de plus général - à savoir : est-il éthique
de faire de l'éthique économique et sociale

Une version légèrement abrégée de ce texte a été présentée sous forme de
conférence à F Institut d'Études Sociales (Genève), le lundi 29 septembre 2003. en lien avec-

un cours de formation continue sur l'éthique du travail social. Je remercie ITES pour
son hospitalité, ainsi que Roland Junod (IES) et Denis Müller (Département
interfacultaire d'éthique. Université de Lausanne) pour leurs questions et commentaires.



346 CHRISTIAN ARNSPERGER

À terme, la méta-éthique s'avérera être le terreau d'une vision authentiquement

émancipatoire de la politique.

1. Préalables sur l'éthique économique et sociale

Mais passons d'abord par quelques préliminaires. Dans cette première
section, je vais procéder en quatre étapes. Tout d'abord, je rappellerai en quoi
l'éthique est une science du bien-agir ; ensuite, je montrerai en quoi une science
du bien-agir est une science des bonnes raisons d'agir ; puis je montrerai qu' une
science des bonnes raisons d'agir est une éthique sociale ; et enfin, je montrerai

qu'une éthique sociale est une éthique économique et sociale.

1.1. L'éthique est une science du bien-agir

L'un des attraits majeurs de l'éthique est qu'elle se présente comme une

sorte de «science de l'agir», et plus exactement comme une «science du bien-

agir». Certes, la focalisation sur l'agir ne coule pas tout à fait de source ; si

l'on remonte aux origines grecques, la question fondatrice de l'éthique fut celle
de Socrate : comment faut-il vivre ' Et bien vivre, ce peut parfois être aussi

s'abstenir d'agir pour «bien être» - selon la division classique entre action et

contemplation 2-et. parfois même, cesser d'agir pour «bien mourir» -comme
dans l'antique ars moriendi qui a longtemps occupé une place majeure dans

l'éthique. Néanmoins, surtout depuis le milieu du XIXe siècle, l'homme
occidental se vit et se représente essentiellement, pour ne pas dire exclusivement,

comme agent ou acteur individuel ou collectif3.
On peut repérer au moins trois grands tournants qui ont parachevé cette

perception de nous-mêmes : premièrement, l'avènement de la biologie
scientifique qui identifie l'être vivant comme être qui agit en ré-agissant à un milieu

- voire, qui conçoit la Vie comme le Principe actif par excellence ;

deuxièmement, l'avènement de la sociologie méthodique qui conçoit la vie sociale

comme action d'un corps collectif, ou comme interaction de corps individuels.

1 Cf. notamment B. Williams. L'éthique et les limites de la philosophie, traduction
de M.-A. Lescourret. Paris. Gallimard. 1990.

2 Cette scission entre contemplation et action est sans doute davantage chrétienne

que grecque (Prier, faire oraison, c'est suspendre l'agir afin de le nourrir d'un désir qui
échappe aux urgences du besoin ; cf. la remarquable étude du jésuite D. Vasse. Le Temps
du désir. Paris. Seuil. 1969). Dans la pensée philosophique grecque classique, la
contemplation peut être une forme d'agir et ne signifie pas nécessairement s'abstenir d'agir.

3 Karl Marx lut. bien entendu, l'un des principaux promoteurs de cette vision
«activiste» de l'humain, dès sa thèse de doctorat de 1841 et ses Manuscrits de 1844
ainsi que dans tous leurs prolongements matérialistes. Cf.. par exemple. N. Livergood.
Activity in Marx's Philosophy. La Haye. Nijhoff. 1967.



L'ÉTHIQUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 347

en vue d'assurer la survie face au milieu naturel en construisant des règles de
vivre-ensemble ; et troisièmement, l'avènement de la philosophie analytique
du langage, qui voit dans la communication elle-même un ensemble d'actes
qui, pour une part, construisent et instituent la réalité sociale.

Il en découle notamment que les anciennes catégories du «non-agir»,
comme la contemplation ou la mort, ont pu être progressivement re-concep-
tualisées comme des modalités d'action particulières : entrer en contemplation,
c ' est poser un acte de renoncement non à l'agir, mais à l'agitation comme mode

d'agir particulier ; mourir, c'est en fin de compte être agi par des actions infra-
corporelles, par exemple le «suicide cellulaire» 4.

Dès lors, si vivre est une activité composée d'une multitude d'actions
individuelles et collectives, la question «Comment faut-il vivre ?» qui fonde
l'éthique peut bel et bien se reformuler : elle devient «Comment faut-il agir ?»,

1.2. Une science du bien-agir est une science des bonnes raisons d'agir

Ce qui apparaît alors, c'est la question cruciale des raisons d'agir. En effet,
me demander comment il «faut» que j'agisse, c'est évidemment faire fond sur
une conscience reflexive. Cette conscience reflexive comporte deux aspects
essentiels : tout d'abord, je dois avoir la capacité cognitive de distinguer,
comme disaient déjà les anciens stoïciens, entre ce qui dépend de moi et ce

qui ne dépend pas de moi ; ensuite, je dois avoir la capacité argumentative
de justifier au nom de quoi (au nom de quelle habitude, de quelle conviction,
de quel principe, de quelle conséquence visée, etc.) - au nom de quoi ce qui
dépend de moi doit être structuré, voire restructuré, par certaines actions. En

combinant cette capacité cognitive (qui délimite ma sphère d'action) et cette

capacité argumentative (qui détermine l'orientation de mon action au sein de

cette sphère), je façonne de manière reflexive mes raisons d'agir et j'en fais

mes bonnes raisons d'agir.
Bien entendu, ni ma capacité cognitive, ni ma capacité argumentative ne

m'assurent d'un «savoir absolu» sur la façon dont je dois agir. Avoir une

conscience reflexive va au-delà des capacités cognitive et argumentative. Au

plan cognitif, je peux avoir mal perçu l'étendue des possibles qui dépendaient
de moi - notamment, je peux avoir négligé des possibilités d'action collective

qui exigeaient de moi un plus grand effort de connaissance, de construction
et d'analyse. Au plan argumentatif, je peux avoir eu recours à une justification
qui, au contact de nouvelles personnes, s'avère inadmissible ou. en tout cas.

bancale -, je peux avoir eu recours notamment à des «évidences» ou à des

«bonnes raisons» qui, face au vécu de certaines personnes que je rencontre,
s'avèrent liées à ma position sociale, à mes origines culturelles, etc. Donc, pour

4 Cf. par exemple J.-C. Ameisen, La Sculpture du vivant : le suicide cellulaire ou
la mort créatrice, Paris, Seuil, 1999.



348 CHRISTIAN ARNSPERGER

que je puisse de temps à autre réviser mes bonnes raisons d'agir, c'est-à-dire

pour que je puisse régulièrement réviser et ma connaissance de ce qui dépend
de moi et ma justification de mes actes, il faut que j'aie, en outre, une capacité
critique - ce qui suppose une sorte d'«ouverture d'esprit» ancrée dans une

disposition à me laisser affecter par des connaissances ou des rencontres
nouvelles.

Comme «science du bien-agir». l'éthique doit donc fournir divers outils
qui permettent de renforcer la conscience reflexive, c'est-à-dire développer et

faire jouer au maximum le trinôme «capacité cognitive / capacité argumentative

/ capacité critique». Si l'éthique doit nous aider à agir, c'est-à-dire si

l'éthique veut être éthique, ce sont ces trois capacités, et leur interpénétration,
qu'elle doit développer au maximum chez chacun et chacune d'entre nous.
Nous verrons plus loin qu'elle ne le fait pas forcément.

1.3. Une science des bonnes raisons d'agir est une éthique sociale

Comme science du bien-agir. l'éthique ne peut en aucun cas se détacher
des sciences humaines en tant qu'elles travaillent, chacune à sa manière, à

élucider les multiples raisons d'agir. Et pour autant que l'agir humain est

essentiellement un agir social - c'est-à-dire un ensemble d'actions qui prennent

leurs racines dans un environnement social et qui rejaillissent éventuellement

sur cet environnement social -, toute science humaine doit garder un

ancrage permanent dans les sciences sociales. Par voie de conséquence, toute

éthique est essentiellement (quoique, parfois, par des voies indirectes ou
détournées) une éthique sociale.

Certains verront peut-être ici une sorte de réductionnisme : est-ce que la

question socratique n'affirme pas l'autonomie de la réflexion éthique par
rapport aux diverses sphères de la vie sociale Je pense qu'il y a là un
malentendu. Je prétends bel et bien qu'on doit identifier vie humaine et vie
sociale, c'est-à-dire que l'agir humain - même solitaire ou «a-social» - est

toujours un agir inscrit dans, et traversé par. des médiations sociales \
Cependant, dire (ce que je crois aussi) que l'éthique possède une autonomie à

l'égard de chaque sphère d'action particulière n'empêche pas de dire, en même

temps, que tout questionnement éthique portera in fine finali sur des «objets
sociaux-en-tant-qu'humains». Ce qui est à l'œuvre ici. ce n'est pas un
réductionnisme mais plutôt l'affirmation de la non-pertinence d'une distinction
méthodologique nette entre individu et société : tout acte individuel est d'emblée

social parce qu'inscrit dans un réseau de compétences et de capacités qui
sont sociales en ce sens qu'elles ont besoin «du social» pour exister. En ce

3 On trouvera une défense très stimulante de ce type d'idée dans les deux volumes
de V. Descombes. La Denrée mentale et Les Institutions du sens. Paris. Minuit, 1995
et 1996.



L'ÉTHIQUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 349

sens, oui. toute éthique en tant que science des raisons d'agir est une éthique
sociale, c'est-à-dire une science sociale des raisons d'agir en société. C'est,
me semble-t-il. assez différent d'une attitude réductionniste.

1.4. Une éthique sociale est aussi une éthique économique

J'entends cependant aller plus loin, et dire que toute éthique sociale
comporte une part irréductible d'éthique économique, de sorte qu'on se voit obligé
de parler d'éthique économique et sociale. Ici aussi, nous sommes aujourd'hui
encore tributaires de ce que la seconde moitié du XIXe siècle a légué au XXe
siècle : les composantes économiques de la vie sociale se sont fortement
autonomisées, à la fois dans les faits et dans les représentations. On ne peut
donc pas éviter de nos jours, quand on veut faire de l'éthique, de reconnaître
la place que la logique économique occupe dans quasiment tous les domaines
de l'existence humaine : nécessité de valoriser ma «compétence» en permettant
à autrui de valoriser son «capital» ; nécessité de valoriser mon «capital» en

employant les «compétences» d'autrui ; qui n'a rien à valoriser ne peut être
ni «employeur», ni «employé» et n'a pour ainsi dire pas d'existence sociale.

Que ce soit sur le marché, à l'université, ou même parfois dans les communautés

voire dans les familles, le «jeu économique» qui semble avoir colonisé 6

nos existences est le jeu qui consiste à obtenir une valorisation nette aussi

élevée que possible, c'est-à-dire à maximiser l'écart entre la valorisation que
je reçois sur mes propres «compétences» et «capitaux» et la valorisation que
je dois céder aux «compétences» et aux «capitaux» d'autrui. Notre agir est

profondément influencé par cette toile de fond économique - toile de fond qui
possède un statut ambigu : elle est le résultat de choix institutionnels et orga-
nisationnels particuliers au cours de l'histoire de l'Occident, mais en tant que
telle elle n'est que l'actualisation historique de ce que j'appellerais
l'economiche fondamentale de toute existence humaine, résumée par une
formule simple : il faut produire pour exister, et nul ne peut produire son
existence entièrement seul 7.

En ce sens, toute société est aussi une société économique, toute éthique
sociale est aussi une éthique économique, et l'objet de l'éthique ne peut être

5 C'est J. Habermas qui. dans le sillage de la théorie critique de l'école de Francfort
et de la dernière phénoménologie husserlienne, a popularisé l'expression de «colonisation
du monde vécu» par la rationalité instrumentale. Cf. notamment sa Théorie cle l'agir
communicationnel, traduction de J.-M. Ferry et J.-L. Schlegel. Paris. Fayard. 1987.

7 Ce thème traverse une bonne partie des sciences sociales modernes et se cristallise
dans l'idée marxienne selon laquelle toute existence humaine est produite par une
société. J'ai essayé de présenter un approfondissement existentiel de cette même idée

(à travers la notion d'«economiche» de l'existence humaine) dans «Échange, besoin,
désir : l'économie de marché comme enjeu-clé de l'éthique économique contemporaine».

Revue d'éthique et de théologie morale - Le Supplément, n° 213 (juin 2000).

p. 47-82.



350 CHRISTIAN ARNSPERGER

rien d'autre que les bonnes raisons d'agir au sein d'une société économique. En
d'autres termes, me voici arrivé au terme de ma première partie : se demander
si l'éthique est éthique, c'est-à-dire se demander si l'éthique aide à agir, c'est bel

et bien se demander si l'éthique économique et sociale aide à agir.

2. Question éthique et question méta-éthique 8

Certains ne manqueront pas, à ce stade, de me faire remarquer que mon

propos semble contradictoire ou tautologique. En effet, si l'éthique économique

et sociale est bien la science des bonnes raisons d'agir dans une société

économique, n'est-il pas évident qu'elle aide à agir - ou. ce qui revient au

même, se poser la question ne relève-t-il pas d'une contradiction dans les

termes La remarque est judicieuse, en effet, mais je peux l'écarter assez
aisément en précisant que, jusqu'ici, je n'ai fait que délimiter l'objet de la

question : ce que mes quatre étapes de raisonnement ont fait, c'est montrer sur
quoi devait porter la question méta-éthique ; ce qu'elles n'ont pas fait, en

revanche, c'est élucider cette question méta-éthique elle-même.
Je rappelle que si la question éthique est bien «Comment dois-je agir dans

une société économique ?», la question méta-éthique est : «Est-il éthique de

faire de l'éthique économique et sociale '?». Dire que mon propos est
contradictoire ou tautologique, c'est dire que cette question méta-éthique se confond
simplement avec la question éthique, de sorte qu'aucune réflexion sur l'éthique
ne pourrait s'empêcher d'être une réflexion en éthique. Au lieu de s'interroger
sur l'éthique, ne ferait-on pas mieux de répondre directement à la question
éthique, sans plus perdre de temps Cependant, ceux qui prétendent cela - et

ils sont assez nombreux - doivent à mon avis admettre qu'ils pensent que la

question éthique («Comment dois-je agir dans une société économique ?»)

possède une réponse purement empirique, ou plus précisément une réponse
qu'on peut obtenir sans aucun recours à la démarche théorique. Cela m'amène
alors à préciser que, dans la formulation de la question méta-éthique («Est-
il éthique de faire de l'éthique économique et sociale ?»), les deux occurrences
du mot «éthique» n'ont pas le même sens. Précision capitale, en effet, sans

laquelle l'objet de mon développement devient, au mieux, insignifiant.
Commençons par la seconde occurrence : quand je parle de l'éthique

économique et sociale, je parle plus exactement de ia théorie éthique, celle qui
tente de systématiser les bonnes raisons d'agir et de montrer comment des

8 J'entends par «méta-éthique» la réflexion sur les conditions de possibilité d'une
pensée et d'une action éthiques. Souvent, ce terme est employé pour parler des
conditions de possibilité dites «transcendantales» (au sens des catégories de l'entendement
chez Kant ou des attributs du Moi absolu dans l'idéalisme allemand). Dans ces pages,
comme on le verra, j'entends utiliser le terme de «méta-éthique» en un sens nettement
plus concret ; plus exactement, j'entendrai par ce terme les conditions de possibilité
cognitives. morales et finalement politiques d'une pensée et d'une action éthique.



L'ÉTHIQUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 351

personnes dotées des capacités cognitive, argumentative et critique pourraient
adhérer à telles ou telles raisons d'agir. Un cas particulier et très connu, bien
entendu, est celui des théories de lajustice sociale, qui forment pour ainsi dire
le «fleuron» des théories de l'éthique économique et sociale sans pour autant
l'épuiser, loin de là. En revanche, la première occurrence du mot «éthique»
renvoie à l'éthique comme guide pratique de l'agir : dire qu'«il est éthique de

se référer à x ou à y», c'est dire que x ou y sont des aides effectives pour l'action
effective, ici et maintenant, d'un agent qui désire savoir comment agir- c'est-
à-dire qui se pose la question éthique. On peut alors en déduire que, loin de

se contredire ou de se réduire l'une à l'autre, nos deux questions s'emboîtent
l'une dans l'autre : la question méta-éthique revient à se demander si l'éthique
économique et sociale, qui se situe au plan théorique, est ci même de répondre
à la question éthique, qui se situe au plan pratique.

J'insiste donc sur deux choses : d'une part, j'appelle dorénavant «éthique
économique et sociale» la théorie éthique du bien-agir dans une société
économique 9

: et d'autre part, je postule que la «question éthique», quant à elle,
se situe au plan de la pratique éthique et qu'elle ne trouve pas nécessairement
ses réponses dans la théorie éthique. Ce qui m'intéresse, ce sont les conditions
dans lesquelles la question méta-éthique peut recevoir une réponse affirmative,
c'est-à-dire les conditions dans lesquelles la théorie éthique peut effectivement
aider à répondre à la question éthique. C'est dans ce but que j'entre maintenant
dans la seconde partie de mon développement.

3. Capacité cognitive, capacité argumentative et capacité critique

En fonction de ce que j'ai dit plus haut de l'agir humain comme
intrinsèquement social, je propose de distinguer quatre strates de la vie sociale qui
sont autant de niveaux d'action : (1) la «structure de base de la société»,
assimilable à ses règles constitutionnelles ; (2) les règles infra-constitutionnelles,

ou règles institutionnelles ; (3) les règles infra-institutionnelles, ou règles

organisationnelles ; et (4) les règles infra-organisationnelles. ou règles
interpersonnelles. Au sein de cet emboîtement de niveaux, chaque niveau n

est déterminé par le niveau supérieur n-l, en ce sens par exemple que les règles
constitutionnelles rendent impossibles certaines règles institutionnelles, ou que
les règles organisationnelles rendent inimaginables certaines règles
interpersonnelles. En général, cependant, il reste un choix possible entre plusieurs
règles au niveau inférieur, une fois les règles du niveau supérieur fixées. Le

niveau supérieur ne prescrit pas non plus nécessairement une action particulière
au niveau inférieur, dans la mesure où il existe à chaque niveau une certaine

9 II existe une littérature assez vaste sur le domaine des théories éthiques. Pour une

synthèse large mais non exhaustive, je me permets de renvoyer à C. Arnsperger.
P. Van Parus. Éthique économique et sociale. Paris. La Découverte. 20032.



352 CHRISTIAN ARNSPERGER

marge de jeu qui permet à chaque individu de choisir parmi un certain nombre
de stratégies permises par, ou en tout cas non incompatibles avec, les règles
de ce niveau 10.

«Agir» à un certain niveau n peut, d'emblée, signifier deux choses très

différentes : soit effectuer une action compatible avec les règles du niveau n,
soit effectuer une action en vue de modifier les règles du niveau n - action
modificatrice qui, par hypothèse, devra être à son tour compatible avec les

règles du niveau supérieur n-l, à moins qu'on ne modifie d'abord ces dernières
de façon à voir s'ouvrir des possibles inédits au niveau n, etc. Le questionnement

éthique peut avoir sa place dans l'un comme dans l'autre genre d'action.
Dans l'action intra-règles, je peux vouloir agir de la manière qui, sans

mettre les règles en question, me permettra de respecter le mieux (ou le moins

mal) un critère éthique à mettre en pratique, comme le respect individuel ou
le souci du plus défavorisé. Je suis donc conduit à exercer autant cpie je le

peux mes capacités cognitive, argumentative et critique : je dois devenir conscient

de ce qui me limite, à savoir les règles et les impossibilités réelles qu'elles
circonscrivent ; je dois devenir conscient de ce qui justifie ma manière d'agir,
à savoir ma façon particulière de sélectionner une stratégie parmi toutes celles

que les règles n'excluent pas ; et je dois devenir conscient de tout ce qui, dans

l'usage de mes deux premières capacités, limite faussement ce que je pensais
être «le mieux que je puisse faire».

L'action modificatrice, quant à elle, visera à modifier les règles - celles
du niveau où j'essaie actuellement d'agir, ou bien, si j'ai une capacité de

raisonnement plus développée, aussi celles des niveaux supérieurs - quand je
me rends compte que ces règles ne me permettent pas (ou plus) de réaliser de

façon «suffisante» mon critère éthique. Je deviens alors conscient que ce qui
me limite réellement (et non plus faussement), c'est justement «le mieux que
je puisse faire» en l'état actuel des règles Interviendra alors une nouvelle étape
dans l'exercice de mes capacités cognitive et critique : je devrai essayer de

construire un savoir sur les manières que je peux avoir - seul, mais très

probablement avec d'autres, si je ne me trouve pas dans un poste de pouvoir
direct - de modifier les règles ; puis je devrai à nouveau devenir conscient de

tout ce qui limite faussement cette capacité à agir pour modifier les règles. Ce

n'est que si je rencontre, à cette étape, des obstacles qui me semblent
infranchissables (peut-être à tort) que je finirai par considérer les règles comme
insurmontables et par modifier plutôt mon critère éthique en exerçant à nouveau

ma capacité argumentative - à moins que je ne consente pas à me résigner
à modifier mon critère éthique et que j'adopte alors une attitude d'éternel
révolté, flirtant en permanence avec le non-respect des règles au-delà de ce

que la plasticité des règles elles-mêmes permet.

10 Pour des discussions déjà anciennes mais toujours pertinentes (quoique contestables

sur certains points) de cette idée de «marge de jeu» et de ses implications, cf.
M. Crozier, E. Friedberg, L'acteur et le système, Paris, Seuil, 1977, et E. Friedberg,
Le pouvoir et la règle, Paris, Seuil, 1993.



L'ÉTHIQUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 353

Agir au mieux au sein des règles sociales, agir en vue de meilleures règles
sociales : il semble bien que ce binôme couvre passablement tout ce que
l'éthique économique et sociale peut investiguer. Ma question concerne avant
tout les manières, plus ou moins acceptables, dont celle-ci investigue ce
binôme. Pour annoncer les choses, je dirai que la manière aujourd'hui dominante
de faire de l'éthique économique et sociale - manière à laquelle je suis moi-
même étroitement associé ' ' - met un accent trop exclusif sur l'exercice de

la capacité argumentative, au détriment en partie de la capacité cognitive, mais

surtout de la capacité critique. Résultat : nous enseignons des théories éthiques
étroitement argumentées mais qui souffrent d'un double défaut : ou bien nos
étudiants et les professionnels que nous voulons former trouvent ces théories

éthiques difficiles à ancrer dans leurs possibilités réelles d'action (j'appellerais
cela Y inadéquation cognitive) ; ou bien, au contraire, ces théories éthiques sont
si consensuelles qu'elles ne sont que des manières de rationaliser des règles
et des manières d'agir déjà en place (j'appellerais cela Y inadéquation critique).
Dans un cas comme dans l'autre, l'éthique économique et sociale n'aide que
très modérément l'action, voire ne l'aide pas du tout.

Quand je parle de la «manière dominante» de faire de l'éthique économique
et sociale, je vise principalement le geste théorique rationaliste-kantien, tel

qu'il a vu le jour dans le sillage du renouveau de l'éthique sociale par John

Rawls à partir du début des années 1950 l2. Rawls prenait pour modèle
essentiellement le fonctionnement de la Cour Suprême des Etats-Unis, où un groupe
déjuges dits «moralement compétents» statue sur les règles constitutionnelles

qui doivent régir la société. Il s'agissait, en somme, de trouver une procédure
deliberative qui permette de définir les règles les plus larges qui. ensuite, serviront
de contrainte générale pour les règles institutionnelles, organisationnelles et

interpersonnelles. Pour construire cette procédure deliberative, Rawls proposait
ce qu'il appellera plus tard P «équilibre réfléchi» l3

: dotés des mêmes compétences

morales, tous les juges constitutionnels pouvaient arriver à un résultat unanime

qui consistait à équilibrer les règles constitutionnelles avec leurs propres «jugements

bien pesés» - ce qui leur permettait, ensuite, de justifier les règles
constitutionnelles auprès de quiconque les interrogerait sur leur bien-fondé.

Le type d'action sur lequel porte l'éthique de Rawls est donc très
particulier : il s'agit de l'action qui consiste à édicter des règles constitutionnelles,
selon le modèle idéal-typique de l'individu moral kantien disposant d'une
autonomie innée - avec les contraintes d'universalité, et donc d'impartialité,
qui s'y attachent. En l'ait, c'est un type d'action quasi «contemplatif» puisque
Rawls ne dit presque rien sur la mise en œuvre effective de ces règles cons-

" Voir C. Arnsperger, P. Van Parus, Éthique économique el sociale, op. cil. Cf.
aussi P. Van Parus, Qu'est-ce qu'une société juste Introduction à la pratique de la

philosophie politique, Paris, Seuil, 1991.
12 J. Rawls. «Outline for a Decision Procedure for Ethics» (1951). repris dans

Collected Papers, Cambridge, Harvard University Press, 1999, p. 1-19.
13 .1. Rawls, Théorie de lajustice, traduction de C. Aiidard, Paris, Seuil, 1987.



354 CHRISTIAN ARNSPERGER

titutionnelles idéales : ce sont simplement (si j'ose dire) les règles sur lesquelles
tous les citoyens s'accorderaient si chaque citoyen était doté des mêmes

compétences morales que les juges en question l4.

4. La première tâche politique de la méta-éthique : l'éclosion du deso¬

li est évident que ni les juges rawlsiens. ni a fortiori aucun et aucune de

nous ne verraient l'intérêt de la démarche s'ils n'étaient a priori mus par ce

que je pourrais appeler un «désir éthique» : désir de ne pas agir «aveuglément»
au sein de règles données, voire de ne pas accepter «aveuglément» les règles
elles-mêmes - bref, désir de pouvoir non seulement rationaliser notre agir (ce

qui serait possible, par exemple, en nous expliquant tous nos actes par la

recherche de notre intérêt ou de notre bien-être) mais dt fonder notre agir suide

bonnes raisons. Or. quelle peut être la source d'un tel désir, si ce n'est le

sentiment, plus ou moins vague et flottant, que «quelque chose ne va pas» dans

notre manière actuelle d'agir Soit que nous ayons le sentiment de n'être que
des pantins intelligents, soit que nous ayons le sentiment de subir des

limitations inacceptables ou de collaborer à ce que d'autres en subissent - bref,

un sentiment de malaise social nous habite, qui nous pousse à désirer fonder
dorénavant notre agir sur de bonnes raisons. En amont de l'exercice de notre
capacité argumentative, il y a donc un exercice particulier - et ancré dans

un sentiment - de noire capacité cognitive et de notre capacité critique : nous

apprenons, nous reconnaissons les limites qui nous enserrent et nous commençons

par ressentir un malaise qui nous pousse à interroger leur bien-fondé au-
delà de l'évidence immédiate.

Cet exercice complexe de nos trois capacités ne relève pas, en lui-même,
d'une théorie éthique qui serait déjà constituée : il s'agit plutôt, pour ainsi dire,
d'une conversion initiale ancrée dans une «sensibilité éthique» qui nourrit un
« désir éthique » l5 dont l'issue effective reste pour l'instant indéterminée. C'est
la précondition pour que nous puissions éventuellement nous essayer à une
théorie éthique en espérant qu'elle nous permette un jour de mieux fonder nos
actions intra-règles et/ou nos actions modificatrices. Une question cruciale est

14 Pour une discussion récente de la place des «compétences cognitives» clans le

modèle de Rawls, cf. S. Dumitru. «Savamment juste : notes sur l'epistemologie de la

position originelle». Revue de philosophie économique, vol. 3 (2002), n° 5, p. 67-84.
Pour ce qui est de la place des «compétences morales», cf. C. Arnsperger. «John Rawls
et l'engagement moral». Revue de métaphysique el de inorale, vol. 105. n° 2 (juin 1998).

p. 237-257.
15 Philippe Van Parijs et moi-même avions introduit cette expression à l'extrême

fin de notre ouvrage (op. cit.). sans toutefois en déployer les conditions et les
implications comme je le fais ici - déploiement qui nous aurait amenés à modifier
sensiblement, je crois, notre intérêt même pour les enjeux méta-éthiques, qui restent tout a

fait négligés dans cet ouvrage. En un sens, le présent article s'inscrit donc clans le sillage
de la dernière section de notre ouvrage, intitulée «Changer la vie ?¦>.



L'ETHIQUE ÉCONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 355

alors : est-ce que l'ensemble des règles économiques et sociales dans lesquelles
nous vivons actuellement et effectivement, ici et maintenant, nous permettent
- de par les schémas d'action qu'elles rendent possibles, mais surtout de par
les schémas d'action qu'elles rendent dominants (c'est-à-dire ceux grâce
auxquels nous pouvons «gagner» les jeux sociaux que nous jouons) - de former
et de cultiver en nous ce «désir éthique» si nécessaire Plus exactement, est-
ce que les schémas d'action dominants rendent malgré tout possibles certains
schémas d'action non dominants qui. s'ils sont adoptés, permettront ici et
maintenant l'éclosion du «désir éthique» chez tout le monde Il faut bien voir
que si la réponse à cette question est négative, tous ceux d'entre nous qui se

formuleront à eux-mêmes un embryon de théorie éthique (quel que soit le

niveau d'action envisagé) le feront sur la base d'un faux universalisme du désir,
c'est-à-dire qu'ils feront comme si tous les autres avaient vécu, eux aussi,
l'éclosion du désir éthique - donc tous ceux qui partiront à la recherche de

fondements éthiques pour leur agir exerceront leurs trois capacités en faisant
comme si tous les autres pouvaient les exercer de la même façon pour déclencher

la conversion initiale.
Cette première difficulté située en amont de l'exercice argumentatif se

complète par une seconde difficulté située, quant à elle, en aval. Supposons

que, par impossible, tout le monde soit devenu capable du «désir éthique» en

même temps : dans ce cas. chacun aura pu développer par sa capacité
argumentative une théorie éthique qui peut provisoirement guider son action.
Mais je dis «provisoirement», parce que ce guide peut être extrêmement

imparfait, voire complètement illusoire : encore faut-il que toutes les limites
qui pèsent faussement sur l'agir aient été reconnues comme fausses, ou (ee qui
revient au même) que les limites qui pèsent réellement sur l'agir aient été

examinées suffisamment - donc, évidemment, qu'elles aient d'abord été

reconnues comme des limites potentiellement fausses - pour pouvoir être déclarées

authentiquement réelles. Or. cela ne peut se faire qu'en passant impitoyablement

au crible toutes les certitudes au nom desquelles «on ne peut pas

changer x, ou l'on ne peut pas se passer de y», pour ne garder que les x et
les y dont l'immutabilité découle de notre théorie éthique elle-même, et ce y
compris la manière dont nous la justifions par argumentation. En aval de

l'exercice de notre capacité argumentative, il y a donc également un exercice

particulier - ct cette fois-ci ancre dans une exigence elle-même éthique - de

notre capacité cognitive et de noire capacité critique : nous apprenons, nous
reconnaissons les limites qui nous enserrent ct nous nous soumettons rudement
à une exigence de cohérence qui nous pousse à interroger leur bien-fondé au-
delà de l'évidence même tenace, et sur la base de notre théorie éthique elle-
même. On pourrait parler à bon droit, ici. d'un véritable «désir critique» '".

16 Désir qui. dans les recherches que je mène par ailleurs sur la notion de «rationalité

critique», joue un rôle central. Cf. notamment C. Arnsperger, «Vers un modèle de

rationalité instrumentale critique (Raison des Lumières et critique sociale. 2e partie)».
Cahiers du GRISE (Paris, École Polytechnique), à paraître en 2004.



356 CHRISTIAN ARNSPERGER

parce qu'il s'agit de la poursuite de la dynamique enclenchée par le désir

éthique - dynamique visant à discriminer toujours davantage entre les raisons

d'agir qui s'avèrent fallacieuses et celles qui. décidément, nous paraissent bonnes.

Ce second exercice de nos trois capacités, tout aussi complexe, relève,

quant à lui. d'une théorie éthique déjà constituée - celle qui est née suite à

l'éclosion du désir éthique : il s'agit ici, pour ainsi dire, d'une confirmation
provisoirement finale ancrée dans une «sensibilité critique» qui nourrit un
«désir critique» dont l'issue effective est notre théorie éthique pleinement
constituée. C'est la condition pour que nous puissions réellement aboutir, ici
et maintenant, à une théorie éthique qui fonde sérieusement nos actions intra-

règles et/ou nos actions modificatrices. Sérieusement, en ce sens que le choix
même entre agir dans les règles et agir contre elles sera dérivé de notre théorie

éthique et pas seulement d'un vague malaise initial. Une question cruciale est

alors : est-ce que les schémas d'action dominants rendent malgré tout possibles
certains schémas d'action non dominants qui. s'ils sont adoptés, permettront
ici et maintenant l'éclosion du «désir critique» chez tout le monde Si la

réponse à cette question est négative, tous ceux d'entre nous qui aboutiront
à une théorie éthique (quel que soit le niveau d'action envisagé) le feront sur
la base d'un faux universalisme de la critique, c'est-à-dire qu'ils feront comme
si tous les autres avaient vécu, eux aussi, l'éclosion du désir critique - donc tous

ceux qui partiront à la recherche de fondements éthiques pour leur agir exerceront
leurs trois capacités en faisant comme si tous les autres pouvaient les exercer de

la même façon pour déclencher la confirmation provisoirement finale.
Si le désir éthique et le désir critique n'éclosent que dansune partie de

la population - comme c'est le cas dans nos sociétés où l'éthique est enseignée
et diffusée mais où elle ne touche pas tout le monde -, on verra une
configuration sociale que j'appellerais factice où. à côté d'une minorité d'individus
munis de convictions fortes et réfléchies, une majorité reste en retrait et se

réfugie soit dans un fatalisme non interrogé («Que voulez-vous, c'esl comme

ça. le monde n'est pas bon mais il faut savoir s'y faire»), soit dans une
rationalisation agressive des systèmes de règles en place («Je ne vois pas où

est le problème, le monde est bon tel qu'il est. il suffit de savoir s'y
débrouiller»). Cette société fragmentée est profondément factice à mes yeux, car
chacune des théories éthiques bien constituées de la minorité pourrait - si c'est
vraiment une théorie, et si elle s'applique au niveau d'action adéquat - soit
transformer le fatalisme irréfléchi en révolte et en aspiration à un monde plus
juste, soit transformer la rationalisation agressive en une justification articulée
et explicite des règles existantes '7.

17 Cette idée selon laquelle une société vraiment «rationnelle» est une société non
divisée ou non clivée vient de l'héritage critique de l'école de Francfort, lui-même
ressaisi à partir de la critique marxienne de l'idéologie. Cf. notamment C. Arnsperger.
«Sur la tâche emancipatrice de la philosophie politique et de la théorie économique
(Raison des Lumières et critique sociale. le'c partie)». Cahiers du GRISE (Paris. École

Polytechnique), à paraître en 2004.



L'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 357

On remarquera que rien n'est dit ici du contenu des théories éthiques ; nous
faisons à proprement parler de la méta-éthique. Mais cela s'avère quelque
chose de fort intéressant, puisque nous en déduisons maintenant une double
tâche politique qui est loin d'être consensuelle : la première grande vocation
de la méta-éthique est de penser les conditions d'éclosion effective, ici et
maintenant, du «désir éthique» et du «désir critique» chez chaque citoyen sans
exception. Loin de moi l'idée de faire ici l'inventaire exhaustif de ce que cette
vocation requiert. Je donnerai simplement quelques indications qui me
semblent importantes.

(a) Tout d'abord, il est bien évident que l'investissement éducatif doit être
colossal - selon le modèle républicain français, que j'admire assez, mais qui
devrait être poussé mille fois plus loin dans la direction d'une sensibilisation
éthique et critique des élèves : cultiver la capacité à ressentir le malaise social
et cultiver l'exigence de cohérence critique envers les évidences, même les plus
tenaces. Même si cela paraît banal, le constat n'en est pas moins criant :

développer ces capacités requiert que les élèves soient rendus mille fois plus
ouverts à l'écoute de la souffrance sociale d'autrui et à l'écoute des objections
fortes qui émanent de ces personnes souffrantes - objections qui, généralement,
ébranlent précisément les évidences les plus tenaces.

(b) Ensuite, il faut rendre les citoyens nettement plus conscients de
l'emboîtement des niveaux d'action, et surtout des limitations parfois fortes qu'un
niveau supérieur exerce sur les schémas d'action qui seront jugés possibles et

sur les schémas d'action qui seront dominants et «évidents», aux niveaux
inférieurs. Entre notamment enjeu, ici, tout ce qui relève à proprement parler
de la critique de la logique économique : il s'agit de devenir conscients de la

façon dont la logique économique, qui s'enracine dans le niveau institutionnel
mais qui est adossée à certains éléments constitutionnels, rejaillit sur les schémas

d'action qui seront jugés «rationnels» et même «spontanément plausibles» aux
niveaux des règles organisationnelles et interpersonnelles. La capacité à décoder

ces prétendues évidences et à les remettre en question (quitte à les réassumer

lucidement par la suite) est intimement liée à l'éclosion du désir critique.
(c) Enfin, il faut rendre les citoyens nettement plus conscients de ce que

leur capacité à désirer l'éclosion du désir éthique et critique est fortement

(quoique pas exclusivement) dépendante de leur capacité à ne pas s'imaginer
comme agissant toujours seuls. En d'autres termes, l'exercice de ma capacité

cognitive comme de ma capacité critique peut être «relancé» ou «dynamisé»
si je me rends compte que j'avais négligé jusqu'ici certaines alliances, certains

groupes, certaines mobilisations - bref, certaines possibilités d'action collective.

En les négligeant, j'avais peut-être déclaré comme immuables ou insurmontables

certaines règles qui, à la réflexion, s'avèrent ne pas tout à fait échapper
à ma prise - pourvu que ce que j'appelle «moi» ne se voie pas d'emblée comme
isolé et séparé de tous les «nous», c'est-à-dire pourvu que je n'aie pas été

progressivement privé, par les jeux sociaux auxquels je participe, de toute

conscience du collectif.



358 CHRISTIAN ARNSPERGER

5. Lei seconde tâche politique tic la méta-éthique :

la réforme de la démocratie

Telles sont donc certaines des tâches politiques majeures dévolues à la

méta-éthique. Mais l'obstacle ultime pour toute théorie éthique est, bien
entendu, la déception qui naît de l'affrontement à la sphère politique proprement
dite. À quoi me servirait de m'armer - un bien grand mot - d'une théorie

éthique dont il ne resterait rien, en termes de latitude d'action, une fois qu'elle
aurait interagi politiquement avec d'autres théories éthiques À supposer, donc,

que chacun des citoyens que nous sommes se soit muni d'une théorie éthique
en bonne et due forme, soutenue par le désir éthique et le désir critique et étayée

sur l'exercice des trois capacités, n'y a-t-il pas le risque qu'aucune de ces théories

ne serve vraiment à agir, si agir signifie interagir politiquement
J'ai à l'esprit 1 "«effet dissolvant» du politique sur les théories éthiques.

Dans un domaine particulier (celui des théories de lajustice), John Rawls avait

entrevu lc problème à travers son idée de «consensus par recoupement» des

différentes conceptions englobantes du bien l8 ; mais le même problème se

pose aussi au niveau plus élevé des théories de la justice elles-mêmes : si des

rawlsiens affrontent dans l'arène politique des utilitaristes. des libertariens et

des marxistes, est-ce que l'une quelconque de ces approches restera indemne
Ne seront-elles pas toutes réduites à une sorte de «bouillie indistincte» par le

jeu des négociations, compromis et autres arbitrages politiques Et si tel est

bien l'aboutissement du jeu politique, quel intérêt y a-t-il à élaborer un

quelconque point de départ éthique, réfléchi et articulé Pourquoi ne pas agir
directement, sans théorie, à la rigueur avec une série de slogans simples et

facilement modifiables au cours du temps et au gré des circonstances
Le risque de dissolution en bouillie indistincte peut avoir son origine dans

le jeu politique lui-même, tel qu'il est organisé dans nos démocraties actuelles

(c'est ce que j'appellerai l'«effet dissolvant externe») ; ou bien il peut avoir
son origine dans la manière dont les diverses théories éthiques sont structurées

et dans la nature des bases cognitives. argumentatives et critiques dont elles

se dotent au départ (c'est ce que j'appellerais l'«effet dissolvant interne»). Une

sphère politique est factice dans la mesure où. à côté d'une minorité -
éventuellement réduite à zéro - de théories éthiques qui parviennent à se créer une

marge d'action effective dans les mécanismes politiques, on trouve une

majorité de détenteurs de théories éthiques qui, dégoûtés par l'impossibilité d'agir
selon leurs convictions pourtant chèrement élaborées, se réfugient soit dans un

opportunisme radical qui consiste à se rallier au groupe politique qui gagne
(même s'il n'agit selon aucune théorie éthique bien définie), soit dans un

cynisme radical qui consiste à ne se rallier à aucun groupe politique et à se

replier sur la «débrouille pratique» dans les niveaux d'action les plus immédiats

J. Rawls. Libéralisme politique, traduction de C. Audard. Paris, P.U.F.. 1995.



I .'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE À AGIR 359

(famille, loisirs, emploi). Cette sphère politique est factice à mes yeux parce
qu'elle se réduit infine finali à la gestion soi-disant pragmatique des intérêts
et des groupes de pression, mus non pas par des théories éthiques mais par
des pratiques souvent non éthiques.

On remarquera qu'ici encore, rien n'est dit du contenu des théories
éthiques ; nous faisons donc toujours de la méta-éthique. Mais cela s'avère de

nouveau intéressant, puisque nous en déduisons cette fois une double tâche

méta-politique qui, elle aussi, est loin d'être consensuelle : la seconde grande
vocation de la méta-éthique esl cle penser les conditions sous lesquelles, d'un
côté, le jeu politique pourrait ne pas être organisé de façon telle qu 'aucune
théorie éthique ne puisse y survivre sans devenirprogressivement indissociable
de toutes les autres théories éthiques et. d'un autre côté, les conditions selon

lesquelles les théories éthiques ne se dissoudraient pas d'elles-mêmes clans le

jeu politique et parviendraient - chacune dans le strict respect de ce que le

jeu politique «réorganisé» lui attribuerait - à dégager de réelles marges
d'action. Loin de moi. évidemment, l'ambition de donner ne serait-ce que des

pistes sommaires à propos d'une question extrêmement complexe - celle,
finalement, d'une réforme de la démocratie qui permettrait à chaque citoyen
détenteur d'une théorie éthique d'espérer une marge d'action qui. quoique
imparfaite ou incomplète, corresponde néanmoins à une version non travestie
et non émasculée de ce que sa théorie éthique exige. Il faut bien voir que si

la tâche est lourde, l'enjeu est de taille : il ne s'agit de rien moins que de la

création des possibilités politiques de l'éthique économique et sociale en tant

que pratique citoyenne. Si ces possibilités ne sont pas créées, ou si l'on
démontre qu'elles sont incompatibles avec toute forme de démocratie, il faudra

se ranger dans l'un des trois camps suivants : ou bien le camp de ceux qui
abandonnent l'éthique pour l'action stratégique liée aux intérêts et aux jeux
de pouvoir ; ou bien le camp de ceux qui font de l'éthique économique et

sociale pour se forger des convictions quelque peu «esthétiques» et sans aucune
effectivité : ou bien le camp de ceux (somme toute proches du premier camp)
qui cherchent à se rallier à une pseudo-éthique qui correspondrait à une

rationalisation des règles déjà en place, de façon à «se sentir chez soi» dans le

monde tel qu'il est.

6. Conclusion

Est-il éthique de faire de l'éthique économique et sociale Ou encore :

l'éthique économique et sociale nous aide-t-elle à agir J'espère avoir pu

montrer l'importance qu'il y a. quand on veut répondre de façon sérieuse à

cette question, à adopter une position méta-éthique.
J'ai identifié deux classes d'enjeux, assez rarement discutés dans ce

contexte : d'une part, l'enjeu de l'éclosion du désir: d'autre part, l'enjeu de la

réforme de la démocratie. 11 me semble que ce n'est qu'à travers une telle



360 CHRISTIAN ARNSPERGER

position méta-éthique qu'on peut vraiment arriver à définir les conditions
politiques et méta-politiques qui feront que l'éthique économique et sociale,

quel qu'en soit le contenu, puisse aider chacun et chacune d'entre nous à agir,
aux divers niveaux où il ou elle peut désirer le faire.


	L'éthique économique et sociale nous aide-t-elle à agir?

