Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Artikel: L'éthique économique et sociale nous aide-t-elle a agir?
Autor: Arnsperger, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 345-360

L’ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE
NOUS AIDE-T-ELLE A AGIR ?°

CHRISTIAN ARNSPERGER

Résumé

Cette étude essaie de dégager des conditions de possibilité de I’agir éthique
qui ne relevent pas de la seule abstraction philosophique. L’ auteur montre que
[éthique économique et sociale, pour devenir une réelle force motivante, doit
penser ses propres conditions de possibilité comme indissociablement intel-
lectuelles — par I’éclosion nécessaire d’un désir de pensée critique — et po-
litiques — par la mise en place de mécanismes démocratiques qui ne banalisent
ni ne dissolvent le désir éthique. Se dégagent ainsi des taches inédites pour
la méta-éthique, taches qui relévent elles-mémes d’une réflexion philosophi-
que, mais ramenée aux urgences de [’agir moral concret.

L’¢thique économique et sociale nous aide-t-elle a agir ? Poser cette ques-
tion avec honnéteté, c’est refuser de préjuger sa réponse ; ¢’est risquer que la
réponse soit négative. Il s’agit donc d’essayer de dégager des conditions sous
lesquelles la réponse sera éventuellement affirmative.

L’éthique a ceci de particulier qu'une réflexion en éthique ne peut jamais
étre enticrement séparée d’une réflexion sur 1'éthique — voila un aspect trés
important, qui implique que nous sommes toujours aux prises avec une éthique
de I’éthique, appelée aussi parfois «méta-éthique» ; ¢’est une discipline un peu
agacante pour celles et ceux d’entre nous qui aiment I'immédiat et le préten-
dument concret, mais j’espére pouvoir montrer dans ces pages que c¢’est une
discipline importante et méme intéressante. En fait, la question est une question
méta-éthique ou, si I’on préfere, une question sur I¢thique de 1"éthique. Quand
on se demande si I’éthique économique et sociale aide a agir, on se demande
nécessairement aussi quelque chose de plus général — a savoir : est-il éthique
de faire de |'éthique économique et sociale ?

" Une version légerement abrégée de ce texte a €t¢ présentée sous forme de con-
férence & I'Institut d’Etudes Sociales (Genéve), le lundi 29 septembre 2003, en lien avec
un cours de formation continue sur I’éthique du travail social. Je remercie I'lES pour
son hospitalité, ainsi que Roland Junod (IES) et Denis Miiller (Département
interfacultaire d’éthique, Université de Lausanne) pour leurs questions et commentaires.



346 CHRISTIAN ARNSPERGER

~

A terme, la méta-éthique s’avérera étre le terreau d’une vision authenti-
quement émancipatoire de la politique.

. Préalables sur 1'éthique économique et sociale

Mais passons d’abord par quelques préliminaires. Dans cette premiere
section, je vais procéder en quatre étapes. Tout d’abord, je rappellerai en quoi
1’éthique est une science du bien-agir ; ensuite, je montrerai en quoi une science
du bien-agir est une science des bonnes raisons d’agir ; puis je montrerai qu’une
science des bonnes raisons d’agir est une éthique sociale ; et enfin, je montrerai
qu’une éthique sociale est une €thique économique et sociale.

1.1. L’éthique est une science du bien-agir

L’un des attraits majeurs de 1’éthique est qu’elle se présente comme une
sorte de «science de 1'agir», et plus exactement comme une «science du bien-
agir». Certes, la focalisation sur 1’agir ne coule pas tout a fait de source ; si
I’on remonte aux origines grecques, la question fondatrice de I’éthique fut celle
de Socrate : comment faut-il vivre ? ' Et bien vivre, ce peut parfois étre aussi
s’abstenir d’agir pour «bien étre» — selon la division classique entre action et
contemplation  — et, parfois méme, cesser d’agir pour «bien mourir» — comme
dans I’antique ars moriendi qui a longtemps occupé une place majeure dans
I’éthique. Néanmoins, surtout depuis le milieu du XIX® siecle, 'homme oc-
cidental se vit et se représente essentiellement, pour ne pas dire exclusive-
ment, comme agent ou acteur individuel ou collectif 3,

On peut repérer au moins trois grands tournants qui ont parachevé cette
perception de nous-mémes : premierement, I’avenement de la biologie scien-
tifique qui identifie I’étre vivant comme étre qui agit en ré-agissant a un milieu
— voire, qui congoit la Vie comme le Principe actif par excellence ; deuxie-
mement, ['avenement de la sociologie méthodique qui congoit la vie sociale
comme action d’un corps collectif, ou comme interaction de corps individuels,

I Cf. notamment B. WiLLIAMS, L’éthique et les limites de la philosophie, traduction
de M.-A. Lescourret, Paris, Gallimard, 1990.

? Cette scission entre contemplation et action est sans doute davantage chrétienne
que grecque (Prier, faire oraison, ¢’est suspendre I"agir afin de le nourrir d’un désir qui
€chappe aux urgences du besoin ; cf. la remarquable ¢tude du jésuite D. Vassk, Le Temps
du désir, Paris, Seuil, 1969). Dans la pensée philosophique grecque classique, la con-
templation peut étre une forme d’agir et ne signifie pas nécessairement s abstenir d’agir.

 Karl Marx fut, bien entendu, I'un des principaux promoteurs de cette vision
«activiste» de I’humain, des sa these de doctorat de 1841 et ses Manuscrits de 1844
ainsi que dans tous leurs prolongements matérialistes. Cf., par exemple, N. LIVERGOOD,
Activity in Marx’s Philosophy, La Haye, Nijhoff, 1967.



LETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 347

en vue d’assurer la survie face au milieu naturel en construisant des réegles de
vivre-ensemble ; et troisiémement, I’avenement de la philosophie analytique
du langage. qui voit dans la communication elle-méme un ensemble d’actes
qui, pour une part, construisent et instituent la réalité sociale.

[ en découle notamment que les anciennes catégories du «non-agir»,
comme la contemplation ou la mort, ont pu étre progressivement re-concep-
tualisées comme des modalités d’action particuliéres : entrer en contemplation,
c’est poser un acte de renoncement non a 1’agir, mais a I’ agitation comme mode
d’agir particulier ; mourir, ¢’est en fin de compte étre agi par des actions infra-
corporelles, par exemple le «suicide cellulaire» *,

Des lors, si vivre est une activité composée d’une multitude d’actions
individuelles et collectives, la question «Comment faut-il vivre ?» qui fonde
I'éthique peut bel et bien se reformuler : elle devient «Comment faut-il agir 7».

[.2. Une science du bien-agir est une science des bonnes raisons d'agir

Ce qui apparait alors, ¢’est la question cruciale des raisons d’agir. En effet,
me demander comment il «faut» que j’agisse, c’est évidemment faire fond sur
une conscience réflexive. Cette conscience réflexive comporte deux aspects
essentiels : tout d’abord, je dois avoir la capacité cognitive de distinguer,
comme disaient déja les anciens stoiciens, entre ce qui dépend de moi et ce
qui ne dépend pas de moi ; ensuite, je dois avoir la capacité argumentative
de justifier au nom de quoi (au nom de quelle habitude, de quelle conviction,
de quel principe, de quelle conséquence visée, etc.) — au nom de quoi ce qui
dépend de moi doit étre structuré, voire restructuré, par certaines actions. En
combinant cette capacité cognitive (qui délimite ma sphere d’action) et cette
capacité argumentative (qui détermine |’orientation de mon action au sein de
cette sphere), je faconne de maniere réflexive mes raisons d’agir et jen fais
mes bonnes raisons d’agir.

Bien entendu, ni ma capacité cognitive, ni ma capacité argumentative ne
m’assurent d’un «savoir absolu» sur la fagon dont je dois agir. Avoir une
conscience réflexive va au-dela des capacités cognitive et argumentative. Au
plan cognitif, je peux avoir mal percu I'étendue des possibles qui dépendaient
de moi — notamment, je peux avoir négligé des possibilités d’action collective
qui exigeaient de moi un plus grand effort de connaissance, de construction
et d’analyse. Au plan argumentatif, je peux avoir eu recours a une justification
qui, au contact de nouvelles personnes, s’avere inadmissible ou, en tout cas,
bancale —, je peux avoir eu recours notamment a des «évidences» ou a des
«bonnes raisons» qui, face au vécu de certaines personnes que je rencontre,
s’averent lides 4 ma position sociale, & mes origines culturelles, etc. Donc, pour

4 Cf. par exemple J.-C. AMEISEN, La Sculpture du vivant : le suicide cellulaire ou
la mort créatrice, Paris, Seuil, 1999.



348 CHRISTIAN ARNSPERGER

que je puisse de temps a autre réviser mes bonnes raisons d’agir, ¢’est-a-dire
pour que je puisse réguliérement réviser e ma connaissance de ce qui dépend
de moi e ma justification de mes actes, il faut que j aie, en outre, une capacité
critiqie — ce qui suppose une sorte d’«ouverture d’esprit» ancrée dans une
disposition a me laisser affecter par des connaissances ou des rencontres
nouvelles.

Comme «science du bien-agir», I’éthique doit donc fournir divers outils
qui permettent de renforcer la conscience réflexive, ¢’est-a-dire développer et
faire jouer au maximum le trindbme «capacité cognitive / capacité argumen-
tative / capacité critique». Si ['éthique doit nous aider a agir, ¢’est-a-dire si
[’éthique veut étre éthique, ce sont ces trois capacités, et leur interpénétration,
qu'elle doit développer au maximum chez chacun et chacune d’entre nous.
Nous verrons plus loin qu'elle ne le fait pas forcément.

1.3. Une science des bonnes raisons d’agir est une éthique sociale

Comme science du bien-agir, I'éthique ne peut en aucun cas se détacher
des sciences humaines en tant qu’elles travaillent, chacune a sa manicre, a
€lucider les multiples raisons d’agir. Et pour autant que I’agir humain est
essentiellement un agir social — c’est-a-dire un ensemble d’actions qui pren-
nent leurs racines dans un environnement social et qui rejaillissent éventuel-
lement sur cet environnement social —, toute science humaine doit garder un
ancrage permanent dans les sciences sociales. Par voie de conséquence, toute
éthique est essentiellement (quoique, parfois, par des voies indirectes ou
détournées) une éthique sociale.

Certains verront peut-étre ici une sorte de réductionnisme : est-ce que la
question socratique n’affirme pas 'autonomic de la réflexion éthique par
rapport aux diverses spheres de la vie sociale 7 Je pense qu’il y a la un
malentendu. Je prétends bel et bien qu’on doit identifier vie humaine et vie
sociale, ¢’est-a-dire que 'agir humain — méme solitaire ou «a-social» — est
toujours un agir inscrit dans, et traversé par, des médiations sociales . Ce-
pendant, dire (ce que je crois aussi) que I'éthique possede une autonomie 2
I'égard de chaque sphere d’action particuliere n’empéche pas de dire, en méme
temps, que tout questionnement €thique portera in fine finali sur des «objets
sociaux-en-tant-qu”humains». Ce qui est a l'ceuvre ici, ce n’est pas un
réductionnisme mais plutdt I’affirmation de la non-pertinence d’une distinction
méthodologique nette entre individu et société : tout acte individuel est d’em-
blée social parce qu’inscrit dans un réseau de compétences et de capacités qui
sont sociales en ce sens qu’elles ont besoin «du social» pour exister. En ce

° On trouvera une défense trés stimulante de ce type d’idée dans les deux volumes
de V. Descomses, La Denrée mentale et Les Institutions du sens, Paris, Minuit, 1995
et 1996.



L’ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 349

sens, oul, toute €thique en tant que science des raisons d’agir est une éthique
sociale, ¢’est-a-dire une science sociale des raisons d’agir en société. C’est,
me semble-t-il, assez différent d’une attitude réductionniste.

I.4. Une éthique sociale est aussi une éthique économique

Jentends cependant aller plus loin, et dire que toute éthique sociale com-
porte une part irréductible d’éthique économique, de sorte qu’on se voit obligé
de parler d’éthique économique et sociale. Ici aussi, nous sommes aujourd’hui
encore tributaires de ce que la seconde moitié du XIX® siécle a 1égué au XX*¢
siccle : les composantes économiques de la vie sociale se sont fortement
autonomisées, a la fois dans les faits et dans les représentations. On ne peut
donc pas éviter de nos jours, quand on veut faire de I'éthique, de reconnaitre
la place que la logique économique occupe dans quasiment tous les domaines
de I’existence humaine : nécessité de valoriser ma «compétence» en permettant
a autrui de valoriser son «capital» ; nécessité de valoriser mon «capital» en
employant les «compétences» d’autrui ; qui n’a rien a valoriser ne peut étre
ni «employeur», ni «employé» et n’a pour ainsi dire pas d’existence sociale.
Que ce soit sur le marché, a I'université, ou méme parfois dans les commu-
nautés voire dans les familles, le «jeu économique» qui semble avoir colonisé ©
nos existences est le jeu qui consiste a obtenir une valorisation nette aussi
¢levée que possible, c’est-a-dire a maximiser I'écart entre la valorisation que
je recois sur mes propres «compétences» et «capitaux» et la valorisation que
je dois céder aux «compétences» et aux «capitaux» d’autrui. Notre agir est
profondément influencé par cette toile de fond économique — toile de fond qui
possede un statut ambigu : elle est le résultat de choix institutionnels et orga-
nisationnels particuliers au cours de 'histoire de 1'Occident, mais en tant que
telle elle n’est que ['actualisation historique de ce que j appellerais
I'économicité fondamentale de toute existence humaine, résumée par une
formule simple : il faut produire pour exister, et nul ne peut produire son
existence entierement seul .

En ce sens, toute société est aussi une société économique, toute ¢thique
sociale est aussi une éthique économique, et ['objet de I'éthigie ne peut étre

6 C’est J. Habermas qui, dans le sillage de la théorie critique de 1'école de Francfort
et de la derniére phénoménologic husserlienne, a popularisé I'expression de «colonisation
du monde vécu» par la rationalité instrumentale. Cf. notamment sa Théorie de I'agir
communicationnel, traduction de J.-M. Ferry et J.-L. Schlegel, Paris, Fayard, 1987.

7 Ce théme traverse une bonne partie des sciences sociales modernes et se cristallise
dans I'idée marxienne selon laquelle toute existence humaine est produile par une
société. J'ai essayé de présenter un approfondissement existentiel de cette méme idée
(a travers la notion d’«économicité» de I'existence humaine) dans «Echange, besoin,
désir : I'économie de marché comme enjeu-clé de I'éthique économique contempo-
raine», Revue d’éthique et de théologie morale — Le Supplément, n® 213 (juin 2000),
p. 47-82.



350 CHRISTIAN ARNSPERGER

rien d’autre gue les bonnes raisons d’agir au sein d’une société économique. En
d’autres termes, me voici arrivé au terme de ma premicre partie : se demander
si I"éthique est éthique, c’est-a-dire se demander si I'éthique aide a agir, c’est bel
et bien se demander si I'éthique économique et sociale aide a agir.

2. Question éthique et question méta-éthique ®

Certains ne manqueront pas, a ce stade, de me faire remarquer que mon
propos semble contradictoire ou tautologique. En effet, si I'éthique économi-
que et sociale est bien la science des bonnes raisons d’agir dans une société
économique, n’est-il pas €vident qu’elle aide a agir — ou, ce qui revient au
méme, se poser la question ne releve-t-il pas d’une contradiction dans les
termes ? La remarque est judicieuse, en effet, mais je peux |'écarter assez
aisément en précisant que, jusqu’ici, je n’ai fait que délimiter 1'objet de la
question : ce que mes quatre étapes de raisonnement ont fait, ¢c’est montrer sur
quoi devait porter la question méta-éthique ; ce qu’elles n’ont pas fait, en
revanche, c’est €lucider cette question méta-éthique elle-méme.

Je rappelle que si la question éthique est bien «Comment dois-je agir dans
une société économique ?», la question méta-éthique est : «Est-il éthique de
faire de 1'éthique économique et sociale 7». Dire que mon propos est contra-
dictoire ou tautologique, c’est dire que cette question méta-éthique se confond
simplement avec la question €thique, de sorte qu’aucune réflexion sur I’ éthique
ne pourrait s’empécher d’étre une réflexion en éthique. Au lieu de s’interroger
sur I’éthique, ne ferait-on pas mieux de répondre directement a la question
éthique, sans plus perdre de temps ? Cependant, ceux qui prétendent cela — et
ils sont assez nombreux — doivent & mon avis admettre qu’ils pensent que la
question éthique («Comment dois-je agir dans une société économique 7»)
possede une réponse purement empirique, ou plus précisément une réponse
qu’on peut obtenir sans aucun recours a la démarche théorique. Cela m’amene
alors a préciser que, dans la formulation de la question méta-éthique («Est-
il éthique de faire de I'éthique économique et sociale 7»), les deux occurrences
du mot «éthique» n’ont pas le méme sens. Précision capitale, en effet, sans
laquelle 1’objet de mon développement devient, au mieux, insignifiant.

Commengons par la seconde occurrence : quand je parle de I'éthique
économique et sociale, je parle plus exactement de la théorie éthique, celle qui
tente de systématiser les bonnes raisons d’agir et de montrer comment des

8 I’entends par «méta-éthique» la réflexion sur les conditions de possibilité d’une
pensée et d'une action éthiques. Souvent, ce terme est employé pour parler des con-
ditions de possibilité dites «transcendantales» (au sens des catégories de I’entendement
chez Kant ou des attributs du Moi absolu dans 1’idéalisme allemand). Dans ces pages,
comme on le verra, j'entends utiliser le terme de «méta-éthique» en un sens nettement
plus concret ; plus exactement, j'entendrai par ce terme les conditions de possibilité
cognitives, morales et finalement politiqgues d’une pensée et d’une action éthique.



L’ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 351

personnes doté€es des capacités cognitive, argumentative et critique pourraient
adhérer a telles ou telles raisons d’agir. Un cas particulier et trés connu, bien
entendu, est celui des théories de la justice sociale, qui forment pour ainsi dire
le «fleuron» des théories de 1'éthique économique et sociale sans pour autant
I’¢puiser, loin de la. En revanche, la premiére occurrence du mot «éthique»
renvoie a I’éthique comme guide pratique de ’agir : dire qu’«il est éthique de
se référer ax ou a y», c’est dire que x ou y sont des aides effectives pour I'action
effective, ici et maintenant, d’un agent qui désire savoir comment agir — ¢’est-
a-dire qui se pose la question éthique. On peut alors en déduire que, loin de
se contredire ou de se réduire 1'une a I'autre, nos deux questions s’emboitent
I"une dans I"autre : la question méta-éthique revient a se demander si I'éthique
économique et sociale, qui se situe au plan théorique, est a méme de répondre
a la question éthique, qui se situe au plan pratigue.

J'insiste donc sur deux choses : d’une part, j"appelle dorénavant «éthique
économique et sociale» la théorie éthique du bien-agir dans une société éco-
nomique ? ; et d’autre part, je postule que la «question éthique», quant a elle,
se situe au plan de la pratique éthigue et qu’elle ne trouve pas nécessairement
ses réponses dans la théorie éthique. Ce qui m’intéresse, ce sont les conditions
dans lesquelles la question méta-éthique peut recevoir une réponse affirmative,
c¢’est-a-dire les conditions dans lesquelles la théorie éthique peut effectivement
aider a répondre a la question éthique. C’est dans ce but que j’entre maintenant
dans la seconde partie de mon développement.

3. Capacité cognitive, capacité argumentative et capacité critigue

En fonction de ce que j'ai dit plus haut de I'agir humain comme intrin-
sequement social, je propose de distinguer quatre strates de la vie sociale qui
sont autant de niveaux d’'action : (1) la «structure de base de la société»,
assimilable a ses regles constitutionnelles : (2) les regles infra-constitutionnel-
les, ou régles institutionnelles ; (3) les regles infra-institutionnelles, ou regles
organisationnelles ; et (4) les régles infra-organisationnelles, ou régles
interpersonnelles. Au sein de cet emboitement de niveaux, chaque niveau n
est déterminé par le niveau supé€rieur n—1, en ce sens par exemple que les regles
constitutionnelles rendent impossibles certaines regles institutionnelles, ou que
les regles organisationnelles rendent inimaginables certaines regles interper-
sonnelles. En général, cependant, il reste un choix possible entre plusieurs
regles au niveau inférieur, une fois les regles du niveau supérieur fixées. Le
niveau supérieur ne prescrit pas non plus nécessairement une action particuliere
au niveau inférieur, dans la mesure ou il existe a chaque niveau une certaine

9 Il existe une littérature assez vaste sur le domaine des théories éthiques. Pour une
synthése large mais non exhaustive, je me permets de renvoyer a C. ARNSPERGER,
2 . , . . . - 2
P. Van Parus, Ethique économique et sociale, Paris, La Découverte, 2003-.



an CHRISTIAN ARNSPERGER

marge de jeu qui permet a chaque individu de choisir parmi un certain nombre
de stratégies permises par, ou en tout cas non incompatibles avec, les regles
de ce niveau '°.

«Agir» a un certain niveau n peut, d’emblée, signifier deux choses tres
différentes : soit effectuer une action compatible avec les régles du niveau n,
soit effectuer une action en vue de modifier les regles du niveau n — action
modificatrice qui, par hypothese, devra étre a son tour compatible avec les
regles du niveau supérieur n—1, a moins qu’on ne modifie d abord ces dernieres
de facon a voir s’ouvrir des possibles inédits au niveau n, etc. Le question-
nement éthique peut avoir sa place dans I'un comme dans 'autre genre d’action.

Dans I'action intra-régles, je peux vouloir agir de la manicre qui, sans
mettre les régles en question, me permettra de respecter le mieux (ou le moins
mal) un critere éthique a mettre en pratique, comme le respect individuel ou
le souci du plus défavorisé. Je suis donc conduit & exercer autant que je le
peux mes capacités cognitive, argumentative et critique : je dois devenir cons-
cient de ce qui me limite, a savoir les regles et les impossibilités réelles qu’elles
circonscrivent ; je dois devenir conscient de ce qui justifie ma maniere d’agir,
a savoir ma fagon particuliere de sélectionner une stratégie parmi toutes celles
que les regles n’excluent pas ; et je dois devenir conscient de tout ce qui, dans
I'usage de mes deux premicres capacités, limite faussement ce que je pensais
étre «le mieux que je puisse faire».

[’action modificatrice, quant a elle, visera a modifier les regles — celles
du niveau ou j'essaie actuellement d’agir, ou bien, si j’ai une capacité de
raisonnement plus développée, aussi celles des niveaux supérieurs — quand je
me rends compte que ces regles ne me permettent pas (ou plus) de réaliser de
facon «suffisante» mon critere éthique. Je deviens alors conscient que ce qui
me limite réellement (et non plus faussement), c’est justement «le mieux que
je puisse faire» en 1" ¢tat actuel des régles ! Interviendra alors une nouvelle étape
dans 'exercice de mes capacités cognitive et critique : je devrai essayer de
construire un savoir sur les maniéres que je peux avoir — seul, mais tres
probablement avec d’autres, si je ne me trouve pas dans un poste de pouvoir
direct — de modifier les régles ; puis je devrai a nouveau devenir conscient de
tout ce qui limite faussement cette capacité a agir pour modifier les regles. Ce
n’est que sl je rencontre, a cette €tape, des obstacles qui me semblent infran-
chissables (peut-étre a tort) que je finirai par considérer les régles comme
insurmontables et par modifier plutdt mon critéere éthique en exercant a nou-
veau ma capacité argumentative — a moins que je ne consente pas a me résigner
a modifier mon critere éthique et que j'adopte alors une attitude d’éternel
révolté, flirtant en permanence avec le non-respect des regles au-dela de ce
que la plasticité des régles elles-mémes permet.

""" Pour des discussions déja anciennes mais toujours pertinentes (quoique contes-
tables sur certains points) de cette idée de «marge de jeu» et de ses implications, cf.
M. Crozier, E. FrIEDBERG, L'acteur et le systeme, Paris, Seuil, 1977, et E. FRIEDBERG,
Le pouvoir et la regle, Paris, Seuil, 1993.



L'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 353

Agir au mieux au sein des regles sociales, agir en vue de meilleures regles
sociales : 1l semble bien que ce bindme couvre passablement tout ce que
I’éthique économique et sociale peut investiguer. Ma question concerne avant
tout les manieres, plus ou moins acceptables, dont celle-ci investigue ce bi-
nome. Pour annoncer les choses, je dirai que la maniére aujourd’hui dominante
de faire de I'éthique économique et sociale — maniere a laquelle je suis moi-
méme étroitement associé ' — met un accent trop exclusif sur I’exercice de
la capacité argumentative, au détriment en partie de la capacité cognitive, mais
surtout de la capacité critique. Résultat : nous enseignons des théories éthiques
ctroitement argumentées mais qui souffrent d’un double défaut : ou bien nos
étudiants et les professionnels que nous voulons former trouvent ces théories
éthiques difficiles a ancrer dans leurs possibilités réelles d’action (j appellerais
cela I'inadéquation cognitive) ; ou bien, au contraire, ces théories €thiques sont
st consensuelles qu’elles ne sont que des manieres de rationaliser des regles
et des manieres d’agir déja en place (j appellerais cela Iinadéquation critigue).
Dans un cas comme dans 1'autre, 1’éthique économique et sociale n’aide que
tres modérément ’action, voire ne 1'aide pas du tout.

Quand je parle de la «mani¢re dominante» de faire de |’éthique économique
et sociale, je vise principalement le geste théorique rationaliste-kantien, tel
qu’il a vu le jour dans le sillage du renouveau de 1'éthique sociale par John
Rawls a partir du début des années 1950 2. Rawls prenait pour modele essen-
tiellement le fonctionnement de la Cour Supréme des Etats-Unis, ol un groupe
de juges dits «moralement compétents» statue sur les régles constitutionnelles
qui doivent régir la société. Il s’agissait, en somme, de trouver une procédure
délibérative qui permette de définir les regles les plus larges qui, ensuite, serviront
de contrainte générale pour les regles institutionnelles, organisationnelles et
interpersonnelles. Pour construire cette procédure délibérative, Rawls proposait
ce qu’il appellera plus tard I"«équilibre réfléchi» ' : dotés des mémes compéten-
ces morales, tous les juges constitutionnels pouvaient arriver a un résultat unanime
qui consistait a équilibrer les régles constitutionnelles avec leurs propres «juge-
ments bien pesé€s» — ce qui leur permettait, ensuite, de justifier les régles cons-
titutionnelles auprés de quiconque les interrogerait sur leur bien-fondé.

Le type d’action sur lequel porte 1"éthique de Rawls est donc trés parti-
culier : il s’agit de 1’action qui consiste a édicter des regles constitutionnelles.
selon le modele idéal-typique de I'individu moral kantien disposant d’une
autonomie innée — avec les contraintes d universalité, et donc d’impartialité,
qui s’y attachent. En fait, c’est un type d’action quasi «contemplatif» puisque
Rawls ne dit presque rien sur la mise en ceuvre effective de ces régles cons-

' Voir C. ARNSPERGER, P. VaN Parus, Ethique économique et sociale, op. cit. Cf.
aussi P. Van Parus, Qu'est-ce qu'une société juste ? Introduction a la pratique de la
philosophie politique, Paris, Seuil, 1991.

12 ]. Rawis, «Outline for a Decision Procedure for Ethics» (1951), repris dans
Collected Papers, Cambridge, Harvard University Press, 1999, p. [-19.

3 ), Rawws, Théorie de la justice, traduction de C. Audard, Paris, Seuil. 1987.



354 CHRISTIAN ARNSPERGER

titutionnelles idéales : ce sont simplement (sij ose dire) les regles sur lesquelles
tous les citoyens s’accorderaient si chaque citoyen était doté des mémes com-
pétences morales que les juges en question ',

4. La premiere tdche politique de la méta-éthique : ['éclosion du désir

[T est évident que ni les juges rawlsiens, ni a fortiori aucun et aucune de
nous ne verraient I'intérét de la démarche s’ils n’étaient ¢ priori mus par ce
que je pourrais appeler un «désir éthique» : désir de ne pas agir «aveuglément»
au sein de regles données, voire de ne pas accepter «aveuglément» les regles
elles-mémes — bref, désir de pouvoir non seulement rationaliser notre agir (ce
qui serait possible, par exemple, en nous expliquant tous nos actes par la
recherche de notre intérét ou de notre bien-étre) mais de fonder notre agir sur
de bonnes raisons. Or, quelle peut étre la source d’un tel désir. si ce n'est le
sentiment, plus ou moins vague et flottant, que «quelque chose ne va pas» dans
notre maniére actuelle d’agir ? Soit que nous ayons le sentiment de n’étre que
des pantins intelligents, soit que nous ayons le sentiment de subir des limi-
tations inacceptables ou de collaborer a ce que d’autres en subissent — bref,
un sentiment de malaise social nous habite, qui nous pousse a désirer fonder
dorénavant notre agir sur de bonnes raisons. En amont de ['exercice de notre
capacité argumentative, il y a donc un exercice particulier — et ancré dans
un sentiment — de notre capacité cognitive et de notre capacité critigue . nous
apprenons, nous reconnaissons les limites qui nous enserrent et nous commen-
¢ons par ressentir un malaise qui nous pousse a interroger leur bien-fond€ au-
dela de I'évidence immédiate.

Cet exercice complexe de nos trois capacités ne releve pas, en lui-méme,
d"une théorie éthique qui serait déja constituée ; il s agit plutot, pour ainsi dire,
d’une conversion initiale ancrée dans une «sensibilité éthique» qui nourrit un
« désir éthique » 1 dont I'issue effective reste pour I'instant indéterminée. C’est
la précondition pour que nous puissions éventuellement nous essayer a une
théorie éthique en espérant qu’elle nous permette un jour de mieux fonder nos
actions intra-regles et/ou nos actions modificatrices. Une question cruciale est

' Pour une discussion récente de la place des «compétences cognitives» dans le
modele de Rawls, ¢f. S. Dumitru. «Savamment juste : notes sur I'épistémologic de la
position originelle», Revue de philosophie économique, vol. 3 (2002), n® 5, p. 67-84.
Pour ce qui est de la place des «compétences morales», cf. C. ARNSPERGER, «John Rawls
et I'engagement moral», Revue de métaphysique et de morale, vol. 105, n” 2 (juin 1998),
p. 237-257.

'S Philippe Van Parijs et moi-méme avions introduit cette expression i I'extréme
fin de notre ouvrage (op. cit.), sans toutefois en déployer les conditions et les impli-
cations comme je le fais ici — déploiement qui nous aurait amenés 4 modifier sensi-
blement, je crois, notre intérét méme pour les enjeux méta-éthiques, qui restent tout a
fait négligés dans cet ouvrage. En un sens, le présent article s inscrit donc dans le sillage
de la derniére section de notre ouvrage, intitulée «Changer la vie 7».



L'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 355

alors :est-ce que I'ensemble des regles économiques et sociales dans lesquelles
nous vivons actuellement et effectivement, ici et maintenant, nous permettent
— de par les schémas d’action qu’elles rendent possibles. mais surtout de par
les schémas d’action qu’elles rendent dominants (c’est-a-dire ceux grice
auxquels nous pouvons «gagner» les jeux sociaux que nous jouons) — de former
et de cultiver en nous ce «désir éthique» si nécessaire ? Plus exactement, est-
ce que les schémas d’action dominants rendent malgré tout possibles certains
schémas d’action non dominants qui, s’ils sont adoptés, permettront ici et
maintenant I'éclosion du «désir éthique» chez tout le monde ? Il faut bien voir
que si la réponse a cette question est négative, tous ceux d’entre nous qui se
formuleront a eux-mémes un embryon de théorie éthique (quel que soit le
niveau d’action envisagé) le feront sur la base d"un faux universalisme du désir,
c’est-a-dire qu’ils feront comme si tous les autres avaient vécu, ecux aussi,
I'éclosion du désir éthique — donc tous ceux qui partiront a la recherche de
fondements ¢thiques pour leur agir exerceront leurs trois capacités en faisant
comme si tous les autres pouvaient les exercer de la méme fagon pour déclen-
cher la conversion initiale.

Cette premiere difficulté située en amont de I'exercice argumentatif se
complete par une seconde difficulté située, quant a elle, en aval. Supposons
que, par impossible, tout le monde soit devenu capable du «désir éthique» en
méme temps ; dans ce cas, chacun aura pu développer par sa capacité
argumentative une théorie éthique qui peut provisoirement guider son action.
Mais je dis «provisoirement», parce que ce guide peut étre extrémement
imparfait, voire complétement illusoire : encore faut-il que toutes les limites
qui pesent faussement sur 1 agir aient €té reconnues comme fausses, ou (ce qui
revient au méme) que les limites qui pesent réellement sur 'agir atent été
examinées suffisamment — donc, évidemment, qu’elles aient d’abord ét¢ re-
connues comme des limites potentiellement fausses — pour pouvoir étre décla-
rées authentiquement réelles. Or, cela ne peut se faire qu’en passant impitoya-
blement au crible toutes les certitudes au nom desquelles «on ne peut pas
changer x, ou 1’on ne peut pas se passer de y». pour ne garder que les x et
les y dont I'immutabilité¢ découle de notre théorie ¢thique elle-méme. et ce y
compris la maniére dont nous la justifions par argumentation. En aval de
Iexercice de notre capacité argumentative, il y a donc également un exercice
particulier — et cette fois-ci ancré dans une exigence elle-méme éthique — de
notre capacité cognitive et de notre capacité critique : nous apprenons, nous
reconnaissons les limites qui nous enserrent et nous nous soumettons rudement
a une exigence de cohérence qui nous pousse & interroger leur bien-fond¢ au-
dela de 1'évidence méme tenace. et sur la base de notre théorie éthique elle-
méme. On pourrait parler 4 bon droit, ici. d’un véritable «désir critique» '°,

10 Désir qui. dans les recherches que je mene par ailleurs sur la notion de «rationalité
critique», joue un role central. Cf. notamment C. ARNSPERGER, «Vers un modele de
rationalité instrumentale critique (Raison des Lumigres et critique sociale. 2¢ partie)»,
Cahiers du GRISE (Paris, Ecole Polytechnique), & paraitre en 2004,



356 CHRISTIAN ARNSPERGER

parce qu’il s'agit de la poursuite de la dynamique enclenchée par le désir
éthique — dynamique visant a discriminer toujours davantage entre les raisons
d’agir qui s’ averent fallacieuses et celles qui, décidément, nous paraissent bonnes.

Ce second exercice de nos trois capacités, tout aussi complexe, releve,
quant a lui, d'une théorie éthique déja constituée — celle qui est née suite a
I’éclosion du désir éthique ; il s’agit ici, pour ainsi dire, d’une confirmation
provisoirement finale ancrée dans une «sensibilité critique» qui nourrit un
«désir critique» dont 1'issue effective est notre théorie éthique pleinement
constituée. C’est la condition pour que nous puissions réellement aboutir, ici
et maintenant, a une théorie éthique qui fonde sérieusement nos actions intra-
régles et/ou nos actions modificatrices. Sérieusement, en ce sens que le choix
méme entre agir dans les regles et agir contre elles sera dérivé de notre théorie
éthique et pas seulement d’un vague malaise initial. Une question cruciale est
alors : est-ce que les schémas d’action dominants rendent malgré tout possibles
certains schémas d’action non dominants qui, s’ils sont adoptés, permettront
ici et maintenant 1'éclosion du «désir critique» chez tout le monde ? St la
réponse a cette question est négative, tous ceux d’entre nous qui aboutiront
a une théorie éthique (quel que soit le niveau d’action envisagé) le feront sur
la base d’un faux universalisme de la critique, c’est-a-dire qu’ils feront comme
si tous les autres avaient vécu, eux aussi, I'éclosion du désir critique — donc tous
ceux qui partiront a la recherche de fondements éthiques pour leur agir exerceront
leurs trois capacités en faisant comme si tous les autres pouvaient les exercer de
la méme fagon pour déclencher la confirmation provisoirement finale.

Si le désir éthique et le désir critique n’éclosent que dansune partie de
la population — comme c’est le cas dans nos soci€tés ou I'éthique est enseignée
et diffusée mais ol elle ne touche pas tout le monde —, on verra une confi-
guration sociale que j appellerais factice oll, a coté d’une minorité d’individus
munis de convictions fortes et réfléchies, une majorité reste en retrait et se
réfugie soit dans un fatalisme non interrogé («Que voulez-vous, ¢’est comme
ca, le monde n’est pas bon mais il faut savoir s’y faire»), soit dans une
rationalisation agressive des systemes de regles en place («Je ne vois pas ot
est le probléme, le monde est bon tel qu’il est, il suffit de savoir s’y dé-
brouiller»). Cette société fragmentée est profondément factice a mes yeux, car
chacune des théories éthiques bien constituées de la minorité pourrait — si ¢’est
vraiment une théorie, et si elle s’applique au niveau d’action adéquat — soit
transformer le fatalisme irréfléchi en révolte et en aspiration a un monde plus
Juste, soit transformer la rationalisation agressive en une justification articulée
et explicite des régles existantes '’

"7 Cette idée selon laquelle une société vraiment «rationnelle» est une société non
divisée ou non clivée vient de 1'héritage critique de I'école de Francfort, lui-méme
ressaisi a partir de la critique marxienne de I'idéologie. Cf. notamment C. ARNSPERGER,
«Sur la tache émancipatrice de la philosophie politique et de la théorie économique
(Raison des Lumiéres et critique sociale, e partie)», Cahiers du GRISE (Paris, Ecole
Polytechnique), a paraitre en 2004.



L’ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 357

On remarquera que rien n’est dit ici du contenu des théories éthiques ; nous
faisons & proprement parler de la méta-éthique. Mais cela s’avere quelque
chose de fort intéressant, puisque nous en déduisons maintenant une double
tache politique qui est loin d’étre consensuelle : la premiére grande vocation
de la méta-éthique est de penser les conditions d’éclosion effective, ici et
maintenant, du «désir éthique» et du «désir critique» chez chaque citoven sans
exception. Loin de moi I’idée de faire ici I’inventaire exhaustif de ce que cette
vocation requiert. Je donnerai simplement quelques indications qui me sem-
blent importantes.

(a) Tout d’abord, il est bien évident que I'investissement éducatif doit étre
colossal — selon le modele républicain frangais, que j’admire assez, mais qui
devrait étre poussé mille fois plus loin dans la direction d’une sensibilisation
¢thique et critique des €léves : cultiver la capacité a ressentir le malaise social
et cultiver I’exigence de cohérence critique envers les évidences, méme les plus
tenaces. Méme si cela parait banal, le constat n'en est pas moins criant :
développer ces capacités requiert que les éleves soient rendus mille fois plus
ouverts a |'écoute de la souffrance sociale d autrui et a I’écoute des objections
fortes qui émanent de ces personnes souffrantes — objections qui, généralement,
ébranlent précisément les €vidences les plus tenaces.

(p) Ensuite, il faut rendre les citoyens nettement plus conscients de I’'em-
boitement des niveaux d’action, et surtout des limitations parfois fortes qu’un
niveau supérieur exerce sur les schémas d’action qui seront jugés possibles et
sur les schémas d’action qui seront dominants et «évidents», aux niveaux
inférieurs. Entre notamment en jeu, ici, tout ce qui releve a proprement parler
de la critique de la logique économique : il s’agit de devenir conscients de la
fagon dont la logique économique, qui s’enracine dans le niveau institutionnel
mais qui est adossée a certains éléments constitutionnels, rejaillit sur les schémas
d’action qui seront jugés «rationnels» et méme «spontanément plausibles» aux
niveaux des régles organisationnelles et interpersonnelles. La capacit€ a décoder
ces prétendues €vidences et a les remettre en question (quitte a les réassumer
lucidement par la suite) est intimement liée a 1'éclosion du désir critique.

(¢) Enfin, il faut rendre les citoyens nettement plus conscients de ce que
leur capacité a désirer 'éclosion du désir éthique et critique est fortement
(quoique pas exclusivement) dépendante de leur capacité a ne pas s’imaginer
comme agissant toujours seuls. En d’autres termes, I'exercice de ma capacité
cognitive comme de ma capacité critique peut étre «relancé» ou «dynamisé»
si je me rends compte que javais négligé jusqu’ici certaines alliances, certains
groupes, certaines mobilisations — bref, certaines possibilités d’action collective.
En les négligeant, j’avais peut-étre déclaré comme immuables ou insurmon-
tables certaines régles qui, & la réflexion, s’averent ne pas tout a fait échapper
4 ma prise — pourvu que ce que j appelle «moi» ne se voie pas d’emblée comme
isolé et séparé de tous les «nous», ¢’est-a-dire pourvu que je n'aic pas €t¢
progressivement privé, par les jeux sociaux auxquels je participe, de toute
conscience du collectif.



358 CHRISTIAN ARNSPERGER

5. La seconde tache politique de la méta-éthique :
la réforme de la démocratie

Telles sont donc certaines des taches politiques majeures dévolues a la
méta-éthique. Mais "obstacle ultime pour toute théorie éthique est, bien en-
tendu, la déception qui nait de I'affrontement a la sphere politique proprement
dite. A quoi me servirait de m’armer — un bien grand mot — d’une théorie
¢thique dont il ne resterait rien, en termes de latitude d’action, une fois qu’elle
aurait interagi politiquement avec d autres théories éthiques ? A supposer, donc,
que chacun des citoyens que nous sommes se soit muni d’une théorie €thique
en bonne et due forme, soutenue par le désir éthique et le désir critique et étayée
sur I'exercice des trois capacités, n'y a-t-il pas le risque qu’aucune de ces théories
ne serve vraiment a agir, si agir signifie interagir politiquement ?

J'at a Desprit I'«effet dissolvant» du politique sur les théories éthiques.
Dans un domaine particulier (celui des théories de la justice), John Rawls avait
entrevu le probleme a travers son idée de «consensus par recoupement» des
différentes conceptions englobantes du bien '® ; mais le méme probleme se
pose aussi au niveau plus élevé des théories de la justice elles-memes : si des
rawlsiens affrontent dans ['aréne politique des utilitaristes, des libertariens et
des marxistes, est-ce que I'une quelconque de ces approches restera indemne ?
Ne seront-elles pas toutes réduites a une sorte de «bouillie indistincte» par le
jeu des négociations, compromis et autres arbitrages politiques ? Et si tel est
bien I"aboutissement du jeu politique, quel intérét y a-t-il a élaborer un quel-
conque point de départ €thique, réfléchi et articulé 7 Pourquoi ne pas agir
directement, sans théorie, a la rigueur avec une série de slogans simples et
facilement modifiables au cours du temps et au gré des circonstances ?

Le risque de dissolution en bouillie indistincte peut avoir son origine dans
le jeu politique lui-méme, tel qu’il est organisé dans nos démocraties actuelles
(c’est ce que jappellerai I'«effet dissolvant externe») ; ou bien il peut avoir
son origine dans la maniere dont les diverses théories éthiques sont structurées
et dans la nature des bases cognitives, argumentatives et critiques dont elles
se dotent au départ (c’est ce que J appellerais I «effet dissolvant interne»). Une
sphere politique est factice dans la mesure ou, a ¢o6té d’une minorité — éven-
tuellement réduite a zéro — de théories ¢thiques qui parviennent a se créer une
marge d’action effective dans les mécanismes politiques, on trouve une ma-
jorité de détenteurs de théories éthiques qui, dégottés par I'impossibilité d agir
selon leurs convictions pourtant chérement €laborées, se réfugient soit dans un
opportunisme radical qui consiste & se rallier au groupe politique qui gagne
(méme s’il n’agit selon aucune théorie éthique bien définie), soit dans un
cynisme radical qui consiste a ne se rallier & aucun groupe politique et a se
replier sur la «débrouille pratique» dans les niveaux d’action les plus immédiats

18 J. Rawts, Libéralisme politique, traduction de C. Audard, Paris, P.U.F., 1995.



L'ETHIQUE ECONOMIQUE ET SOCIALE AIDE-T-ELLE A AGIR ? 359

(famille. loisirs, emploi). Cette sphere politique est factice 4 mes yeux parce
qu’elle se réduit in fine finali a la gestion soi-disant pragmatique des intéréts
¢t des groupes de pression, mus non pas par des théories éthiques mais par
des pratiques souvent non éthiques.

On remarquera qu’ici encore, rien n'est dit du contenu des théories éthi-
ques : nous faisons donc toujours de la méta-éthique. Mais cela s’avére de
nouveau intéressant, puisque nous en déduisons cette fois une double tiche
méta-politique qui, elle aussi, est loin d’étre consensuelle : la seconde grande
vocation de la méta-éthique est de penser les conditions sous lesquelles, d’un
coté, le jeu politique pourrait ne pas étre organisé de facon telle qu’aucune
théorie éthigue ne puisse y survivre sans devenir progressivement indissociable
de toutes les autres théories éthiques et, d’un autre coté, les conditions selon
lesquelles les théories éthiques ne se dissoudraient pas d’elles-mémes dans le
Jeu politique et parviendraient — chacune dans le strict respect de ce que le
jeu politique «réorganisé» lui attribuerait — a dégager de réelles marges
d’action. Loin de moi, évidemment, I'ambition de donner ne serait-ce que des
pistes sommaires a propos d'une question extrémement complexe — celle,
finalement, d’une réforme de la démocratie qui permettrait a chaque citoyen
détenteur d’une théorie éthique d’espérer une marge d’action qui, quoique
imparfaite ou incompléte, corresponde néanmoins a une version non travestie
et non émasculée de ce que sa théorie éthique exige. Il faut bien voir que si
la tache est lourde, I'enjeu est de taille : 1l ne s’agit de rien moins que de la
création des possibilités politiques de 1'éthique économique et sociale en tant
que pratique citoyenne. Si ces possibilités ne sont pas créées, ou si l'on
démontre qu’elles sont incompatibles avec toute forme de démocratie, il faudra
se ranger dans ['un des trois camps suivants : ou bien le camp de ceux qui
abandonnent I'éthique pour ['action stratégique liée aux intéréts et aux jeux
de pouvoir ; ou bien le camp de ceux qui font de I'éthique économique et
sociale pour se forger des convictions quelque peu «esthétiques» et sans aucune
effectivité ; ou bien le camp de ceux (somme toute proches du premier camp)
qui cherchent & se rallier & une pseudo-éthique qui correspondrait a une ra-
tionalisation des regles déja en place, de fagon a «se sentir chez soi» dans le
monde tel qu’il est.

6. Conclusion

Est-il éthique de faire de I'éthique économique et sociale 7 Ou encore :
I’éthique économique et sociale nous aide-t-elle & agir 7 I'espere avoir pu
montrer 1'importance qu’il y a, quand on veut répondre de fagon s€rieuse a
cette question, a adopter une position méta-cthique.

J7ai identifié deux classes d’enjeux, assez rarement discutes dans ce con-
texte : d'une part, I'enjeu de 1'éclosion du désir : d autre part, I'enjeu de la
réforme de la démocratie. I me semble que ce n’est qu’a travers une telle



360 CHRISTIAN ARNSPERGER

position méta-éthique qu'on peut vraiment arriver a définir les conditions
politiques et méta-politiques qui feront que I’éthique économique et sociale,
quel qu’en soit le contenu, puisse aider chacun et chacune d’entre nous a agir,
aux divers niveaux ou il ou elle peut désirer le faire.



	L'éthique économique et sociale nous aide-t-elle à agir?

