Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Artikel: L'impact morale du statut des entités naturelles
Autor: Baertschi, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381671

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381671
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 329-344

L' IMPACT MORAL
DU STATUT DES ENTITES NATURELLES

BERNARD BAERTSCHI

Résumé

Depuis Hume, on insiste sur le fait qu'il n’est pas possible de conclure
logiguement de ['étre au devoir-étre. Pourtant, chaque fois que nous nous
demandons comment nous devons nous comporter vis-a-vis d'un étre naturel
comme un animal ou un embryon, nous nous appuvons sur ce que de nombreux
auteurs appellent son «statut moral». Or ce qui est ainsi qualifié de «<moral»
ressortit en réalité au domaine de [’étre. Il est par conséquent impossible de
Jaire 'économie de I'ontologie si nous voulons déterminer quels sont nos
devoirs envers les entités naturelles, méme si bien d’autres considérations
entrent en jeu, notamment quand nous nous demandons quelle est la valeur
de la vie d’'étres humains diminués.

L. Introduction : I'importance morale

Lorsqu’il est question de recherche sur les embryons ou d’utilisation des
cellules souches embryonnaires — deux sujets qui occupent depuis un certain
temps les (bio)éthiciens —, la question qui revient inlassablement est celle de
savoir quelle est I'importance morale de ces embryons. Cette question n’est
toutefois pas nouvelle, méme si elle est parfois formulée différemment : dans
les débats sur I'avortement, on se demande depuis toujours quel est le statut
du feetus, et dans les controverses sur I'usage moralement adéquat des animaux.,
on se dispute pour savoir ce que vaut la vie d’un animal. S7il en va ainsi, ¢’est
que nous pensons qu’il n’est pas possible de déterminer quelle conduite nous
devons adopter vis-d-vis d’un étre, c’est-a-dire quelle est son importance
morale, sans étre au clair sur le genre d’entité qu’il est, ¢’est-a-dire sur son
statut. Pour Kant, par exemple, la question cruciale est de savoir si I'étre en
présence duquel nous sommes est une personne ou une chose, car on ne saurait
traiter I'un et I’autre de la méme maniére (le premier a une dignité, le second
un prix seulement) '

' Cf. Fondements de la métaphysique des meeurs, Paris, Vrin, 1980, p. 112 sq.



330 BERNARD BAERTSCHI

Bref, ce qui détermine I'importance morale d'un étre, c’est ce qu'il est.
L éthique a donc dans la métaphysique des racines qu’il importe de mettre au
jour, car elles jouent un role décisif dans la détermination de nos devoirs
moraux. C’est a cette tiche que nous allons nous atteler, mais comme elle est
rendue obscure a cause de certaines confusions sur la nature de la morale, il
nous faut, avant toute chose, dissiper ces dernieéres.

2. Une notion confuse, celle de statut moral

Réfléchissant sur la question de la recherche sur les embryons, Mary
Warnock releve : «John Harris [...] a affirmé que demander s’il est permis ou
non d utiliser des embryons humains pour la recherche, et jusqu'a quel stade
de leur développement, ¢’est demander quand la vie humaine commence a
avoir une importance morale», ce sur quoi elle marque son accord. Mais,
poursuit-elle, Harris «continue en disant que cette question est la méme que
la question de savoir quand I’embryon devient une personne» >, Et ici, elle n’est
plus d’accord car, dit-elle, la question de I'importance morale réclame une
réponse en termes «de jugement et de décision, suivant un point de vue moral
particulier», alors que la question de la personnalité¢ de I'embryon est une
question de fait. Harris concede le point, mais non la confusion : «J’ai utilisé
‘personne’ juste en ce sens, comme une abréviation pour toutes les raisons que
nous avons de penser que des individus particuliers sont moralement impor-
tants.» Autrement dit, pour Harris, la question de savoir si X est une personne
n’est pas une question de fait, mais une question «de jugement et de décision»,
¢’est-a-dire une question normative : en fonction de notre théorie morale — ce
qui signifie qu’il ne s’agit pas d’une décision arbitraire et que nous devons
pouvoir en rendre compte —, nous décidons ou non de conférer la personnalité,
c’est-a-dire une importance morale, a I'embryon humain.

Soit. Et on passe a la page suivante. Quelle n’est pas alors notre surprise
de lire, sous la plume du méme John Harris : «La question est, quand et en
vertu de quoi I’embryon humain commence-t-il a importer moralement, si tant
est qu'il y ait un tel moment. 1l y a seulement deux sortes de réponse qui
peuvent étre données a cette question. L'une est en termes de ce que I'embryon
est, c’est-a-dire en termes de quelque description de ses traits moralement
pertinents. L autre est en termes de ce qu’il deviendra, c’est-a-dire en termes
de son potentiel d’acquérir des traits moralement pertinents.»

Il'y a deux réponses possibles, dit notre philosophe, mais toutes les deux
font référence non pas a nos décisions, mais a ce que I'embryon est ou sera,
¢’est-a-dire a des faits *.

> In J. Harris, Clones, Genes, and Immortality, Oxford, OUP, 1998, p. 45 sq.
* (Cest 12 une situation qui n’est pas rare. Un autre exemple parmi bien d’autres :
Wendy Donner nous avertit qu’il ne faut pas confondre I’essence intrinseque et la valeur



L IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES G|

[l faut faire ici attention : Warnock ne conteste pas que le jugement moral
et la décision s’appuient sur des faits, mais ceux qu’elle allégue ne concernent
pas I'objet de I'énonciation. mais son sujet. En effet, dire que I'importance
morale de nos décisions touchant I’embryon dépend de ce que cet étre est ou
sera, c’est alléguer des faits portant sur I'objet de notre décision ; or Warnock
nie que cela soit correct. Pour elle, en bonne disciple de Hume, nos décisions
sont ultimement fondées par des faits sur la psychologie humaine, ¢’est-a-dire
sur ce que le sujet est ou, sil’on veut, sur la maniére dont i/ pergoit I'embryon *.
Or, ce sur quoi les expression empruntées de Harris mettent le doigt et que
notre propos est de mettre précisément au clair, c’est que cela est insuffisant
pour justifier notre attitude morale, car pour motiver une décision éthique, il
faut, tot ou tard, faire appel a des faits qui concernent I’'embryon lui-méme.
Il y a bien, par conséquent, au fondement de 1'éthique une couche descriptive
métaphysique concernant ce que sont ontologiquement les entités pour lesquel-
les nous devons avoir un souci moral.

Autrement dit, quand nous nous demandons comment nous devons nous
comporter vis-a-vis de tel ou tel étre — un embryon par exemple —, nous ne
pouvons répondre a cette question que si nous sommes au clair sur son statut,
mais ce statut n’est pas, comme on |’entend souvent dire, un statut moral, ¢’est
un statut ontologigue, lequel a bien sur un impact sur la morale. Tom
Beauchamp souligne justement a propos du feetus qu’il s agit d’une question
de «statut ontologique» >. Si souvent on préfere dire «moral», si on n’envisage
pas que I'on puisse s’exprimer autrement, c’est sans doute dans la crainte
diffuse d’étre accusé de commettre le fameux paralogisme ou sophisme na-
turaliste, crainte qui est devenue constitutive d’une regrettable coutume phi-
losophique. En voici un exemple, parmi bien d’autres possibles. Bernadette
Tobin remarque : «Malcolm Parker a raison de dire que le probleme éthique
au cceur du débat sur les cellules souches embryonnaires concerne le statut
moral de I’embryon humain. Est-ce ou n’est-ce pas une entité a laquelle nous
devons le genre de respect qui exclut que nous le détruisions délibérément 7» °,
comme si 1’adjectif «moral» pouvait excuser ou masquer qu’il s’agit bien de
savoir si I'embryon est ou n'est pas tel type d’entité, comme si on devait

intrinséque d’un étre, cette derniére signifiant qu’«un étre ou une chose a une valeur
en et par lui-méme, indépendamment de ses relations et des caractéristiques particulicres
qu'il possede» ; ainsi tout homme a une valeur intrinséque, quels que soient son sexe
ou sa race. Bien, mais on lit immédiatement apres : «La valeur que [les hommes] ont
est basée sur le fait qu’ils peuvent souffrir, que leur vie peut aller bien ou mal» (in
D. Hear, J. Wirz (&ds), Genetic Engineering and the Intrinsic Value and Integrity of
Animals and Plants, Ifgene, UK, 2002, p. 52 sq. [c’est nous qui soulignons])

* Les kantiens sont du méme avis, mais les faits qu’ils alleguent concernent la nature
rationnelle de la personne.
Y «Life and Death» in T. BeaucHamp, LERoY WaLTERs (éds). Contemporary Issues
in Bioethics, Belmont, Wadsworth Pub. Co., 1989, p. 182.

® «Response to Malcolm Parker», Monash Bioethics Review, 2003/1, p. 18 [¢"est
nous qui soulignons].



332 BERNARD BAERTSCHI

habiller I'ontologique d’un habit normatif pour le rendre acceptable. Mais le
résultat, ¢’est que bien souvent on finit par confondre les deux !
Cela clarifi€, nous allons maintenant faire quelques pas dans 1’élucidation

de la couche métaphysique sur laquelle s appuie 1'éthique 7.

3. Le statut ontologique des étres

Mary Warren affirme trés justement : «Avoir un statut moral, ¢’est étre
moralement considérable, ou avoir un rang moral. C’est étre une entité envers
laquelle les agents moraux ont, ou peuvent avoir, des obligations morales.» ®
Mais comment déterminer ce statut, qu’il vaut mieux nommer ontologique ?
La réponse est simple : le statut ontologique d un étre est fonction de certaines
de ses propri€t€s intrinseques. Pour s’en convaincre, le plus aisé et le plus
rapide est de partir de deux exemples, que nous choisirons dans des domaines
et dans des traditions tres différentes, de telle facon que cela nous permette
de pousser plus avant notre réflexion.

1) Dans nos relations avec les animaux, nous nous demandons comment
nous devons les traiter et pourquoi notre attitude envers eux doit différer de
notre attitude envers les &tres humains. La réponse consiste généralement a
déterminer des propriétés intrinséques pertinentes des animaux et des hommes
respectivement. Roland Pucetti en a marqué le contraste de la maniére suivante,
en distinguant les propriétés C des étres humains et les propriétés B des étres
simplement conscients :

:exige la justice
: résume intelligemment le probléeme
. est un subtil connaisseur des gens
: est un hypocrite

. souffre

:a faim

. est nerveux

: a peur de vous

Sviivo Jieoliey
O0O0an

Selon Pucetti, commente Walters, «les prédicats B peuvent étre appliqués
a des non-personnes conscientes comme des chiens, tandis que les prédicats
C présupposent la possession d’un schéme conceptuel et la capacité d agir
comme un agent moral. Cette dernicre capacité est, pour Puccetti, la premicre
caractéristique de la personnalité, car les personnes sont les seules entités
conscientes qui peuvent adopter des attitudes morales envers des objets mo-
raux» °.

" Pour un examen plus approfondi et plus détaillé de la question, ¢f. notre ouvrage
L'anthropologie philosophique et I'éthique biomédicale. La dignité des étres naturels
et les biotechnologies (en préparation).

8 Moral Status, Oxford, OUP, 1997, p. 3.

? «Life, Death, and Personhood», in T. BeaucHamp, LeRoy WALTERS (éds).
Contemporary Issues in Bioethics, p. 123.



L IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES 333

Bref, le statut des animaux comme celui des étres humains dépend de ce
qu’ils sont intrinsequement, a savoir des sujets de propriétés B et des sujets
de propriétés C.

2) Tout comme Harris, Pucetti utilise le concept de «personne» plutot que
celul d’«€tre humain». Ce concept indique non sculement un statut, mais un
statut ¢minent, & quoi l'on lie généralement un autre concept tres a la mode,
celul de «dignité». Cétait déja le cas chez Thomas d’ Aquin, qui précisait : «Le
particulier et I'individu se véritient d’une maniere encore plus spéciale et
parfaite dans les substances raisonnables, qui ont la maitrise de leurs actes :
elles ne sont pas simplement agies comme les autres, elles agissent par elles-
mémes [...]. De la vient que, parmi les autres substances, les individus de
nature rationnelle ont un nom spécial, celui de “personne’.» 1

Etre doué de raison, c’est aussi étre capable de maitriser ses actes ; ¢ est
[a une capacité éminente et elle forme, avec les autres capacités que la raison
comprend, I'ensemble des propri€tés intrinseques les plus nobles qu'un étre
puisse posséder. C'est pourquoi : «La nature que la personne inclut dans sa
signification est la plus digne de toutes les natures, & savoir la nature intel-
lectuelle selon son genre. Ainsi le mode d’existence que possede la personne
est le plus digne.» ' A la valeur d’un étre est lie une dignité : celle-ci est donc
fonction des propriétés intrinséques de 1'étre en question, nous dit Thomas.

Dans le Commentaire sur les Sentences, on lit encore le passage suivant :
«Dignité signifie la valeur qu’une chose posséde a cause d’elle-méme.» 2
La dignité ou la valeur d’une chose dépend de ce qu’elle est — de son essence,
de son statut —, ¢’est pourquoi il est dit de Dieu : «Le Pere et le Fils ont bien
méme et unique essence ou dignité» ¥ et que «la dignité de la nature divine
surpasse toute dignité» 4. Bref, la dignité d’un étre, a savoir sa valeur intrin-
seque, est fonction de son statut, qui lui-méme est fonction de ce que cet étre
est en lui-méme, c¢’est-a-dire de ses propriétés intrinseques et essentielles.
Ainsi, si deux &tres ont la méme essence, ils ont méme dignité ; si leur essence
est autre, ils n’ont pas méme dignite.

On a donc la séquence suivante : propriétés intrinseques — statut ontolo-
gique — valeur intrinseéque ou dignité.

4. La hierarchie des étres

Le statut ontologique des hommes et des animaux est différent, car leurs
propriétés intrinséques sont différentes ; par Ia, leur valeur intrinséque ou leur

"0 Somme théologique, a. q. 29, a. 1.

"' De Potentia, q. 9. a. 3.

2 Liv. 3, d. 35, q. 1. a. 4, q. 1, c.: dignitas significat bonitatem alicuius propter
seipsum

'Y Somme théologique. Ta. q. 42, a. 4, ad. 2.

" Op. cit., Ta, q. 79, a. 3, ad 2.



334 BERNARD BAERTSCHI

dignité est autre. On mesure déja I'importance de I"'impact moral du concept
de «statut» : mais avant d’y venir explicitement, il nous faut encore attirer
["attention sur un autre aspect de la question du statut ontologique telle que
nous venons de la présenter. Tant pour Pucetti que pour Thomas, le statut des
étres differe, mais il ne differe pas au hasard ou dans le désordre ; non, il y
a un ordre hi€rarchique entre eux : '’homme ou la personne est placé au-dessus
de I'animal. Autrement dit, le statut ontologique des €tres se développe sur une
échelle, et cette échelle se projette dans I'importance morale que nous accor-
dons aux différents étres.

Mais introduire 1'idée d’une échelle, n’est-ce pas le paradigme méme de
I’obscurantisme rétrograde 7 Si ¢’était le cas, ce serait une sorte de réfutation
par I'absurde de la position que nous présentons, ¢’est pourquoi il nous faut
examiner 'objection. Pour commencer — c’est la premiére €tape de notre
réponse —, nous allons montrer qu’il n’est pas possible d’échapper sinon a I'idée
d’échelle au sens de la grande chaine des étres, du moins a celle de hiérarchie.

Selon Peter Singer, «nous devons étendre aux autres especes le principe
fondamental d’égalité que la plupart d’entre nous reconnait devoir étre appliqué
A tous les membres de notre espece» 2. Ce principe d’égalité, c’est bien sir
celui de Bentham : chacun vaut pour un et personne pour plus d’un ' ; et s7il
faut I'étendre aux animaux, c’est parce que le critere de démarcation qui
confére a un étre son importance morale n’est pas la rationalité, mais la
sensibilité, condition nécessaire et suffisante pour avoir des intéréts, si bien
que «la limite de la sensibilité (ce terme étant utilis€ comme une abréviation
pratique, sinon tout a fait exacte, pour désigner la capacité de souffrir ou
d’éprouver du plaisir ou du bonheur) est la seule frontiere défendable pour le
souci des intéréts des autres» !’

Ainsi, pour le philosophe australien, tout étre sensible a des intéréts qui
demandent une égale considération ; il s’ensuit, semble-t-il, que la vie de tous
ces €tres, hommes et animaux, mérite le méme respect et doit donc €tre traitée
de la méme maniere. Singer, cependant, nie la conséquence : I'égalité de
considération n’implique pas une égalité de traitement. Pourquoi cela ? Un petit
détour est nécessaire pour le comprendre @ souvenons-nous du probleme de
Mill, opposant la qualité d’expérience d’un Socrate insatisfait et celle d’un
imbécile satisfait. Jack Smart a repris plus récemment ['idée en précisant que
le plaisir de la poésie est intrinsequement supérieur a celui du jeu de morpion,
puis il se fait une objection : «Peut-étre notre préférence pour la poésie ne se
rapporte-t-elle pas a leur valeur intrinseéque mais seulement a leur valeur
extrinséque» ¥ ; ¢’est-a-dire que nous en jugeons ainsi de Iextérieur, alors que

'3 «All Animals are Equal», in P. SinGer (éd.), Applied Ethics, Oxford, OUP, 1986,
p. 216.

16 Cf. J. S. Muw, L'Utilitarisme, Paris, P.U.F., 1998, p. 139.

13 At ot p 222,

I8 «Esquisse d’un systeme de 1'éthique utilitariste», in J. SMarT, B. WiLLIAMS,
Utilitarisme. Le pour et le contre, Geneve, Labor et Fides, 1997, p. 19 sq.



L’ IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES 335

du point de vue intérieur de I'étre qui effectue ces activités, qui serait le seul
point de vue admissible, les deux ont méme valeur. Smart, en définitive, rejette
I’objection et Singer fait de méme, ainsi que le releve Raanan Gillon, en
appliquant 'argument au niveau interspécifique : «Les €tres humains ont de
nombreux intéréts que la plupart des autres especes animales n’ont et ne
peuvent avoir. C’est la possession de tels intéréts spécifiques qui peut fonder
des droits moraux et des €valuations spécifiques pour les étres humains qui
possedent ces intéréts. Les vies humaines ont la capacité de la conscience de
soi, de faire des projets pour le futur, d’avoir des relations avec autrui et des liens
personnels et familiaux, et d’autres qualités comme la capacité de penser abs-
traitement et de communiquer de fagon complexe. De telles vies peuvent étre
Iégitimement valorisées plus que celles qui ne possédent pas ces qualités.» '

Bref, méme si les intéréts de tous doivent recevoir la méme considération,
il reste que les vies ont des valeurs différentes, en fonction des différentes
propri¢tés intrinseques dont elles sont le support et des différents buts qu’elles
peuvent poursuivre — on peut «hiérarchiser les valeurs des différentes vies» 2,
dit encore Singer —, si bien que, dans certains cas, certaines devront étre
préférées a d’autres. Ainsi en va-t-il de la vie des étres doués de raison et
possédant la conscience de soi, de leur avenir et de leur passé, bref des
personnes, concept que Singer introduit lui aussi.

Tom Regan est un autre égalitariste animalier : 1l argumente toutefois a
partir d’un arriere-plan éthique différent de celui de Singer. Cependant en
définitive, la structure de leurs deux positions est assez semblable : ils parais-
sent nier la hiérarchie, mais finissent par I"affirmer, et chaque fois au nom de
propriétés intrinseques. Constatant que les animaux menent une vie qui, pour
cux, peut aller plus ou moins bien, Regan considere qu’ils sont des «sujets-
d’une-vier, et par la qu'ils posseédent des droits. Par «sujets-d’une-vie», Regan
désigne les étres qui «expérimentent leur propre bien-étre indépendamment de
toute utilité possible qu’ils peuvent avoir pour nous» 2!, Mais ne faut-il pas étre
autonome pour avoir des droits ? Peut-on dire que I"animal I'est ? Oui, quoi-
qu’en un sens plus restreint que le sens kantien : pour étre autonome, il n’est
pas besoin de pouvoir motiver ses actes par des raisons, il suffit «d’avoir des
préférences et de posséder la capacit€¢ de commencer des actions avec I'inten-
tion de les mener A bien» 22, ¢’est-a-dire encore une fois d’étre le «sujet-d’une-
vie». D’ol I'existence de deux catégories d’étres autonomes, les «agents mo-
raux» (les personnes) et les «patients moraux» (les animaux). Or, selon Regan,
ces derniers ont une valeur inhérente — ce que nous avons appelé «valeur

1" «To What Do We Have Moral Obligations and Why ?», in T. BEaucHamp, LEROY
WALTERS (éds), Contemporary Issues in Bioethics, p. 164a.

20 Questions d’éthique pratique, Paris, Bayard, 1997, p. 110.

2l «Reply to Carl Cohen», in C. Couen, T. REGaN, The Animal Rights Debate,
Lanham, Rowman & Littlefield, 2001, p. 271.

22 The Case for Animal Rights, Londres, Routledge, 1984, p. 85.



336 BERNARD BAERTSCHI

intrinséque» — : tout comme nous, ils valent par eux-mémes ¢t non seulement
par leurs expériences agréables ou les valeurs qu’ils réalisent, si bien que.
comme tels, ils ont des droits fondamentaux, et par conséquent nous avons des
devoirs directs envers eux. qui sont des devoirs de justice. Bref, les patients
moraux ont les mémes droits que les agents moraux, et «ce n’est pas un acte
de gentillesse de traiter un animal avec respect, C’est un acte de justice» 23,

Cependant. a partir de cette position égalitariste posant que tous les ¢tres
autonomes. qui sont des «sujets-d une-vie», ont des droits, il ne s’ensuit pas
plus que chez Singer qu’il soit équivalent de tuer un animal ou un étre humain
adulte ; en effet. la vie d'un agent moral a plus de valeur que celle d’un patient
moral, non pas en ce sens que la valeur de I'une serait inhérente au contraire de
["autre, mais en fonction des satisfactions différentes qu’elles permettent. C est
pourquoi on peut parfois sacrifier la vie d'un animal, comme dans le cas ou des
hommes et un chien se trouvent sur un bateau qui va couler a cause de la surcharge
de poids : dans ce cas. ¢’est le chien qu’il faudra jeter par-dessus bord **,

Ainsi, chaque fois, malgré une position égalitariste de base, une hiérarchie
est en définitive défendue et ses différents échelons sont distingués au moyen
des propriétés intrinséques de ceux qui les occupent. A partir de 13, il est facile
de généraliser : si les hommes ou les personnes sont placés plus haut que les
animaux en vertu de ce qu’ils sont, les animaux seront plac€s plus haut que
les plantes et ces dernieres plus haut que les étres inanimés. D’ou un
gradualisme hiérarchique : minéral — végétal — animal — homme.

Iei, une remarque s’impose : il ne faut pas comprendre cette conception
comme celle d"une hiérarchie des doctrines : écocentrisme — biocentrisme —
pathocentrisme — anthropocentrisme. En effet, pour la premiere, tous les étres
placés sur 1'échelle ont un statut ontologique et donc une valeur intrinséque.
Simplement, les étres placés plus haut sur I'échelle ont une importance morale
plus grande. Par contre, pour la seconde, seuls les étres qui satisfont au critére
détermin¢ par chaque doctrine ont une importance morale ; les autres, ceux qui
tombent au dehors, n’en ont aucune — ils n’ont pas de statut moral, pas de valeur
intrinseque. On pourrait dire qu’il s’agit d’absolutismes moraux, alors que
I'idée d'échelle est celle d'un gradualisme ontologique a portée morale.

5. L'objection de ['obscurantisme rétrograde

Actuellement. de nombreux parlements européens tentent de Iégiférer pour
régler les rapports de |'étre humain avec les autres étres de la nature - les
créatures, comme disent certains —. particulierement avec les animaux et les
végetaux. Cela concerne notamment les organismes génétiquement modifies :
jusqu’ol peut-on aller dans ce domaine sans faire de tort aux créatures que ['on

= Op. cit.. p. 280.
* Cf. op. cit.. p. 285, 377 et 389.



L'IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES 337

modifie 7 Que peut-on leur faire subir ? Le Parlement suisse veut qu’on ne viole
pas leur dignité, qu'on ne les fasse pas souffrir sans de bonnes raisons et, nous
arrivons au point qui nous intéresse présentement, gu'on respecte la hiérarchie
des espéces, «un unicellulaire pesant moins dans la balance des intéréts qu’un
insecte, lui-méme considéré comme moins dommage que les mammiferes» .

Ce concept de «hiérarchie des espéces», commun a la métaphysique que
nous venons de présenter et a une certaine pensée politique contemporaine, a
suscité une vive réaction du directeur du Département de zoologie et de
biologie animale de I'Université de Geneve, Denis Duboule, pour qui «la
hiérarchie des especes est une notion du XIX¢ siecle, qui place ['homme au
sommet de I'évolution», notion d’origine religieuse, qui n’a plus d’application
morale, car «la seule dignité qui doit a tout prix &étre protégée est celle de
I’homme, les autres pouvant étre sacrifiées pour ’agrandir encore» *°. Ainsi,
si la notion de hiérarchie des especes a eu. en son temps, un impact moral,
actuellement elle n’a plus aucune valeur, car elle s’appuie sur une conception
surannée de la nature, pré-darwinienne. En effet, dans une conception post-
darwinienne de la nature, les especes ne sont pas ordonnées hiérarchiquement,
chacune étant apparue et s’étant maintenue parce qu'elle était adaptée a son
environnement, cette adaptation ¢étant le fruit de la sélection naturelle, avatar
moderne du hasard, c’est-a-dire des mutations génétiques, de ’absence de
prédateurs totalement efficaces et de catastrophes €cologiques.

La théorie de I'évolution a donc eu ce résultat de discréditer toute concep-
tion hiérarchique des especes ; or ce discrédit a un impact normatif, dans le
sens ou la diversité des espéces est devenue sans force normative, contraire-
ment a ce qu’on a cru pendant longtemps et que nos autorités politiques — du
moins certaines d’entre elles — continuent de croire, relayant et étant relayces
par leurs opinions publiques. Ainsi que le souligne Warren, «le résidu de ce
modele médiéval survit aujourd’hui dans 1"affirmation commune que les droits
humains moraux sont enracinés dans la supériorité de notre espece sur les
autres espéces animales» 27, Or il paraitrait souhaitable qu’une bonne politique
et qu'une bonne éthique s appuient sur une bonne métaphysique, celle-ci
s’alimentant a son tour aux données de la science moderne plutdt qu’a celles
d’une science dépassée. Examinons donc la valeur de I'objection.

Duboule disait que la notion de hiérarchie des €tres ne peut actuellement
avoir de sens que dans une conception créationniste du monde, celle-ci €tant
congue comme non scientifique, voire anti-scientifique. Une telle conception
est éminemment finaliste, puisqu’elle met 'homme au sommet de la création,
I"idée étant que I’évolution tend vers lui et s’acheve en lui. Sont-ce la des liens
conceptuels nécessaires ? Avant d’aborder la question de front, il ne sera pas
inutile de donner quelques précisions historiques.

25 A. Vos, «Les OGM entrent dans le code», Campus, Geneve, juillet-aott 2002,
p. 11.
% Campus, p. 12.
T Moral Status, p. 239.



338 BERNARD BAERTSCHI

L’idée de hiérarchie des €tres remonte plus haut que le XIX® siecle : elle
est. si I'on se limite & la modernité, plus vieille d’un siecle et a été élaborée
notamment par le Genevois Charles Bonnet, au point de devenir un lieu
commun a son époque. Cette idée combine deux éléments: continuité et
gradation, et trouve ses racines chez Leibniz, pour qui la nature ne procede
pas par sauts, vu la loi de continuité : «La loi de la continuité porte que la nature
ne laisse point de vide dans I’ordre qu’elle suit.» *® Bref, il y a une gradation
continue entre les étres, de telle facon que leurs différences s’ordonnent selon
une échelle et non au hasard, comme le souligne I’ Encyclopédie : «L. univers
est une seule et unique machine, ou tout est lié et ou tous les étres s’élevent
au-dessus ou s’abaissent au-dessous les uns des autres, par des degrés imper-
ceptibles.» >° Ainsi, la division des étres en trois régnes, animal, végétal et
minéral, est arbitraire — la thése est de Buffon —, car dans la réalité on passe
de I'un a I'autre «par des degrés imperceptibles» *? ; ¢’est pourquoi Diderot,
a l'instar de ses contemporains, s’est beaucoup intéressé a la découverte des
polypes par Trembley, ainsi qu’a tous les (prétendus) étres intermédiaires entre
les différents régnes, zoophytes et lithophytes.

A 1’époque ol cette idée est développée, elle est proposée comme un
progres par rapport a une doctrine plus ancienne, celle des degrés métaphy-
siques. Buffon est trés clair sur ce point : si les scolastiques considéraient le
vivant et 'animé comme des degrés métaphysiques, il n’y voit plus que des
propriétés physiques de la seule matiere : «Le vivant et I'animé, au lieu d’étre
un degré métaphysique des étres, est une propriété physique de la matiére.» !
Ces degrés métaphysiques, que Pierre Bayle présente comme suit : «C’est ainsi
qu’on nomme les attributs : ens, substantia, corpus, vivens, animal, rationalis,
qui constituent la nature d’un homme» **, se fondent, on le voit bien, sur les
degrés logiques de I'arbre de Porphyre. 11 s’agit donc d’une idée d’origine pré-
moderne, mais son application a la biologie, c¢’est-a-dire au domaine des
sciences, est moderne, témoin encore Diderot qui précise qu’il n’y a la que
des opérations successives de la méme matiere : «La végétation, la vie ou la
sensibilité et I’animalisation sont trois opérations successives.» ** Bref, 2 cette
époque, la doctrine de la chaine des étres apparait comme une avancée rendue

possible par la science nouvelle cartésienne **.

2 Nouveaux essais sur ['entendement humain, éd. Gerhardt, t. V. Berlin (reprint
Olms), 1978, p. 286.

29 Art. «Animal», Paris et New York, Pergamon Press, t. I, p. 141.

3 Ct. De la maniére d’étudier et de traiter |'Histoire naturelle, in (Euvres philo-
sophiques, €d. J. Piveteau, Paris, P.U.F., 1954, p. 10b.

U Histoire générale des animaux, in (Euvres philosophigues, p. 238a-b.

2 Dictionnaire historique et critique, art. «Spinoza», Genéve, Slatkine, 1969,
t. XIII, p. 467.

3 Eléments de physiologie, Paris, Didier, 1964, p. 7.

34 Pour un examen détaillé de ces questions, cf. notre livre Les rapports de I’ame
et du corps. Descartes, Diderot et Maine de Biran, Paris, Vrin, 1992.



L' IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES LX)

Ces quelques développements historiques doivent nous persuader que
I'idée d’une hiérarchie des especes est indépendante du créationnisme, méme
si les créationnistes la revendiquent. Diderot €tait athée et matérialiste et il s’en
réclame tout autant que les croyants dualistes qu’étaient Bonnet et Buffon.
Cependant, il reste tout de méme vrai que le créationnisme incorpore un
¢lément supplémentaire dans 1’échelle des étres, a savoir celui de dessein : il
y a un plan de la création voulu par Dieu et I'étre humain est a son sommet
pour les étres vivant sur la Terre. Mais comme ce n’est pas nécessaire, il
s’ensuit qu’on peut tout a fait conserver la notion de hiérarchie sans 1'idée de
dessein et de finalité qu’elle implique.

Un gros probleme demeure toutefois encore dans cette idée d’échelle : s’il
y a une échelle, 1l y a un ordre ; or tout ordre demande un principe d’ordre.
Si ce n’est pas Dieu ou une cause ordonnatrice comme la nature, telle que les
Lumieres la concevaient, que sera-ce donc ? Un principe de perfection : les
ctres placés plus haut sur I'échelle sont plus parfaits, en ce sens qu’ils peuvent
plus — ils ont plus de capacités, leurs facultés sont plus élevées et visent donc
des fins plus nobles — que ceux qui sont placés plus bas. C'est la un vieux
principe d ordre («Qui peut le plus, peut le moins»), qu’on peut faire remonter
a Aristote et plus précisément a sa doctrine de la tripartition de I'dme en ame
végétative, ame sensitive et ame rationnelle. L’ame sensitive a les capacités
de I'ame végétative, plus certaines autres : et 'dme rationnelle, que seul
I’homme possede chez les étres naturels, a les capacités des ames végétative
et sensitive, plus certaines autres. Dans un langage contemporain, on traduira
cela de la maniere suivante, selon Frey : «Tandis que nous partageons beaucoup
d’activités avec les animaux, comme manger, dormir et se reproduire, aucune
combinaison de telles activités n"approche la richesse d’une vie adulte normale,
ol I'amour, la famille, les amis, I'art, la musique, la littérature, la science et
les autres produits de la raison et de la réflexion ajoutent immensément a nos
vies.» 35

C’est aussi ce qu’exprime Peter Singer, lorsqu’il dit : «Si 'on admet que
le choix entre une existence de souris et une existence d’étre humain a du sens,
alors (quel que soit notre choix) I'idée que la vie d’un certain animal a plus
de valeur que celle d’un autre aura également du sens.» *® Ainsi, on peut trés
bien conserver une conception hiérarchique des especes sans devoir lui adjoin-
dre la notion, actuellement insoutenable en dehors de la religion, de cause finale
en tant qu’impliquant I’existence d’un dessein présidant a I'ordre des choses ;
toutefois, ce n’est pas sur la biologie qu’il faut la fonder — car pour elle, il n'y
a effectivement pas de hicrarchie —, mais sur une conception métaphysique de
la réalité, dont d’ailleurs les évolutionnistes s’ inspirent aussi, lorsqu’ils affirment
que les formes de vie plus complexes ont évolué a partir des moins complexes

35 R. G. Frey, «Medecine, Animal Experimentation, and the Moral Problem of
Unfortunate Humans», Social Philosophy and Policy, 1996/2, p. 207.
3 Questions d’éthique pratique, p. 110.



340 BERNARD BAERTSCHI

et qu’il existe une cérébralisation croissante chez les animaux. Ce sont 14 certes
des faits scientifiques, mais s’ils sont mis en évidence plutét que d’autres, c’est
bien au nom de la conception métaphysique que nous avons exposée.

6. Un traitement moral différencié

Reste a savoir quel est I'impact moral de ce statut ontologique. Ce que nous
avons vu jusqu’ici nous montre qu’il est direct : plus un étre a de propriétés
intrinseques €levées, plus son statut est élevé et donc plus son importance
morale, a savoir sa dignité, est grande. Il s’ensuit qu’il devra étre traité avec
plus d’égards et que, en cas de conflit entre ses intéréts et ceux d’un étre de
moindre dignité, il devra, d’'une mani¢re ou d’une autre, «passer devant».

L’échelle des étres est donc aussi une échelle de valeur et de dignité ;
comme le souligne Frey, «la valeur d’une vie est fonction de sa qualité ; sa
qualité est fonction de sa richesse de contenu ; et sa richesse de contenu est
fonction de ses capacités et de I'étendue de ses possibilités d’enrichisse-
ment» 7, C’est pourquoi, et avec le sens commun, on approuvera facilement
cette affirmation de Henryk Skolimowski : «Plus un organisme est développé,
plus sa complexité et sa sensibilité sont grandes, et plus de raisons nous avons
de le traiter comme plus précieux et ayant plus de valeur que les autres.» 3
L’ennui, c’est que lorsqu’on étend cette thése a d’autres questions, lorsque
notamment on I’applique non seulement aux espéces, mais aussi aux individus,
le résultat a tendance a paraitre scandaleux au méme sens commun. En effet,
si la valeur d’un étre dépend de ses propri€tés intrinséques, et donc de ses
capacités, la valeur de la vie d’un handicapé — et particulierement s’il est
handicapé mentalement — sera moindre que la valeur de la vie d’un individu
normal ; elle pourra méme étre inférieure a celle de certains animaux, comme
d’ailleurs Peter Singer I’a implicitement affirmé dans son opposition a I'ex-
périmentation animale : «Les expérimentateurs font preuve de prévention en
faveur de leur propre espece quand ils procedent a des expériences sur des
animaux non humains a des fins pour lesquelles ils n’estimeraient pas envi-
sageable d’utiliser des étres humains qui auraient un niveau de sensation, de
conscience et de sensibilité, etc. égal ou inférieur.» Y

Une telle these heurte le sens moral de la plupart de nos contemporains,
qu’ils soient philosophes ou non. C’est pourquoi, comme il se doit, ceux-la
ont tenté plusieurs voies théoriques de sortie, notamment celle-ci : ont la méme

valeur ontologique tous les individus qui appartiennent a la méme espece .

3T Art. cit., p. 203.

3 Eco-Philosophy, Londres, Marion Boyars, 1981, p. 83.

% Questions d’éthique pratique, p. 74.

0" Cf. J. FENBERG, B. BAUM LEVENBOOK, «Abortion», in T. Recan (éd.), Matters of
Life and Death, New York, McGraw-Hill, 1993, p. 204 sq.



L IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES 341

Autrement dit, I’échelle des tres n’est valable que pour les espéces, non pour
les individus : on hiérarchise les espéces, non les membres de ces espéces, et
en tout cas pas de maniére transspécifique. Le probléme, c¢’est qu’on ne voit
pas pourquoi il faudrait ainsi se limiter : pourquoi la propriété pertinente pour
déterminer la valeur d’un étre et donc, a travers elle, la maniére dont nous
devons nous comporter a son égard, devrait-elle étre 1'appartenance a I’es-
pece ? Laffirmer, ¢’est justement se rendre coupable de I’erreur dénoncée sous
le nom de «spécisme», a savoir une attitude discriminatoire favorisant systé-
matiquement les membres de notre espece, comparable moralement au racisme
et au sexisme.

Mais peut-étre avons-nous mal compris I'impact éthique de I'ontologique.
Essayons donc d’y voir plus clair.

L’importance morale d’une personne est fonction de ses capacités intrin-
seques, c’est-a-dire de sa valeur ontologique ; mais il faut bien distinguer
Vimportance morale de la valeur morale, cette dernicre étant fonction de ce
que la personne fait de ses capacités. C’est exactement la méme distinction
que tragait Aristote lorsque, dans son effort pour définir la vertu morale, il
relevait qu’elle n’est pas une faculté, car les facultés sont des capacités na-
turelles, qui «sont en nous par notre nature» et qui ne peuvent donc étre I’objet
d’éloge ou de blame, mais qu’elle est une disposition, c¢’est-a-dire «notre
comportement bon ou mauvais relativement aux affections». Et de donner
I'exemple de la colere : «Si nous I'éprouvons ou violemment ou nonchalam-
ment, notre comportement est mauvais, tandis qu’il est bon si nous I'éprouvons
avec mesure.» *! Cela signifie que nous ne pouvons étre loués ou blamés pour
ce que nous sommes (et donc pour notre statut ontologique), mais seulement
pour ce que nous faisons et sommes devenus en conséquence (et donc pour
notre valeur morale). Ainsi, du point de vue de I'éthique, 1l n’y a aucun
probleme a dire que la vie d’une personne a plus de valeur que celle d’une
autre personne : moralement parlant, la vie d’un saint vaut mieux que celle d’un
tueur en série. Kant lui-méme ne parle-t-il pas de «la valeur morale des actions,
sur laquelle repose la valeur de la personne et méme celle du monde aux yeux
de la supréme sagesse» > ?

Le probléeme que nous avons concernant I’affirmation que la valeur de
certains étres humains est supérieure a celle de certains autres est donc assez
précisément circonscrit et il n’a rien a voir avec les jugements moraux que nous
portons sur les personnes et sur leurs conduites. Mais méme au niveau onto-
logique, suivant la mani¢re dont nous nous exprimons et le domaine de la vie
que nous considérons, nous ne voyons pas de difficulté a affirmer des diffé-
rences de valeur. Par exemple, la vie d’un individu dans un état végétatif
chronique est en général considérée comme de tres faible valeur, certains disent
méme qu'une telle vie ne vaut plus la peine d’étre vécue (est-elle d ailleurs

4 Ethique a Nicomaque, Paris, Vrin, 1987, p. 101 sq..
42 Critique de la raison pratique, Paris, P.U.F.. 1943, p. 157.



342 BERNARD BAERTSCHI

encore vécue ?). Etre dans un tel état d’inconscience est un mal, comme ¢’est
un mal de souffrir d’un handicap ou d’étre affligé d’infirmités : il est préférable
de ne pas se trouver dans de tels états. Ainsi que le souligne justement Singer :
«En recherchant une assistance médicale qui leur permette de surmonter et
d’éliminer leur handicap, les handicapés eux-mémes montrent que la préfeé-
rence pour une vie sans handicap n’est pas un préjugé.»** Bien sir, on dira
avec raison qu'une personne handicapée n’a pas choisi son état, qu’elle n’y
est pour rien dans ce qu’elle vit, qu’elle n’en est en aucun cas responsable,
mais encore une fois, il n’est pas question ici de valeur morale.

Pourquoi alors cette répugnance a dire qu’une vie a plus de valeur qu'une
autre si cela veut simplement dire que, naturellement, la premiere possede plus
de capacités que la seconde — qu’elle n’est pas in-capacitée (dis-abled, disent
les Anglais) —, qu'elle est plus douée pour les exploiter ou qu’il lui est possible
de viser des fins plus €élevées ? Ingmar Persson parle a cet égard de la «valeur
fonctionnelle» ** différente des vies humaines, en proportion de leur capacité
a atteindre les buts qu’elles se sont fixés. Pourquoi donc cette répugnance ?
C’est manifestement a cause de I'impact moral de cette these, qui parait exiger
que nous accordions moins de poids a la vie, aux besoins et aux désirs de ceux
qui sont placés plus bas dans I'échelle, méme s’ils n’y sont pour rien, comme
on I'a dit. Examinons donc s’il est possible non pas de nier I'impact moral de
I’ontologique — car ce serait a notre sens I'avénement de 1’ arbitraire moral —, mais
de I'interpréter de telle fagon qu’il se réconcilie avec notre discernement moral.

On se rend alors compte assez rapidement qu’il existe plusieurs raisons de
mettre en doute 'interprétation simple et directe de cet impact.

1) De ce que la vie de X a moins de valeur fonctionnelle que celle de Y,
il ne s’ensuit pas que X doive étre discriminé, abandonné a son triste sort voire
éliminé. Spontanément, on dira plutdt le contraire : si quelqu’un souffre ou a
besoin d’aide, c’est une exigence morale de I'aider ; c’est d’ailleurs la une des
raisons d’étre de la médecine et de I'assistance sociale, au sens premier du
terme. Comme le souligne Lynn Gillam : «La conclusion morale la plus com-
mune tirée de I'observation que quelqu’un a une qualité de vie basse est que
quelque chose doit étre fait pour I'aider.» #

2) Ce qui fait la valeur d’une vie, ¢’est moins ce que 1’on est que ce que
I'on fait de ce que I'on est. Or, il est des handicapés qui développent certaines
capacités grace au mal dont ils souffrent et qui, par la, découvrent des pos-
sibilités humaines inédites. En outre, nous n’avons pas de hiérarchie linéaire
des facultés, et donc beaucoup se valent ; comme par ailleurs le temps qui nous
est imparti ici-bas est limité, un handicap concernant une faculté — une inca-

B Questions d'éthique pratigue, p. 61.

# «Equality and Selection for Existence», Journal of Medical Ethics, 1999/2,
p. 131 sq.

+ «Prenatal Diagnosis and Discrimination against the Disabled», Journal of
Medical Ethics, 1999/2, p. 169.



L'IMPACT MORAL DU STATUT DES ENTITES NATURELLES 343

pacité — n’a pas nécessairement de répercussion sur la valeur de la vie que
menera celui qui en est affecté, tellement il reste d’autres choses a faire. Le
poids moral de I'ontologique est donc restreint.

3) L'impact du statut ontologique est souvent trés faible dans les décisions
morales. Pensons aux criteres d’allocation des soins de santé : si un médecin
doit choisir entre deux patients, il ne va pas le faire uniquement au nom du
critere du statut ontologique, ni méme de la valeur fonctionnelle, si tant est
qu’ils puissent étre déterminés ; il ne le fera pas méme d’abord en leur nom,
mais au nom d’une pluralité de considérations, au centre desquelles figurera
le besoin du patient 40,

I s’ensuit que si le statut d’un étre a effectivement un impact moral, il y
a d’autres éléments qui interviennent et qui souvent ont un poids plus grand.
Certains en tirent la conclusion que I'ontologique n’a pas de poids moral : «Les
tentatives pour faire dériver le statut moral des personnes de leurs capacités
doit échouer, car 'action morale par rapport & quelqu’un doit étre ajustée a
ses besoins, non a ses capacités.» *7 Certes, ce sera souvent le cas, mais il n'y
a aucune bonne raison d’étre exclusif, car il est d’autres cas ou la valeur
fonctionnelle jouera un role : par exemple, on nésitera a soigner avec achar-
nement un vieillard sénile, on ne tentera pas grand chose pour prolonger la
vie d"un bébé anencéphale, alors qu’on n’hésitera pas et qu’on tentera bien plus
pour un ¢tre humain «standard», qu’on peut «remettre sur pied». Les besoins
ne sauraient donc étre les seuls fondements de 1'importance morale, méme si
leur impact est souvent décisif.

4) Jusqu’ici, nous n’avons mentionné que des propri€tés intrinseques ; mais
il y a encore les propriétés relationnelles et notamment celles qui sont créées
par la proximité. Les liens familiaux comme d’amitié sont centraux pour
caractériser les attitudes que nous avons et devons avoir vis-a-vis de personnes
diminuées — ['amitié est d’ailleurs constitutionnellement fondée sur le fait que
nous ne sommes pas des étres autosuffisants, mais des étres habités par le
manque, ce qu’Aristote avait fortement souligné, comme le note John Cooper :
«L argument d’Aristote est que les déficiences qui font que I'amiti€ est une
chose nécessaire et de valeur sont inhérentes a la nature humaine elle-
méme.» +*

5) Un autre type de propriétés relationnelles importantes pour notre propos
sont les propriétés symboliques. Un individu humain peut n’avoir pas plus de
capacités qu’un certain animal, il n’en est pas moins un ¢tre humain, c’est-
a-dire le symbole de I"humanité que nous nous sentons tenus de protéger et

4 Cf. sur ce point notre article «Exclusion et allocation des ressources», in
M. Giugni, M. Hunyabt (éds), Sphéres d’exclusion, Paris, L'Harmatan, 2003.

47 P. Kunzmany, «On the Concept of Person in Ethics», Agora, Rijeka, 1995/3,
p. 58.

4 «Friendship and the Good in Aristotle», in N. SHERMAN (€d.), Aristotle’s Ethics,
Lanham, Rowman & Littlefield, 1999, p. 294.



344 BERNARD BAERTSCHI

de préserver — et ici, on comprend pourquoi |'appartenance a [’espece joue un
role ; pensons aussi a |'attitude que nous avons par rapport aux cadavres et
au respect que nous leur manifestons, alors méme qu’ils n’ont plus rien de ce
qui fait un homme sinon, momentanément, la forme extérieure. Or ces valeurs
symboliques jouent un role central quand on se demande ce que signifie vivre
dans une société humaine.

Cela suffit pour établir que I'impact de 1’ontologique, c’est-a-dire du statut
des étres, especes comme individus, sur I’éthique, n’est jamais a prendre seul
en considération — 1l est toujours partiel — et que, selon les problemes et les
domaines, son role est plus ou moins important ; parfois, il n’est méme tout
simplement pas pertinent. Cela dit, I’ontologique n’en constitue pas moins un
des socles sur lesquels s appuie notre morale et ¢’est bien normal, puisqu’on
ne peut adopter une attitude appropriée vis-a-vis d’un €tre sans étre au clair
sur ce qu’il est.

7. Conclusion

On conclura qu’on n’échappe pas a la métaphysique quand on veut faire
de I'éthique et que la question du statut ontologique y est centrale. Et c’est
bien heureux, car si nous ne pouvions nous appuyer sur ce que sont les étres,
il ne resterait que Iarbitraire, individuel ou social, pour fonder notre morale.
Celle-ci flotterait dans le vide si elle ne pouvait s’ancrer dans des faits. Par
ailleurs, pour reprendre la formule d’ Aristote, si I’homme vertueux est vertueux
Justement en ce qu’il agit «au moment opportun, dans les cas et a I'égard des
personnes qui conviennent, pour les raisons et de la fagon qu’il faut», c’est
la possibilit¢ méme d’une vie vertueuse qui nous serait barrée *°.

49 : . o . 5 P . ’
Ethique a Nicomague, 1106 b 21-22 [¢’est nous qui soulignons|. Pour le présent
texte, nous avons bénéficié du soutien des Fondations Leenaards et Jeantet.



	L'impact morale du statut des entités naturelles

