Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 1

Artikel: La capacité ricceurienne : entre Aristote et la tradition biblique
Autor: Dermange, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003). P. 35-46

LA CAPACITE RIC(EURIENNE :
ENTRE ARISTOTE ET LA TRADITION BIBLIQUE

Francors DERMANGE

Résumeé

Certains travaux récents de Paul Riceeur montrent un déplacement d’accent :
au lieu d’une interrogation sur la fragilité humaine comme dans la Philosophie
de la volonté, Riceur se préoccupe davantage auwjourd hui de la vie, de la
natalité, du désir d'accomplissement. Cette dette aristotélicienne trahit-elle
l'inspiration que le philosophe avait trouvée dans la tradition biblique ? Méme
st certains thémes s'articulent de maniere inédite, cet article souligne que la
these reste inchangée : ¢’est bien le sujet qu’il faut parvenir a saisir, a la fois
dans sa capacité et dans sa fragilité. La référence a Aristote invite alors a jeter
un nouveau pont entre la philosophie et la théologie.

Longtemps, I'éthique théologique protestante s’est démarquée d’Aristote :
par préjugé confessionnel, puisque Aristote €tait, a travers la tradition scolas-
tique et néo-scolastique, la référence obligée de la morale catholique, mais
aussi par méfiance envers ce qu’elle regardait comme un optimisme excessif
et trompeur sur la nature humaine. Aristote donne a 1'éthique le sens d’un
déploiement de I"homme vers son excellence propre, par la conjonction d’un
travail de la raison, d’une éducation et d’un entrainement, jusqu’a faire de la
vertu une seconde nature. L’éthique théologique protestante y suspecte tradi-
tionnellement une illusion, voire une idolatrie. La justification par la foi ne
consiste-t-elle pas a reconnaitre la vanité de nos efforts de perfection morale,
au profit d’un sens donné gratuitement par le Christ ?

Dans cette mesure, faire, comme Paul Ricceur aujourd’hut, de la capacité
humaine, transposition explicite de 1'hexis aristotélicienne, le nerf de la phi-
losophie, ne trahit-il pas ce que le philosophe avait lui-méme souligné dans
ses premieres enquétes, a savoir que la liberté ne se pose pas comme souve-
raine, mais se¢ découvre a la fois bornée et défaillante ? C’est la question que
je voudrais examiner ici. Je montrerai que. tout en trouvant chez Aristote
certains traits essentiels de sa pensée — enracinement de 1'éthique dans le désir,
primat de la vie bonne sur la norme, ancrage dans la praxis — Ricceur garde
entiere I'interrogation sur I'énigme du mal, la souffrance et la faute humaine.
En un sens, I'éthique de Riceeur peut alors se comprendre comme la volonté
de jeter un pont entre Aristote et la tradition biblique. La capacité, concept



36 FRANCOIS DERMANGE

central de I'éthique ricceurienne, est ainsi réinterprétée de maniere originale
pour faire droit au souhait grec de bien vivre et au drame chrétien de 1'im-
puissance a bien faire.

l. Le bonheur comme défi au malheur

Ces dernieres années, Ricceur ne cache pas les distances prises par rapport
a certains éléments de la tradition protestante :

Maintenant, m’€tant beaucoup €loigné de ce qui a peut-€tre €té aspect fermé de
ma culture protestante, le coté culpabilisant. le bonheur joue un role trés important
chez moi. Je dirais que le bonheur est la basse continue de mon livre [La mémoire,
Ihistoire, I'oubli]. Cela touche a des choses tres profondes de la vie contemporaine.
Je pense au film de Benigni La vie est belle. Jai rencontré il y a trois ans un homme
extraordinaire, un Juif polonais qui avait survécu aux camps et qui disait : «Quand
J étais jeune, mon pere disait : ‘La vie est belle.”». Eh bien, & la fin de ma vie, apres
avoir traversé tout ¢a, je dis : ‘La vie est belle’. Il y a quelques années, j avais écrit
un petit livre, Le mal : un défi a la philosophie et & la théologie. Maintenant je
dis le contraire ; je dis : le bonheur est un défi au malheur. — Mais ce défi ne peut
pas étre entendu partout. Quand on me dit : «Ou était Dieu a Auschwitz 7», je dis :
«Dieu n’¢tait pas a Auschwitz, mais il €tait peut-¢tre dans une lamaserie au Tibet».
C’est-a-dire que je crois qu’il y a toujours un lieu ou quelqu’un peut entendre. Mais
cette parole ne peut pas étre entendue partout, toujours, par tous.!

Dans cette confession spontanée, Ricceur ne conteste pas la réalité du mal
comme un défi : le mal moral et la souffrance appellent bien une parade de
la part des hommes. Mais quelle est la nature de cette parade ? [ essai cité,
Le mal : un défi a la philosophie et d la théologie *, en mentionne trois : penser,
agir, sentir, répondant a une triple interrogation : «d’ou vient le mal 7», «com-
ment corriger le mal ?», et enfin la question du souffrant : «pourquoi moi ?».
Cette triade qui met en parallele le travail de la théologie spéculative, le travail
des institutions et le travail de deuil, ne reste-t-clle pas secrétement prisonnicre
d’une fascination pour le mal ? En ce sens, faire du bonheur un défi au malheur
débusque toute secréte et morbide complaisance, en ouvrant un champ tota-
lement différent.

Le «coté culpabilisant» de sa culture protestante fait sans doute réfcrence
aux différents discours spéculatifs sur le mal, d’Augustin a Barth, en passant
par Leibniz, qui ont non seulement fait du souffrir, ou de quelque défaut
constitutif de notre nature, 1'affirmation premiere, mais ont accentué le poids
du mal et de la souffrance, en le rapportant exclusivement a I’homme, dans
le souci de dédouaner Dieu. Affirmer la présence de Dieu dans une lamaserie
du Tibet invalide alors les diverses tentatives de l'apologie et de I'onto-

' P. Ricceur, «Entretien par Jean Blain», Lire, octobre 2000,

> P. RicUR, «Le mal : un défi & la philosophie et a la théologie», Lectures, t. 111 :
Aux frontiéres de la philosophie, Paris, Seuil, 1994, p. 211-234.



LA CAPACITE RIC(EURIENNE 37

théologie : il n’y a pas a vouloir défendre Dieu, son unité et sa bonté, car Dieu
est simplement la ou I'on peut I'entendre.

[l faudrait pourtant se garder d’opposer ici simplement la philosophie et
la théologie, comme si ¢’était entre elles que se faisait le partage entre 1’ orien-
tation du discours vers le mal ou vers le bien. Les réserves de Ricceur face
a certains aspects de sa culture protestante sont encore plus marquées vis-a-
vis de I'expression heideggerienne de I'homme «étre-pour-la-mort» 3, a la-
quelle il oppose la maxime spinoziste «la philosophie est une méditation de
la vie et non de la mort » %. Or ¢’ est bien souvent aussi en référence a la tradition
biblique que les philosophes ont trouvé I'intuition de I'idée selon laquelle le
discernement de la fragilité de la vie est une tiche plus urgente que l'inter-
rogation toujours ouverte sur I’énigme du mal. N'est-ce pas en référence a la
tradition sapientiale que Spinoza valorise la sagesse et la vie ?° Et lorsque
Hannah Arendt s’oppose a Heidegger, dans La condition de I"homme moderne,
en faisant de la «natalité» le theme qui sous-tend les catégories de la vita activa,
le dernier mot est donné au verset d Esaie : «un enfant nous est né» (ES 9,5)°.

Dans son souci de répondre a D'attraction pour le mal et la mort par
’'encouragement a ce qui grandit, Ricceur n’est donc pas simplement «philo-
sophe» ou «spinoziste» : étre vivant jusqu'a la mort 7 est un principe hermé-
neutique qui peut valoir aussi bien pour la théologie que pour la philosophie.

2. Capacité humaine ou justification du pécheur ?

Une chose est cependant d’affirmer que la vie devrait riposter a la mort,
une autre est de prétendre que I'homme aurait les moyens de cette riposte, parce
qu’il saurait ce qu’est la vie et qu'il aurait les ressources pour en faire valoir
les buts et les droits. Or sur ce point la pensée biblique marque ses doutes,

¥ Le Dasein se définit par le fait de sa finitude : qu’il soit pour-la-mort, indique
que la mort est une possibilité indépassable. Pour Ricceur, il convient au contraire de
libérer le Seinkénnen du joug de I'étre-pour-la-mort (P. Rica:ur, «La marque du passé»,
Revue de métaphysique et de morale, n° 1, 1998, p.7-31, en particulier, p. 21 ; P.
Ricwur, La mémoire, ['histoire, ['oubli, Paris, Seuil, 2000, p. 457, 464 sq.).

' «LL’homme libre ne pense a rien moins qu’a la mort et sa sagesse est une méditation
non de la mort mais de la vie.» (Spinoza, Ethigue, 1V, proposition 67, traduction et notes
par R. Misrahi, Paris, P.U.F., 1990). Cf. P. Ric®ur. La mémoire, I'histoire, 'oubli,
p. 466.

8 Robert Misrahi suggére ainsi que tout en prenant le contre-pied d’une €lection
d'Tsraél (Ethique. 1V, proposition 37), Spinoza trouve dans la tradition biblique sapien-
tiale la source de cet accent porté sur la sagesse et la vie (cf. SpiNOZA, Ethique, note
84, p. 443).

6 H. Arexor, La condition de ['homme moderne, Paris, Calmann-Levy, 1983,
p. 277-278, cité par P. Ricceur dans La mémoire, ['histoire, I'oubli, p. 636. Arendt

rapporte la citation non pas 2 Esaie mais aux Ev rangiles (cf. Le 2.11).

" Cf. P. Ricaeur, La critique et la conviction. an)fwn avec F. Azouvi et M. de

Launay, Paris, Calmann-Lévy, 1995, p. 237.



38 FRANCOIS DERMANGE

surtout lorsqu’on quitte le terrain éthique ou politique pour celui du sens de
I’existence humaine : s’il est vrai que la vie est le té¢los de notre existence,
celle-ci ne peut pas €tre simplement saisie ou construite, mais elle se recoit
comme un don (Jean 10,1-10).

Ricceur lui-méme n’a-t-il pas souligné en son temps qu’en amont de 1’éthi-
que, la liberté et la subjectivité ne sont pas des données brutes de 1'existence,
mais qu’elles ne se sont paradoxalement constituées que dans I'aveu des limites
humaines ? C’est dans le sillage de la souillure, du péché, puis de la culpabilité
que le sujet se reconnait comme sujet d’imputation ®. La souillure déja, en
reconnaissant qu’un interdit a été violé, qui appelle vengeance pour que I’ordre
soit rétabli, assume 1’'idée de rétribution, I'un des deux axes de I’imputation.
Le péché franchit un pas en direction de la subjectivation de la faute lorsqu’il
révele le sujet comme I'auteur de ses actes, et qu’il rapporte 1’origine du mal
aux motifs de 'agent. Toutefois, le mouvement d’imputation n’est achevé
qu’avec la conscience de la culpabilit€é qui réunit les deux composantes de
I'imputation — attribution, rétribution — et accentue le pole subjectif de la
responsabilité. La faute reste confessée devant Dieu, mais le «c’est moi qui»
I’emporte sur le «devant Toi». Ce qui est vu comme premier, cette fois, est
«"usage mauvais de la liberté, ressenti comme une diminution intime de la
valeur du moi». En ce sens, la culpabilité ouvre la responsabilité sur une attente,
celle «que le chatiment lui-méme se convertisse d’expiation vengeresse en
expiation éducative, bref en amendement». La Philosophie de la volonté met
alors en lumiere «I’énigme du serf-arbitre, c’est-a-dire d’un libre arbitre qui
se lie et se trouve toujours déja lié» 7, d’une liberté qui se pose, mais ne peut
encore s exercer pleinement. Ricceur rencontre ainsi I'une des theses majeures
des Réformateurs, qui est peut-€tre a 'origine méme de son enquéte :

Je crois [donc] que mon choix du champ pratique est tres ancien ; depuis longtemps,
j admirais le traité de Luther sur le serf arbitre, De la liberté chrétienne, ainsi que
la grande discussion qui I'opposait a Erasme. Puis le contexte politique est venu
renforcer mon orientation vers ces questions de la liberté, du mal et de la respon-
sabilité. Plus anciennement encore, je crois avoir voué une grande admiration a la
tragédie grecque, qui place au premier plan le probleme du destin ; je ne nierais
pas non plus I'influence exercée sur ma premiere formation par la théologie cal-
viniste de la prédestination. Le choix de mon terrain privilégi¢ d’étude, la volonté
et I'involontaire, est ainsi fortement surdéterminé '°.

Qu’en est-il aujourd’hui ? En apparence, le discours de Ricceur semble aux
antipodes, lorsqu’il fait de la notion de capacité le fil rouge de sa pensée, qui

8 P. Ricaur, Finitude et culpabilité, p. 257-258.

9 P. Ric&ur, Finitude et culpabilité, p. 13. En italique dans le texte.

0P, Ricwur, La critique et la conviction, p. 47. La phrase de Ricceur télescope
ici deux ouvrages de Luther, sans rapport entre eux, sinon qu’ils redéfinissent chacun
a sa mesure la place de la libert€ : d’une part, le Traité de lu liberté chrétienne (1520),
d’autre part, le Traité du serf-arbitre (1525) qui répond a la Diatribe sur le libre arbitre
(1524) d’Erasme.



LA CAPACITE RIC(EURIENNE 39

lie ensemble les questions relatives a la philosophie du langage, a la philoso-
phie de I'action, a la théorie narrative et enfin & la philosophie morale.
Soi-méme comme un autre est ainsi structuré autour de quatre usages du «je
peux» : «je peux parler», «je peux agir», «je peux raconter», «je peux me tenir
responsable de mes actes». La forme spécifique que prend la capacité dans le
domaine moral, c’est donc la responsabilité ou I’imputabilité, liée cette fois
a la notion aristotélicienne de «disposition naturelle» (hexis)'!. Ricceur avoue
fed -

L’accent mis sur la «capacité» (Féhigkeir) dans la notion d’imputativitas, traduite
en allemand par Imputabilitdt. puis par Zurechnungsfihigkeit, voire Schuldfithigkeit,
suggcre un recours aristotélicien a la notion de disposition naturelle, dans une
direction de pensée apparemment opposée a la doctrine forensique (au sens de
venant du dehors) de la «justification» chez Luther ',

La dette de Ricceur a I'égard d’Aristote est particulierement patente dans
ce que le philosophe désigne modestement comme sa «petite éthique» dans
Soi-méme comme un autre. C’est a Aristote en effet que Ricceur est redevable
de la définition de I'éthique, terme unique qui désigne a la fois 'ensemble de
la démarche, I’amont des normes dans le désir du sujet d’une vie accomplie,
et I'aval des normes dans la praxis de I'action en situation d’incertitude. Et
c’est encore a Aristote que Ricoeur emprunte sa theése principale, a savoir que
Iorientation de I'agir humain vers la vie bonne I'emporte sur la morale des
normes 7,

On doit cependant noter que Ricceur diverge de sa source aristotélicienne
sur un point essentiel. Pour Aristote, il n’y a pas de dramatique de 1’existence
humaine, au sens ot I'entend la tradition biblique : I’homme vertueux fait ce
qu’il veut et prend plaisir a le faire, ce qui explique pourquoi il est motivé a
se comporter moralement. Cela ne laisse alors aucun écart entre le désir et le
choix (prohairesis) d’une part, et le constat du mal moral et de la souffrance
de I'autre. Sans doute Aristote constate-t-il que tous les hommes ne sont pas
vertueux, mais le vice n’est imputable qu’a un défaut de volonté ', Il dépend
de nous de réaliser en nous une disposition permanente (hexis), vers le bien
(vertu) ou vers le mal (vice). A ceux qui objecteraient que les vices sont
involontaires ou qu’ils sont, comme le veut Socrate, la conséquence d’une
méconnaissance du bien, Aristote apporte un démenti formel : nous sommes
responsables de cette ignorance méme, dans la mesure ot il ne tenait qu’a nous
de I'éviter. L’alcoolique, qui ne parvient plus & s’abstenir par 'effort de sa
volonté, n’en serait pas 1a s’il navait pas pris I'habitude de I'ivresse par la
répétition d’actes volontaires.

P, Ricaur, «Le concept de responsabilité ; essai d'analyse sémantique», Esprit,
1994, p. 46.

12 P. Ricckur, «Le concept de responsabilité», p. 33.

13 ArisTOTE, Ethique a Nicomague 1, 2, 1095a, 17-22.

4 ArisTOTE, Ethique & Nicomague, 111, 7, 1113b, 11-13.



40 FRANCOIS DERMANGE

Or, sur ce point, Riceeur se démarque nettement d’ Aristote ; |'articulation
des trois ¢tapes de la «petite éthique» de Soi-méme comme un autre se fait
chaque fois par une méditation sur le mal. L’entrée dans la réflexion se marque
par le désir premier d’un accomplissement personnel, mais le cri d’indignation
de la victime ou du témoin face a I'injustice est, d’une certaine maniére, plus
originel encore '°, Pourquoi faut-il ensuite un moment normatif et déontolo-
gique ? Non pas a cause de la situation relative du bien ol nous plonge le
pluralisme, mais en raison du pouvoir sur autrui par lequel nous risquons
d’assujettir un tiers a notre propre visée '°. L’impératif kantien reste ici
indépassable dans son attention a penser les conditions mémes de possibilité de
I’éthique : la norme doit passer nos désirs d’accomplissement au crible de I'uni-
versalité. Enfin, la sagesse pratique, réinterprétation de la phronésis, doit répondre
a I'incertitude du conflit des normes entre elles, a leur perversion possible au
moment ou elles se retournent contre ceux qu’elles sont censées protéger.

Ce qui sépare Riceeur d’Aristote, ¢’est donc 1'attention a 1’indignation, &
la domination et au tragique de I’action, qui structure les trois moments de sa
réflexion. L.éthique se pense alors chaque fois comme riposte au mal, parades
successives qui permettent ainsi a la vie de continuer. En ce sens, il est
particulierement significatif que Ricceur introduise ainsi au coeur de sa «petite
¢thique», entre I'éthique (7°™ étude) et la sagesse pratique (9°™ étude), un
moment kantien (8™ étude) qui passe au crible de la justice les différentes
prétentions au bien, et un interlude sur le tragique. L. insistance sur la vie n’est
pas incompatible en effet avec une attention au tragique ; non pas au tragique
cornélien qui oppose le devoir au plaisir, mais au tragique grec : Antigone et
Créon ont tous deux raison dans [’affirmation de leurs devoirs opposés. Ce qui
est tragique, ¢’est que cette confrontation ne trouve d’issue que dans la mort.
Phronésis est alors la réponse de Sophocle : porter un jugement modéré sur
une situation complexe afin que la vie continue d’étre possible 7.

3. Le déliement de la capacité 'emporte sur la parade au mal

Dans I'un de ses derniers écrits, présenté comme une quasi-retractatio ',
Ricceur bouleverse pourtant cette maniére de voir @ si les trois moments de la

15 P. Ricaur, Le juste, t. 1, Paris, Esprit, 1995, p. 11-12 ; cf. Soi-méme comme un
autre, p. 231. 1l ne s”agit pas encore d’éthique a proprement parler, celle-ci étant réponse
a ce sentiment premier, lorsqu’a partir du creux marqué par la plainte ou I'indignation,
le sujet précise ses finalités.

16 P Ricaur, Soi-méme comme un autre, p: 227-228; 237,

7P, Ricaur, «A la gloire de la phronésis» in J.-Y. CuAtrau (éd.), La vérité
pratique : Aristote, Ethique 2 Nicomaque, livre VI, Paris, Vrin, 1997, p. 13. Sur la
possible généalogie de la prudence jusqu’a sa source tragique, voir P. AUBENQUE, La
prudence chez Aristote, Paris, P.U.F., 1963.

% P. Ricaur, «De la morale a I éthique et aux éthiques», Le juste, (. 11, Paris, Esprit,
2001, note 1, p. 55.



LA CAPACITE RIC(EURIENNE 41

«petite ¢thique» de Soi-méme comme un autre demeurent, leur logique d’ar-
ticulation se pose de manicre différente, partant de la norme, vers un amont
de la norme auquel on n’accede que par son aval (sagesse pratique). Mon but
ici n’est pas d’entrer dans le détail d’une comparaison avec la «petite éthique»
de Soi-méme comme un autre, mais simplement de souligner la maniére dont
Ricceur précise le statut de la capacité.

Au niveau moral, le theme de la capacité est introduit par le philosophe
au moment ou il interroge le rapport du sujet a ’obligation. La capacité, par
laquelle le sujet se déclare 1’auteur véritable de ses actes, est alors I'élément
suffisant pour poser le sujet comme étre obligé ou comme agent.

Mais une telle capacité ne dit rien encore de la motivation ou de la
détermination du sujet a s’engager a agir par devoir. Ricceur se tourne alors
vers ['amont de la norme, aux sources du désir. La capacité éthique est alors
définic de maniere plus franchement aristotélicienne, comme capacité de
préférence raisonnable (prohairesis), c¢’est-a-dire comme capacité de dire :
«Ceci vaut mieux que cela», et d’agir selon cette préférence. Il n'y a alors qu'un
pas a faire pour passer, comme Aristote, de la préférence raisonnable a ces
excellences de I"action que sont les vertus, a travers la notion de disposition
naturelle (hexis), qui indique une régularité de I’action sous la conduite de la
préférence raisonnable. Ricceur n”hésite pas a franchir ce pas et & proposer pour
la premiere fois un discours sur les vertus qui interpréte a nouveaux frais la
typologie aristotélicienne des vertus, a partir des différents champs des ¢thiques
appliquées en aval de la norme.

En absorbant ainsi la capacité dans la vertu, Ricceur parvient certes a ancrer
I'éthique dans la pratique de I'action, plus étroitement encore que dans Soi-
méme comme un autre ', mais a quel prix ? Dans la premigre définition de
la capacité comme imputation, celle-ci n’est pas seulement acte, mais puis-
sance ; elle reste un potentiel en attente que la faute n’épuise jamais : I'attri-
bution d’un acte a un agent, sa rétribution et sa peine sont en effet moins une
sanction qu’une ouverture vers un nouveau commencement. En associant par
contre la capacité a la vertu, I'acte précéde la puissance, et ¢’est en agissant
de maniere durable et continue que 1'agent révele la capacité dans sa véritable
nature. Les hexeis sont le résultat des praxeis. On doit alors se demander ce
qu’il en est du mal et de la faillibilité humaine.

Or il faut reconnaitre que la quasi-refractatio accorde apparemment au mal,
a la souffrance et a la faute humaine une place plus incertaine que la «petite
éthique» de Soi-méme comme un autre. Sans doute la norme morale suit-elle
encore I'impératif kantien d’universalisation, mais en référence a I’ «expérience
morale commune» plutdt qu’au titre de parade contre le pouvoir exercé sur
autrui. Sans doute aussi I'indignation et le refus d"humilier sont-ils des sen-
timents moraux essentiels pour faire le lien entre I'obligation et son versant

P, Ricaur, Soi-méme comme un autre, p. 203 ; «De la morale & I'éthique et aux
¢thiques», in op. ciré, p. 59.



42 FRANCOIS DERMANGE

subjectif, mais ces sentiments moraux prennent place a coté d’autres senti-
ments, comme la pudeur a la vénération, qui ne prennent pas le mal et 'in-
justice comme défi. Sans doute enfin la phronésis suppose-t-elle un travail de
la raison, mais d’une raison qui est moins la raison critique des Lumieres que
le guide de I’homme vertueux 2.

L’inspiration plus nettement aristotélicienne de la réécriture de la «petite
€thique» a-t-elle ainsi occulté I"attention antérieure du philosophe ? Non, mais
ce qui compte a présent aux yeux du philosophe est moins la recherche de
parades successives contre le mal que celle d’un déliement de la capacité. La
propension au mal qui affecte ['usage de la liberté ne trouve d’issue véritable
que dans la régénération de la liberté. Or ¢’est ici que Ricceur croise a nouveau
sa méditation sur le mal et le role de la religion.

La maniere dont la tradition occidentale latine a pensé€ la prohairesis, ¢’ est
la volonté ; or la méditation chrétienne sur la volonté mauvaise et le mal a
introduit une interrogation sur la capacité qui n’invalide pas la tradition antique,
mais la pose comme une énigme, relayée plus tard par Kant lui-méme. Il ne
s’agit plus alors de dresser Kant contre Aristote, la morale des Modernes contre
celle des Anciens, mais d’approfondir la notion méme de capacité en recon-
naissant, au cceur de notre souhait de bien vivre, la blessure d’une impuissance
a bien faire. Plutdt que d’opposer la puissance a I'acte, Riceeur en appelle alors
a une régénération de la volonté bonne, qui n’est autre que la restauration de
la capacité :

Que la morale des Anciens et celle des Modernes puissent se rejoindre, se recon-
naitre et se saluer mutuellement dans ce concept [la volonté bonne], la possibilité
ne releve plus ni de I'éthique ni de la morale mais d’une anthropologie philoso-
phique qui ferait de I'idée de capacité un de ses concepts directeurs. [...] L'impu-
tabilité peut étre tour a tour associée au concept grec de préférence raisonnable et
au concept kantien d’obligation morale : ¢’est en effet du foyer de cette capacité
que s’'élance le souhait «grec» de vivre bien et que se creuse le drame «chrétien»
de I'incapacité a faire le bien par soi-méme sans une approbation venue de plus
haut et donnée au «courage d’étre». autre nom de ce qui a été appelé disposition
au bien et qui est I'dme méme de la bonne volonté 2!

La capacité peut ainsi étre vue a la fois comme I'imputation de I’ étre obligé,
disposition encore partiellement ouverte d’un sujet susceptible d’amendement
et de libération %2, et comme disposition de caractere, inscription durable d’une
téléologie de I'action vers un bien vivre, sous le contrdle de la prudence >4
Entre ces deux foyers, le philosophe en appelle alors avec Kant a une
coopération surnaturelle qui ouvre la capacité a un crédit originaire fait a

20

21
22

AristotE, Ethigue a Nicomague 1098a, 12 17.

P. Ric@ur, «De la morale a 1'éthique et aux ¢thiques», in op. cité, p. 6l.
J.-P. Cnanceux, P. Ric&ur, La nature et la regle, Paris, Odile Jacob, 1998, p. 239.
P. Rickur, «De la morale a 1'éthique et aux éthiques», in op. cité, p. 61. Cf.
ARISTOTE, Ethigue a Nicomague 1098b, 35.

[T

3



LA CAPACITE RIC(EURIENNE 43

I"homme. Cet amont du mal — ce n’est qu historiquement que 1’homme est
mauvais — ouvre un aval du mal, une espérance. Ricceur fait ici discrétement
référence au Courage d’étre de Tillich, avec en son centre «le courage d’ac-
cepter d’étre accepté en dépit de la conscience de la culpabilité» ** ; Paul Tillich
tisse un lien secret entre Kant, Aristote et la surabondance biblique de la vie
en dépit des forces de destruction du soi.

4. Capacité et pardon

Ce qui n’était encore dans la «petite éthique» de Soi-méme comme un autre
qu’un lieu de virtuelle aporie de la réflexion philosophique aux frontieres du
religieux > devient cette fois I'une des convictions anthropologiques centrales
du philosophe. A la suite de I"Essai sur le mal radical de Kant, Ricceur ne
manque pas une occasion de rappeler que le mal a beau étre radical, il n’est
pas aussi originaire que la bonté. C’est alors le role de la religion que d’aider
les hommes a retrouver ce fond de bonté, avant toute autre mission politique
ou sociale 2°. Telle est la dimension du pardon.

Dans son dernier ouvrage, La mémoire, ['histoire, ['oubli 27 Riceeur sou-
ligne ainsi qu’un lien au moins unit la religion rationnelle de Kant au mythe
adamique augustinien : en méme temps que le mythe atteste un foujours déja
la du mal, il «tient en réserve la possibilité d’une autre histoire inaugurée
chaque fois par I'acte de repentance» 2%, A la repentance répond en écho le
pardon, acte de parole qui releve moins de I'argumentation que de I"hymne.
Le Magnificat — «il releve Isra€l son serviteur, il se souvient de son amour»
— atteste que la poésie est, en un sens, plus fondamentale que la norme et la
Loi.

C’est a travers cette matrice que Riceeur lit la parole des prophetes — parole
de deuil face & I'exil et parole d’espérance en vue d’une restauration —, ou la
promesse de la vie malgré la mort dans le schéma passion-résurrection. Le coeur
de la révélation biblique est ainsi de nous instituer a travers un rythme, le
rythme assertion-destruction-restitution 2. En ce sens, Ricceur rejoint le prin-
cipe simul justus ac peccator des Réformateurs. Bien souvent la repentance
porte sur un acte dont I'agent se reconnait 1'auteur, mais le couple pardon-
repentance dépasse cette polarisation sur I'acte : signifiant que le coupable
n’est pas réductible & ce qu’il a fait, il donne crédit aux ressources de rége-

P, Tiuich, Le courage d’étre, Paris, Cerf, 1999, p. 131.

2 P. RIC®UR, Soi-méme comme un autre, p. 251-252.

2 P Ric®ur, La mémoire, I'histoire, ['oubli, Paris, Seuil, 2000, p. 641, cf.
P. Ricckur, Soi-méme comme un autre, p. 251-252.

2T P. Ric&UR, La mémoire, Ihistoire, 'oubli, p. 639-642.

8 P. Ric®UR, La mémoire, ['histoire, ['oubli, p. 640.

2 P. Ric@ur, La critigue et la conviction, p. 224.



44 FRANCOIS DERMANGE

nération du soi et ouvre le sujet a une capacité nouvelle dans son rapport a
lui-méme et aux autres.

Or Ricceur estime que le pardon ainsi défini n’est pas aberrant pour la
philosophie :

«[l vy a la une parole qui parle du pardon». C'est une parole qui vient de plus haut
que moi ; ce que ['on peut interpréter de multiples facons. Moi je Iinterpréte, comme
Derrida que je cite, dans la tradition abrahamique. Les Juifs, les Chrétiens, les
Musulmans parlent du Dieu miséricordieux. Le pardon consiste a dire : «Tu vaux
mieux que tes actes», ¢’est-a-dire : «Tu as une capacité, tu pouvais faire autre chose
que ce que tu as fait, tu n’as pas €puisé€ tes ressources». C’est ce que j appelle
["homme capable, qui est de plus en plus le fond de ma philosophie, cette espece
de crédit de la bonté de I’homme. Je crois qu’il y a un fond de bonté qu’il faut aller
chercher. Le pardon et la promesse s’enchainent pour riposter a la faiblesse de
["action. Le pardon, pour délier ce que I'irrévocable ne cesse indéfiniment de lier.
Et la promesse. que le pardon arrache a la relation privée pour la réorienter vers
I'espace politique de la pluralité humaine.

~

A son tour, la philosophie pourrait faire crédit a un sujet non épuisé par
ses inscriptions diverses dans le cours de I’ histoire. A I’'impardonnable de droit
riposterait I’exigence du pardon impossible, inconditionnel, sans exception ni
restriction, sous le signe duquel le sujet serait rendu a sa capacité d’agir, par-
dela ses fautes. L’homme qui ne serait pas capable en acte pourrait I’étre en
puissance, tout comme le dément ou I’agonisant restent potentiellement capa-
bles .

5. La frontiére entre la philosophie et la théologie

Au bout du compte, on le voit, méme si certains accents se marquent
différemment entre la Philosophie de la volonté, Soi-méme comme un autre
et certains textes récents, les theses de fond du philosophe restent inchangées :
la défense du sujet, malgré le constat d’un cogito brisé, la mise a jour des
parentés secretes qui lient Aristote et Kant et, a travers eux, des sources
philosophiques présentées trop souvent comme opposées, la confiance dans la
capacité humaine en dépit de la présence du mal.

S’il n’est plus possible de postuler le sujet aujourd™hui, c’est bien sa
recherche qui parait étre au ceeur de la pensée du philosophe : un sujet qui
ne se découvre qu’au terme du parcours des différents volets de la capacité
humaine — parler, agir, raconter, se reconnaitre responsable de ses actes —, et
de I'expérience de la vulnérabilité. Le pari du philosophe est d’échapper a
I"alternative consistant a choisir entre un sujet idéal posé a priori et la dispa-

0P, Ricaur, «Entretien par Jean Blain».

P Ricaiur, L'éthique, entre le mal et le pire, propos recueillis par C. Ballouard
et S. Duméry, Institut national de la santé et de la recherche médicale (Inserm) http:/
/www.inserm.fr/ethique/Ethique.nsf.



LA CAPACITE RIC(EURIENNE 45

rition du sujet. La fragilité¢ et méme le mal peuvent étre irrémédiables, ils ne
sont pas fatals, et le détour par lequel le philosophe nous entraine est le prix
a payer pour aborder I"homme réel.

Cette attention a I'homme réel, reconnu dans sa dignité et sa précarité,
rencontre déja la théologie 2. Ainsi Karl Barth lui-méme n’hésite pas 2 baptiser
«chrétienne» une philosophie qui ne prendrait la Révélation qu’au titre de
simple hypothése, mais aurait pour objet I’homme que I'on voit, appelé a
s’ouvrir a autrui, incapable d'y répondre, et destiné malgré tout au bien **

Une telle vue pourrait donner toutefois le sentiment que la théologie
accapare trop facilement une approche qui lui est étrangere. Elle passerait outre
la volonté constante de Ricceur de ne pas confondre les deux plans de la
théologie et de la philosophie. Ricceur se défend ainsi de n’étre gue philosophe,
du moins dans les arguments qu’il forme et dont il est responsable, mettant
de cOté ce qui le fait vivre, son engagement personnel et ses propres motiva-
tions .

S’il est toutefois possible de prendre appui sur Ricceur pour penser I'éthique
théologique, c’est a partir des indications que celui-ci suggere au fil de son
ceuvre. Ainsi indique-t-il un possible dépassement des €léments constitutifs de
la capacité — narrativité et responsabilité —, en direction non seulement de la
poésie et de I’amour, mais de I’hymne et de I'agapé chrétiens . Tout en
respectant chacun des registres de discours, on verrait alors que la théologie
n’infirme pas 'analyse de la philosophie, mais la prolonge par une dialectique
qui la confirme en la débordant.

Sans m’aventurer directement sur cette voie, je voudrais reprendre ici, en
parallele, le theme de la natalité, emprunté par Ricceur a H. Arendt, que
j évoquais plus haut, et qui invite & une nouvelle manicre de penser le statut
du sujet. M’inspirant librement d’autres textes de Riceeur, je soulignerai trois
traits qui thématisent a leur tour cette méme dialectique :

1) Le verset d’Esaie : «un enfant nous est né» (Es 9. 5), nous invite tout
d’abord a changer le regard que nous portons sur I’histoire et ceux qui la font,
La prophétie d’Esaie renvoie a I'eschatologie. Alors les éléments que nous
tenons pour essentiels paraitront moins significatifs qu’une naissance passée
inapergue ou que ces «petits» du texte de Matthieu 25, qui sont, a I'insu de
tous, les figures du Christ *°. Cet autre fil possible du récit ouvre une dimension

2 Par exemple : S. KIERKEGAARD, Les @uvres de l'amour in (Euvres compleétes,
t. X1V, Paris, L'Orante, 1980, p. 157-158.

3 K. Barti, Ethique, trad. P. Secrétan, Paris, P.U.F., 1998, t. L. p. 31, 40-46, 50-
55.

“d
N

P. Ric&ur, La critigue et la conviction, p. 227.

35 P, Ricaur, Amour et justice/Liebe und Gerechtigkeir, O. Bayer ed., Tiibingen.
Mohr, 1990 ; Le mal : un défi a la philosophie et i la théologie, Gengve, Labor et Fides,
1986.

6 P Riceur, «Le socius et le prochain», Histoire et vérité, Paris, Seuil, 1964,
p. 101.



46 FRANCOIS DERMANGE

critique des €léments méme qui nous paraissent essentiels : ce qui compte,
apres tout, pourrait étre moins la dignité du sujet a partir de ses facultés de
désir, d’autonomie, de vertu, etc., que le fait méme que, dans sa nudité, il soir.

2) L’enfant nous invite a un second déplacement. L’€thique de Ricceur a
pour centre la responsabilité, définie comme attribution fondée sur I’intention-
nalité et comme rétribution de ce que j’ai fait. Or une telle conception de la
responsabilité n’est pas a la mesure du défi posé par la présence du nouveau-
né. Dans sa dépendance, celui-ci me montre que c’est de lui que je dois étre
responsable avant de I"étre de moi-méme, que la responsabilité regarde I’avenir
et non le passé et que mon abstention d’agir serait déja en elle-méme action.
Riceeur introduit ici I'idée de «mission confiée» pour la protection de quelque
réalité fragile et périssable %7, qui fait écho, par-dela H. Jonas et E. Levinas,
au theme biblique de la réponse prophétique «me voici» et de la substitution
pour autrui 8.

3) Enfin, le verset biblique appelle a ne pas faire de I’éthique de la capacité
le dernier mot sur ['accomplissement de notre vie. La victoire n’est pas au bout
de notre action. Pour le prophéte, la promesse du rejeton (Es 11, 1) va de pair
avec la transformation du cceur humain et de la création (Es 11, 6). Le miracle
n'est pas simplement la poussée de la vie plus forte que le destin, mais
I"annonce d’un télos — moins un point fixe qu une surprise —, dont nous sommes
les bénéficiaires a notre insu. La vie se recoit dans une logique de surabondance
qui excede nos actes et nos efforts, et que ne parvient pas a obscurcir la
récalcitrance humaine %

Ainsi Dieu est-il ici «la source de possibilités inconnues» ** qui rend
relative notre compréhension de ce qui compte dans les facultés humaines, dans
notre responsabilité et dans la construction du sens de notre vie, non pour
rendre caduc I'effort de compréhension de la philosophie, mais pour souligner
I"étonnement et la profondeur auxquels s’ouvre le miracle de la vie.

Au terme de ce parcours, si Riceeur trouve en Aristote un partenaire pour
mettre I'eudémonisme au cceur de la philosophie, ce n’est pas pour occulter
la tradition biblique, mais peut-&tre lui rappelle-t-il ainsi que sa propre fidélité
est de faire valoir plus délibérément encore qu’ Aristote le sens de la quéte d’une
vie accomplie. La logique de la surabondance, du pardon, de la générosité, du
crédit fait a I"autre comptent plus que le flair du théologien a repérer le mal
et la faillibilit¢ humaine. Ricoeur aura ainsi, une fois encore, jeté un pont entre
des mondes qui pourraient s’ignorer.

TP, Rickur, «Postface au Temps de la responsabilité», Lectures, t. 1, Autour du
politique, Paris, Seuil, 1991, p. 281-283.

% D. Bonnoerrer, Ethique, texte établi par E. Bethge, trad. par L. Jeanneret,
Geneve, Labor et Fides, 1989, p. 182-183.

¥ P. Ricaiur, «Le récit interprétatif, exégese et théologie dans les récits de la
Passion», Recherche de science religieuse 73 (1985), p. 18.

0P, RICwEUR, Amour et justice, p. 46.



	La capacité ricœurienne : entre Aristote et la tradition biblique

