
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Artikel: Expérience religieuse et foi chrétienne chez Wolfhart Pannenberg

Autor: Dumas, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381670

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003). P. 313-327

EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE
CHEZ WOLFHART PANNENBERG

Marc Dum \s

Résumé

L'auteur cherche à évaluer le concept d'expérience religieuse chez

Wolfhart Pannenberg. Le concept d'expérience est compris comme un élément
structurel d'appréhension de la réalité. L'expérience proprement religieuse
renvoie à une conscience du fondement de la réalité. La foi chrétienne est

finalement présentée dans cet horizon comme correctif d'une représentation
non thématique de Dieu.

On retrouve différents emplois de la notion d'expérience religieuse dans

plusieurs types de production théologique contemporaine, de sorte qu'une évaluation

critique du statut de cette notion en théologie s'avère urgente et peut éviter
la banalisation d'une notion clé qui pourrait conduire à une théologie pertinente

pour aujourd'hui. Ce constat m'amène à explorer depuis quelque temps des

corpus théologiques en vue de dégager les mérites et les limites de ce recours
à l'expérience religieuse et de favoriser une intégration plus adéquate de l'expérience

en théologie '. Cette perspective globale de la recherche conditionne la

présente exploration qui aborde l'œuvre de Wolffian Pannenberg.
Comment Pannenberg rend-il compte de l'expérience religieuse Ce thème

apparemment simple, mais en réalité complexe joue-t-il chez, lui un rôle
important Quel est le rapport de l'expérience religieuse à la foi chrétienne
Pour distinguer et évaluer le statut de l'expérience religieuse chez. Pannenberg.
il nous faut mettre en évidence sa compréhension de celle-ci et en souligner
le fonctionnement dans sa réflexion théologique. Son texte programmatique
sur la révélation comme histoire. Offenbarung als Geschichte 2. pourrait bien

1

Cy; par exemple mes publications : «Introduction de l'expérience en théologie :

pluralité, ambiguïté et nécessité», in M. Dumas. F. Nault, L. Pelletier (éds). Théologie
et culture. Québec. Presses cle l'Université Laval, p. 151-173 (à venir) : «Expériences
et discours théologiques», Laval Théologique et Philosophique, 56/1. février 2000. p. 3-
15 ; «L'expérience en théologie ou la théologie en expérience», in M. Dumas. F. Nault
(éds). Pluralisme religieux ct quêtes spirituelles. Montréal. Fides (à venir).

2 W. Pannenberg, «Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung», in
W. Pannenberg (éd.), Offenbarung als Geschichte. Göttlingen. Vandenhoeck &
Ruprecht. 1961, p. 91-114.



314 MARC DUMAS

donner l'impression que ce thème de l'expérience religieuse lui importe peu.
Mais cela étonne, car c'est bien Pannenberg qui. développant son programme
et ses concepts clés au fil des ans, les mettra fréquemment en rapport avec

l'expérience religieuse. Qu'en est-il au juste Dans ce qui suit, à l'aide de

quelques textes significatifs, nous cherchons à dégager son intégration
théologique de l'expérience religieuse 3. Dans un premier temps, nous mettons en

lumière quelques éléments méthodologiques particuliers et originaux chez

Pannenberg, afin de mieux comprendre les conditions de son acte théologique.
Puis, nous présentons les conceptions et les rôles de l'expérience religieuse et

soulignons leurs liens avec la foi chrétienne. Nous terminons par une évaluation

critique de cette théologie.

La théologie de Wolfhart Pannenberg

L'œuvre de ce théologien protestant marquant du XXe siècle cherche à

dépasser les pièges dans lesquels la théologie est tombée aux XIXe et XXe
siècles, soit le positivisme et le subjectivisme théologiques 4. Sa pensée assume
le paradigme moderne, mais refuse de tirer les conclusions auxquelles la

critique de la religion conduit : l'athéisme et ses conséquences ruineuses pour
la religion \ Pannenberg, homme ouvert au dialogue avec la philosophie, les

3 Cette thématique de l'expérience religieuse chez Pannenberg semble peu abordée
dans la littérature secondaire, exception faite d'auteurs qui usent de Pannenberg, entre
autres choses pour illustrer la dynamique et le statut de l'expérience dans la théologie
moderne. Cf. par ex. W. H. Riiter. «Theologie und Erfahrung», Luther, 53,1, 1982,

p. 23-37 ; H. Döring, «Theologie im Medium der Erfahrung», in P. Neuner, H. Wagner
(éds), In Verantwortung für den Glauben. Beiträge zur Fundamentaltheologie und
Ökumenik. Für Heinrich Fries. Freiburg, Herder, 1992, p. 47-65 ; W. Schürger,
Wirklichkeit Gottes und Wirklichkeit der Welt : Theologie im Konflikt der Interpretation,
Stuttgart. Kohlhammer. 2001. p. 46-52. Du côté francophone, l'intérêt pour dialoguer
avec Pannenberg touche peu cette thématique. Cf. par exemple I. Berten, Histoire,
révélation etfoi. Dialogue avec Wolfhart Pannenberg. Bruxelles/Paris. Éditions du CEP/
Office général du livre. 1969 : P. Warin. Le chemin de la théologie chez Wolfhart
Pannenberg. Dissertatio ad Doctoratum in Facilitate Theologia: Pontifici« Universitatis
Gregoriana:, Rome, 1981 ; D. Müller, Parole et histoire. Dialogue avec
W. Pannenberg. Genève, Labor et Fides, 1983. Outre ces monographies, quelques
articles cernent certaines clés chez Pannenberg, mais ne touchent pas vraiment la

thématique de cet article. J. M. Dufort. «Wolfhart Pannenberg et la théologie de

l'espérance», Science et Esprit, 22, 1970, p. 361 -377 ; P. Vignaux, «Sur la christologie
de W. Pannenberg», in H. Marrou et al. (éds), Dieu connu en Jésus Christ, Paris, Seuil,
1973, p. 119-127 ; K. Blaser, «Retrouvailles avec Pannenberg». Revue de Théologie
et de Philosophie, 116, 1984, p. 331-336 : J. M. Gn., «Le retour de l'eschatologie»,
Recherches de Science Religieuse, 84, 1996, p. 219-251 ; F. Lienhard, «W. Pannenberg :

une théologie de l'histoire et de la résurrection», Irenlkon, 70, 1997. p. 334-362.
4 Cf. W. Pannenberg, Wissenschaftstheorie und Theologie. Frankfurt/Main,

Suhrkamp, 1973. p. 301. Abrégé WT par la suite en notes.
5 Cf. WT. p. 301 ; p. 310-311.



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRÉTIENNE 315

sciences de la nature et les sciences humaines, demeure fidèle à sa posture
théologique ; il ne sacrifie rien à la rigueur et explore patiemment les avenues
de la révélation de Dieu dans l'histoire. Articulons de plus près quelques axes
de cette théologie.

1. L'expérience comme structure d'accès à la réalité

Arrêtons-nous tout d'abord sur Wissenschaftstheorie und Theologie, livre
paru en allemand en 1973. L'ouvrage, publié sur fond de réformes de
l'Université allemande, prend part activement aux discussions sur la théorie des

sciences, qui remettent en question la théologie comme science à l'Université.
Le cinquième chapitre explore le thème de la théologie comme science de

Dieu 6. Pannenberg y expose sa compréhension de la théologie, ses présupposés,

ses différences face à d'autres conceptions qu'il juge réductrices, et ses

conséquences pour justifier la poursuite du travail théologique à l'Université.
En dialogue avec la société scientifique, Pannenberg présente une définition
nominale de Dieu : il est cette puissance qui détermine tout, la réalité dont il
faut voir les traces au cœur des réalités expérimentées du monde et de l'humain.
Cette réalité est accessible indirectement à la réflexion théologique.

Selon Pannenberg, la connaissance théologique est hypothétique, non
seulement parce que la réalité est encore en procès, mais aussi parce que notre

capacité à connaître demeure finie. Dieu n'est pas un objet à côté ou au-dessus

des autres objets de la connaissance ; sa réalité est donnée dans les autres objets
d'expérience. Penser Dieu comme objet de la théologie, c'est percevoir comment

l'idée de Dieu est problématique dans notre expérience et comment les

efforts théologiques de clarification risquent de perdre leur objet et de

transformer alors la théologie en une autre discipline.
Les premières analyses pannenbergiennes explicitant sa compréhension de

la théologie comme science de Dieu soulignent le caractère hypothétique et

indirect de l'idée de Dieu : cette idée est donnée dans les autres objets
d'expérience. La méthode de Pannenberg conçoit l'activité théologique comme une
science dont l'objet hypothétique doit être démontré à travers l'expérience
humaine. Dans ce contexte, il aborde les conditions de possibilité de cette
science. Si la réflexion théologique a un accès indirect 7 à son objet, comment
les expériences humaines du monde et de soi deviennent-elles des lieux de

l'expérience de Dieu, défini comme la réalité déterminant tout Et comment
la totalité de la réalité finie est-elle située par rapport à l'idée de Dieu et à

l'expérience humaine du monde ct de soi

6 Nous analysons ici les pages 299 sq. de WT.
7 II considère brièvement la possibilité d'une expérience immédiate de Dieu, mais

elle doit aussi être soumise aux conditions de scientificité pour être valide.



3 16 MARC DUMAS

2. L'originalité de Pannenberg

Pour répondre à ces questions, il faut présenter sa compréhension de la
totalité de la réalité. Pour certains, la totalité de la réalité est close sur elle-
même. Pour Pannenberg, elle est incomplète, ouverte sur l'avenir, en procès ;

le monde et l'humain sont encore en devenir. Le caractère ouvert de la réalité,
marqué par la temporalité et l'historicité, touche notre propre existence et notre
expérience du monde. Comment Pannenberg imagine-t-il la totalité Différente

du cosmos clos des Grecs, elle est inachevée, pensée à travers un
dépassement de ce qui existe actuellement, pensée comme transcendant la réalité
actuelle. Si l'expérience individuelle ne gagne sa spécificité que dans un

rapport de signification avec un ensemble, il en ressort que l'idée d'une totalité
de la réalité est la condition de toute expérience, donc aussi la condition de

l'expérience du donné individuel. Et pourtant cette totalité de la réalité n'est

pas donnée, elle est toujours en procès. Cette totalité de la réalité est anticipée
comme totalité de sens (Sinntotalität). Cette totalité est condition de possibilité
de l'expérience ; elle est le cadre qui rend possible l'expérience. Anticiper la

totalité, c'est postuler, outre l'élément de l'hypothèse, un moment subjectif qui,
au cours du procès d'expérience, doit être confirmé ou ébranlé. L'expérience
joue donc ici un rôle déterminant dans la structuration de la totalité de la
réalité ; elle sert de modèle testant la réalité en cours de réalisation, en chemin
de totalité transcendante.

Nous ne parlons pas encore d'expérience religieuse au sens strict, pourtant
cette conception a une conséquence importante sur la manière dont Dieu peut
être thématise en rapport avec l'expérience humaine de la réalité :

La réalité de Dieu est toujours présente dans les anticipations subjectives de la

totalité de la réalité, dans les projets de totalité de sens, présupposés dans chaque
expérience particulière. Ces projets sont historiques, c'est-à-dire qu'ils demeurent
soumis à une confirmation ou à une réfutation à travers le procès d'expérience.8

La réalité de Dieu dans son processus de révélation repose sur une
anticipation subjective, hypothétique, de l'expérience humaine du sens. Elle est

de plus conditionnée par l'historicité du procès d'expérience. «Le caractère

anticipateur de l'expérience de totalité de la réalité comme totalité de sens rend

compréhensible le caractère historique de l'autoannonce de la réalité divine.» 9

Pannenberg reprend en fait l'argumentaire biblique, qui a permis de lier l'historicité

de la révélation de Dieu avec la totalité de l'expérience finie, dans laquelle
se trouve la réalité de Dieu. Si la totalité de la réalité est ouverte, si elle ne peut
être qu'anticipée dans des modèles subjectifs de sens, il en résulte que l'expérience
individuelle de la réalité comme totalité doit être subjective et historique ; il en

résulte aussi que la réalité de Dieu peut être connue et expérimentée de la même

façon que la réalité en tant que tout, c'est-à-dire historiquement.

8 WT, p. 312-313 (notre traduction).
9 WT, p. 313 (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRÉTIENNE 317

Dans son effort pour bien mettre en évidence le rapport entre la partie et
le tout et d'en tirer les conséquences pour situer le procès d'expérience, l'auteur
associe aussi le moment de l'anticipation, qui fonde, non seulement l'historicité
de la révélation de Dieu, mais aussi son caractère conditionné. La réalité de

Dieu s'annonce comme une réalité expérimentée dans l'histoire.
En 1961. Pannenberg comprend déjà la révélation, non comme le

dévoilement de vérités sur Dieu, mais comme son autorévélation. Cette révélation
de Dieu, dit-il, se réalise indirectement à travers ses actes dans l'histoire. Il
ne la réduit pas à certains événements spécifiques contenant F autorévélation
de Dieu : au contraire, toute la réalité peut être lieu de la révélation divine.
Celle-ci sera pleinement reçue à la fin de l'histoire. C'est à partir de la fin de

l'histoire que la réalité reçoit son sens ; la perspective eschatologique apparaît
comme le lieu où la lumière de Dieu donne sens à la réalité. L'histoire de Jésus

de Nazareth et particulièrement sa résurrection actualisent de façon anticipée
cette fin de l'histoire, où la Gloire de Dieu est en tout.

Si les courants modernes de sociologie ou de philosophie de la religion
comprennent les religions comme des expressions humaines de l'expérience
de la réalité en tant que totalité, justifiant ainsi un ordre social ou encore une

conception du sens de la réalité, les religions peuvent être surtout, selon

Pannenberg. le lieu de thématisation de l'expérience de l'annonce de Dieu dans

la totalité de la réalité. Les grandes religions historiques et les expériences
religieuses individuelles en rapport avec une religion organisée jouent
précisément ce rôle. La socialite importe grandement pour donner aux expériences
individuelles une crédibilité, une validité intersubjective. L'expérience individuelle

est intégrée dans un ensemble plus grand. Cela signifie «que les religions
et leur histoire doivent être considérées comme le lieu de la perception explicite
de l'autoannonce de la réalité de Dieu dans l'expérience humaine». ,(1 La

théologie en tant que science de Dieu travaille le matériel historique des

religions et les traditions religieuses avec l'intention de se documenter sur
l'autoannonce de Dieu en elles. En ce sens, Pannenberg peut concevoir les

religions historiques comme des traces du processus expérientiel de

l'autoannonce de la réalité divine.
Résumons-nous avant d'aborder la section traitant de l'expérience

religieuse. Cette réflexion sur la théologie comme science de Dieu permet à

Pannenberg de situer son travail théologique à l'intérieur de l'horizon
épistémologique moderne. Dieu, nommé «la réalité déterminant tout», s'expérimente
en lien avec la réalité de soi et du monde, plus particulièrement dans le procès
de l'histoire anticipant la réalité en tant que totalité. L'expérience de soi et du

monde permet de saisir le réseau de sens du monde comme réalité. Le sens

individuel peut s'inscrire dans ce réseau de la totalité du monde en devenir, en

procès, car toute manifestation partielle ou de totalité n'est qu'une anticipation
d'une totalité qui manifeste pleinement le sens, Dieu. L'auto-manifestation de

111 WT. p. 315-316 (notre traduction).



3 18 MARC DUMAS

Dieu est anticipée dans le procès de l'histoire. Le caractère historique des

religions porte cette expérience historique de son automanifestation à la
conscience humaine.

Expériences religieuses chez Pannenberg

Dans une brève présentation de lui-même en 1981 pour la revue Christian
Century. Wolfhart Pannenberg renvoie à une expérience de lumière qu'il a eue
dans sa jeunesse :

L'expérience la plus importante a eu lieu au début de janvier 1945. J'étais alors
âgé de 16 ans. Revenant seul à la maison après une leçon de piano, assistant au

cours de cette marche de deux heures à un coucher de soleil apparemment ordinaire,
je fus soudainement submergé par la lumière et absorbé dans une mer de lumière :

bien que je n'aie pas perdu l'humble conscience de mon existence finie, cette
lumière débordait les barrières qui nous séparent normalement du monde environnant.

|... | Je ne savais pas à cette époque que le 6 janvier était le jour de l'épiphanie.
ni ne réalisait qu'à ce moment Jésus Christ avait demandé ma vie pour être témoin
de la transfiguration de ce monde par la puissance lumineuse et le jugement de sa

gloire. Commença alors une période de recherche pour comprendre le sens de la
vie et puisque la philosophie ne semblait pas offrir les réponses ultimes à une telle
quête, je décidai finalement de tester la tradition chrétienne plus sérieusement que
je ne l'avais fait auparavant. "

Est-ce là l'expérience religieuse caractéristique de l'auteur Nous verrons
plus loin comment il évalue lui-même une telle expérience. Insuffisante, elle
est inévitable pédagogiquement. si je puis dire. Distinguons tout d'abord
l'expérience religieuse directe de l'expérience religieuse indirecte.

1. L'expérience religieuse directe

Bien qu'il soit relativement avare de commentaires sur l'expérience
religieuse directe, Pannenberg la reconnaît comme un fait. Elle apparaît habituellement

«comme une conscience immédiate de la réalité divine, comme
'rencontre' avec la réalité de Dieu» l2. Elle est possible, mais doit être évaluée au

cas par cas. Elle exprime comment l'humain est toujours déjà en lien avec le

mystère ultime de sa vie. mystère dépassant tout ce qui existe. Elle apparaît
alors comme une inévitable confiance fondamentale, porteuse de la vie. Elle

peut être non thématique, c'est-à-dire plus ou moins articulée pour l'humain
qui en fait l'expérience, ou être une conscience religieuse claire comme de l'eau
de roche. Elle devient tout à fait pertinente lorsqu'elle favorise la compréhen-

11 W. Pannenberg, «God's Presence in History», The Christian Century, Mars
1981, p. 261 (notre traduction).

12 WT, p. 303 (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 319

sion de soi et du monde, bref lorsqu'elle a une valeur intersubjective. Cette
dernière remarque est essentielle. L'expérience religieuse directe est signifiante
théologiquement lorsqu'elle reçoit une valeur collective, relationnelle, en ce sens

religieuse. Il importe peu pour le moment qu'elle s'exprime à travers un langage
religieux conventionnel ou non. L'expérience religieuse directe peut exister, mais
doit être traitée prudemment : elle exprime plus ou moins distinctement notre

rapport fondamental au mystère ultime de la vie. Elle ne semble pas jouer de rôle
particulier pour assurer une crédibilité aux expériences religieuses indirectes ou
encore pour valider des expériences personnelles de Dieu. Qu'en est-il maintenant
de l'expérience religieuse indirecte

2. L'expérience religieuse indirecte

En 1973. Pannenberg. décrivant la structure hypothétique des énoncés

théologiques. distingue l'expérience du sens de l'expérience religieuse. La

première en tant que expérience ordinaire du sens anticipe implicitement la
totalité de sens ; la seconde est une forme de conscience explicite de la totalité
de sens de la réalité ; même si elle est seulement indirecte, une conscience du

fondement divin du réel s'y exprime. Les énoncés théologiques dans ce
contexte sont des hypothèses sur la vérité ou non-vérité des impressions laissées

par les autoannonces de la réalité divine à la conscience religieuse. Approfondissons

cette distinction pour mieux saisir la nature spécifique de l'expérience
religieuse, car si les énoncés théologiques travaillent avec l'expérience
religieuse, avec son caractère historique, l'expérience religieuse joue un rôle
essentiel pour l'activité théologique. Cela nous contraint à prendre en compte
l'accent mis sur deux rapports chez Pannenberg, soit le lien entre la partie et le

tout (entre la Bedeutung et le Sinn, entre Y Erlebnis et F Erfahrung) et le lien entre
le non-thématique et le thématique (entre sens et religion). À ces rapports s'ajoutent

les caractères direct ou indirect des expériences. Plusieurs textes reviennent

sur ces rapports. Nous retenons des textes de 1974. 1984 et 1993. Les auteurs
cités et les distinctions conceptuelles sont semblables, de sorte que nous pouvons
affirmer une certaine continuité concernant cette thématique. Dans chaque texte,

une mise en relief spécifique d'un aspect de ces différents rapports est opérée,
de sorte qu'il peut être intéressant de les considérer de manière chronologique.

Le texte de 1974 l3, intitulé «Eschatologie und Sinnerfahrung», développe
le lien entre la structure fondamentale de l'expérience humaine et l'expérience
religieuse à travers une réflexion portant principalement sur l'eschatologie et

l'expérience du sens. Précisant l'avenir espéré par les chrétiens, l'auteur
introduit la notion de Wesenszukunft, avenir essentiel de l'humain, et insiste

13 W. Pannenberg. «Eschatologie und Sinnerfahrung», in K. Krenn (éd.). Die
wirkliche Wirklichkeit Gottes. Paderborn. Schöningh. 1974. p. 143-158. Abrégé ES par
la suite en notes.



320 MARC DUMAS

sur la pertinence de cette compréhension de l'avenir pour la thématique
religieuse. C'est dans ce cadre qu'il aborde les catégories de l'expérience de sens

(Sinn) et de la signification (Bedeutung). Ces deux catégories décrivent les

moments structurels formels de toute expérience humaine l4. Ils sont ensuite
mis en lien avec Y Erlebnis et Y Erfahrung et avec le couple partie et tout, ces

couples jouant un rôle structurant dans l'expérience religieuse. Les Erlebnisse
se rattachent au Sinn ; c'est en eux que l'on expérimente le sens en tant que
Sinn. Si la signification (Bedeutung) est plus spontanément attribuée au

particulier, à l'individuel, mais en lien avec un contexte (donc non isolé), le sens

en tant que Sinn appartient plus à l'ensemble, au tout ou encore au particulier
en lien avec le tout. Ainsi les événements particuliers reçoivent-ils leur
signification en relation avec une situation de vie. Pannenberg se réfère ici à Dilthey,
pour qui un événement qui survient dans un contexte de vie. qui met en lien
avec soi-même, avec l'ensemble de sa vie, est un Erlebnis. Mais notre vie étant

en devenir, s"inscrivant dans un procès historique ouvert, nous vivons comme

par anticipation continuelle le tout de notre vie. Les Erfahrungen au cours
d'une vie corrigent cette anticipation, et ces correctifs peuvent aussi affecter
la signification de nos Erlebnisse antérieurs. Se référant toujours à Dilthey.
Pannenberg conclut que ce n'est qu'au terme de la vie que la signification des

Erlebnisse peut être vraiment saisie. L'avenir reçoit donc une fonction importante

par rapport au sens de la vie comme tout et par rapport à la signification
dernière des Erlebnisse individuels ; le tout de la vie est en procès historique,
l'expérience du sens a un caractère historique. C'est l'avenir essentiel de

l'individu inséré dans celui de l'humanité qui donne finalement le sens de la
vie et la signification des moments de cette vie '\

L'analyse de la structure de sens de l'expérience et de son caractère

historique conduit le théologien à introduire la thématique religieuse. La religion
n'a-t-elle pas affaire à la totalité de sens de la vie Pannenberg renvoie à

Schleiermacher, son auteur privilégié pour les questions de religion et d'expérience

religieuse. Chez lui. la totalité de sens est l'univers, das Universum.

L'expérience religieuse et la conscience religieuse sont les lieux où s'exprime
thématiquement la totalité de sens présupposée aux choses, aux actions et aux
événements, totalité habituellement implicite et non exprimée. Dans son
second discours des Reden. Schleiermacher décrit la religion en termes de

partie et de tout : «percevoir chaque individu comme une partie du tout, tout
ee qui est limité comme la présentation de l'illimité, voilà la religion» '6. Il
en parle aussi en usant du concept de l'Univers, qui semble correspondre à

la totalité de sens chez Dilthey. Si Schleiermacher lie l'expérience du sens et

l'expérience religieuse, la totalité de sens, qui était implicite, devient explicite.
La religion, c'est cette perception dans le fini et l'individuel de l'infini et de

14 Cf. ES. p. 149
15 Cf. ES. p. 151
16 ES. p. 153. texte cité par Pannenberg (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRÉTIENNE 321

l'Univers. Le réflexe religieux de Schleiermacher correspond chez Pannenberg
au concept de totalité de sens. La particularité de la religion est de voir l'infini
dans le fini et le particulier. Dans l'expérience du monde habituelle, on
s'intéresse au fini et non à l'infini ; l'expérience religieuse renverse le pôle
d'intérêt, car l'expérience est vécue comme la manifestation de la totalité de sens.

Pannenberg corrige, ici déjà, Schleiermacher. qui ne distingue pas assez
clairement entre la totalité de sens et Dieu, c'est-à-dire entre la totalité et ce qui
lui permet d'exister en tant que totalité. Il précise :

Dans l'expérience religieuse, la totalité de sens est habituellement indirectement
thématique, alors que la divinité, qui fonde et garantit une telle totalité de sens, est

au centre des considérations. [...] Ce que l'on expérimente comme agissant sur nous
n'est pas la totalité de sens de l'Univers, mais l'unité d'une réalité divine qui
constitue la totalité de sens elle-même et qui l'unit. ,7

L'importance accordée au moment de l'anticipation importe ici encore car.
à travers l'expérience humaine du sens, l'historicité de l'autoannonce de la

réalité divine se réalise. Dit autrement, c'est dans l'histoire, dans l'expérience
du monde et de l'humain, que l'autoannonce de Dieu se réalise selon

Pannenberg. Les religions historiques thématisent les expériences de cette
autoannonce de la réalité divine ; elles discernent, au cœur du processus ouvert
de l'histoire, l'anticipation de la totalité de sens qui annonce la réalité divine ;

les expériences religieuses sont en lien avec les religions historiques : ainsi
elles assurent leur pertinence intersubjective. Cette corrélation avec la tradition
valide ou explicite l'autoannonce de Dieu dans l'histoire, mais demeure ouverte
à l'expérience contemporaine indirecte d'anticipation de la totalité de sens de la

réalité. Pannenberg affirme donc que l'objet de la théologie est l'autoannonce
indirecte de Dieu dans les expériences anticipatrices de totalité de sens de la

réalité, auxquelles se rapportent les traditions de foi des religions historiques.
Notons aussi le remarquable parallèle entre Bedeutung et Sinn, Erlebnis et

Erfahrung : le Sinn est en lien avec la totalité, tout comme Y Erfahrung : la

Bedeutung et Y Erlebnis sont davantage en lien avec l'individuel. Cela est

révélateur de la compréhension pannenbeigienne de l'expérience en théologie
ct de son aspect collectif, voire religieux. Pour lui. l'expérience religieuse
acquiert sa validité dans la mesure où elle est articulée dans l'horizon d'une
tradition, dans la mesure où elle s'ancre socialement ou communautairement.
Cette distinction explique pourquoi YErlebnis individuel importe peu chez

l'auteur tant qu'il n'est pas travaillé si je puis dire en Erfahrung, c'est-à-dire
situé dans un horizon interprétatif. Situer le vécu de Y Erlebnis dans l'horizon
de Y Erfahrung, c'est l'intégrer, mais aussi vérifier comment lc procès de

l'histoire avance ou non vers sa réalisation pleine et entière, eschatologique.
Ne doit-on pas enfin souligner le lien entre cette dernière distinction et le

caractère thématique ou non thématique de l'expérience religieuse Tant

qu'elle est non thématique comme chez Schleiermacher. elle éveille à la

17 ES, p. 153 (notre traduction).



322 MARC DUMAS

dimension négligée par l'humain moderne. Sa thématisation sera pour
Pannenberg la spécificité chrétienne, car le croyant ne fait pas simplement la

rencontre de son mystère, il rencontre un Dieu personnel, relationnel, etc.

«Eschatologie et expérience du sens» s'efforce de conserver la corrélation
entre la foi et le monde par le biais de la question de l'avenir ls. Plus
précisément, la présentation des rapports de signification de l'événement qui
s'emboîtent dans la structure de sens total à travers l'expérience lui permet de poser
deux regards : l'un sur la structure de sens et l'autre sur la réalité profonde
et mystérieuse soutenant cette totalité et se révélant au fil de l'histoire et des

événements. Apparaît ici le souci de l'auteur d'affirmer le caractère universel
de la thématique religieuse dans ses réflexions sur l'expérience de sens. Le
texte suivant s'intéresse aussi à cette corrélation, mais par une thématique
différente. À chaque fois, la posture théologique globale de Pannenberg est

présupposée : seule sa perspective varie : en 1974, l'avenir de l'humain, en
1984. la présence de Dieu, comme fondant le sens et non comme une simple
projection humaine. Or à quoi sert l'expérience religieuse sinon à médiatiser
Dieu au cœur de l'expérience humaine du sens

En 1984, dans un texte intitulé : «Sinnerfahrung, Religion und Gottesfrage».

Pannenberg s'intéresse à nouveau au lien entre le sens de la vie et la

question de Dieu |y. Le projet sous-jacent est de justifier ou de corriger l'idée

que l'humain peut lui-même créer le sens de la vie. Celui-ci n'est-il pas présent,
sous-jacent. donné, et n'a-t-on pas à le percevoir, à le découvrir? Pour

Pannenberg. les interrogations sur le sens de la vie conduisent à considérer la

religion ou la conception de Dieu comme la source inconditionnelle et totale
du sens. La démonstration part d'une discussion sur la théorie du langage et

interroge notre capacité d'inventer du sens ou celle de percevoir un sens déjà
là. déjà donné. Pannenberg résiste à une théorie du langage qui réduirait le sens

au langage : «le sens est accessible par le langage, mais n'est pas un produit
du langage»20. Cette position critique lui est nécessaire pour penser
adéquatement le rapport entre l'expérience du sens et la religion. «Le sens

expérimenté précède sa saisie par l'homme et n'est pas à comprendre comme
un produit de l'homme donnant du sens.»2I II reprend la distinction
diltheyenne entre Bedeutung et Sinn et nuance la réponse à cette question, car
effectivement l'humain fait du sens avec les mots et les phrases, mais son

emploi du langage articule des réalités déjà données 22. Pannenberg affirme
ainsi l'accessibilité du sens par le langage.

S'il insiste tant sur cette donation du sens dans le langage, c'est pour
contrecarrer l'idée que le sens n'est qu'une production humaine. Si le sens n'est

18 £5. p. 146.
19 W. Pannenberg, «Sinnerfahrung. Religion und Gottesfrage», Theologie und

Philosophie 59. 1984. p. 178-190. Abrégé SRC par la suite en notes.
20 SRC. p. 181 (notre traduction).
21 SRG. p. 182 (notre traduction).
22 Cf. SRG, p. 180.



EXPERIENCE REUGIEUSE ET FOI CHRÉTIENNE 323

que le produit de l'humain, la religion et Dieu ne sont alors que des projections
humaines. C'est pour justifier sa position qu'il se tourne vers la structure de

sens de Y Erlebnis. Dans Y Erlebnis, tout en faisant une expérience particulière,
on fait aussi l'expérience du tout de la réalité, une expérience de la présence

vague de quelque chose de transcendant ct d'infini. Ici aussi. Schleiermacher
est appelé à la barre pour présenter la religion comme intuition de l'Univers.
On reconnaît les distinctions de 1973 et 1974 entre la conscience ordinaire et
la conscience religieuse, qui thématise explicitement la totalité de sens et par
conséquent la réalité divine fondant la totalité de sens du monde. La dynamique
historique de la conscience et de l'expérience est aussi développée pour justifier
l'hypothèse de Pannenberg. Il conclut avec l'événement Jésus de Nazareth, qui
réalise dans l'histoire la fin de l'histoire parce qu'en lui est apparue la
réalisation eschatologique de la création et de son histoire.

Un trop bref regard sur les trois tomes de sa théologie systématique (1988-
1993)23 sert de transition vers notre prochaine section. Pannenberg note en

1988 que le déplacement paradigmatique moderne a conduit la théologie à

donner une place plus importante à l'expérience ; c'est une manière de garantir
la vérité de la foi en la rattachant à la subjectivité de l'expérience. Redonner

un nouvel accès à Dieu par le biais de l'expérience est en principe une bonne
idée : elle correspond à l'esprit du temps, mais, ajoute-t-il. cela n'est pas

simple. L'utilisation du principe d'expérience est souvent réductrice et
grandement problématique. Il faut par conséquent corriger le réflexe philosophique
moderne qui pose l'expérience religieuse comme point de départ de l'idée de

Dieu : au contraire, il faut poser Dieu à la source de toute expérience religieuse.
L'expérience religieuse doit être située dans le contexte d'une rencontre avec

un Gegenüber (vis-à-vis), d'une rencontre de Dieu. L'expérience implique
toute une structure interprétative, que Pannenberg évalue de manière critique :

L'interprétation de l'expérience individuelle est renvoyée à des caractéristiques
générales, qui dépassent le caractère momentané et individuel de l'impression et

qui sont situées dans des contextes plus larges. On peut inclure tout ce processus
interprétatif clans le concept d'expérience. 24

Pour Pannenberg. la manière chrétienne de parler de Dieu sert de correctif a
à des emplois trop fonctionnels de Dieu dans le contexte de l'expérience
religieuse. Le simple recours à l'expérience religieuse comme justificatif du

discours religieux sur Dieu est plus ou moins utile ; c'est pour savoir à quelle
réalité l'idée de Dieu correspond que la religion et l'expérience religieuse

peuvent avoir un certain sens.

23 Nous nous limitons ici à certains passages du premier tome : W. Pannenberg.
Systematische Theologie I. Göttingen. Vandenhoeck & Ruprecht. 1988. Abrégé 577 par
la suite en notes.

24 STI, p. 76-77 (notre traduction).
25 Cf. STI, p. 78. Ce correctif apparaît comme un critère distinctif de la foi chrétienne.

qui corrige de manière fondamentale un emploi trop flou ou général du concept de Dieu.



324 MARC DUMAS

Foi chrétienne

Le texte publié en 1993 et portant le titre «Expérience religieuse et foi
chrétienne» peut-il nous aider à faire le lien entre l'expérience religieuse et la

foi chrétienne ct à mieux situer l'une par rapport à l'autre26? Comment

Pannenberg situe-t-il l'expérience de la foi en Christ par rapport à l'expérience
religieuse La clarification de ce rapport nous permettra de mieux évaluer la

continuité ou la discontinuité de l'expérience religieuse. Pannenberg reconnaît

tout d'abord la situation inédite de la religion en modernité, où elle ne bénéficie

plus comme auparavant de la reconnaissance du divin dans le monde ; le

présupposé de la religion, c'est-à-dire que le divin ou Dieu est connaissable

comme une réalité distincte de tout le reste, ne va plus de soi aujourd'hui. Pour

contrer l'oubli ou la méconnaissance de Dieu, n'avons-nous pas besoin d'une

expérience pour nous rendre conscients de la réalité divine, perçue comme
mystère insondable portant et supportant notre monde et nos existences
Plusieurs aujourd'hui ne voient plus ce mystère de Dieu, de sorte qu'il faut
les sensibiliser religieusement, afin qu'ils saisissent ce dont on parle lorsque
l'on parle de Dieu. Schleiermacher a perçu ce besoin et a bien décrit comment
éveiller les gens de son temps à cette sensibilité religieuse. Pannenberg en

appelle encore à ce témoin pertinent pour ceux et celles qui vivent dans un
horizon limité par les choses du monde. Mais cet éveil à la sensibilité religieuse
est-il vraiment une expérience religieuse, c'est-à-dire une rencontre avec la

réalité divine tout à fait différente des choses du monde
Ce thème de la rencontre d'une réalité différente des réalités mondaines

est formalisé à travers les sciences religieuses. Mais le récit de Jacob au Jabbok

témoigne déjà d'une certaine manière de cette expérience religieuse dans le

texte biblique. Pannenberg explore donc de façon critique l'expérience religieuse
chez Schleiermacher. parce que. précisément non thématique, elle apparaît

comme une expérience religieuse problématique. Son analyse du corpus schleier-

macherien intégrant la Doctrine cle la foi lui permet de clarifier la situation. À

quelques endroits, ce corpus renvoie à la rencontre d'un Gegenüber, mais c'est

pour la mettre dans l'ombre... Comment alors lier la prise de conscience schleier-

macherienne et la rencontre d'une puissance divine saisissante, préoccupante et

désireuse d'être en relation d'une manière particulière avec l'humain 7

Pannenberg répond à cette question en suggérant un rapport entre la

compréhension schleiermacheriennc et l'expérience religieuse comprise comme
rencontre d'une réalité divine différente de la réalité finie. Ce rapport repose
sur l'emploi des caractères non thématique ou thématique des expériences.
Cela permet de distinguer le travail de Schleiermacher de celui d'un autre

théologien chrétien, qui déploierait l'expérience à partir de la puissance mys-

26 W. Pannenberg. «Religiöse Erfahrung und christlicher Glaube», in A. Kreiner.
P. Schmidt-Leukel (éds). Religiöse Eifahrung und theologische Reflexion. Paderborn.
Bonifatius, 1993. p. 113-123. RECO par la suite en notes.



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 325

térieuse rencontrée ct qui. peu à peu à travers les histoires racontées (comme
dans la Bible), identifierait le mystère divin. Il distingue donc une puissance
divine médiatisée non thématiquement (comme par exemple dans une religion
de la nature) d'une puissance divine explicitement thématisée (comme par
exemple dans une religion historique). La thématisation conduit à une religion
historique où le mystère divin saisissant est. par exemple, en christianisme,
identifié par Jésus au Père. Abba. La thématisation dépasse la non-théma-
tisation parce qu'elle affirme une rencontre avec une altérité concrète qui se

manifeste et concerne l'humain.
Pannenberg clarifie l'ambiguïté conceptuelle des différentes définitions de

la religion chez Schleiermacher. que celui-ci dépasse lui-même partiellement
en 1821. avec l'idée de médiateur et celle de sauveur. Jésus-Christ est médiateur

pour les humains, dans la mesure où il affermit la conscience de Dieu des

humains, là où elle tend à être refoulée par l'époque. C'est aussi en ce sens

qu'il est sauveur Il a la fonction de laisser participer l'humain croyant à la

force primordiale de sa conscience de Dieu. Cette conception permet de tenir
ensemble le commencement historique du christianisme avec son caractère
essentiel, puisque être chrétien, c'est être toujours en lien avec Jésus-Christ

comme sauveur et profiter des effets de salut qui émanent du lui21.
Schleiermacher comprend l'expérience religieuse comme éveil de l'infini

dans le fini et cela diffère de l'expérience concrète de Dieu au sens d'une
expérience de la réalité divine différente de la réalité finie. Un rapport entre
ces deux conceptions est-il possible Pannenberg le développe comme suit.
Le rapport est profitable mutuellement, car la posture de Schleiermacher
sensibilise à l'idée d'un Dieu à l'origine du monde, qui diffère de la réalité
mondaine. Les dieux des religions sont très mystérieux et se distinguent du

contexte schleiermacherien de l'univers par leur moment personnel. Le discours

religieux n'a de sens que si l'on suppose un arrière-fond religieux et une sensibilité

religieuse. Pour Pannenberg. voilà le drame du discours sur Dieu aujourd'hui, qui
n'a plus le support d'un savoir du mystère divin comme horizon et condition de

possibilité de l'expérience religieuse thématique.
Schleiermacher a décrit le processus d'éveil de la conscience religieuse,

mais n'a pas su l'articuler avec le caractère thématique d'une religion. La
thématisation médiatise ce mystère divin et l'achemine vers une identification,
jamais définitive, toujours modifiable. En Jésus, le mystère se dit comme Père.

ce qui souligne tant une confiance inimaginable envers le créateur qu'une
intimité personnelle avec ce mystère. Jésus en tant que Christ constitue pour
les individus croyants le lien intrinsèque avec le Père et la figure personnelle
de Dieu pour les chrétiens et les chrétiennes qui. dans la foi. participent à la

vie trinitaire se réalisant dans l'accueil du Fils, dans les dons de l'Esprit, dans

la liberté et la joie d'être des enfants de Dieu. L'expérience de la foi chrétienne
n'est pas pour Pannenberg une dissolution dans une mystique impersonnelle ;

27 Cf. RECG. p. 117-118.



326 MARC DUMAS

au contraire, elle est effectuation et participation à l'intimité du Fils Jésus avec

son Père, mystère du monde.

Il faut par conséquent distinguer le sentiment de l'Univers de

Schleiermacher du Dieu du Christ. Dans les deux cas. il s'agit d'une expérience
du mystère divin ; il s'agit aussi de religion. La différence se situe dans le

passage du caractère indirect au caractère direct, le passage de la non-
thématisation à la thématisation à travers le travail de Y Erlebnis vers Y Erfahrung.
dans le processus historique, expérientiel et proleptique de la résurrection de

Jésus de Nazareth, anticipation dans l'histoire de la gloire de Dieu. Il y a

continuité quant au mystère de Dieu et discontinuité quant à son identification
dans l'expérience de foi chrétienne.

Conclusions

Comment faut-il évaluer l'expérience religieuse chez Pannenberg Il ne

privilégie pas les possibles expériences directes de Dieu et leur préfère les

expériences indirectes de Dieu à travers les expériences de soi et du monde.

Il peut arriver que des personnes aient des expériences religieuses non thématiques.

On peut, par exemple, qualifier comme telle son expérience de lumière
à l'âge de 16 ans. Elles sont utiles pour éveiller la conscience de l'humain
moderne à la dimension oubliée ou profonde de la réalité, au mystère qui porte
et supporte la totalité de la réalité. Mais cette expérience non thématique ne

le satisfait pas. car elle ne rend pas tout à fait compte de la réalité de Dieu

qui vient à la rencontre de l'humain. Ce caractère vague ou flou de l'expérience
religieuse ouvre la conscience humaine, certes, mais cette dernière a besoin
de faire une expérience religieuse thématique.

L'expérience religieuse semble pour le monde moderne la voie d'accès à Dieu

et à sa vérité, car l'homme moderne privilégie l'expérience comme horizon de

connaissance. Mais il faut nuancer cette affirmation et même l'inverser, car Dieu

ne se trouve pas au terme d'une expérimentation ; il est à l'origine de l'expérience
religieuse, il en est la source. Autrement, nous risquerions de nous illusionner et

de nous fabriquer une réalité transcendante à mesure humaine.

L'expérience religieuse thématisée se retrouve dans les religions historiques.
En elles se déposent le déjà-là de la révélation divine, l'autoannonce de Dieu.

Les anticipations de la révélation finale s'inscrivent dans le processus historique
de l'expérience de la réalité. L'histoire fragmentée est ce processus de révélation.

L'expérience religieuse médiatise cette historicité «révélationnelle».

L'expérience religieuse n'est donc pas un simple Erlebnis : ce dernier se

situe dans l'horizon interprétatif de Y Erfahrung, qui en permet une possible
interprétation. Ici encore, il ne s'agit pas d'un sens projeté par l'humain ; le

sens est donné à l'humain, comme collectivité et individualité en marche vers
sa fin. Pannenberg rend compte de la foi chrétienne comme d'une expérience
participative des croyants et croyantes à Jésus-Christ, qui identifie le mystère



EXPÉRIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRÉTIENNE 327

de Dieu au Père. La foi chrétienne est une expérience religieuse identifiée à

une religion historique spécifique.
En tant que théologien et homme de foi, Pannenberg se sent responsable

de rendre la foi plausible pour son temps, dans la fidélité. Il collabore
honnêtement avec la culture moderne de son époque ; il répond à une culture
sécularisée, qui tire encore les conséquences de l'athéisme du XIXe siècle. Il
dit l'expérience théologale à travers les expériences humaines de soi et du
monde. En un sens, il cherche à rendre intelligible pour son inonde la foi en
Jésus-Christ. Pour cela, il embrasse grand, afin de thématiser le plus distinctement

possible Dieu qui vient à notre rencontre.
Mais en dépit de son travail fouillé, réussit-il à dépasser les limites de la

modernité Son intégration de l'expérience religieuse à son travail théologique
suffit-elle Je concentre mes questions autour d'indices qui marquent bien l'écart
entre son œuvre théologique et la situation contemporaine. Cet écart pose problème.

1) Les concepts de vérité, d'universalité, d'historicité, de totalité, de réalité,
avec lesquels Pannenberg travaille sans hésitation, sont aujourd'hui objets de

critique théologique et philosophique 2S. Ce qui semblait bien défini ne l'est
plus si facilement et contraint à un effort de recontextualisation. Cela n'in-
fluence-t-il pas directement la pertinence et la réception de l'expérience dans
le travail théologique de Pannenberg

2) Les recours contemporains à l'expérience en théologie n'ont-ils pas

précisément comme enjeu de transformer les pratiques théologiques et de les

rendre plus sensibles à la pluralité des contextes pour dire Dieu aujourd'hui,
contextes limités, déterminés par des micro-histoires, marquées par
l'individualisme et le pluralisme N'est-ce pas au cœur des fractures des systèmes bien

établis, qui connaissent les réponses toutes faites, qu'il faut plonger
Comment l'éclatement ou la fragmentation du sens, comment le caractère

radical du tournant langagier, comment la thématique de la déconstruction ou

l'expérience concrète, individuelle, partielle, oui. comment ces paramètres
nouveaux peuvent-ils aujourd'hui ne pas travailler une posture théologique contemporaine

La sensibilité religieuse de Schleiermacher et l'herméneutique
diltheyenne ne confortent-elles pas trop la posture moderne du théologien de

Munich Avec quel nouveau courant théologique (ou philosophique) susceptible
de le bousculer Pannenberg entre-t-il en dialogue Certains de ses présupposés
doivent être réévalués, si la réflexion doit se poursuivre en dialogue avec ce

théologien et sa contribution majeure à la théologie protestante au XXe siècle... 29

28 Cf par exemple Th. Guarino, «Postmodernity and live fundamental theological
issues». Theological Studies, 57. 1996. p. 654-689 ; L. Boeve. «La conscience critique
dans la condition postmoderne : de nouvelles possibilités pour la théologie '?», Nouvelle
Revue Théologique, 122, 2000, p. 68-86; Id., Interrupting Tradition. An Essay On

Christian Faith In a Postmodern Context, Louvain, Peeters, 2003.
29

Cf. Christoph Schwöbel qui, dans une présentation sympathique de Pannenberg.
conclut en laissant ouvert le débat de sa future réception théologique. «Wolfhart
Pannenberg», in D. F. Ford (éd.). The Modem Theologians, t. I. Oxford. Blackwell,
1989, 284 sq.


	Expérience religieuse et foi chrétienne chez Wolfhart Pannenberg

