Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Artikel: Expérience religieuse et foi chrétienne chez Wolfhart Pannenberg
Autor: Dumas, Marc

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381670

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381670
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 313-327

EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE
CHEZ WOLFHART PANNENBERG

Marc Dumas

Résume

L'auteur cherche a évaluer le concept d’expérience religicuse chez
Wolfhart Pannenberg. Le concept d’expérience est compris comme un élément
structurel d’appréhension de la réalite. L'expérience proprement religieuse
renvoie a une conscience du fondement de la réalité. La foi chrétienne est
finalement présentée dans cet horizon comme correctif d’une représentation
non thématique de Dieu.

On retrouve différents emplois de la notion d’expérience religieuse dans
plusieurs types de production théologique contemporaine, de sorte qu’une évalua-
tion critique du statut de cette notion en théologie s’avére urgente et peut éviter
la banalisation d’une notion clé qui pourrait conduire a une théologie pertinente
pour aujourd’hui. Ce constat m'amene a explorer depuis quelque temps des
corpus théologiques en vue de dégager les mérites et les limites de ce recours
a I'expérience religieuse et de favoriser une intégration plus adéquate de I'expé-
rience en théologie !. Cette perspective globale de la recherche conditionne la
présente exploration qui aborde 1'ceuvre de Wolthart Pannenberg.

Comment Pannenberg rend-il compte de I'expérience religieuse ? Ce theme
apparemment simple, mais en réalité¢ complexe joue-t-il chez lui un role
important ? Quel est le rapport de I’expérience religicuse a la foi chrétienne ?
Pour distinguer et évaluer le statut de I’expérience religicuse chez Pannenberg,
il nous faut mettre en évidence sa compréhension de celle-ci et en souligner
le fonctionnement dans sa réflexion théologique. Son texte programmatique
sur la révélation comme histoire, Offenbarung als Geschichte *, pourrait bien

I Cf. par exemple mes publications : «Introduction de I'expérience en théologie :

pluralité, ambiguité et nécessité», in M. Dumas, F. NaurT, L. PELLETIER (éds), Théologie
et culture, Québec, Presses de I'Universit€ Laval, p. 151-173 (a venir) ; «Experiences
et discours théologiques», Laval Théologique et Philosophique, 56/1, février 2000, p. 3-
15 ; «L’expérience en théologie ou la théologie en expérience», in M. Dumas. F. NauLt
(€ds), Pluralisme religieux et quétes spirituelles, Montréal, Fides (a venir).

* W. PANNENBERG, «Dogmatische Thesen zur Lehre von der Offenbarung». in
W. PANNENBERG (éd.), Offenbarung als Geschichte, Gotttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1961, p. 91-114.



314 MARC DUMAS

donner I"'impression que ce théme de I’expérience religieuse lui importe peu.
Mais cela étonne, car c’est bien Pannenberg qui, développant son programme
et ses concepts clés au fil des ans, les mettra fréquemment en rapport avec
I'expérience religieuse. Qu’en est-il au juste ? Dans ce qui suit, a ['aide de
quelques textes significatifs, nous cherchons a dégager son intégration théo-
logique de I’expérience religieuse *. Dans un premier temps, nous mettons en
lumiere quelques éléments méthodologiques particuliers et originaux chez
Pannenberg, afin de mieux comprendre les conditions de son acte théologique.
Puis, nous présentons les conceptions et les roles de I'expérience religieuse et
soulignons leurs liens avec la foi chrétienne. Nous terminons par une évaluation
critique de cette théologie.

La théologie de Wolfhart Pannenberg

L ceuvre de ce théologien protestant marquant du XX siecle cherche a
dépasser les pieges dans lesquels la théologie est tombée aux XIX® et XX¢
siecles, soit le positivisme et le subjectivisme théologiques *. Sa pensée assume
le paradigme moderne, mais refuse de tirer les conclusions auxquelles la
critique de la religion conduit : I’athéisme et ses conséquences ruineuses pour

la religion °. Pannenberg, homme ouvert au dialogue avec la philosophie, les

* Cette thématique de I'expérience religieuse chez Pannenberg semble peu abordée
dans la littérature secondaire, exception faite d’auteurs qui usent de Pannenberg, entre
autres choses pour illustrer la dynamique et le statut de I'expérience dans la théologie
moderne. Cf. par ex. W. H. RittER, «Theologie und Erfahrung», Luther, 53,1, 1982,
p. 23-37 ; H. DorING, «Theologie im Medium der Erfahrung», in P. NEUNER, H. WAGNER
(éds), In Verantwortung fiir den Glauben. Beitrige zur Fundamentaltheologie und
Okumenik. Fiir Heinrich Fries, Freiburg, Herder, 1992, p. 47-65; W. SCHURGER,
Wirklichkeit Gottes und Wirklichkeit der Welt : Theologie im Konflikt der Interpretation,
Stuttgart, Kohlhammer, 2001, p. 46-52. Du c6té francophone, I'intérét pour dialoguer
avec Pannenberg touche peu cette thématique. Cf. par exemple I. BERTEN, Histoire,
révélation et foi. Dialogue avec Wolfhart Pannenberg, Bruxelles/Paris, Editions du CEP/
Office général du livre, 1969 ; P. WariN, Le chemin de la théologie chez Wolfhart
Pannenberg. Dissertatio ad Doctoratum in Facultate Theologia Pontificiee Universitatis
Gregorian®, Rome, 1981 ; D. MuotLer, Parole et histoire. Dialogue avec
W. Pannenberg, Genéve, Labor et Fides, 1983. Outre ces monographies, quelques
articles cernent certaines clés chez Pannenberg, mais ne touchent pas vraiment la
thématique de cet article. J. M. Durort, «Wolfhart Pannenberg et la théologie de
I’espérance», Science et Esprit, 22, 1970, p. 361-377 ; P. Vignaux, «Sur la christologie
de W. Pannenberg», in H. MARROU ET AL. (€ds), Dieu connu en Jésus Christ, Paris, Seuil,
1973, p. 119-127 ; K. BrasEer, «Retrouvailles avec Pannenberg», Revie de Théologie
et de Philosophie, 116, 1984, p. 331-336 ; J. M. GLE, «Le retour de I'eschatologie»,
Recherches de Science Religieuse, 84, 1996, p. 219-251 ; F. LieNHARD, « W. Pannenberg :
une théologie de I’histoire et de la résurrection», Irenikon, 70, 1997, p. 334-362.

* Cf. W. PaNNenBERG, Wissenschafistheorie und Theologie, Frankfurt/Main,
Suhrkamp, 1973, p. 301. Abrégé WT par la suite en notes.

S Cf. WT, p. 301 ; p. 310-311.



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 315

sciences de la nature et les sciences humaines, demeure fidéle a sa posture
théologique ; il ne sacrifie rien a la rigueur et explore patiemment les avenues
de la révélation de Dieu dans I’ histoire. Articulons de plus prés quelques axes
de cette théologie.

. L’expérience comme structure d’acces a la réalité

Arrétons-nous tout d’abord sur Wissenschaftstheorie und Theologie, livre
paru en allemand en 1973. L’ouvrage, publi€¢ sur fond de réformes de 1'Uni-
versité allemande, prend part activement aux discussions sur la théorie des
sciences, qui remettent en question la théologie comme science a I"Université.
Le cinquicme chapitre explore le theme de la théologie comme science de
Dieu ©. Pannenberg y expose sa compréhension de la théologie. ses présup-
posés, ses différences face a d’autres conceptions qu’il juge réductrices, et ses
cons€quences pour justifier la poursuite du travail théologique a I'Université.
En dialogue avec la société scientifique, Pannenberg présente une définition
nominale de Dieu : il est cette puissance qui détermine tout, la réalité dont il
faut voir les traces au cceur des réalités expérimentées du monde et de I"humain.
Cette réalité est accessible indirectement a la réflexion théologique.

Selon Pannenberg, la connaissance théologique est hypothétique, non
seulement parce que la réalité est encore en proceés, mais aussi parce que notre
capacité a connaitre demeure finie. Dieu n’est pas un objet a c6té ou au-dessus
des autres objets de la connaissance ; sa réalité est donnée dans les autres objets
d’expérience. Penser Dieu comme objet de la théologie, c’est percevoir com-
ment I'idée de Dieu est problématique dans notre expérience et comment les
efforts théologiques de clarification risquent de perdre leur objet et de trans-
former alors la théologie en une autre discipline.

Les premicres analyses pannenbergiennes explicitant sa compréhension de
la théologie comme science de Dieu soulignent le caractere hypothétique et
indirect de I'idée de Dieu : cette idée est donnée dans les autres objets d’ex-
périence. La méthode de Pannenberg congoit I’ activité théologique comme une
science dont I’objet hypothétique doit étre démontré a travers I’expérience
humaine. Dans ce contexte, il aborde les conditions de possibilit€é de cette
science. Si la réflexion théologique a un acces indirect 7 & son objet, comment
les expériences humaines du monde et de soi deviennent-elles des lieux de
I'expérience de Dieu, défini comme la réalité¢ déterminant tout ? Et comment
la totalité de la réalité finie est-elle située par rapport a 'idée de Dieu et a
'expérience humaine du monde et de soi ?

® Nous analysons ici les pages 299 sq. de WT.
711 considere brievement la possibilité d’une expérience immédiate de Dieu, mais
clle doit aussi étre soumise aux conditions de scientificité pour étre valide.



316 MARC DUMAS

2. L'originalité de Pannenberg

Pour répondre a ces questions, il faut présenter sa compréhension de la
totalité de la réalité. Pour certains, la totalité de la réalité est close sur elle-
méme. Pour Pannenberg, elle est incomplete, ouverte sur 1’avenir, en proces ;
le monde et ’humain sont encore en devenir. Le caractere ouvert de la réalité,
marqué par la temporalité et ’historicité, touche notre propre existence et notre
expérience du monde. Comment Pannenberg imagine-t-il la totalité ? Diffé-
rente du cosmos clos des Grecs, elle est inachevée, pensée a travers un dé-
passement de ce qui existe actuellement, pensée comme transcendant la réalité
actuelle. Si I'expérience individuelle ne gagne sa spécificité que dans un
rapport de signification avec un ensemble, il en ressort que I'idée d’une totalité
de la réalité est la condition de toute expérience, donc aussi la condition de
I"expérience du donné individuel. Et pourtant cette totalité de la réalité n’est
pas donnée, elle est toujours en proces. Cette totalité de la réalité est anticipée
comme totalité de sens (Sinntotalitéit). Cette totalité est condition de possibilité
de I'expérience : elle est le cadre qui rend possible 1'expérience. Anticiper la
totalité, c’est postuler, outre I’élément de I’hypothese, un moment subjectif qui,
au cours du proces d’expérience, doit étre confirmé ou €branlé. L’expérience
joue donc ici un réle déterminant dans la structuration de la totalité de la
réalité ; elle sert de modele testant la réalité en cours de réalisation, en chemin
de totalité transcendante.

Nous ne parlons pas encore d’expérience religieuse au sens strict, pourtant
cette conception a une conséquence importante sur la maniere dont Dieu peut
¢tre thématisé en rapport avec ’expérience humaine de la réalité :

La réalité de Dieu est toujours présente dans les anticipations subjectives de la
totalité de la réalité, dans les projets de totalité de sens, présupposés dans chaque
expérience particulicre. Ces projets sont historiques, c’est-ia-dire qu’ils demeurent
soumis & une confirmation ou 4 une réfutation 2 travers le procés d’expérience. ®

La réalité de Dieu dans son processus de révélation repose sur une anti-
cipation subjective, hypothétique, de I'expérience humaine du sens. Elle est
de plus conditionnée par I'historicité du proces d’expérience. «Le caractere
anticipateur de 1'expérience de totalité de la réalité comme totalité de sens rend
compréhensible le caractére historique de 1’autoannonce de la réalité divine.» ?
Pannenberg reprend en fait I’argumentaire biblique, qui a permis de lier I’histo-
ricité de la révélation de Dieu avec la totalité de I'expérience finie, dans laquelle
se trouve la réalité de Dieu. Si la totalité de la réalité est ouverte, si elle ne peut
étre qu’anticipée dans des modeles subjectifs de sens, il en résulte que I’expérience
individuelle de la réalité comme totalité doit étre subjective et historique ; il en
résulte aussi que la réalité de Dieu peut étre connue et expérimentée de la méme
fagon que la réalité en tant que tout, ¢’est-a-dire historiquement.

S WT, p. 312-313 (notre traduction).
Y WT, p. 313 (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 317

Dans son effort pour bien mettre en ¢vidence le rapport entre la partie et
le tout et d’en tirer les conséquences pour situer le proces d’expérience, 1" auteur
associe aussi le moment de I'anticipation, qui fonde, non seulement I"historicité
de la révélation de Dieu, mais aussi son caractére conditionné. La réalité de
Dieu s’annonce comme une réalité expérimentée dans 1"histoire.

En 1961, Pannenberg comprend déja la révélation, non comme le dévoi-
lement de vérités sur Dieu, mais comme son autorévélation. Cette révélation
de Dieu, dit-il, se réalise indirectement a travers ses actes dans 1" histoire. 11
ne la réduit pas a certains événements spécifiques contenant I’autorévélation
de Dieu : au contraire, toute la réalité peut étre lieu de la révélation divine.
Celle-ci sera pleinement regue a la fin de I"histoire. C’est a partir de la fin de
I'histoire que la réalité recoit son sens ; la perspective eschatologique apparait
comme le lieu ot la lumiere de Dieu donne sens a la réalité. L histoire de Jésus
de Nazareth et particulierement sa résurrection actualisent de facon anticipée
cette fin de I'histoire, ou la Gloire de Dieu est en tout.

St les courants modernes de sociologie ou de philosophie de la religion
comprennent les religions comme des expressions humaines de I'expérience
de la réalité en tant que totalité, justifiant ainsi un ordre social ou encore une
conception du sens de la réalité, les religions peuvent étre surtout, selon
Pannenberg, le lieu de thématisation de I'expérience de 1’annonce de Dieu dans
la totalité de la réalité. Les grandes religions historiques et les expériences
religieuses individuelles en rapport avec une religion organisée jouent préci-
sément ce role. La socialité¢ importe grandement pour donner aux expériences
individuelles une crédibilité, une validité intersubjective. L'expérience indivi-
duelle est intégrée dans un ensemble plus grand. Cela signifie «que les religions
et leur histoire doivent étre considérées comme le lieu de la perception explicite
de I'autoannonce de la réalité de Dieu dans I'expérience humaine». 'Y La
théologie en tant que science de Dieu travaille le matériel historique des
religions et les traditions religieuses avec I'intention de se documenter sur
I"autoannonce de Dieu en elles. En ce sens, Pannenberg peut concevoir les
religions historiques comme des traces du processus expcrientiel de
"autoannonce de la réalité divine.

Résumons-nous avant d’aborder la section traitant de l'expérience reli-
gieuse. Cette réflexion sur la théologie comme science de Dieu permet a
Pannenberg de situer son travail théologique a I'intérieur de 1"horizon €pisté-
mologique moderne. Dieu, nommé «la réalité déterminant tout», s’expérimente
en lien avec la réalité de soi et du monde, plus particulicrement dans le proces
de I"histoire anticipant la réalité en tant que totalité. L’expérience de soi el du
monde permet de saisir le réseau de sens du monde comme réalité. Le sens
individuel peut s’inscrire dans ce réseau de la totalité du monde en devenir, en
proces, car toute manifestation partielle ou de totalité n’est qu’une anticipation
d’une totalité¢ qui manifeste pleinement le sens, Dieu. L’ auto-manifestation de

" WT, p. 315-316 (notre traduction).



318 MARC DUMAS

Dieu est anticipée dans le proces de I'histoire. Le caractere historique des
religions porte cette expérience historique de son automanifestation a la cons-
cience humaine.

Expériences religieuses chez Pannenberg

Dans une bréve présentation de lui-méme en 1981 pour la revue Christian
Century, Wolfhart Pannenberg renvoie a une expérience de lumiere qu’il a eue
dans sa jeunesse :

L’expérience la plus importante a eu lieu au début de janvier 1945. J'étais alors
agé de 16 ans. Revenant seul & la maison aprés une lecon de piano, assistant au
cours de cette marche de deux heures & un coucher de soleil apparemment ordinaire,
je fus soudainement submergé par la lumiere et absorbé dans une mer de lumiere ;
bien que je n’'aie pas perdu I'humble conscience de mon existence finie, cette
lumiere débordait les barrieres qui nous séparent normalement du monde environ-
nant. [...] Je ne savais pas a cette €poque que le 6 janvier €tait le jour de I'épiphanie,
ni ne réalisait qu'a ce moment Jésus Christ avait demandé ma vie pour étre témoin
de la transfiguration de ce monde par la puissance lumineuse et le jugement de sa
gloire. Commenca alors une période de recherche pour comprendre le sens de la
vie et puisque la philosophie ne semblait pas offrir les réponses ultimes a une telle
quéte, je décidai finalement de tester la tradition chrétienne plus sérieusement que
je ne I'avais fait auparavant. '

Est-ce la I’expérience religieuse caractéristique de 1’auteur ? Nous verrons
plus loin comment il évalue lui-méme une telle expérience. Insuffisante, elle
est inévitable pédagogiquement, si je puis dire. Distinguons tout d’abord I’ex-
périence religieuse directe de I'expérience religieuse indirecte.

1. L’expérience religieuse directe

Bien qu’il soit relativement avare de commentaires sur I'expérience reli-
gieuse directe, Pannenberg la reconnait comme un fait. Elle apparait habituel-
lement «comme une conscience immédiate de la réalité divine, comme ‘ren-
contre’ avec la réalité de Dieu» '2. Elle est possible, mais doit étre évaluée au
cas par cas. Elle exprime comment ["humain est toujours déja en lien avec le
mystere ultime de sa vie, mystere dépassant tout ce qui existe. Elle apparait
alors comme une inévitable confiance fondamentale, porteuse de la vie. Elle
peut étre non thématique, c’est-a-dire plus ou moins articulée pour I’humain
qui en fait I’expérience, ou étre une conscience religieuse claire comme de I’eau
de roche. Elle devient tout a fait pertinente lorsqu’elle favorise la compréhen-

"W, PannenserG, «God’s Presence in History», The Christian Century, Mars

1981, p. 261 (notre traduction).
2 wr, p. 303 (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 319

sion de soi et du monde, bref lorsqu’elle a une valeur intersubjective. Cette
derniere remarque est essentielle. L’expérience religieuse directe est signifiante
théologiquement lorsqu’elle recoit une valeur collective, relationnelle, en ce sens
religieuse. Il importe peu pour le moment qu’elle s’exprime & travers un langage
religieux conventionnel ou non. L expérience religieuse directe peut exister, mais
doit étre traitée prudemment ; elle exprime plus ou moins distinctement notre
rapport fondamental au mystere ultime de la vie. Elle ne semble pas jouer de role
particulier pour assurer une crédibilité aux expériences religieuses indirectes ou
encore pour valider des expériences personnelles de Dieu. Qu’en est-il maintenant
de I’expérience religieuse indirecte ?

2. L’expérience religieuse indirecte

En 1973, Pannenberg, décrivant la structure hypothétique des énoncés
théologiques, distingue I’expérience du sens de |'expérience religieuse. La
premiere en tant que expérience ordinaire du sens anticipe implicitement la
totalité de sens ; la seconde est une forme de conscience explicite de la totalité
de sens de la réalité ; méme si elle est seulement indirecte, une conscience du
fondement divin du réel s’y exprime. Les €noncés théologiques dans ce con-
texte sont des hypotheses sur la vérité ou non-vérité des impressions laissées
par les autoannonces de la réalité divine a la conscience religieuse. Approfon-
dissons cette distinction pour mieux saisir la nature spécifique de I'expérience
religieuse, car si les énoncé€s théologiques travaillent avec 1'expérience reli-
gieuse, avec son caracteére historique, I'expérience religieuse joue un rdle
essentiel pour ["activité théologique. Cela nous contraint a prendre en compte
I"accent mis sur deux rapports chez Pannenberg, soit le lien entre la partic et le
tout (entre la Bedeutung et le Sinn, entre I Erlebnis et I Erfahrung) et le lien entre
le non-thématique et le thématique (entre sens et religion). A ces rapports s’ajou-
tent les caracteres direct ou indirect des expériences. Plusieurs textes reviennent
sur ces rapports. Nous retenons des textes de 1974, 1984 et 1993. Les auteurs
cités et les distinctions conceptuelles sont semblables, de sorte que nous pouvons
affirmer une certaine continuité concernant cette thématique. Dans chaque texte,
une mise en relief spécifique d’un aspect de ces différents rapports est opérce,
de sorte qu’il peut étre intéressant de les considérer de mani¢re chronologique.

Le texte de 1974 ', intitulé «Eschatologie und Sinnerfahrung», développe
le lien entre la structure fondamentale de 1'expérience humaine et I'expérience
religieuse a travers une réflexion portant principalement sur I'eschatologie et
I’expérience du sens. Précisant ’avenir espéré par les chrétiens, I'auteur
introduit la notion de Wesenszukunft, avenir essentiel de I"humain, et insiste

'3 W. PannEnBERG, «Eschatologie und Sinnerfahrung», in K. Krenn (éd.), Die
wirkliche Wirklichkeit Gottes, Paderborn, Schéningh, 1974, p. 143-158. Abrége LS par
la suite en notes.



320 MARC DUMAS

sur la pertinence de cette compréhension de 'avenir pour la thématique reli-
gieuse. C’est dans ce cadre qu’il aborde les catégories de I’expérience de sens
(Sinn) et de la signification (Bedeutung). Ces deux catégories décrivent les
moments structurels formels de toute expérience humaine '*. Ils sont ensuite
mis en lien avec I'Erlebnis et I Erfahrung et avec le couple partie et tout, ces
couples jouant un role structurant dans I'expérience religieuse. Les Erlebnisse
se rattachent au Sinn ; c’est en eux que I'on expérimente le sens en tant que
Sinn. Si la signification (Bedeutung) est plus spontanément attribuée au par-
ticulier, a I'individuel, mais en lien avec un contexte (donc non isolé), le sens
en tant que Sinn appartient plus a I'ensemble, au tout ou encore au particulier
en lien avec le tout. Ainsi les événements particuliers recoivent-ils leur signi-
fication en relation avec une situation de vie. Pannenberg se réfere ici a Dilthey,
pour qui un événement qui survient dans un contexte de vie, qui met en lien
avec sol-méme, avec I'ensemble de sa vie, est un Erlebnis. Mais notre vie étant
en devenir, s’inscrivant dans un proces historique ouvert, nous vivons comme
par anticipation continuelle le tout de notre vie. Les Erfahrungen au cours
d’une vie corrigent cette anticipation, et ces correctifs peuvent aussi affecter
la signification de nos Erlebnisse antérieurs. Se référant toujours a Dilthey,
Pannenberg conclut que ce n’est qu au terme de la vie que la signification des
Erlebnisse peut etre vraiment saisie. L avenir regoit donc une fonction impor-
tante par rapport au sens de la vie comme tout et par rapport a la signification
derniere des Erlebnisse individuels ; le tout de la vie est en proces historique,
'expérience du sens a un caractere historique. C’est ['avenir essentiel de
['individu inséré dans celui de I"humanité qui donne finalement le sens de la
vie et la signification des moments de cette vie '°,

L analyse de la structure de sens de 'expérience et de son caractere his-
torique conduit le théologien a introduire la thématique religieuse. La religion
n’a-t-elle pas affaire a la totalité de sens de la vie 7 Pannenberg renvoie a
Schleiermacher, son auteur privilégi€ pour les questions de religion et d’expé-
rience religicuse. Chez lui, la totalit€¢ de sens est |'univers, das Universum.
L expérience religieuse et la conscience religieuse sont les lieux ot s’exprime
thé matiquement la totalit¢ de sens présupposée aux choses, aux actions et aux
¢vénements, totalité¢ habituellement implicite et non exprimée. Dans son
second discours des Reden, Schleiermacher décrit la religion en termes de
partie et de tout : «percevoir chaque individu comme une partie du tout, tout
ce qui est limité comme la présentation de I'illimité, voila la religion» '®. 11
en parle aussi en usant du concept de I’Univers, qui semble correspondre a
la totalité de sens chez Dilthey. Si Schleiermacher lie I'expérience du sens et
I'expérience religieuse, la totalité de sens, qui était implicite, devient explicite.
La religion, c’est cette perception dans le fini et I'individuel de I'infini et de

14 Cf. ES, p. 149.
5Ok ES: p. 155
16 ES, p. 153, texte cité par Pannenberg (notre traduction).



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 321

I"Univers. Le réflexe religieux de Schleiermacher correspond chez Pannenberg
au concept de totalité de sens. La particularité de la religion est de voir I"infini
dans le fini et le particulier. Dans I'expérience du monde habituelle, on s’in-
téresse au fini et non a I'infini ; I'expérience religieuse renverse le pole d’in-
térét, car 'expérience est vécue comme la manifestation de la totalité de sens.
Pannenberg corrige, ici déja, Schleiermacher, qui ne distingue pas assez clai-
rement entre la totalité¢ de sens et Dieu, ¢’est-a-dire entre la totalité et ce qui
lui permet d’exister en tant que totalité. Il précise :

Dans I'expérience religicuse, la totalité de sens est habituellement indirectement
thématique, alors que la divinité, qui fonde et garantit une telle totalité de sens. est
au centre des considérations. |...] Ce que I'on expérimente comme agissant sur nous
n'est pas la totalit€ de sens de I'Univers. mais I'unit¢ d'une réalité¢ divine qui
constitue la totalité de sens elle-méme et qui 'unit. "/

L importance accordée au moment de |’anticipation importe ici encore car,
a travers I'expérience humaine du sens, I'historicité de I'autoannonce de la
réalité divine se réalise. Dit autrement, ¢’est dans I’ histoire, dans I'expérience
du monde et de I'humain, que lautoannonce de Dieu se réalise selon
Pannenberg. Les religions historiques thématisent les expériences de cette
autoannonce de la réalité divine ; elles discernent, au coeur du processus ouvert
de I'histoire, I"anticipation de la totalité de sens qui annonce la réalité divine ;
les expériences religieuses sont en lien avec les religions historiques ; ainsi
elles assurent leur pertinence intersubjective. Cette corrélation avec la tradition
valide ou explicite I"autoannonce de Dieu dans I"histoire, mais demeure ouverte
a I'expérience contemporaine indirecte d’anticipation de la totalité de sens de la
réalité. Pannenberg affirme donc que I'objet de la théologie est I'autoannonce
indirecte de Dieu dans les expériences anticipatrices de totalit€¢ de sens de la
réalité, auxquelles se rapportent les traditions de foi des religions historiques.

Notons aussi le remarquable parallele entre Bedeutung et Sinn, Erlebnis et
Erfahrung : le Sinn est en lien avec la totalité, tout comme ' Erfahrung ; la
Bedeutung et I'Erlebnis sont davantage en lien avec I'individuel. Cela est
révélateur de la compréhension pannenbergienne de I'expérience en théologie
et de son aspect collectif, voire religieux. Pour lui, I'expérience religicuse
acquiert sa validité dans la mesure ou elle est articulée dans I'horizon d’une
tradition, dans la mesure ol elle s’ancre socialement ou communautairement.
Cette distinction explique pourquoi I'Erlebnis individuel importe peu chez
["auteur tant qu’il n’est pas travaillé si je puis dire en Erfauhrung, ¢’est-a-dire
situé dans un horizon interprétatif. Situer le vécu de I'Erlebnis dans I'horizon
de I'Erfahrung, ¢’est I'intégrer, mais aussi vérifier comment le proces de
I'histoire avance ou non vers sa réalisation pleine et entiere. eschatologique.

Ne doit-on pas enfin souligner le lien entre cette derniere distinction et le
caractere thématique ou non thématique de I'expéricnee religieuse ? Tant
quelle est non thématique comme chez Schleiermacher, elle ¢veille & la

UES, p. 153 (notre traduction).



L)% MARC DUMAS

dimension négligée par 'humain moderne. Sa thématisation sera pour
Pannenberg la spécificité chrétienne, car le croyant ne fait pas simplement la
rencontre de son mystere, il rencontre un Dieu personnel, relationnel, etc.

«Eschatologie et expérience du sens» s’efforce de conserver la corrélation
entre la foi et le monde par le biais de la question de I'avenir '*. Plus préci-
sément, la présentation des rapports de signification de I'événement qui s’em-
boitent dans la structure de sens total a travers 'expérience lui permet de poser
deux regards : I'un sur la structure de sens et I"autre sur la réalité profonde
et mystéricuse soutenant cette totalité et se révélant au fil de 1'histoire et des
événements. Apparait ici le souci de I'auteur d’affirmer le caractere universel
de la thématique religieuse dans ses réflexions sur I'expérience de sens. Le
texte suivant s’intéresse aussi a cette corrélation, mais par une thématique
différente. A chaque fois, la posture théologique globale de Pannenberg est
présupposée : seule sa perspective varie : en 1974, I'avenir de ["humain, en
1984, la présence de Dieu, comme fondant le sens et non comme une simple
projection humaine. Or a quoi sert I'expérience religieuse sinon a médiatiser
Dieu au cceur de 'expérience humaine du sens ?

En 1984, dans un texte intitulé : «Sinnerfahrung, Religion und Gottes-
frage», Pannenberg s’intéresse a nouveau au lien entre le sens de la vie et la
question de Dieu '?. Le projet sous-jacent est de justifier ou de corriger I'idée
que I’'humain peut lui-méme créer le sens de la vie. Celui-ci n’est-il pas présent,
sous-jacent, donné, et n’a-t-on pas a le percevoir, a le découvrir? Pour
Pannenberg, les interrogations sur le sens de la vie conduisent a considérer la
religion ou la conception de Dieu comme la source inconditionnelle et totale
du sens. La démonstration part d’une discussion sur la théorie du langage et
interroge notre capacité d’inventer du sens ou celle de percevoir un sens déja
14, déja donné. Pannenberg résiste a une théorie du langage qui réduirait le sens
au langage : «le sens est accessible par le langage, mais n’est pas un produit
du langage»??. Cette position critique lui est nécessaire pour penser
adéquatement le rapport entre I'expérience du sens et la religion. «Le sens
expérimenté précede sa saisie par I'homme et n’est pas a comprendre comme
un produit de 1'homme donnant du sens.» 2! Il reprend la distinction
diltheyenne entre Bedeutung et Sinn et nuance la réponse a cette question, car
effectivement I"humain fait du sens avec les mots et les phrases, mais son
emploi du langage articule des réalités déja données 2>, Pannenberg affirme
ainsi I'accessibilité du sens par le langage.

S’il insiste tant sur cette donation du sens dans le langage, c¢’est pour
contrecarrer I'id€e que le sens n’est qu’une production humaine. Si le sens n’est

8 LS, p. 146.

" W. PaNNENBERG, «Sinnerfahrung, Religion und Gottesfrage», Theologie und
Philosophie 59, 1984, p. 178-190. Abrégé SRG par la suite en notes.

20 SRG, p. 181 (notre traduction).

21 SRG, p. 182 (notre traduction).

2 Cf SRG, p. 180.



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 323

que le produit de I'humain, la religion et Dieu ne sont alors que des projections
humaines. C’est pour justifier sa position qu’il se tourne vers la structure de
sens de I'Erlebnis. Dans I Erlebnis, tout en faisant une expérience particuliére,
on fait aussi I’expérience du tout de la réalité, une expérience de la présence
vague de quelque chose de transcendant et d’infini. Ici aussi, Schleiermacher
est appel€ a la barre pour présenter la religion comme intuition de 1'Univers.
On reconnait les distinctions de 1973 et 1974 entre la conscience ordinaire et
la conscience religieuse, qui thématise explicitement la totalité de sens et par
conscquent la réalité divine fondant la totalité de sens du monde. La dynamique
historique de la conscience et de I'expérience est aussi développée pour justifier
["hypothese de Pannenberg. I1 conclut avec I'événement Jésus de Nazareth, qui
réalise dans I’histoire la fin de I'histoire parce qu’en lui est apparue la réa-
lisation eschatologique de la création et de son histoire.

Un trop bref regard sur les trois tomes de sa théologie systématique (1988-
1993) 23 sert de transition vers notre prochaine section. Pannenberg note en
1988 que le déplacement paradigmatique moderne a conduit la théologie a
donner une place plus importante a I'expérience ; ¢’est une maniere de garantir
la vérité de la foi en la rattachant a la subjectivité de I'expérience. Redonner
un nouvel acces a Dieu par le biais de ’'expérience est en principe une bonne
idée ; elle correspond a I'esprit du temps, mais, ajoute-t-il, cela n’est pas
simple. L utilisation du principe d’expérience est souvent réductrice et gran-
dement problématique. Il faut par conséquent corriger le réflexe philosophique
moderne qui pose I'expérience religieuse comme point de départ de I'idée de
Dieu ; au contraire, il faut poser Dieu a la source de toute expérience religieuse.
L expérience religieuse doit étre située dans le contexte d'une rencontre avec
un Gegeniiber (vis-a-vis), d’une rencontre de Dieu. L’expérience implique
toute une structure interprétative, que Pannenberg évalue de maniere critique :

L'interprétation de I'expérience individuelle est renvoyée a des caractéristiques
générales, qui dépassent le caractere momentané et individuel de I'impression et
qui sont situées dans des contextes plus larges. On peut inclure tout ce processus
interprétatif dans le concept d’expérience. **

Pour Pannenberg, la maniére chrétienne de parler de Dieu sert de correctif =
a des emplois trop fonctionnels de Dieu dans le contexte de I'expérience
religicuse. Le simple recours a I'expérience religieuse comme justificatif du
discours religieux sur Dieu est plus ou moins utile ; ¢’est pour savoir a quelle
réalité 1'idée de Dieu correspond que la religion et I'expérience religieuse
peuvent avoir un certain sens.

¥ Nous nous limitons ici & certains passages du premier tome : W. PANNENBERG,
Systematische Theologie 1, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1988. Abrégé ST7 par
la suite en notes.

= STI, p. 76-77 (notre traduction).

= Cf. STI, p. 78. Ce correctif apparait comme un critere distinctif de la foi chrétienne,
qui corrige de maniére fondamentale un emploi trop flou ou général du concept de Dieu.



324 MARC DUMAS

Foi chrétienne

Le texte publié en 1993 et portant le titre «Expérience religicuse et foi
chrétienne» peut-1l nous aider a faire le lien entre 'expérience religicuse et la
foi chrétienne et 4 mieux situer I'une par rapport a I'autre *® ? Comment
Pannenberg situe-t-1l I'expérience de la fo1 en Christ par rapport a I’expérience
religieuse 7 La clarification de ce rapport nous permettra de mieux évaluer la
continuité ou la discontinuité de I'expérience religieuse. Pannenberg reconnait
tout d’abord la situation inédite de la religion en modernité, ou elle ne bénéficie
plus comme auparavant de la reconnaissance du divin dans le monde ; le
présupposé de la religion, ¢’est-a-dire que le divin ou Dieu est connaissable
comme une réalit€ distincte de tout le reste, ne va plus de sot aujourd’hui. Pour
contrer I’oubli ou la méconnaissance de Dieu, n’avons-nous pas besoin d’une
expérience pour nous rendre conscients de la réalité divine, per¢ue comme
mystere insondable portant et supportant notre monde et nos existences ?
Plusieurs aujourd’hui ne voient plus ce mystere de Dieu, de sorte qu’il faut
les sensibiliser religieusement, afin qu’ils saisissent ce dont on parle lorsque
I’on parle de Dieu. Schleiermacher a pergu ce besoin et a bien décrit comment
éveiller les gens de son temps a cette sensibilité religieuse. Pannenberg en
appelle encore a ce témoin pertinent pour ceux et celles qui vivent dans un
horizon limité par les choses du monde. Mais cet éveil a la sensibilité religicuse
est-il vraiment une expérience religicuse, c¢’est-a-dire une rencontre avec la
réalité divine tout a fait différente des choses du monde ?

Ce théme de la rencontre d’une réalité différente des réalités mondaines
est formalisé€ a travers les sciences religicuses. Mais le récit de Jacob au Jabbok
témoigne déja d’une certaine manicre de cette expérience religieuse dans le
texte biblique. Pannenberg explore donc de facon critique I’expérience religicuse
chez Schleiermacher, parce que, précisément non thématique, elle apparait
comme une expérience religieuse problématique. Son analyse du corpus schleier-
macherien intégrant la Doctrine de la foi lui permet de clarifier la situation. A
quelques endroits, ce corpus renvoie a la rencontre d’un Gegeniiber, mais ¢’est
pour la mettre dans 'ombre. .. Comment alors lier la prise de conscience schleier-
macherienne et la rencontre d’une puissance divine saisissante, préoccupante et
désireuse d’étre en relation d’une manicre particuliere avec 'humain ?

Pannenberg répond a cette question en suggérant un rapport entre la com-
préhension schleiermacherienne et 'expérience religieuse comprise comme
rencontre d’une réalité divine différente de la réalité finie. Ce rapport repose
sur 'emploi des caracteres non thématique ou thématique des expériences.
Cela permet de distinguer le travail de Schleiermacher de celui d’un autre
théologien chrétien, qui déploierait I'expérience a partir de la puissance mys-

26 W. PANNENBERG, «Religitse Erfahrung und christlicher Glaube», in A. KREINER,
P. Scumint-LEUKEL (éds), Religicse Erfahrung und theologische Reflexion. Paderborn,
Bonifatius, 1993, p. 113-123. RECG par la suite en notes.



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 325

térieuse rencontrée et qui, peu a peu a travers les histoires racontées (comme
dans la Bible), identifierait le mystere divin. Il distingue donc une puissance
divine médiatisée non thématiquement (comme par exemple dans une religion
de la nature) d’une puissance divine explicitement thématisée (comme par
exemple dans une religion historique). La thématisation conduit & une religion
historique ot le mystere divin saisissant est, par exemple, en christianisme,
identifié par Jésus au Pere, Abba. La thématisation dépasse la non-théma-
tisation parce qu’elle affirme une rencontre avec une altérité concréte qui se
manifeste et concerne "humain.

Pannenberg clarifie I’ambiguité conceptuelle des différentes définitions de
la religion chez Schleiermacher. que celui-ci dépasse lui-méme partiellement
en 1821, avec I'idée de médiateur et celle de sauveur. Jésus-Christ est média-
teur pour les humains, dans la mesure ou il affermit la conscience de Dieu des
humains, 1a ot elle tend a étre refoulée par I'époque. C’est aussi en ce sens
qu’il est sauveur ! 11 a la fonction de laisser participer I"humain croyant a la
force primordiale de sa conscience de Dieu. Cette conception permet de tenir
ensemble le commencement historique du christianisme avec son caractere
essentiel, puisque &étre chrétien, c’est ¢tre toujours en lien avec Jésus-Christ
comme sauveur et profiter des effets de salut qui émanent du lui *’.

Schleiermacher comprend I'expérience religicuse comme €veil de 'infini
dans le fini et cela differe de I'expérience concrete de Dieu au sens d’une
expérience de la réalité divine différente de la réalité finie. Un rapport entre
ces deux conceptions est-il possible ? Pannenberg le développe comme suit.
Le rapport est profitable mutuellement, car la posture de Schleiermacher sen-
sibilise a I'idée d'un Dieu a l'origine du monde. qui différe de la réalit¢
mondaine. Les dieux des religions sont tres mystéricux et se distinguent du
contexte schleiermacherien de 1'univers par leur moment personnel. Le discours
religieux n’a de sens que si I"on suppose un arriere-fond religieux et une sensibilité
religieuse. Pour Pannenberg, voila le drame du discours sur Dieu aujourd hui, qui
n'a plus le support d’un savoir du mystere divin comme horizon et condition de
possibilité de I'expérience religieuse thématique.

Schleiermacher a décrit le processus d’éveil de la conscience religieuse,
mais n’a pas su l'articuler avec le caractére thématique d'une religion. La
thématisation médiatise ce mystére divin et I’achemine vers une identification,
Jamais définitive, toujours modifiable. En Jésus, le mystere se dit comme Pere,
ce qui souligne tant une confiance inimaginable envers le créateur qu’une
intimit¢ personnelle avec ce mystere. Jésus en tant que Christ constitue pour
les individus croyants le lien intrinséque avec le Pere et la figure personnelle
de Dieu pour les chrétiens et les chrétiennes qui, dans la foi, participent a la
vie trinitaire se réalisant dans I’accueil du Fils, dans les dons de I'Esprit, dans
la liberté et la joie d’étre des enfants de Dicu. L'expérience de la foi chrétienne
n’est pas pour Pannenberg une dissolution dans une mystique impersonnelle :

T Cf RECG, p. 117-118.



326 MARC DUMAS

au contraire, elle est effectuation et participation a I'intimité du Fils Jésus avec
son Pere, mystere du monde.

I faut par conséquent distinguer le sentiment de |"'Univers de
Schleiermacher du Dieu du Christ. Dans les deux cas, 1l s’agit d une expérience
du mystere divin ; il s’agit aussi de religion. La différence se situe dans le
passage du caractere indirect au caractere direct, le passage de la non-
thématisation a la thématisation a travers le travail de I’ Erlebnis vers I Erfahrung,
dans le processus historique, expérientiel et proleptique de la résurrection de
Jésus de Nazareth. anticipation dans I'histoire de la gloire de Dieu. Il y a
continuité quant au mystere de Dieu et discontinuité quant a son identification
dans I'expérience de foi chrétienne.

Conclusions

Comment faut-il évaluer ’'expérience religieuse chez Pannenberg ? Il ne
privilégie pas les possibles expériences directes de Dieu et leur préfere les
expériences indirectes de Dieu a travers les expériences de soi et du monde.
Il peut arriver que des personnes aient des expériences religieuses non théma-
tiques. On peut, par exemple, qualifier comme telle son expérience de lumicre
a I’age de 16 ans. Elles sont utiles pour éveiller la conscience de I'humain
moderne a la dimension oubliée ou profonde de la réalité, au mystere qui porte
et supporte la totalité de la réalité. Mais cette expérience non thématique ne
le satisfait pas, car elle ne rend pas tout a fait compte de la réalité de Dieu
qui vient a la rencontre de I’humain. Ce caractére vague ou flou de I’expérience
religieuse ouvre la conscience humaine, certes, mais cette derniere a besoin
de faire une expérience religicuse thématique.

L’expérience religieuse semble pour le monde moderne la voie d’acces a Dieu
et a sa vérité, car ’homme moderne privilégie I’expérience comme horizon de
connaissance. Mais il faut nuancer cette affirmation et méme I'inverser, car Dieu
ne se trouve pas au terme d’une expérimentation ; il est a I’origine de I’expérience
religieuse, il en est la source. Autrement, nous risquerions de nous illusionner et
de nous fabriquer une réalité transcendante a mesure humaine.

[’expérience religieuse thématisée se retrouve dans les religions historiques.
En elles se déposent le déja-1a de la révélation divine, 1’autoannonce de Dieu.
Les anticipations de la révélation finale s’inscrivent dans le processus historique
de I'expérience de la réalité. L histoire fragmentdée est ce processus de révélation.
L’expérience religieuse médiatise cette historicité «révélationnelle».

L’expérience religieuse n’est donc pas un simple Erlebnis ; ce dernier se
situe dans I"horizon interprétatif de I'Erfahrung, qui en permet une possible
interprétation. Ici encore, il ne s’agit pas d’un sens projeté par I’humain ; le
sens est donné a I’humain, comme collectivité et individualité en marche vers
sa fin. Pannenberg rend compte de la foi chrétienne comme d’une expérience
participative des croyants et croyantes a Jésus-Christ, qui identifie le mystere



EXPERIENCE RELIGIEUSE ET FOI CHRETIENNE 327

de Dieu au Pere. La foi chrétienne est une expérience religieuse identifiée a
une religion historique spécifique.

En tant que théologien et homme de foi, Pannenberg se sent responsable
de rendre la foi plausible pour son temps, dans la fidélité. 11 collabore hon-
nétement avec la culture moderne de son époque ; il répond a une culture
s€cularisée, qui tire encore les conséquences de 1'athéisme du XIX¢ siécle. 11
dit I'expérience théologale a travers les expériences humaines de soi et du
monde. En un sens, il cherche a rendre intelligible pour son monde la foi en
Jésus-Christ. Pour cela, il embrasse grand, afin de thématiser le plus distinc-
tement possible Dieu qui vient & notre rencontre.

Mais en dépit de son travail fouillé, réussit-il a dépasser les limites de la
modernité¢ 7 Son intégration de I'expérience religieuse a son travail théologique
suffit-elle ? Je concentre mes questions autour d’indices qui marquent bien 1" écart
entre son ceuvre théologique et la situation contemporaine. Cet écart pose probleme.

1) Les concepts de vérité, d’universalité, d historicité, de totalité, de réalité,
avec lesquels Pannenberg travaille sans hésitation, sont aujourd’hui objets de
critique théologique et philosophique *%. Ce qui semblait bien défini ne I'est
plus si facilement et contraint a un effort de recontextualisation. Cela n’in-
fluence-t-il pas directement la pertinence et la réception de I'expérience dans
le travail théologique de Pannenberg ?

2) Les recours contemporains a I'expérience en théologie n’ont-ils pas
précisément comme enjeu de transformer les pratiques théologiques et de les
rendre plus sensibles a la pluralité des contextes pour dire Dieu aujourd’hui,
contextes limités, déterminés par des micro-histoires, marquées par I'indivi-
dualisme et le pluralisme ? N’est-ce pas au ceeur des fractures des systemes bien
€tablis, qui connaissent les réponses toutes faites, qu’il faut plonger ?

Comment I'éclatement ou la fragmentation du sens, comment le caractere
radical du tournant langagier, comment la thématique de la déconstruction ou
I"expérience concrete, individuelle, partielle, oui, comment ces parametres nou-
veaux peuvent-ils aujourd’hui ne pas travailler une posture théologique contem-
poraine ? La sensibilité religieuse de Schleiermacher et ["herméneutique
diltheyenne ne confortent-elles pas trop la posture moderne du théologien de
Munich ? Avec quel nouveau courant théologique (ou philosophique) susceptible
de le bousculer Pannenberg entre-t-il en dialogue ? Certains de ses présupposeés
doivent étre réévalués, si la réflexion doit se poursuivre en dialogue avec ce
théologien et sa contribution majeure & la théologie protestante au XX° siecle... *

8 Cf par exemple Th, Guarino, «Postmodernity and five fundamental theological
issues», Theological Studies, 57, 1996, p. 654-689 : L. BoevE, «La conscience critique
dans la condition postmoderne : de nouvelles possibilités pour la théologie ?», Nouvelle
Revue Théologique, 122, 2000, p. 68-86; In., Interrupting Tradition. An Essay On
Christian Faith In a Postmodern Context, Louvain, Peeters, 2003.

¥ or Christoph Schwabel qui, dans une présentation sympathique de Pannenberg,
conclut en laissant ouvert le débat de sa future réception théologique. «Wolfhart
Pannenberg», in D. F. Forp (éd.), The Modern Theologians, t. 1. Oxford, Blackwell,
1989, 284 sq.



	Expérience religieuse et foi chrétienne chez Wolfhart Pannenberg

