Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 4

Nachruf: Pierre Bonnard (1911-2003) : in memoriam
Autor: Marguerat, Daniel

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 289-297

PIERRE BONNARD (1911-2003)

In memoriam

DANIEL MARGUERAT

Pasteur, exégete du Nouveau Testament, Pierre Bonnard a enseigné comme
professeur & la Faculté de théologie de I’Eglise libre du canton de Vaud de
1945 a 1966, puis a la Faculté de théologie de I'Université de Lausanne de
1966 a 1978. Cette longue période universitaire de trente-trois années a vu
Pierre Bonnard a I’ceuvre en tant qu’enseignant, auteur de publications scien-
tifiques, inspirateur de mouvements et créateur d’associations. Il a conduit une
carriere d’intellectuel au plein sens du terme : tout a la fois homme de pensée
et d’action, savant engagé dans la société, homme de recherche et de commu-
nication.

Karl Barth et Pierre Bonnard

Deux théologiens ont marqué durablement I'identit¢ du protestantisme
francophone d’aprés-guerre : I'un fut le dogmaticien Karl Barth, I'autre I'exé-
gete Pierre Bonnard. S’inscrivant dans le sillage de 1'ceuvre barthienne, prenant
appui sur elle, Pierre Bonnard fut un maitre pour d’innombrables pasteurs et
lecteurs de la Bible. Deux caractéristiques rapprochent ces deux théologiens.

Premier trait commun : I'un comme ['autre ont développé leur pensée en
réaction & un état du protestantisme. Barth, avec la théologie dialectique, réagit
au libéralisme théologique en affirmant la radicale transcendance de Dieu sur
toute représentation religieuse. Bonnard, réagissant au piétisme protestant,
défend pour ainsi dire la radicale transcendance de I'Ecriture dans toute af-
firmation sur Dieu. Toute formule théologique, fit-elle pieuse, et surtout si elle
I"est, doit &tre mesurée a la parole du Nouveau Testament. Loin de postuler
sculement ['autorité scripturaire a la mani¢re d'une formule dogmatique,
Bonnard met en ceuvre la prééminence méthodologique du texte dans la lecture.

Second trait commun : Barth comme Bonnard conduisent leur travail
intellectuel en dialogue avec les autres chercheurs ; mais ils en investissent les
résultats au service de la société globale, et singulierement au service de la
communauté croyante, I’Eglise. L’un et I'autre ont li¢ le statut de théologien
a une responsabilit¢ de formateur, dont le labeur ne s’épuise pas a satisfaire
la curiosité d’un ghetto académique. L’influence qu’ils ont exercée fut a la
mesure de cet engagement.



290 DANIEL MARGUERAT

L’ homme du texte

Pierre Bonnard fut un exégete, c¢’est-a-dire un lecteur de textes. On cher- -
cherait en vain dans sa production littéraire un manuel ou un ouvrage de
synthese ; les deux genres littéraires qu’il a cultivés sont I'essai sous forme
d’article et surtout le commentaire biblique, un genre dans lequel il a excellé.
L’absence d’ceuvre de synthése dénote sa répugnance au durcissement du
discours théologique qui mutile I"histoire, toujours singuliére, toujours diverse,
toujours conflictuelle. Prendre acte du texte, pour Pierre Bonnard, ¢’est prendre
acte d’une parole historique jamais totalisante.

Sa premiere publication, en méme temps son unique monographie, est
consacrée a Jésus-Christ édifiant son Eglise. Le concept d’édification dans le
Nouveau Testament (1948)!. Cette recherche m’apparait programmatique de
I'ceuvre qu’elle inaugure. Elle montre que la communauté chrétienne ne vit pas
de I'immediateté de la présence du Christ, ou de I'effusion de la communion
sacramentelle, mais qu’elle est édifiée par la médiation d’une parole préchée.
Le labeur de I'exégete consiste précisément a expliquer cette parole pour en
déployer le sens aujourd’hui. Ainsi le travail d’exégese s’inscrit-il au cceur
méme de cet événement par lequel surgit la foi.

«Notre but», explique I"auteur dans sa préface, «ne saurait étre d aboutir
a une définition doctrinale exhaustive du concept d’édification; une telle dé-
finition sera le fait de la théologie dogmatique. Mais, en décrivant ['histoire
d’un mot du Nouveau Testament, nous le verrons tout briilant, en quelque sorte,
du message qu’il a contribué pour sa petite part a faire connaitre. Au lieu de
suivre de loin, dans ses lignes générales, la bataille de 1'Eglise primitive, nous
avons voulu en examiner de pres un petit soldat, un concept particulier.» (p. 9)
Toute I"épistémologie de Bonnard tient en ces lignes : son refus de la généra-
lisation dogmatique ou historienne : le choix de la singularité du texte : la part
importante accordée en exégese a I'étude du langage néotestamentaire, a son
histoire, aux significations changeantes dont il est investi en fonction des
auteurs et des périodes ; la conviction que le sens réside dans 'observation du
détail.

Car I'exégese, pour lui, est théologique ou elle n’est pas. Toute la technicité
déployée dans I'exploration du texte scripturaire a un but, et un seul : dégager
le message que les mots portent au langage ; faire émerger la parole dont les
mots sont porteurs. Autant Bonnard se défie du verbiage religieux, autant il
regarde avec scepticisme ceux qui se livrent & une exégese comprise comme
plaisir intellectuel. Confondre I'exégese avec un jeu intellectuel, en faire un
licu de jouissance de la lecture, I'agagait dans la mesure ou il €tait conscient
de la gravité de son role : dégager du texte une parole porteuse d’un discours
sur I"humain et sur Dieu. La fameuse dérive du travail biblique, celle qui

U Jésus-Christ édifiant son Eglise. Le concept d'édification dans le Nouveau Tes-
tament (Cahiers théologiques 21), Neuchitel, Delachaux et Niestlé, 1948.



PIERRE BONNARD (1911-2003). IN MEMORIAM 291

consiste & accumuler une €rudition (parfois) impressionnante autour du texte
plutdt qu’a le lire, ne menace pas Pierre Bonnard. On comprend qu’il fut tres
tot attiré par les écrits de Rudolf Bultmann, qu’il a activement fait connaitre
en Suisse romande. Pour Bultmann, 1'exégese, a moins de sombrer dans une
rédhibitoire inutilité, doit conduire a une herméneutique, c’est-a-dire faire
émerger une parole qui permet a I’homme de se comprendre devant Dieu. A
regarder Bonnard travailler, on réalise que telle est I'infinie responsabilité a

laquelle le texte biblique assigne I'exégete.

L’incontournable médiation de [’histoire

Comment évaluer la stature de Pierre Bonnard ? Il fut homme de recherche
et d’écriture, et les commentaires représentent la forme la plus accomplie de
son art. Mais je 'ai dit, il serait faux de le mesurer a ce seul travail d’écriture.
Je parlerai donc dans un deuxieme temps de 'homme de partage et de com-
munication, et dans un troisieme temps de son dialogue avec la culture.

Contre la dérive moraliste et piétiste, Bonnard défend la rigueur d’une
exégese scientifique informée du texte. Refusant de confondre la lecture avec
une quéte d’arguments dogmatiques immédiatement utilisables, il défend I'in-
carnation de la Parole dans une situation historique singulicre qu’il s agit de
rejoindre par I'analyse. Autant dire qu’il fut un partisan inconditionnel de la
lecture historico-critique, seul antidote a ses yeux contre les fondamentalismes
de tout poil. Il plaide le détour par I'histoire : «En bonne méthode, on doit
affirmer d’emblée qu’il n’y a pas d’acces direct au sens du texte. Si la méthode
historico-critique a pour ambition de découvrir le sens historigue d’un texte,
c’est-a-dire le sens que le texte avait pour la communauté pour laquelle et dans
laquelle il a été produit, elle ne peut faire I’économie d’un certain nombre de
détours qui lui permettront de situer le texte dans son contexte religieux,
culturel et socio-politique. Le terme ‘méthode’ évoque d’ailleurs, étymologi-
quement, un cheminement, une voie détournée.» > L accés au sens, mais plus
fondamentalement ’acces au Christ, ne se fera pas sans l'incontournable
médiation d’une parole inscrite dans 1'épaisseur d’une histoire donnée. Mais
chez Pierre Bonnard, il faut le dire, le «détour» de I'investigation historique
et la minutie horlogére des analyses ne sacrifient jamais la puissance théolo-
gique des conclusions. Autant dire aussi que le structuralisme, avec son oubli
de I"histoire, n'avait aucune chance de le convaincre ; la rencontre de Bonnard
avec la sémiotique francaise fut polie, mais I'exégete ne se départit jamais
d’une distance amusée face a la technicité du métalangage sémiotique.

> P. BonnaRD, «La méthode historico-critique appliquée 2 Marc 6,30 & 7,30», Foi
et Vie, Cahiers bibliques 17, 1978, p. 6.



292 DANIEL MARGUERAT

Ses deux premiers commentaires sont consacrés a L'épitre de saint Paul
aux Philippiens (1950) et a Lépitre de saint Paul aux Galates (1953) 3. Formé
a I'école de Charles Guisan et de Philippe Menoud, Bonnard y déploie une
¢tude minutieuse du langage, attentive a la philologie et a la syntaxe. Méme
les conjonctions apparemment anodines sont scrutées avec acuité : célebres
sont ses variations sur les sens du Kol («et») avec ses nuances consécutives,
ou causales, ou explicatives ! Fidele a la critique historique, Bonnard recons-
truit la situation de communication du texte et interprete les propos de Paul
a partir de la relation entre 'apdtre et la communauté. Le modele est dicté par
I"école allemande, dominante a I'époque ; la tendance est plus a reconstruire
I"affrontement des idées qu’a sonder la dimension sociologique des conflits,
comme le fera plus tard la recherche américaine. S agissant de conflit, Bonnard
est justement tres attentif a la dimension polémique du texte ; la lutte de Paul
avec la spiritualité légaliste des Galates requiert toute son attention, et on
devine que se profile a ’arriere-fond le propre combat de I'exégete face au
moralisme protestant.

L’'incarnation d’une parole

Ce qui fascine Bonnard dans la prise de parole de Paul, c’est la nécessité
dans laquelle s’est trouvé 1'apdtre de reprendre la prédication originale, d’en
varier le message, puisque la crise intervenue atteste qu’elle n’a pas été com-
prise. C’est que, a mon avis, Bonnard est persuadé qu’il en va de méme
aujourd’hui : I'Evangile est préché, abondamment connu, mais en réalité
incompris et méconnu. Aussi insiste-t-il sur le fait que «toute parole humaine
sur Dieu, et donc sur I’homme, demeure toujours inadéquate, provisoire, sujette
a malentendu et, donc, a d’incessantes ‘reprises’» 4 Mais comment ce travail
de reprise s’opere-t-il 7 Encore une fois, Bonnard insiste sur I'incarnation de
la parole, qui ne ressasse pas un catéchisme intemporel, mais emprunte les
langages de la culture du temps pour les investir d’une signification nouvelle.
La littérature chrétienne au premier siecle «n’a pas recherché ’homme de
toujours ou de partout, mais les hommes de telle province géographique ou
idéologique du monde gréco-romain. Elle ne s’est pas présentée a I’homme
dans la majesté impénétrable d’une Parole indicible, comme c’est le cas, par
exemple, dans I’'Hermétisme. Ce n’est pas ["homme qui dut, peu a peu, se
"approprier ; ¢’est la parole apostolique, commentant le Kérygme initial, avec

3 L'épitre de saint Paul aux Philippiens (CNT X), Neuchitel, Delachaux et Niestl€,
1950 ; L'épitre de saint Paul aux Galates (CNT IX), Neuchitel, Delachaux et Niestlé,
(1953) 19722,

4 «L’intelligence chez saint Paul» (1968), in Anamnesis. Recherches sur le Nouveau
Testament (Cahiers de la RThPh 3), Genéve-Lausanne-Neuchitel, 1980, p. 133.



PIERRE BONNARD (1911-2003). IN MEMORIAM 293

plus ou moins de bonheur, et bien consciente de ses €checs partiels, qui
s’appropria les langages ambiants pour leur faire dire des choses nouvelles.» 3
Ah, la merveilleuse tirade contre la langue de bois ! Ah, I'appel fait aux
théologiens d’emprunter les langages forgés par la culture d’aujourd’hui pour
dire Dieu ! C’est a I’école des premiers chrétiens que Pierre Bonnard témoigne
de la nécessité d’une audace et d’une créativité langagiere pour aujourd’hui.

Au chapitre des commentaires, 1'ceuvre majeure qui a valu a Bonnard sa
notoriété internationale est le fameux commentaire de L’Evangile selon saint
Matthieu (1963)°. Cet ouvrage a été présenté comme theése de doctorat a
I'Université de Geneve : il a puissamment contribué a revaloriser cet évange-
liste mal aimé des protestants. Le positionnement du commentaire dans 1’his-
toire de la recherche matthéenne est significatif : il parait au moment ou
s’amorce un virage dans I'exégese des évangiles, a savoir le passage de la
Formgeschichte a la Redaktionsgeschichte. Depuis une dizaine d’années, les
travaux de W. Marxsen sur Marc, de H. Conzelmann sur Luc, de G. Bornkamm
et ses €leves sur Matthieu ’ conduisent & penser que les évangélistes ne sont
pas simplement des compilateurs de traditions — Sammler und Tradenten, disait
M. Dibelius —, mais des personnalités, auteurs d’un véritable projet théologi-
que, constructeurs d’une ceuvre cohérente, bref des écrivains et théologiens au
plein sens du terme. Du coup, I'exégese ne s’épuise plus dans la comparaison
synoptique, mais postule, dans la réception des matériaux traditionnels, une
cohérence théologique qu’il s’agit de mettre au jour de péricope en péricope.
Le commentaire de Pierre Bonnard est I'un des premiers a concrétiser cette
nouvelle vague exégétique, en interrogeant systématiquement le texte du pre-
mier évangile sur la logique théologique qui le fait tenir. II s"inspire sur le plan
théologique du commentaire de J. Schniewind. sur le plan historique des
travaux d’A. Schlatter quant a I'immersion du premier évangile dans les
catégories rabbiniques. Envers et contre tout, Bonnard maintient que I'évan-
géliste défend une théologie de la grace sans céder au I€galisme ; une part de
la recherche, et je suis de cet avis, lui donne raison. Le bel article «Matthieu,
¢ducateur du peuple chrétien» synthétise I'image que se fait Bonnard du travail
de cet évangéliste %,

> Ibid., p. 133-134.

6 L'Evangiie selon saint Matthieu (CNT 1), Neuchitel/Paris, Delachaux et Niestlé,
1963 ; Geneve, Labor et Fides, 2002%.

7 W. Marxsen, Der Evangelist Markus. Studien zur Redaktionsgeschichte des Evan-
geliums (FRLANT, 67), Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1956. H. ConzELMANN, Die
Mitte der Zeit. Studien zur Theologie des Lukas (BHTh, 17), Tiibingen, Mohr, 1954.
G. Bornkamy, G. Bartn, H.-J. Heip, Ueberlieferung und Auslegung im Matthéius-
evangelium (WMANT, ), Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1960.

¥ «Matthieu, éducateur du peuple chrétiens (1970), in Anamnesis. Recherches sur le
Nouveau Testament (Cahiers de la RThPh 3), Geneve-Lausanne-Neuchdatel, 1980, p. 105-
110.



294 DANIEL MARGUERAT

L'anamnese, travail de mémoire

Son dernier commentaire est consacré aux Epitres johannigues (1983).
Apres Paul et la tradition synoptique, Bonnard s’attaque au troisieme grand
champ textuel du Nouveau Testament : le johannisme. Admirons au passage
I’envergure du savoir : rares sont les exégetes du Nouveau Testament aussi
universels. Ce commentaire s’inscrit dans la ligne «polémique» de I'exégese
bonnardienne : il ne considere pas les sentences des trois €pitres de Jean comme
des énoncés sapientiaux a valeur intemporelle, mais comme I’émanation d’une
situation de crise intense a I'intérieur du johannisme, et cette crise a pour enjeu
I"interprétation du quatricme évangile. L auteur revendique le l1égitime héritage
de la tradition johannique contre un courant gnosticisant, qui découple la
spiritualité christologique de I'éthique et considére 1'amour fraternel comme
un adiaphoron de la foi. La formule «Dieu est amour» (1 Jn 4,16) n’a des lors
pas un sens «intemporel et général», une teneur Iénifiante, mais affirme
polémiquement qu’aimer Dieu est «inséparable» d’aimer les fréres ?. Est-il
besoin de dire a quel point cette lecture, aujourd’hui retenue dans la recherche
comme | hypothese historique dominante, rejoint le propre combat de Bonnard
contre le spiritualisme piétiste ? Nulle surprise si son ceuvre exégétique
s’achéve la ou elle avait commence.

A sa retraite, Pierre Bonnard a rassemblé ses articles majeurs dans le
volume Anamnesis (1980) ', Le recueil s’ouvre sur un écrit de 1961, qui
expose une catégorie essentielle dans sa recherche : «L’anamnese, structure
fondamentale de la théologie du Nouveau Testament». Bonnard veut répondre
a la question suivante : «Comment le christianisme naissant a-t-il pu surmonter
les deux tentations majeures qui le menagaient : I’attachement & Jésus dans
un simple souvenir, bien vite dépassé par les exigences de la mission chrétienne
[...] et 'invocation d’un Christ-Esprit rompant de plus en plus ses attaches
avec le Jésus historique ?» (p. 2). Autrement dit, comment le premier chris-
tianisme a-t-il échappé d’un c6té au passéisme qui s’appuie sur un passé mort,
d’un autre ¢Oté a I'actualisme qui se réclame directement du Ressuscité ren-
contré dans le sacrement ou dans 'extase 7 Autrement dit encore, comment
au niveau du Nouveau Testament le retour signifiant a 1’histoire du salut
s’opeére-t-il 7 La réponse est |'anamneése. mouvement par lequel la chrétienté
primitive construit sa foi dans un rapport a un passé historique marqué par
I’événement christique. L.’anamnese est donc le principe d’intelligibilité de la
foi chez les premiers chrétiens ; en tant qu’activité mémoriale, elle fait le pont
entre I histoire passée de Jésus de Nazareth et le présent des croyants, et permet
de vivre dans I’actualité un salut inscrit dans une histoire révolue. «Ce passé
inaccessible, ¢’est I"anamnése biblique qui nous le restitue» en faisant mémoire

9 Les Epitres johanniques (CNT XllIlc), Genéve, Labor et Fides, 1983, p. 98.
10 Anamnesis. Recherches sur le Nouveau Testament (Cahiers de la RThPh 3),
Geneve-Lausanne-Neuchatel, 1980.



PIERRE BONNARD (1911-2003). IN MEMORIAM 295

du destin de Jésus de Nazareth, de sa vie, de sa Passion et de sa résurrection
(p. 11). Dans ce travail de remémoration, Bonnard voit la performance théo-
logique essentielle du christianisme naissant, qui a tiré sa vie de «l histoire du
souvenir du Christ». L’exégete Pierre Bonnard, nul n’en doute, s’est fait le
serviteur de cette mémoire actualisante '

L’initiateur et le communicateur

Une deuxieme dimension de Pierre Bonnard est son activité d’initiateur et
de communicateur. Les mouvements qu’il a lancés s’inscrivent dans le sillage
du renouveau biblique d’aprés-guerre, initié en francophonie par Suzanne de
Dietrich, alors directrice de I’ Institut cecuménique de Bossey. Sa rencontre avec
Pierre Bonnard fut extrémement téconde, puisque celui-ci va initier en Suisse
romande et en France une série de licux d’échanges et de formation biblique.

Il fonde en 1943 le «Camp biblique de Vaumarcus», qu’il marquera plus
de dix ans de sa présence. C’est 1a, dans I'animation des groupes de lecteurs
et de lectrices de la Bible, que commence a opérer la fameuse pédagogie
bonnardienne : une maieutique faite d’exigence («Précisez votre pensée») et
d’attention a I’opinion d’autrui («Qu’en pensez-vous vous-méme ?»). Bonnard
ressent le besoin d’un enseignement biblique qui rejoigne les préoccupations
de vie des gens. Plus tard, il enjoindra aux pasteurs de faire retrouver la saveur
de I'Evangile a ceux qui sont lassés de la Bible avant d’y avoir goiité, «fatigués
du christianisme avant méme de s’étre engagés dans la course 2 la foi» !2,
Bonnard a ¢t€ I'inventeur d’une formule (imitée depuis) d’étude biblique en
grand groupe, qu’il dirige avec maestria en interaction avec le public. Ce qui
frappait ses auditeurs d’alors, ¢’est la double capacité du maitre de s attacher
avec exigence au texte tout en valorisant sans feinte |’apport des participants.
Comme avec ses €tudiants, son enseignement n’était pas un endoctrinement,
mais la transmission d’un questionnement. «L’auditeur de Pierre Bonnard
n’apprend pas & penser ‘juste’, mais a penser par lui-méme.» '* Innombrables
sont les études et les soirées bibliques qu’il prit le temps d’animer. «Pierre
Bonnard», dit Suzanne de Dietrich dans ses mémoires, «combine a un degré
rare I’érudition scientifique et le don pédagogique.» '

' Dans le méme recueil d’articles, on lira la belle réflexion sur «L’intelligence chez
saint Paul» (p. 133-144), ot Bonnard montre I'engagement chez Paul de 'activité
régulatrice de la raison dans la piété. «Une activité intellectuelle est nécessaire, qui doit
aboutir & un discernement des options recommandées par I'Evangile du Christ au sein
de la société.» (p. 143)

12 «Le fardeau lIéger» (1968), in Anamnesis. Recherches sur le Nouveau Testament
(Cahiers de la RThPh 3), Geneve-Lausanne-Neuchitel, 1980, p. 208.

3 J. ZumsTEN, «Pierre Bonnard, exégéte du Nouveau Testament», Bulletin du
Centre Protestant d’Etudes, 30/3-4, juin 1978, Gengve, p. 6.

" Le renouveau biblique, hier et aujourd’hui, 1, Neuchitel, Delachaux et Niestlg,
1969, p. 140.



296 DANIEL MARGUERAT

En 1951, Bonnard crée le «Cours biblique par correspondance», qui diffuse
aupres de ses abonnés une information exégétique de haut niveau. En 1960,
1l fonde a Lausanne avec Claude Bridel le «Séminaire de culture théologique»,
lieu de formation théologique pour laics. En France, il anime les «Equipes de
recherche biblique» et fonde les «Cahiers bibliques» de Foi et Vie. Au niveau
cecumeénique, il figure parmi les fondateurs de la «Traduction cecuménique de
la Bible». Le souci est constant chez lui : mettre la meilleure information
biblique a disposition de tous.

Son analyse visionnaire de I’état du protestantisme dans le canton de Vaud
le conduit a étre en 1949 le co-fondateur d’une «Communauté de travail pour
I'unité». Il y prit des coups, mais persévéra. En 1965, ce labeur aboutit a la
fusion des deux Eglises historiques du protestantisme vaudois.

Théologie et philosophie

L activité d’initiateur et de communicateur se conjugue avec une troisieme
dimension de Pierre Bonnard : son intérét pour le dialogue du christianisme
avec la culture. Nourrie de la culture qui lui fournit ses instruments de réflexion,
'exégese doit en retour, quand elle reformule le message biblique pour
aujourd’hui, faire rejaillir ses questions sur le monde contemporain. Bonnard
a toujours pensé que la théologie n’était pas faite pour alimenter une consom-
mation religieuse, mais pour s’inscrire dans les débats sociaux, politiques,
culturels du temps. Il peut paraitre banal — quoique ! — de le dire aujourd’hui ;
mais défendre cette idée avant mai 68 (salué par Bonnard comme un formidable
souffle de libération dans les fonctionnements institutionnels) n’€tait pas usuel.

Au fond, I'exégéte qui montrait avec précision comment un Paul ou un
Matthieu se distanciaient du monde de pensée des communautés auxquelles
ils écrivaient, cet exégéte-la ne pouvait manquer de percevoir qu’une distance
similaire séparait aujourd’hui I’Evangile et la société. Bonnard était conscient,
4 un degré rare, du potentiel critique de 1’Evangile face aux valeurs. Dans son
dialogue avec la culture, il engageait le pouvoir subversif du message chrétien.
Les philosophies & la mode, les pouvoirs économiques, les €lans moralistes,
le verbiage religieux — rien ne résistait a la plume joyeuse et féroce de Bonnard
lorsqu’il décidait de s’en prendre a ces pseudo-sécurités.

Ami de Pierre Thévenaz, tot disparu, Bonnard n’a cessé de militer pour
le dialogue entre théologie et philosophie. Son actif engagement au service de
la Revue de Théologie et de Philosophie en est un signe éclatant. Membre du
comité de rédaction de 1951 a 1976, du comité général de 1977 a 1986, il a
gratifi¢ la Revue de bon nombre d’articles de fond et d’une foule de recensions
bibliographiques '°. Plusieurs sont consacrés aux travaux de Rudolf Bultmann

15 On consultera, sous le nom de Pierre Bonnard, les «Tables» de la Revue de
Théologie et de Philosophie 1938-1967 et 1968-1995. La bibliographie presque exhaus-
tive de ses ceuvres figure en conclusion d’Anamnesis, op. cit., p. 219-222.



PIERRE BONNARD (1911-2003). IN MEMORIAM 297

et a son herméneutique de la pensée mythologique '®. Son article de 1953 «le
sermon sur la montagne» demeure aujourd’hui encore une précicuse orienta-
tion sur l'interprétation de cette fameuse séquence matthéenne !7.

Encore une fois, Pierre Bonnard fut cette belle figure d’intellectuel cons-
cient de la nécessaire incarnation de la pensée. Il a alimenté de sa science les
débats savants et simultanément engagé sa personne dans la société civile. Il
a su s’entourer de personnes adéquates pour créer avec lui et faire vivre des
espaces de débat et de communication. Je pense a la création du mouvement
<<Evangile et culture» en Suisse romande, a I’animation du Centre Protestant
d’Etudes, a la relance en 1965 des «Cahiers protestants».

La fusion des deux Eglises protestantes du canton de Vaud, ot il investit
son autorit€ et son €nergie, fut I'occasion d’une intégration du corps professoral
de la Faculté de 1'Eglise libre (auquel il appartenait) & la Faculté de théologie
de I'Université de Lausanne. Bonnard a vécu ce transfert avec bonheur, heu-
reux qu’apres le confinement dans la maison des Cedres — mais Dieu sait sl
demeura attaché a cette maison ! —, la formation théologique se déroule en
contact et en interaction avec les autres disciplines du savoir universitaire.

Pierre Bonnard s’est €teint le 9 janvier 2003. La fin de sa vie a été dédiée
a 'amitié, a 'affection familiale, a la lecture des poetes et des philosophes.
I ressemblait a ces héros de Ramuz dont il adorait les livres : une tendresse
présente et modestement expansive, un regard pétillant, une ironie latente, un
amour pour cette terre ou il savait étre ses racines.

5

16 «La théologie du Nouveau Testament selon R. Bultmann» (1951, p. 45-52);
«Pour et contre la théologie de Bultmann» (1952, p. 78-80); «Deux ouvrages récents
sur la pensée du Nouveau Testament» (1954, p. 289-295); «Les mythes du Nouveau
Testament» (1955, p. 32-40).

' Article repris dans Anamnesis, op. cit., p. 81-92.



	Pierre Bonnard (1911-2003) : in memoriam

