Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 53 (2003)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 257-287

BIBLIOGRAPHIE

MonIQUE  CaANTO-SPERBER (€d.), en coll. avec J. Barnes, L. BRISSON,
J. BrRunscuwia, G. Viastos, Philosophie grecque (Premier Cycle), Paris,
P.U.F., 1997, 885 p.

Cet ouvrage, dédié a la mémoire de Gregory Vlastos, a fait d’emblée figure de
classique et a déja €té réédité récemment. Les meilleurs spécialistes de la philosophie
grecque ont €t€ réunis pour €tablir, comme le veut I'usage de la collection. une synthese
la plus objective possible des connaissances du moment sur telle époque ou école
philosophique. II couvre, en huit chapitres, I'ensemble de la philosophie grecque, des
penseurs préplatoniciens aux érudits byzantins. Chaque chapitre est traité par un spé-
cialiste différent et se clot par une bibliographie comprenant les études essentielles
permettant aux lecteurs d approfondir les themes traités. La perspective choisie est ici
«essentiellement celle de 'analyse et de réflexion» (p. XI), avec un accent mis sur les
arguments utilisés par les différents philosophes. Chaque auteur ou époque ont été
considérés en eux-mémes et non comme une €tape d’un suppose parcours, marqué par
le progres. La cohérence de I'ensemble est assurée par le fait que les cing auteurs
adoptent tous «un rapport critique a la philosophie ancienne» (p. XII). Ils tiennent par
ailleurs compte «des apports de la critique la plus récente» (ibid.). ce qui permet aux
dtudiants (le «public-cible» de I'ouvrage !) de trouver & la fois des informations fiables
sur des points indiscutables et une idée précise des €léments controversés. 1l ne s’agit
donc pas d’une n'“™ histoire de la philosophie grecque qui ne ferait que reproduire des
theéses connues ; comme |'éditrice le rappelle dans sa préface, on trouvera dans les pages
du livre bon nombre de théses originales, parmi lesquelles on citera : 'existence d’une
véritable philosophie socratique ; la proximité plus grande qu’on ne le pense d habitude
entre les philosophies de Platon et d”Aristote ; I'idée «que I"histoire entiere du plato-
nisme se lit comme celle d’une opposition constante aux différents courants qui traver-
sent la période post-aristotélicienne : le premier platonisme a Aristote ; le moyen pla-
tonisme, aux stoiciens ; et le néo-platonisme, au christianisme» (p. XIII). — Le premier
chapitre, consacré par J. Barnes aux «penseurs préplatoniciens» (p. 3-88) traite des
«Présocratiques» a la maniere dont il les avait déja abordés dans son ouvrage The
Presocratic Philosophers (London/Boston, Routlege & Kegan Paul, 1979, 19822, tou-
jours pas traduit en francais), & savoir en dégageant leurs arguments, ce qui permet de
vivifier une analyse souvent exclusivement philologique des fameux fragments. Ce
chapitre est complété par une bréve présentation des Sophistes par Luc Brisson (p. 89-
120). Le chapitre sur Socrate est la reprise du texte de Gregory Vlastos paru en 1988 dans
une premiére version (Proceedings of the British Academy, LXXIV, p. 89-111), dans lequel
il distingue deux Socrate, qu’il nomme S, et S, : S, est exclusivement un philosophe moral
et S,, un philosophe moral, mais aussi un «ontologiste», un métaphysicien, un
épistémologue. un philosophe de la science, un philosophe du langage. de la religion, de
"art et de la politique (p. 127). La coexistence de ces deux Socrate pose quantité de
problémes a I'interpréte. Luc Brisson compléte cet essai brillant de G. Vlastos par un
chapitre sur les Socratiques : Mégariques, Cyrénaiques et Cyniques. Monique Canto-
Sperber signe les deux parties médianes consacrées a Platon (p. 185-299) et Aristote (p.
301-456). 1. architecture de ces deux chapitres est thématique, ce qui permet une approche
d’ensemble a travers différents textes et augmente ainsi la cohérence argumentative de
la présentation des problématiques. Les philosophies de I'époque hellénistique (Pyrrhon,

Histoire de
la philosophie



258 BIBLIOGRAPHIE

Epicure, Stoiciens, sceptiques) sont traitées par J. Brunschwig (p. 457-591). Luc Brisson
cldt 'ouvrage par des chapitres consacrés aux «Traditions platoniciennes et aristotélicien-
nes», ¢’est-a-dire au néo-platonisme et au Lycée (p. 595-699). Dans un chapitre intitulé
«L.e christianisme face a la philosophie», le méme auteur esquisse les rapports complexes
qu’ont entretenu les «peres de I'Eglise» avec la philosophie grecque qui les a nourri. Ce
manuel se clot par un apercu intitulé «Le monde byzantin et la philosophie grecqu», dans
lequel Luc Brisson, encore, analyse la transmission des textes a travers I'Empire byzantin.
Des cartes et une fort utile chronologie complétent le livre.

STEFAN IMHOOF

Cavrcipio, Commentario al Timeo di Platone, a cura di Claudio Moreschini,
con la collaborazione di Marco Bertolini, Lara Nicolini, Ilaria Ramelli (//
pensiero occidentale) Milan, Bompiani, 2003, LXXXVI + 808 p.

Le Timée occupe une place a part dans |"histoire du platonisme. Depuis la fin de
I'ére hellénistique et durant toute I'antiquité tardive, ce dialogue a exercé une influence
prépondérante sur les réflexions de nombreux penseurs ultérieurs. Seul texte de Platon
connu — partiellement — au Moyen Age, il a incarné i lui seul pour les médiévaux la
pensée du fondateur de I"Académie. Dans I'histoire de ce texte, un homme a jou€ un
role particulierement important, Calcidius. Ce philosophe chrétien du quatrieme siecle
dont la vie nous est mal connue a traduit le texte en latin et I'a commenté. Sa traduction
et son commentaire du 7imée sont deux des textes antiques qui ont exercé la plus grande
influence sur I"histoire de la pensée occidentale. Ce sont ces deux écrits que Claudio
Moreschini et ses collaborateurs rendent aujourd’hui plus accessibles en publiant ce
livre. Leur ouvrage est une tentative réussie de donner un accés plus aisé a I'un des
sources philosophiques tardo-antiques les plus importantes. L’ introduction discute les
principales questions lides a Calcidius, sa biographie, ses sources — notamment 1"hy-
pothese de Waszink de I'utilisation par Calcidius du commentaire au Timée de Porphyre,
aujourd’hui perdu — mais aussi ses principales positions doctrinales. Le corps du volume
est composé par la version latine du Timée rédigée par Calcidius, par son commentaire
du dialogue - le texte latin donné suit I'édition de J. H. Waszink, Plato Latinus, vol.
IV — et par la traduction italienne des deux textes. Dans une lecture globale, le com-
mentaire de Calcidius surprend par deux orientations : d’abord il s’agit du traité d’un
chrétien se dédiant a I'excgése d'un texte paien. Pour Calcidus, il est possible de se
livrer a I'étude d’une ceuvre paienne sans que cela constitue un préjudice a sa foi.
Pourtant, le texte choisi n’est pas le plus propice a une lecture chrétienne. En effet, une
grande partie des doctrines du Timée que Calcidius a choisi d’étudier dans son com-
mentaire ne peuvent absolument pas étre intégrées dans le christianisme : ['astronomie,
I"arithmologie, la doctrine de 'origine de 1"dme cosmique, le destin et la providence,
la théorie de la matiere. Le résultat est un commentaire au caractére chrétien peu
manifeste. L'autre élément touche a la position philosophique du commentaire : le
médioplatonisme. En effet, a une époque ot le néoplatonisme était prédominant et ol
la philosophic de Porphyre était devenue le platonisme courant du monde occidental,
Calcidius recourt a une doctrine ancienne — le médioplatonisme - ce qui, comme le note
I’éditeur, confere a son ceuvre un ¢6t€ archaique. Dans le médioplatonisme, cette version
du platonisme défendue entre le premier siecle avant et le troisieme siccle apres J.-C.
— le Timée est le dialogue de référence ; Plutarque, Alcinoos, Apulée, Numénius le
placent au centre de leur propre réflexion. Il ne sera détroné que par le Parménide lors
de I'avénement du néoplatonisme. La raison de la présence d’un médioplatonicien
comme Calcidius a une époque qui ne devrait plus étre la sienne est une question encore
non résolue. Le médioplatonisme de Calcidius est attesté par la présence de la «théologie



BIBLIOGRAPHIE 259

des trois principes», typique d’Alcinoos ou d’Apulée. Les trois principes de 1'univers
sont Dieu, la forme (exemplar) et la matiere (hyle latinisée en silva). Calcidius parle
encore de monde intelligible, de formes et d’idées et défend la doctrine de 1'absolue
transcendance de Dieu qui gouverne le monde. Son commentaire est un document
significatif non seulement de I'exégese du Timée a I'époque impériale, mais aussi de
la présence de doctrines platoniciennes dans 1’Occident latin. Il est aussi une tentative
digne d’intérét de concilier le nouvel ordre des choses, résultant de I'avénement du
christianisme, avec I’ancien, celui de la philosophie paienne.

CHRISTOPHE ERISMANN

Damascius, Commentaire du Parménide de Platon, texte é&tabli par
L. G. Westerink, introduit, traduit et annoté par J. Combes, Paris, Belles
Lettres, vol. I, 1997, 20022, 160 p. ; vol. II, 1997, 20022, 163 p. : vol. III,
avec la collaboration d’A.-P. Segonds, 2001, 20022, 321 p. ; vol. IV, avec
la collaboration d’A.-P. Segonds et C. Luna, 2003, 266 p.

Dans le moyen platonisme (IV¢-I"s. av. J.-C.), la pensée philosophique, essentiel-
lement exégétique, s attache au commentaire des différents textes de Platon, dont le
Timée et la République constituent les références principales. Le néo-platonisme, qui
trouve son origine dans la pensée de Plotin (ITI¢ s. ap. J.-C.), admet I'existence d'un
principe supérieur a I’étre, I'Un, identifié au Bien. L'Un, ineffable, n’est pas une
personne ; il constitue la source absolue de tout ce qui émane de lui selon une hiérarchie
descendante ; il se situe également au-dela de I’ Intellect aristotélicien. A partir de Plotin,
le Parménide devient le dialogue de référence. que commenteront la plupart de ses
successeurs, tels Jamblique (240-325 ap. J.-C.), Proclus (410/412-485) ou Damascius
(vers 462-528). Jamblique, ["'un des représentants les plus importants du néo-platonisme
syrien, pose dans son commentaire un dieu ineffable au-dela méme de I'Un. Damascius
reprend ce point (en fn Parm., R. 1L, p. 147, vol. III, p. 30, par exemple, il parle du
«grand Jamblique» et fait souvent appel a lui contre Proclus). Alors que 1'école syrienne
se développe, le néo-platonisme trouve a Athenes un autre foyer: les philosophes,
réagissant contre les lois anti-patennes de Théodose (379-395) et de Justinien (527-5653),
se considerent les derniers représentants d’une tradition vouée a disparaitre. Ils com-
binent dans leur enseignement lecture et commentaire de textes religicux et philosophi-
ques. Ainsi la lecture du Parménide (essentiellement les neuf hypothéses au sujet de
la nature de I'Etre et de ses rapports avec 1'Un, 137 ¢-166 b) permet-elle a leurs yeux
de répondre aux questions de la théologie : elle remplace carrément I'époptie (ou
révélation du sacré) qui se trouve au centre des mysteres d'Eleusis. A la téte de 1'école
d’Atheénes se succedent Plutarque d’Atheénes, Syrianus, Proclus et Damascius, dernier
diadoque. Ces philosophes ont tous trois commenté le Parménide. Proclus y trouve
«|’intégralité de la théologie» et établit une hiérarchie divine allant de I'Un & la matiére
en passant par les hénades, les dieux, les dmes et les corps, et Damascius prolonge la
procession a travers les hypothéses négatives du Parménide. Son commentaire s’ appuie
le plus souvent sur celui de Proclus, qu’il cite plus de 120 fois. Le texte de Proclus qui
nous est parvenu ne couvre cependant que la premiére hypothese, précisément celle qui
manque chez Damascius. L'un des éditeurs, L. G. Westerink (décédé en 1990), a déja
édité et traduit la Théologie platonicienne de Proclus (6 vol., Belles Lettres, 1968) et
Westerink et J. Combes ont édite, aux Belles Lettres toujours. le Traité des Premiers
principes de Damascius (prévu en 7 vol.). Leur travail se poursuit ici. L'édition de
I'ultime vol. a été assumée par P.-A. Segonds et C. Luna apres le déces de J. Combes
en 2002, L'édition de Damascius se poursuivra par les commentaires du Philébe et du
Phédon : «Ainsi la collection Bud¢ s’honorera d’étre la premiere & avoir remis en



260 BIBLIOGRAPHIE

circulation la totalité de I'ceuvre de Damascius transmise directement par les manuscrits»
(vol. IV, p. VIII). Dans le vol. I, on trouve la 1° partie du commentaire de la 2¢ hypothese
du Parménide (142 b-143 a), soit '’examen du diacosme intelligible. Le manuscrit
contient en effet, comme on 1'a dit, une importante lacune au début de la 1¢ hypotheése.
Dans le vol. I on trouve la 2¢ partie du commentaire de la 2° hypothese (143 a-145
b), 'examen du diacosme intelligible-intellectif. Le vol. IIT traite de la 3¢ partie du
commentaire de la 2° hypothese (145 b-155 e). Le vol. IV contient le commentaire de
toutes les autres hypotheses (3-9, 155 e-166 c. Dans la 3° hypothese, Damascius traite
de I'ame particuliére, «qui descend dans le monde de la génération et en remonte» (p. 3).
Dans la 4¢, il interroge les formes matérielles, «car la forme divine dans la maticre, en
tant qu’elle est suspendue a I'un, et, en général, la forme qui est inséparable de 'un,
sont contenues dans les hypotheses précédentes» (p. 52). Dans la 5 qui traite, comme
les deux précédentes, de 'un-qui-est, Damascius parle de la matiére informe, qui se
trouve apres les formes matérielles (p. 65). Les quatre autres hypotheses détaillent
I"hypothése négative générale du «un-qui-n’est-pas». La 6° traite du composé (étres
sublunaires individuels et composés) et reprend pour ce faire la distinction du Sophiste
entre le non-étre relatif et le non-&tre absolu (p. 80 et n. 4 p. 186). La 7° concerne le
néant («le rien qui est tomb€ hors de toute notion» p. 115), la 8¢ des «autres de 1'un-
qui-n’est-pas» (p. 122) de la 6° hypothese, c’est-a-dire de I'un composé et phénomeénal,
et la 9¢ des «autres de I'un supprimé de la 7¢ hypothése» (p. 130) : «puisque le néant
absolu n’est ni quelque un ni un phénoménal, ni autres ni autres phénoménaux, la 7°
hypothese a montré qu’il n’y a pas d’un, et la 9° montre qu’il ny pas d’autres» (p. 130-
131). Le mérite de cette édition — enrichie de présentations d’une grande précision
technique et cependant trés claires et de notes érudites extrémement fouillées — est de
mettre a notre disposition un texte de haute voltige métaphysique, témoignage éclatant
de la vitalité philosophique de la pensée grecque au V¢ s. de notre ere. Le texte grec
est édité de facon limpide et traduit avec grande compétence par des savants qui ont
mis leur vie au service de la connaissance du néo-platonisme.

STEFAN IMHOOF

[oHANNIS ScoTTI SEU ERIUGENAE, Periphyseon, Liber Quintus, curavit E. A.
Jeauneau (Corpus Christianorum Continuatio Mediaevalis CLXV), Turn-
hout, Brepols, 2003, XXXIV + 954 p.

Avec la parution du cinquieme livre, le grand projet d’édition critique du
Periphyseon, I'ceuvre majeure du philosophe irlandais du neuviéme siecle Jean Scot
Erigene, est désormais achevé. Ce travail colossal de plus de trois mille pages d’édition,
mené de bout en bout par Edouard Jeauneau, est — et I'expression n’est pas exagerée
— une révolution non seulement pour les études érigéniennes, mais pour I"histoire de
la philosophie plus généralement. Le Periphyseon, également connu sous le titre latin
de De divisione naturae, I’un des textes les plus importants de la pensée médiévale latine,
estdésormais disponible dans une remarquable édition offrant un texte fiable établi selon
des criteres d’édition stricts. Ce texte a certes dé€ja connu plusicurs éditions : de la
premiere par Thomas Gale imprimée a Oxford en 1641 a celle de H. J. Floss pour la
Patrologie latine et a la premiere édition critique, inachevée, de 1. P. Sheldon-Williams.
Mais I'édition de Jeauneau est établie selon des principes éditoriaux nouveaux. Pour
en saisir la portée, il faut préciser que le Periphyseon n'a pas été rédigé en une seule
fois, mais résulte de plusieurs remaniements successifs qui ne sont pas tous de la main
de Jean Scot lui-méme. Nous sommes en effet en présence, comme le dit Jeauneau, «non
d’un produit fini, mais d’une mati¢re en fusion ; non point d’un texte établi et fixé de
facon canonique, mais d’un texte en perpétuel devenir» (Introduction au volume I,
p. XIX). On distingue quatre stades de rédaction ou versions du texte. La premiére est



BIBLIOGRAPHIE 261

le texte transmis par le manuscrit de Reims (Bibl. mun. 873), I'exemplaire de travail
de Jean Scot. a I'exclusion de toute addition ; la deuxiéme, le manuscrit de Reims avec
les marginalia introduites au neuvieme siccle ; la troisieéme est le manuscrit de Bamberg
(Staatsbibliothek Philos. 2/1) qui reprend le texte du manuscrit de Reims et ses additions,
et qui comprend aussi des compléments. La quatriéme est celle du manuscrit de Paris
(BN lat. 12964) qui suit le manuscrit de Bamberg et ses additions ; le manuscrit parisien
comporte lui-méme de nombreux ajouts qui, contrairement au codex précédent, ne sont
pas rédigés par une main irlandaise. Pour son édition, Jeauneau a choisi de privilégier
le texte véritable d’Erigéne (version Il du Periphyseon) en le donnant comme texte
princeps et de publier comme telles les gloses de la troisiéme version — sont donc
identifiés comme ajouts tardifs des passages que les éditions antérieures présentaient
comme rédigées par Jean Scot. Mais pour permettre au lecteur de suivre I’évolution du
texte érigénien dans ses multiples remaniements, il a pris la trés judicieuse décision de
publier également, sous forme de synopse, les quatre versions successives. Cette édition
permet d’analyser la constitution de I'écrit tout en assurant une identification aisée du
texte d’Erigéne lui-méme. Jeauneau, en réalisant I'édition critico-génétique que Traube
appelait de ses veeux, offre aux médiévistes un outil de travail d'une rare précision et
d’une grande richesse. L’édition du livre V est particulierement intéressante. Elle
marque la fin de cet immense projet, apporte de précieux index des citations bibliques
et des auteurs pour I’ensemble de I'ceuvre, mais elle va surtout renouveler tout un pan
des études €rigéniennes ; en effet, Sheldon-Williams n’ayant pu mener & terme son projet
éditorial, le cinquieme livre n’était disponible que de I'édition de la Patrologie Latine
vieille de 150 ans. Le livre V traite du quatrieme et dernier terme de la quadripartition
de la Nature, la nature qui n’est pas créée et qui ne crée pas (natura quae nec creat,
nec creatur), a savoir Dieu comme cause finale, vers qui tendent la création et I"homme.
Se structurant sur le scheme néoplatonicien de la procession et du retour, le Periphyseon
décrit I’émanation de la réalité a partir d"un unique principe, puis la manence — le monde
sensible — et enfin le retour de la réalité au créateur, sous forme d’une unification
déifiante. La théophanie de 1'Un, exprimée par les trois premicres divisions, se termine
par un retour qui, chez Jean Scot, devient salut. C’est ce theme du reditus et de la theosis
~ la réunification de la créature en vue de sa réunion avec le principe créateur — qu’aborde
ce cinquieme livre. Parcourant en sens inverse les mémes €tapes que la procession, le retour
qui commence par I’homme se fait par réunion des subdivisions, pour finalement tendre
in unitatem creatoris. Les étapes successives du redifus sont un vaste processus duni-
fication de la créature au créateur. Cette phase du scheme néoplatonicien du retour est
investie par Jean Scot d’une portée eschatologique. Se ralliant & la these d’Origeéne sur
la restauration universelle, Jean Scot distingue un double retour, un retour général (reditus
generalis) commun & tous les hommes et un retour spécial (reditus specialis) réservé aux
seuls €lus. Jean Scot propose la une délicate tentative d’harmonisation exégétique du
néoplatonisme, de "apocatastase origénienne et du texte biblique.

CHRISTOPHE ERISMANN

Giovannt Scoto EriuGeNa, De praedestinatione liber. Dialettica e teologia
all’apogeo della rinascenza carolingia, Edizione critica, traduzione e
commento per la cura di Ernesto Sergio Mainoldi (Per Verba. Testi medio-
latini con traduzione, 18), Firenze, Edizioni del Galluzzo,, 2003, cLi + 283 p.

Le neuvieme siecle, principalement le regne de Charles le Chauve, a ét€ une €poque
de controverses théologiques. Envisagées globalement, elles forment un événement
important de 1 histoire intellectuelle altomédiévale, marquant I'évolution de la réflexion
théologique vers une démarche argumentée caractérisée par une volonté d’approfon-



262 BIBLIOGRAPHIE

dissement et de systématisation de la tradition. Les themes de ces polémiques sont loin
d’étre marginaux ; on débat en effet de la trina deitas, de I’eucharistie, de la corporéité
des anges, de I’"ame humaine ou de la prédestination. Cette derniere controverse a €té
particulierement vive. La polémique sur la prédestination avait été relancée par
Godelscalc d’Orbais, un moine saxon, ancien disciple de Raban Maur a Fulda, qui a
défendu la thése de la double prédestination (gemina praedestinatio), prédestination des
€lus au Paradis et au salut, prédestination des damnés a I'Enfer. Le philosophe irlandais
Jean Scot Erigéne est invité par Hincmar, I'évéque de Reims, de la juridiction duquel
dépendait Godelscale, a réfuter cette these. Il rédige, dés la fin de I’année 850, un traité
pour contrer, par I'argumentation dialectique et I'application des arts du trivium au
discours théologique d’une part, et par une réinterprétation d”Augustin d’autre part. la
theése de la double prédestination. Le trait€ de Jean Scot sera trés critiqué pour son usage
prétendument excessif de la dialectique et condamné au concile de Valence (855) puis
de Langres (859). Le présent volume livre une nouvelle édition critique du texte latin
— qui differe en quelques points de celle de Goulven Madec pour le Corpus
Christianorum (CCCM 50) —, une traduction en italien (jusqu’a présent seule une
traduction anglaise, due a Mary Brennan, était disponible) et une riche présentation de
la portée du traité. L’analyse que propose Ernesto Mainoldi de I'ceuvre est complete
et trés bien menée : bonne contextualisation des enjeux de la controverse, remarquable
mise en lumicre des sources et de la structure argumentative, discussion de la portée
doctrinale du traité, histoire de sa réception immédiate (Prudence de Troyes, Florus de
Lyon), précieuse indexation du texte latin. Au-dela de 1'édition, ce livre permet de
redonner au De praedestinatione une place importante dans I'ceuvre €rigénienne que
domine le Periphyseon. 11 montre bien que plus qu’un écrit de circonstance, le De
praedestinatione est un résultat déja important de la réflexion d’un philosophe accompli.
Car ce traité doit étre vu comme la premiére tentative de Jean Scot de présenter
synthétiquement sa réflexion spéculative sur les rapports entre la réalité créée et la réalité
créatrice, en utilisant comme trame argumentative le theme de la prédestination. Ainsi
Mainoldi peut conclure : «Se I'Omelia, ultima opera teologica del maestro palatino, &
stata riconosciuta come una sintesi riassuntiva della filosofia del Periphvseon, il De
praedestinatione liber, primo trattato dell’irlandese, pud essere considerato come
un’anticipazione degli interessi e dei concetti del capolavoro del maestro palatino»
(p. CXXVI). De plus, I'analyse détaillée des sources permet de montrer qu’a cette
période dcja, Jean Scot connaissait les textes du corpus dionysien et le De hominis
opificio de Grégoire de Nysse. Ce point n’est pas sans importance, car il invite a réviser
le schéma historiographique traditionnel d'un premier Jean Scot augustinien et ignorant
des écrits néoplatoniciens grecs, auteur des Annotationes in Marcianum et du De
praedestinatione, et d’un second Jean Scot dionysien et empreint de théologie patristique
grecque. Il amene aussi @ mettre en discussion |'«augustinisme» de Jean Scot dans ce
traité ; en effet, la part augustinienne du De praedestinatione Liber doit étre comprise
comme une composante, certes prédominante mais non pas unique, d'un discours
théologique autonome, €laboré a travers la confrontation de nombreuses sources.

CHRISTOPHE ERISMANN

James McEvoy, Micnagr. DUNNE (€ds), History and Eschatology in John Scottus
Eriugena and His Time. Proceedings of the Tenth International Conference
of the Society for the Promotion of Eriugenian Studies, Maynooth et Dublin,
16-20 aodit 2000, Leuven, University Press, 2002, 645 p.

Les Actes de la X© rencontre internationale de la Société pour la promotion des
¢tudes €rigéniennes nous plongent au ceeur des problématiques agitées au 1X© siecle sur



BIBLIOGRAPHIE 263

les rapports entre histoire et eschatologie, et qui ont pris chez Jean Scot une ampleur
toute particuliere. Bernard McGinn, qui a eu I"honneur d’ouvrir le colloque, tente de
brosser un panorama aussi suggestif que possible de la maniére dont Jean Scot a pensé
la fin, selon le schéma néoplatonicien exitus-reditus qui deviendra désormais classique,
et de situer la place de sa doctrine dans le cadre plus vaste de I’eschatologie carolin-
gienne. Cette conférence fut suivie de deux contributions s’appliquant a analyser, dans
la pensée €rigénienne, la tension entre histoire et eschatologie (J. C. Marler) et une vision
de I"histoire comme «autoconscience divine» (Francesco Paparella). S’1l est un domaine
ou I'on ne saurait dénier aux Irlandais un apport décisif, c’est bien celui de la grammaire.
Catherine Kavanagh et Anneli Luthala lui rendent hommage en examinant la place de
cette discipline chez Jean Scot et, surtout, la dimension philosophique qu’il a su lui
donner dans ses ceuvres. Les études suivantes abordent des questions plus techniques :
alors que John Contreni compare les différents manuscrits que Jean Scot et Beéde le
Vénérable nous ont laissés, leur méthodologie exégétique et I'influence qu’Augustin a
exercé sur 'un et 'autre, Paul Edward Dutton se concentre sur la complexité de la
création du Periphyseon a travers I’étude du manuscrit Rheims 875, et démontre com-
ment ce texte donne un acces privilégié a la rédaction finale de ce grand ceuvre. Les
deux activités de Jean Scot Erigene comme traducteur et commentateur de la patristique
grecque font I'objet de deux analyses détaillées : dans la premiére, Carl Laga dresse
un index gréco-latin complet des Quaestiones ad Thalassium de Maxime le Confesseur ;
dans la seconde, James McEvoy cherche a distinguer, a I’intérieur d’un comput de gloses
faites sur la Théologie mystique du Pseudo-Denys au XIII€ siecle & Paris, ce qui pourrait
étre rapporté a Jean Scot et a Thomas Gallus. Enfin, Gustavo A. Piemonte tente de
préciser les théses eschatologiques de Jean Scot & partir de 'exégeése des discours
eschatologiques de 1'Evangile de Marthieu. Deux communications originales mettent
en rapport les développements eschatologiques €rigéniens avec la culture irlandaise de
I'époque : Thomas O’Loughlin prouve que, dans le Periphyseon, Jean Scot a réutilisé
la plupart des métaphores concernant la Nouvelle Jérusalem auxquelles la tradition
théologique latino-irlandaise avait accordé déja la plus grande importance ; avec un beau
choix d’illustrations, Hilary Richardson fait voir que I'ceuvre de Jean Scot et 'art
irlandais sont tous deux en continuité avec un méme arriére-fond celtique. Trois autres
chercheurs s’emploient a mettre en lumiere les premiers développements eschatologi-
ques contenus dans le De Praedestinatione : sont analysés les liens entre eschatologie
et gnoséologie (Armando Bisogno), les sources origéniennes et pseude-dionysiennes
(Ernesto S. N. Mainoldi), I"origine augustinienne du théme de la prédestination et de
la liberté humaine (Robert Crouse). Un dernier chapitre, enfin, intitulé «Retour et choses
derniéres», regroupe une dizaine d’essais complémentaires les uns des autres: les
exempla naturalia dans le discours eschatologique (José L. Canton Alonso), I'enfer et
la damnation (Paul A. Dietrich et Donald F. Duclow), le retour du corps a 'ame et la
résurrection (Carlos Steel), le temps et 'éternité (Dermot Moran), le caractére mystique,
pédagogique et apophatique de I'eschatologie €rigénienne (Alors M. Haas, Willemien
Otten, Hilary Mooney) et, enfin, le théme de la triade intellectus, ratio, sensus et son
devenir dans I'eschatologie de Jean Scot (Michael Harrington). Devant I'impossibilité
de détailler toute la richesse de ce colloque, qu’il nous suffise, en conclusion, de
synthétiser en quelques phrases originalité de la pensée eschatologique du Maitre
irlandais, dont chacune des contributions a tent€ de mettre en lumiere I'un ou I"autre
aspect : le temps proprement dit, dont Jean Scot voit ’origine dans la faute originelle,
est pour ainsi dire un dédoublement de I’'homme. La substance de chacun demeure dans
le Verbe divin, ou elle jouit de I'éternité des raisons créatrices, et d’ol elle ne peut
déchoir, mais son activité se distend dans la raison et la sensibilité externe. Elle rejoindra
I’éternité dont elle proceéde a travers la succession. Le temps est alors congu comme
un circuit expressif qui n’est pas sans danger, dans la mesure méme o il risque de faire
oublier ce qu’il manifeste. Son sens est pourtant de se rapporter a I'éternité en laquelle
il se meut. Elle sera retrouvée quand la puissance successive de notre dme se sera laissé



264 BIBLIOGRAPHIE

assimiler a son foyer, quand la complexité humaine sera réduite au seul intellectus. Ce
beau volume se termine par la bibliographie exhaustive de tous les travaux parus sur
Jean Scot entre 1995 et 2000, laquelle fait suite a la bibliographie donnée dans les Actes
de la IX® rencontre internationale, parus sous le titre lohannes Scottus Eriugena. The
Bible and Hermeneutics, G. Van Riel, C. Steel, and J. McEvoy (€ds.), Leuven, 1996.

JEAN BOREL

JAN A, AERTSEN ET MARTIN Pickave (éds), Ende und Vollendung.
Eschatologische Perspektiven im Mittelalter (Miscellanea Mediaevalia,
Band 29), Berlin, Walter de Gruyter, 2002, 763 p.

Ce XXIX®™ tome des Miscellanea Mediaevalia réunit les communications présen-
tées au colloque organisé a I'Université de Cologne, du 12 au 15 septembre 2000, sur
le theme «Fin et Achévement. Perspectives eschatologiques au Moyen Age». A cette
occasion, 250 médiévistes venus de 17 pays célébrérent le cinquantenaire de la fondation
du Thomas-Institut. Les cing interventions qui ouvrent le volume rappellent le but de
cette institution académique et son histoire, les projets et recherches qui s’y sont faits
durant un demi-siecle, ainsi que les souvenirs les plus marquants qui y demeurent
attachés. Les 38 essais suivants se répartissent en dix chapitres substantiels. Le premier
donne un bel éventail des différentes orientations et perspectives eschatologiques
médiévales. Bernard McGinn explore le role décisif que les trois attributs du Christ
sauveur, roi et juge ont jou€ dans I'imagination des différents scénarios apocalyptiques
qui se sont fait jour trés tot dans la pensée patristique et le Haut Moyen-Age ; Alois
Haas met en rapport I"'importance de I'expression paulinienne de «plénitude des temps»
(Gal. 4.4) avec la mystique et les spéculations sur la nature du temps chez Bernard de
Clairvaux, Bonaventure, Joachim de Flore et Maitre Eckhart : Carlos Steel évoque de
manicre suggestive, a travers le départ d’ Abraham, sans retour possible dans sa patrie,
et la nostalgie du retour d’Ulysse dans sa patrie, les deux modeles eschatologiques judéo-
chrétien et néoplatonicien ; Irene Leicht, enfin, analyse la vision de I'eschatologie
réalisée comme utopie dans le Miroir des ames simples de Marguerite Porete. Les
mouvements et craintes apocalyptiques lis a I'histoire, en particulier I'an mil, la
dimension politique de 1'attente de la fin des temps en Occident médiéval et le rapport
que cette attente peut avoir avec 'attente du Mahdi chez les musulmans, font 1'objet
des deuxieme et troisiéme chapitres. Les cing exposés du chapitre [V décerivent tour a
tour les motifs eschatologiques dans I'art et la liturgie : Alex Stock replace dans son
contexte la s€quence liturgique du Dies irae, dies illa / Solvet saeculum in favilla ; Bruno
Boerner et Peter Kurmann s’attachent & montrer les liens que les perspectives eschato-
logiques médicvales entretiennent avec I"art des portails et des tympans romans, comme
plus tard, avec les représentations de la Jérusalem céleste dans I'architecture des ca-
thédrales. De son coté, Silke Tammen examine les enluminures de la célebre Bible
moralisée (Codex 1179 de la Bibliothéque Nationale Autrichienne) a la lumiere des
préoccupations apocalyptiques d’alors. Les exposés réunis au cinquiéme chapitre ex-
plorent la richesse et la variété des doctrines eschatologiques chez Jean Scot Erigene
(Willemien Otten), Albert le Grand (Henryk Anzulewicz et Caterina Rigo), Dietrich de
Freiberg (Karl-Hermann Kandler) et Guillaume d'Ockham (Giinther Mensching). Le
sixieme chapitre est entiérement consacré a I'étude de la doctrine trinitaire de Joachim
de Flore (Kurt-Victor Selge), aux répercussions théologiques et spirituelles qu’elle eut
aux XI11¢ et XII1¢ siecles (Jiirgen Miethke), notamment chez Alexandre Minorita (Sabine
Schmolinsky), et a I'influence qu’elle a encore exercée en Amérique espagnole au XVI¢
siecle (Elisabeth Reinhardt et Josep-Ignasi Saranyana). Cing contributions de premiére
importance abordent, en un septieme chapitre, I'un ou "autre aspect de la pensée de



BIBLIOGRAPHIE 265

Thomas d’Aquin. Jean-Pierre Torrell met en lumiére les qualités que I’ Aquinate attribue
a la providence, en tant que ratio intradivine par laquelle toutes choses sont ordonnées
a une fin : son «universalité», grice a laquelle rien de ce qui a I'étre ne peut y échapper,
son «immédiateté», en vertu de laquelle Dieu a, dans sa pensée, aussi bien I'idée de
tous les étres que la préconceptualisation de I'ordre de chaque réalité a sa fin, sa
«certitude», selon laquelle ce que Dieu pourvoit comme devant arriver s accomplit
infailliblement. Dans son commentaire de Summa contra Gentiles 1V, ¢.97, Rudi te
Velde examine la maniere dont I'Aquinate, dans son interprétation de I'eschatologie
chrétienne, transforme la cosmologie aristotélicienne en passant du seul temps de ce
monde a I'incorruptibilité du monde a venir. William J. Hoye, Wouter Goris et Wilhelm
Metz s’interrogent tour a tour sur la réunification de I'homme a Dieu dans la lumiére
de gloire, les implications philosophiques de la vision béatifique et la conception du
jugement du monde chez Dante et chez Thomas. Deux communications dégagent la
specificité de la pensée eschatologique de Pierre Jean Olivi dans sa Lectura super
Apocalipsim : en particulier, la maniére dont le franciscain s’approprie la science
spirituelle de Jean Cassien pour formuler le septieme age de 1'Eglise (Anne Davenport)
et sa doctrine de la nouveauté eschatologique comme ecclesia spiritualis et nova sponsa
(Warren Lewis). Christian Trottmann et Volker Leppin, pour leur part, se concentrent sur
la controverse passionnante déclenchée par Jean XXII dans son effort pour articuler
eschatologie personnelle et collective. L ouvrage se termine par deux apercus remarqua-
bles sur la méditation de la mort chez Jean Gerson (Rolf Schonberger), et sur les fon-
dements philosophiques de I'eschatologie hussite (Vilem Herold), ainsi que par un index
des noms propres. Les éditeurs doivent étre félicités pour le soin avec lequel textes et notes
sont édités, et les imprimeurs pour la qualité de la typographie et de la mise en page.

JEAN BOREL

Heymericus pe Campo, Opera Selecta, t. 1, herausgegeben von Ruedi Imbach
und Pascal Ladner (Spicilegium Friburgense/Texte zur Geschichte des
kirchlichen Lebens, 39), Freiburg, Universititsverlag, 2001, 227 p.

Heymericus de Campo ou Heymrics van de Velde (1395-1460) fut un philosophe
et théologien a la carriere bien remplie et digne d’étre soulignée : successivement
étudiant a la Faculté des arts de Paris, professeur au studiwm dominicain de Diest,
professeur a la Faculté des arts et étudiant en théologie a Cologne et professeur de
théologic a Louvain, il s’est illustré par son engagement dans les grands débats aca-
démiques et conciliaires de son temps. Les deux mérites de ce livre sont de proposer
un état des lieux des recherches les plus récentes sur cet auteur (notamment sur la
chronologie relative et I'authenticité de ses ceuvres) et de mettre a la disposition des
chercheurs la premiére édition critique de cinq de ses textes qui. de genres littéraires
et datant d’époques différentes de sa carriere, offrent un trés bon panorama de la diversité
de son ceuvre. Introduits et édités par cing éminents spécialistes de cet auteur, ce volume
comprend en outre un catalogue des manuscrits, une bibliographie fournie, qui aurait
pu étre avantageusement scindée en deux parties de maniere a faire ressortir la biblio-
graphie spécifique sur Heymeric, et un trés utile et trés révélateur index des sources.
On soulignera particulierement la qualité des éditions critiques, d’autant plus délicates
que la plupart des textes n’ont €t¢ conserves que dans un seul manuscrit ayant appartenu
aun de ses illustres interlocuteurs, Nicolas de Cues. Le tout constitue le meilleur ouvrage
A ce jour sur un penseur encore trop peu étudi€ et sera sans aucun doute le point de
départ d’autres travaux d’'édition et d’étude doctrinale sur I'albertisme, le n€o-plato-
nisme et la théologie négative au X V¢ siecle. Le premier texte, introduit (en allemand)
et ¢dité par Rolf de Kegel, s’intitule Epitre au pape Martin V et s’ inscrit dans le cadre



Philosophie
contemporaine

266 BIBLIOGRAPHIE

de la lutte de 1'Eglise de Rome contre le mouvement réformateur hussite. Heymeric y
a recours au genre littéraire du dialogue (entre la Nature, la Raison et la Charité ou encore
entre un Bohémien et un Romain). Le deuxieme texte, introduit (en allemand) et €dité
par Ruedi Imbach et Pascal Ladner, s’intitule Du sceau de ['éternité de tous les arts
et sciences. Les éditeurs présentent ce texte comme un des meilleurs t€émoins du contexte
de I'époque et de 1'état de multiples questions philosophiques et ecclésiologiques avant
I'intervention de Nicolas de Cues. Le troisiéme texte, introduit (en frangais) et édité par
Jean-Daniel Cavigioli, s’intitule L’art démonstratif. 11 s’agit d’un recueil de quatre-vingt
questions, trés courtes, consacrées a divers sujets de métaphysique, de physique et de
théologie dans lesquelles I’auteur recourt systématiquement a la démonstration par mode
d’impossible. Le quatrieme texte, introduit (en frangais) et édité par Zénon Kaluza,
s'intitule Traité de 'analyse naturelle de la vérité catholique. Traité de théologie spécu-
lative, on en retiendra particulierement la division de la nature (chap. I), des considérations
sur les divers aspects de la lumiere (chap. V), sur les notions de microcosme et macrocosme
(chap. VIII). Le cinquiéme et dernier texte, introduit (en allemand) et édit¢ par Jerzy
Korolec (1), s"intitule L alphabet doctrinal de toute chose véritablement connaissable. Ce
texte de métaphysique comprend quelques définitions, comme celle de catégorie (§ 10),
de monde archétype (§ 12) ou encore d'image du monde (§ 22).

FABIENNE PIRONET

Franz Rosenzweic, L Etoile de la Rédemption, trad. de I’allemand par Alexandre
Derczanski et Jean-Louis Schlegel, entierement revue et annotée par Jean-
Louis Schlegel pour la présente édition, Préface de Stéphane Moses (La
couleur des idées), Paris, Seuil, 630 p.

Paru en Allemagne six ans avant Etre et Temps de Martin Heidegger, rédigé en six
mois, de juillet 1918 & février 1919, L’ Etoile de la Rédemption porte clairement la
marque de I'époque qui I'a vu naitre, avec comme toile de fond I'écroulement, dans
le feu et le sang, de I'Europe traditionnelle et des valeurs qu’elle incarne. Comme le
dit Stéphane Moses dans la préface, «pour Rosenzweig, en effet, la guerre de 1914-1918
avait définitivement condamné la thése centrale de toute la tradition philosophique
occidentale, celle de I'identité fondamentale de 1" Etre et de la Pensée. Contre cette these,
qui culmine dans I'idéalisme allemand, Rosenzweig se réfeére a un autre systeme de
représentations qui, parce qu’il lui parait plus spontanément enraciné dans le concret
de I'expérience, rend compte plus fidelement que la philosophie classique de la réalité
de I’homme et du monde : celui de la pensée religieuse, telle qu’elle s'était exprimée
d’abord dans la vision du monde de I’Antiquité grecque, puis dans les catégories du
judaisme et du christianisme. Ce qui, pour Rosenzweig, caractérise la philosophie
occidentale, c¢’est qu’elle a toujours aspiré a rendre compte de la totalité du réel. Or,
cette vision de la réalité comme Totalité, qui prétend libérer I'homme en le soumettant
a un ordre raisonnable, I’enferme en réalité dans un systéme de lois anonymes, indif-
férentes a4 son destin personnel. La critique de la Totalité trouve sa source, chez
Rosenzweig, dans le sentiment aigu que I"homme éprouve de son existence de sujet,
existence qu’aucun systeme ne pourra jamais absorber.» (p. 12 sq.) On comprend des
lors pourquoi ¢’est principalement 8 Emmanuel Lévinas que I'on doit la redécouverte
de la dimension proprement philosophique de la pensée de Franz Rosenzweig et, avant
tout, de I'importance centrale qu’il accorde a la critique de I'idée de Totalité. Apres
avoir €tabli, dans une premicre partie intitulée «l.es éléments ou le perpétuel pré-
mondes, la possibilité pour I'homme de connaitre le Tout, et étudié en trois chapitres
«Dieu et son &tre ou métaphysique», «Le monde et son sens ou métalogique»,
«L."homme et son soi ou métaéthique», I'A. montre, dans une deuxiéme partie, comment



BIBLIOGRAPHIE 267

"univers du judaisme et du christianisme se fonde sur la sortie hors de soi de ces
€léments dont chacun se tourne vers I'altérité des deux autres : mouvement de Dieu vers
le monde (Création), de Dieu vers 'homme (Révélation), de I'’homme vers le monde
(Rédemption). Ces trois relations, qui s’ accomplissent a travers le langage et la temporalité,
constituent aux yeux de I'A., la trame profonde de 1'expérience humaine. Enfin, dans la
troisieme partie, intitulée «La figure, ou le sur-monde éternel», il met en lumiére de maniére
originale la maniere dont cette image de I"'homme comme étre ouvert a la double altérité
du prochain et de Dieu prend une forme objective et sociale dans les deux représentations
de la Rédemption que le judaisme et le christianisme véhiculent. Cette seconde €dition
offre au lecteur une traduction plus attentive et plus littérale que celle de la premiére édition,
parue en 1982 dans la collection «Esprit», des notes précieuses sur la traduction, un index
des références bibliques et des noms de personnes, quelques notices sur les personnes citées
moins connues et une bréve biographie de Franz Rosenzweig.

JEAN BOREL

GiuLio Preti, Ecrits philosophiques, textes choisis et présentés par Luca M.
Scarantino, préface de Jean Petitot, Paris, Cerf, 2002, 197 p.

Le sous-titre de ce recueil de textes, Les lumieres du rationalisme italien, est une
tentative assez réussie de traduction frangaise du terme italien illuminismo, qui désigne
en Italie une tradition a la fois philosophique et politique remontant a la fin du XVIII*
siecle (Gian Domenico Romagnosi) et a la premiére moitié du XIX¢ (Carlo Cattaneo,
Giuseppe Ferrari). Au XX* cette tendance philosophique minoritaire (I'Italie €tait en
sa grande majorité partagée entre I’école idéaliste dérivantde Croce et de Gentile et
I’école marxiste dérivant de Gramsci) a connu un développement qui I'a portée vers
une tentative de synthése entre une théorie post-kantienne de la connaissance et une
logique héritée du positivisme du Cercle de Vienne. Giulio Preti (Pavie, 1911 - Djerba,
1972) en a été I'un des principaux représentants. il a enseigné I’histoire de la philosophie
et la philosophie & I'Universit¢ de Florence entre 1954 et I'année de sa mort. Preti a
repris et développé la problématique d’Antonio Banfi, qui avait ét€ avant la seconde
guerre mondiale le principal représentant de I'illuminismo italien. Il 'a cependant
élargie, en essayant d’y intégrer la phénoménologie de Husserl d'une part et le posi-
tivisme logique de Carnap d’autre part. La conception de Preti reste toutefois originale,
et ne peut pas étre réduite a 1'une ou a 'autre de ses composantes, méme si la syntheése
qu'il visait n’a pas toujours €¢té possible. Son ouvrage Retorica e logica (Turin, 1969)
a ¢ét¢ une tentative de dépasser I"opposition entre la culture humaniste et la culture
scientifique, et ce dans le moment historique précis qui a vu dans toute I'Europe
["écroulement du monde universitaire censé les perpétuer. Les écrits rassemblés dans
ce recueil ont paru pour la plupart dans des revues, sauf le dernier, qui réunit trois
chapitres d’un texte non terminé et resté manuscrit, dont I'édition posthume par Mario
Dal Pra date de1983. Les quatre premiers essais portent sur le réalisme ontologique et
le sens commun, 'empirisme, I"analyse du langage et la philosophie des sciences, le
dernier est une analyse de diverses théories de la connaissance, sous le titre de «L."image
philosophique du monde». Preti y développe une critique du probleme de la connais-
sance et de la gnoséologie, qui selon lui est «une parfaite mixture d’analyses philoso-
phiques et de songes métaphysiques» (p. 143), la connaissance n’étant pas a ses yeux
un probléme, mais un fait (p. 144), un rapport entre un sujet et un objet, entre une forme
et un contenu, entre un connaissant et un connu élaboré par le connaissant (p. 146), en
somme une relation factuelle (p. 147). Cette insistance sur la relation rapproche Preti
d’un autre philosophe italien contemporain appartenant & la méme mouvance illuminista,
Guido Calogero (1904-1986), auteur d’une Philosophie du dialogue (Bruxelles, 1973),



268 BIBLIOGRAPHIE

dont la traduction francaise porte le sous-titre d’Essai sur ['esprit critique et la liberté
de conscience, deux notions qui semblent aujourd’hui avoir completement disparu de
I"actualité politique. Une longue présentation de la vie et de I'ceuvre de Giulio Preti par
Luca M. Scarantino (p. 15-50) permet au lecteur de cadrer historiquement "auteur et
de se familiariser avec les vicissitudes de la philosophie italienne contemporaine. Un
glossaire, une bibliographie de et sur Preti et un index des noms sont trois précieux
instruments de travail qu’on est ravi de trouver a la fin du livre (p. 187-197), puisque
trop souvent dans les recueils de ce genre ils font défaut. Le glossaire montre encore
une fois les nombreux problemes de traduction que pose le langage philosophique et
il est particulierement utile, puisqu’il permet de trouver — ou d’essayer des trouver —
des équivalences entre des termes philosophiques frangais, allemands et anglais utilisés
par des auteurs aussi différents et variés que Husserl, Simmel, Itelson, Lalande, Couturat,
Bergson, Riceeur, Wittgenstein et Dewey et la terminologie philosophique particuliere
de Preti et de Banfi.

FaBrizio FRrRIGERIO

S. Bouraeois-GIRONDE, B. GNassounou, R. Poulver (éds), Analyse et théologie.
Crovances religieuses et rationalité (Problémes et controverses), Paris,
J. Vrin, 2002, 299 g,

R. Pourver, B. GNassounou (€ds), «Les normes de la croyance religieuse».
Revue de théologie et de philosophie, Vol. 134, 2002/11-111.

Comment est-ce qu’on peut justifier la croyance en des dieux par la raison ? Est-
ce que la croyance religieuse peut se justifier devant la raison ? Mais on peut aussi
demander : quelles sont les richesses que la raison peut offrir pour faciliter la croyance
religieuse ? Des questions de ce genre ont fait I’objet de deux colloques qui ont eu lieu
en 1998 a Nantes et en 2000 a Rennes. Les actes de ces deux colloques sont réunis
dans les deux volumes qui font I'objet de ce compte rendu. Le titre du premier volume
(actes du collogues de Nantes) déclare bien clairement la perspective dans laquelle le
rapport entre foi et raison est abordé — c’est la philosophie dite «analytique». connue
comme philosophie anglo-saxonne. Le choix de ce type de philosophie est une décision
d’une grande portée. En philosophie, le choix d’une orientation bien précise décide non
seulement de la méthode de réflexion, mais aussi — ce qui est plus important — de la
question de savoir quelles seront les question admises, quelles seront les thémes a traiter.
Hors de ce contexte analytique, les questions lides a I'existence de Dieu en tant que
question a ¢tablir comme un fait naturel ne sont presque plus considérées comme un
sujet de discussion respectable. Le consensus des intellectuels occidentaux est que 'on
ne peut aborder ces questions gqu’a travers le prisme de la critique de la métaphysique
issue de Kant, Nietzsche et Heidegger, diffusée largement par les nombreux adeptes de
leur pensée en langue francaise, allemande, italienne et méme anglaise. Les contribu-
tions réunies dans ces deux volumes nous donnent une vue d’ensemble de la discussion
anglo-saxonne. De plus, cette derniere est alimentée par de nouveaux arguments. Des
autorités classiques comme saint Thomas d’Aquin, Anselme, Aristote, des auteurs
contemporains comme Swinburne, Plantinga sont convoqués comme débataires sur les
grandes questions de la croyance religieuse et ses raisons ; leurs arguments sont mis
a I'épreuve et les avances qu’opérent ces derniers sur la base de la logique moderne
sont présentées. Les grandes lignes de ce débat sont tracées comme suit : a) La question
la plus importante concerne I'existence de Dieu. Cette question peut étre abordée par
des arguments a priori (Anselme, Descartes, Calvin, Plantinga, repris dans quelques-
unes des contributions des deux volumes) ou a posteriori (Aristote, Thomas, Swinburne,



BIBLIOGRAPHIE 269

et la plupart des contributions dans les deux volumes). La fameuse preuve ontologique
d’Anselme est examinée par le biais d’une construction modale de cet argument, qui
examine sa structure logique, en tenant compte de ses différentes versions et des
objections qui lui avaient été opposées par Kant et d autres auteurs. Un des résultats
de cette construction modale est que la validité de 1’argument ne peut étre confirmée
que dans le cadre d’autres arguments comme celui qui pose Dieu comme créateur du
monde. Ainsi, I'argument a priori est contaminé par des aspects a posteriori (contri-
bution de S. Bourgeois-Gironde). Dans le champs des arguments a posteriori, ¢’est
surtout I'argument de Swinburne qui est discuté actuellement. Swinburne formule un
argument s’inspirant de saint Thomas d’Aquin, qui veut poser I'existence de Dieu en
partant de sa création. Mais contrairement a saint Thomas, il ne pense pas qu'un
argument déductif puisse réussir. C'est plutdt une argumentation inductive, qui va de
I'évidence sensible a I'existence de Dieu. Par cette logique inductive, développée de
maniere détaillée comme calcul de probabilité, I'argument en faveur de ’existence de
Dieu est, selon Swinburne, analogue aux arguments de la théorie quantique. b) Bien
que la question de ['existence de Dieu reste au centre de la théologie naturelle, elle n’est
point I'unique foyer de ce renouvellement analytique de la tradition. Un bon nombre
de contributions concernent les attributs de Dieu comme I’omniscience, |’'omnipotence,
la bonté, etc. L attribut de I’omniscience se trouve en conflit avec la liberté de I"homme.
Si I'on comprend aussi par omniscience un savoir concernant ce qu'une personne fera
dans I'avenir, cette action future doit étre établie en quelque sorte dans le présent déja.
Il s’ensuit, que la liberté humaine n’est que chimérique. Que cette question n’est point
st simple, cela est démontré en détail dans I'article de B. Gnassounou, qui fait une
distinction entre des positions compatibilistes et des positions non compatibilistes
concernant les rapports entre omniscience divine et liberté humaine. Comme c’est
I"habitude dans la plupart des contributions, il trace les arguments en termes de logique
moderne, en donnant en méme temps les lignes de la discussion a I"age classique de
ce débat (c’est-a-dire au Moyen Age). La perfection divine, base de I'argument onto-
logique, est un autre attribut de Dicu, qui est étudi€ dans un article de F. Nef. Cest
surtout I'ontologie des propriétés positives qui, a partir d’Anselme, en passant par
Leibniz, jusqu’a Godel et Lewis, constitue le foyer de cette contribution stimulante.
¢) Parmi les grandes thématiques de la discussion analytique en philosophie de la
religion se trouvent aussi les question épistémologiques. Evidemment, le mot «croire»
est situé parmi les mots qui expriment une disposition €pistémologique envers un certain
contenu. Dans le premier volume, R. Pouivet trace une différence assez importante entre
une épistémologie thomiste et une épistémologie réformée. Cette différence est €troi-
tement liée aux deux types de preuves de I'existence de Dieu, la distinction entre preuves
a priori et preuves a posteriori. En épistémologie, cette différence a plusieurs facettes.
Le thomisme analytique se dresse contre une épistémologie fondationnaliste, qui, sur
les traces de Descartes, réclame des croyances qui se situent hors de la nécessité d'une
argumentation fondatrice. Pour Pouivet, il est important de clarifier qu'un évidentialisme
n'est pas identique au fondationnalisme. On peut réclamer de I'évidence pour une
croyance sans pour autant réclamer une incorrigibilité ou fondation ultime pour le
contenu de cette croyance. Selon le fondationnalisme, la croyance semble €tre assujettie
ala volonté. La croyance, pour étre justifice. doit étre examinée selon des criteres fixes.
Selon I'autre modele, le thomisme analytique, nos croyances sont plutdt «garanties par
la maniere dont nous les acquérons et, surtout, par le fonctionnement correct de nos
facultés cognitives dans un environnement auquel elles sont adaptées» (Analyse et
théologie, p. 131). d) - Dans le second volume, Pouivet examine des arguments en faveur
de la croyance religieuse en tant que croyance qui n’a pas besoin de raisons, ce qui ne
veut pas dire qu’elle cesse d’étre raisonnable. La croyance religieuse est une croyance
qui est acquise i I'enfance, par I'intermédiaire des parents et d’autres personnes. Scion
le principe de crédulité, les croyances qui sont transmises de cette manicre ne doivent



270 BIBLIOGRAPHIE

pas étre mises en question. Sans ce principe de crédulité, un bon nombre de pratiques
humaines seraient mises en question. Une telle position est assez remarquable. en ce
qu'elle donne des arguments pour accepter la croyance naive ou croyance de base, sans
pour autant considérer ces croyances dans un cadre fondationnaliste. C’est plutot une
position qui tente de tracer un lien entre un thomisme analytique et une position
wittgensteinienne. Il y a un bon nombre d’arguments, de contributions que je n'ai pas
pu énumérer dans cette recension, des contributions qui €largissent la base de cette
théologie philosophique dans la tradition de la philosophie anglo-saxonne par des études
dédices a des penseurs et des mouvements qui précedent ce type d analyse. La lecture
de ces deux volumes peut servir non seulement comme introduction idéale a cette forme
de réflexion, mais elle offre aussi de nombreuses stimulations aux chercheurs plus
spécialisé€s. Bien que les mérites de ce type de philosophie de la religion soient repré-
sentés d’une maniere tout a fait remarquable dans ces deux volumes, j aimerais finir
par une petite note critique. Une ligne d’argumentation centrale dans ces contributions
réclame un statut supérieur pour ce type de philosophie analytique de la religion, fondé
par le faqit qu’elle reprend les grandes questions de la tradition de la métaphysique
classique. Le seul fait qu'une philosophie de ce type semble toujours possible apres
Nietzsche, Heidegger et toute la critique de la métaphysique est pris comme preuve
d’une supériorité de la théologie analytique sur les autres traditions, voire sur I"hermé-
neutique. J'ai mes doutes a cet €gard. Il ne suffit pas de reprendre les arguments de
la métaphysique classique, de les renouveler par des arguments tirés de la logique et
de I'épistémologie modernes, pour en tirer des conclusions qui établiraient une supé-
riorité de ce type de réflexion. Une métaphysique classique reprise de manicre réaliste
est un projet prétentieux. méme si on le limite aux objets naturels ; les problemes sont
encore plus grands si on veut I'appliquer 2 Dieu comme un objet saisi dans la perspective
de la théologie naturelle. Cette position doit figurer parmi d’autres approches des
questions philosophiques concernant la croyance religieuse. Et les contributions de ces
deux volumes montrent qu’elle le peut a bon droit.

Avrors Rust

WiLLiam LANE CraiG, God, Time, and Eternity. The Coherence of Theism Il :
Eternity, Dordrecht, Kluwer, 2001, xii + 321 p.

LA, est un philosophe analytique de la religion. God, Time, and Eternity (GTE),
est la deuxieme livraison d'un programme de recherche a long terme dans lequel il
évalue la cohérence du théisme judéo-chrétien par 1'analyse philosophique des princi-
paux attributs de Dieu (p. ix-xi, 282). C'est I'éternité qui est le sujet de I'enquéte dans
GTE : quelle est la nature de I"éternité divine et quelle relation Dieu a-t-il avec le temps ?
Deux tiaches sont a I'agenda : a) une ¢tude systématique des arguments pour ou contre
un certain nombre d’options théoriques ; b) 'articulation et la défense d’une théorie
cohérente plausible, qui s’accorde aux données bibliques (testamentaires) et soit scien-
tifiquement informée. GTE se place ainsi a I'intersection de la métaphysique du théisme
avec, principalement, I'exégese biblique, la philosophie du temps, et la philosophie de
la physique. — Sous I'angle métathéorique, je propose une typologie des options théo-
riques de base dans laquelle elles se différencient par niveaux successifs, de manicre
a bien saisir la position originale de I’A. Partons d’une analyse minimale (niveau 0)
de ce qu'est I'éternité divine : minimalement, Dieu est éternel si et seulement s’il est
sans commencement ni fin (cf. p. 3, ot il semble qu’elle soit tenue pour équivalente
a une analyse en termes de ce qui existe de facon permanente). A partir de 14, il y a
une bifurcation vers au moins deux options théoriques de base (niveau 1). L’une est
intemporaliste, suivant laquelle ce qui explique que Dieu est sans commencement ni



BIBLIOGRAPHIE 271

finest le fait qu’il est intemporel (rimeless). De la, on va vers une position plus spécifique
encore (niveau 2) si on affirme que c’est aussi ce en quoi consiste son éternité (i.e. Dieu
est €ternel ssi par définition il est intemporel). Une autre option de base est temporaliste,
suivant laquelle ce qui explique que Dieu est éternel au sens minimal est qu’il existe
a chaque moment d’un temps sans commencement ni fin. De nouveau, on prend une
option plus spécifique si on affirme que c’est aussi ce en quoi consiste son éternité (i.e.
Dieu est €ternel si par définition il est omnitemporel et le temps n’a ni commencement
ni fin). Il est standard d’assumer (c’est I’avis unanime avant I’A.) que ces deux options
de base sont conjointement exhaustives. — L.’ A. soutient (contre Johannes Schmidt, Alan
Padgett et d’accord avec James Barr, Paul Helm) que 1'évidence textuelle tirée des
données bibliques est en derniére analyse sous-déterminante, en particulier a I'égard des
options standard (p. 3-8, 281). La tiche de découvrir en quoi consiste 1’éternité de Dieu
ou quelles options restent ouvertes ultima facie reléve du travail philosophique, au plus
guidé par des indications bibliques, parfois contraignantes (ch. 8). — LA, €largit la
typologie standard en prenant une troisieme option (niveau 1), avec les deux théses
suivantes : Sans (vs. avant) que Dieu crée ["univers (physique), Dieu est intemporel et
depuis qu’il a créé I'univers, il est omnitemporel. L’évidence biblique qui va dans ce
sens reste suggestive (p. 7). — [l défend un modele présentiste de ces deux theses (p. 135-
6, 270-80 et pass., pour une présentation du modele). Selon le présentisme, il n’existe
du temps (et de I'espace-temps) que la «tranche» (slice) présente ; le passé n’existe plus
et le futur n’existe pas encore. La distinction entre le passé, le présent et le futur est
donc une caractéristique objective du temps—on dit que le temps est «tensé» (tensed).
Voici une description sommaire du modele. Dieu ne change pas (changeless) sans qu’il
crée et il ne crée rien qui est discret de ["univers (par simplicité). Si I'état de choses
Dieu existant sans qu'il crée est réalisé€, alors rien n’existe a part un Dieu intempore —
si on laisse de coté le cas des entités abstraites (p. 14). Par création, 'univers vient a
I"existence cum tempore (en t, le commencement du temps), et Dieu devient ipso facto
temporel (en £,). Du coup, le monde actuel contient un objet de plus, I'univers, que Dieu
conserve a chaque moment ¢, ultérieur a ¢, auquel I'univers existe. L'acte de création
est simultané a son effet. Autrement dit, 7, est 'indice temporel de 'acte de création,
de la venue a I'existence de I'univers. et du quasi-changement par lequel Dieu devient
temporel. La relation entre le temps divin (indépendant de, et a fortiori non relatif a,
un référentiel) et le temps cosmique (relatif a un référentiel) est la coincidence. Le temps
divin est métrique ; sa métrique est absolue per se. En vertu de leur coincidence, le temps
cosmique fournit une mesure du temps divin & un bon degré d’approximation ; il est
absolu au sens de Lorentz-Poincaré. — Dans la justification du modele, trois arguments
sont saillants. A) Sur le rapport de Dieu avec le temps sans création, I'A. argumente
(contre Padgett, Swinburne) en faveur de la conséquence de I'option intemporaliste
(ch. 9). Il combine le présentisme a une théorie relationnelle du temps (p. 273-4) : le
temps existe seulement s’il y a quelque événement ; or si I'€tat de choses Diew existant
sans qu'il crée est réalisé, rien n’existe a part un Dieu qui ne change pas (changeless) |
donc il n’y a pas d"événement sans création ; d’ou il suit qu’il n'y a pas de temps sans
création. B) Sur le rapport de Dieu avec le temps depuis la création, il argumente en
faveur de la conséquence de I'option temporaliste. [I montre (contre Thomas, Stump,
Kretzmann, Leftow) que si Dieu cause la venue a 'existence de x, Dieu est temporel
(ch. 4). De Ia, s’ensuit sur la base de A) que Dieu est temporel depuis la création. (La
possibilité de venir & I'existence présuppose que le temps est tensé. L'A. défend la
théorie tensée dans The Tensed Theory of Time (2000) et The Tenseless Theory of Time
(2000), ot il soutient que le présentisme en est la métaphysique correcte.) C) En faveur
de la thése de la coincidence, il présente un argument qui dépend de la prémisse-clé
suivante : si Dieu est temporel, il y a un référentiel le plus fondamental, qui détermine
la métrique correcte du temps physique (ch. 5-6). La raison (je simplifie) est que si Dieu
cause en 7, (un moment du temps divin) que I'univers existe en f, (un moment relatif &



272 BIBLIOGRAPHIE

un référentiel), le référentiel dont la ligne de simultanéité (indice 1) est simultané a T est
le plus fondamental ; alors 1=t (j'introduis les indices — cf. p. 165-6). 1l est plausible
que ¢, soit un moment du temps cosmique (ch. 7). T, coincide sans €tre identique avec
t.; car Dieu ne peut pas avoir de coordonnées spatio-temporelles mais ses €tats temporels
sont indexés sur le temps cosmique comme parametre (vs. coordonnée) (p. 215-46 pass.,
275n). — Une question reste en suspens. L™A. ne dit pas ce qui explique, selon lui. que
Dieu n’a pas de fin et, en particulier, si les deux options suivantes sont possibles : (a)
Dieu devient de nouveau intemporel, en annihilant 'univers cum tempore, (b) sa carriére
temporelle n’a pas de fin. Sa théorie (a mon avis) a les ressources pour trancher la
question.

DAVID STAUFFER

FRANCOISE ARMENGAUD, MARIE-DOMINIQUE POPELARD, DENIS VERNANT (€ds), Du
dialogue au texte. Autour de Francis Jacques (Philosophie en cours), Paris,
Kimé, 2003, 286 p.

Parcourir 'ceuvre de F. Jacques, en montrer 'ampleur philosophique, tel était
I"esprit du Colloque Du dialogue au texte. Autour de Francis Jacques (Centre Culturel
International de Cerisy-la-Salle, 1°" au 8 septembre 2000). Tel est a sa suite le projet
du présent ouvrage. J.-F. Mattéi inaugure la premiere partie, consacrée a la philosophie
jacquéenne du dialogue. «la fondation transcendantale dans la premiere philosophie de
Francis Jacques» développe la mise en question du privilege de I'ego. Pour F. Jacques.
I'ego ne s’affirme comme je, comme personne que dans et par le rapport a un alter.
Loin de I’humanisme classique qui dissout la personne dans la raison ou la conscience
de soi, le privilege est déplacé vers le nous de la relation intersubjective et de la parole
échangée. Le dialogique, I'entre-nous dans le langage est condition de la constitution
de la personne. «Le dialogue comme sujet et méthode de la philosophie» revient sur
I"intersubjectivité. Le dialogue, loin de se résumer & un fait linguistique, dit K. Lorenz.
«a la fois constitue les étres humains en tant que personnes et opere entre eux une
médiation» (p. 50). Dans le verbal se croisent acte communicationnel, intersubjectivité
et ipséité. «Les deux Sosies ou I'individualité volée : de Plaute & Moliere» fait écho
i ce point de vue. J.-M. Beyssade convoque la figure théitrale de Sosie. qui a besoin
d’autrui pour asseoir son identité, afin de penser «l’autarcie du sujet cartésien par la
dimension, plus profonde et sans doute constituante ou constitutive de cet ego, qui est
dialogique ou d’interlocution» (p. 63). — La pragmatique de la communication, deuxiéme
axe, prend en charge diverses questions nouvelles. Dans «Pour une logique dialogique
de la dénégation», D. Vernant montre. a travers I'exemple moral du pardon (que
F. Jacques a lui-méme analysé), que la dénégation «ne peut qu’étre pragmatique et plus
précisément dialogique» (p. 77). «Dynamique de la personne et vicariance des identités
de soi» (J. Guichard) entend concilier, sur le theme de 1'identité, visions lacanienne ct
jacquéenne : 1'identification spéculaire advient avant le langage, le Je est constitué dans
I'interlocution dialogique. «De la signifiance idéologique : les chances d’une approche
contrastive» prone une analyse pragmatique de I'idéologie. E. Grillo nous propose de
nous intéresser non aux contenus, mais au fonctionnement de 'idéologie. Elle constitue
un régime «anomal» (p. 133) de signifiance. Les dimensions de la différence, de la
référence et de la communicabilité — établies par F. Jacques — ne sont pas satisfaites.
mais subverties. Le dialogisme dans le droit est, pour S. Goyard-Fabre («Le dialogisme :
un chemin pour surmonter la crise du droit ?») la perspective d'une approche conjointe
d’un probléme, d'une question. Le droit serait ainsi le lieu d’une analyse, d'un débat
préalable permettant d’anticiper les «failles» plutdt que d’opérer des ajustements a
posteriori. Force est de constater, dit M. Castillo, 'apparition d’impératifs



BIBLIOGRAPHIE 273

communicationnels en politique. dans les médias, I'éducation... Peut-on parler de «cul-
ture publique» ? 11 faut examiner ce que peut étre «Une éthique culturelle des sujets
parlants», en interrogeant les ressources dialogiques de la pragmatique, les notions «de
compétence pragmatique, d’interaction et d’interlocution» et leur «signification éthique
possible» (p. 138). «Sommes-nous responsables des médias ? Promesse et droit d’exi-
ger» prolonge cette optique. F. Jost entend substituer a la notion de «contrat», qui
vehicule I'idée d’un schéma communicationnel lincaire, le concept de «promesse» a
consonance morale. La communication médiatique serait un engagement envers le
destinataire, d’ol un «droit corrélatif d’exiger» (p. 158). — Explorant 'extension du
dialogisme a I'esthétique, la troisieme partic nous invite avec M.-D. Popelard a «Ap-
procher I'art dialogiquement». Le dialogisme vaut pour les pratiques langagiéres. et I’art
n’est pas un langage. Mais, nous apprend Cassirer, 1'art constitue un ensemble de formes
symboliques. Et si toute forme symbolique ¢tait dialogique ? Des lors que la condition
d’intersubjectivité vaut pour toute forme symbolique, il faut comprendre comment 1" art
se préte a4 une approche dialogique. «Le dialogisme du ‘voir comme’. A propos de
L’Autre Visible» s’attache au projet de cet ouvrage : €laborer une «archéologie trans-
cendantale des ordres du visible», exposer «les contraintes indissociablement textuelles,
interrogatives et catégoriales qui sont nécessaires, sinon suffisantes, pour informer les
divers ordres du visible» (L'Autre Visible, p. 57). A I'intérieur de ce chantier philoso-
phique. F. Armengaud met au premier plan la question du «voir comme» (voir quelque
chose comme), et donc la notion d’aspect. Remarquer un aspect, dit F. Jacques, est le
fruit de l'interroger. — La derniere partie de l'ouvrage étudie les dimensions de
I"interrogativité et de la textualité telles qu’elles se déploient en théologie. «L.e dialogue
philosophie-théologie et la compétence interrogative» (P. Capelle) puis «‘Interroger’.
Interrogation philosophique et interrogation théologique» (J. Ladriere) traitent de la
relation entre philosophie et théologie. Au cceur de cette problématique, I"approche de
F. Jacques «consiste a remonter en-deca des textes, jusqu’aux questions qu'ils présup-
posent et auxquelles ils tentent d’apporter des réponses» (p. 227). La philosophie et la
théologie sont deux modalités de I'esprit, mais différentes par la structure de I'interroger.
La premiére prend la forme Question/Réponse. la seconde la structure Appel/Réponse.
Penser ¢’est questionner, nous dit F. Jacques dans «Quelle image de la pensée ?». La
créativité, la fécondité sont le ressort d'une pensée qui «s organise de manicre inter-
rogative» (p. 249). Aprés avoir reconnu la primauté de I'interrogativité — I"homme est
ego interrogans — il s’agit d’analyser I'interroger pour concevoir une érotétique géné-
rale, une philosophie critique de I'interrogation pour régénérer le sens. «Du dialogue
au texte», les contributions qui composent cet ouvrage sont autant de fagons de lire,
de comprendre son ceuvre, de cheminer avec elle. Le lecteur trouvera en fin d ouvrage
des «Repéres théoriques» sur la philosophie de F. Jacques et une bibliographie.

DeLpHINE KREBS-HENRY

JEAN GRANIER, Le combat du sens. Essai sur la destination humaine (La nuit
surveillée), Paris, Cerf, 2002, 285 p.

Quelle est la destination de ’homme ? Les lecteurs intéressés par cette question
trouveront matiére a réfléchir dans les pages denses de cet ouvrage. Si le sous-titre
énonce clairement le theme abordé, le titre révele la perspective adoptée par I'A. A
condition, bien entendu, de saisir et dépasser I'ambiguité fonciére de I'intitulé. Le
combat du sens désigne, en effet, aussi bien le combal que I’étre humain mene quo-
tidiennement quant a la compréhension de sa destinée — le sens —, que I'affrontement
4 I'idée de Dieu — le Sens, mais aussi, selon les perspectives du moment, I'Ultime,
I’Intégral, le Quelque-Autre ou I'Original — «pour garantir la vérité de cette destination»



274 BIBLIOGRAPHIE

(p. 11). Loin de s’opposer I'une a l'autre, ces deux formulations sont au contraire
complémentaires, car le combat du Sens ne peut se réaliser que dans et par la praxis
humaine. Le but poursuivi par I’A. est alors de «montrer en quoi 1’authentique desti-
nation humaine exige d’étre pensée en fonction d’une décision clairement réfléchie
quant a I’existence de Dieu» (p. 12). Afin de mener a bien ce programme, 1'A. organise
sa tractation selon les deux niveaux de signification évoqués. La premicre partie,
«L."homme en quéte de soi», est consacrée au développement d’une anthropologie
systématique. 11 est question notamment de la «constitution d’étre de I’homme» — qui
se caractérise par la «Délégation», ¢’est-a-dire le fait de recevoir par le «Quelque-Autre»
son fondement ontologique —, du «statut égotiste» de I'individualité, par le biais duquel
I’homme se différencie de I'animal, simple individu. et du sens du mal dans la condition
humaine. Dans la deuxiéme partie, «Apergus de Dieu», les enseignements ainsi dégagés
sont rattachés, par le truchement de la «pensée transréaliste», a la question de Dieu. Le
«transréel», ce qui déborde le champ de I'expérience réelle — le monde —, suggere les
contours d’une authentique transcendance. La pensée transréaliste doit alors répondre
a un double souci : «obtenir, de la coopération avec la religion, les données de fait sans
lesquelles elle se condamnerait a lancer des conjectures plus ou moins hasardeuses ; et,
par la méme occasion, exercer son droit de regard sur les messages religieux en eux-
mémes, marquant ainsi qu’elle se veut fidele aux régles de la raison pensante et entend
s'acquitter de ses tdches en dehors de toute obédience religicuse» (p. 151). Reste &
savoir, et la réponse incombe a chaque lecteur, si 'alternative proposée par I'A. est
effectivement la seule possible : ou bien la destination de 1’€tre humain se trouve un
«fondement métaphysique», ou elle est destinée & «glisser a ’absurde» (p. 283).

SIMONE ROMAGNOLI

StepHEN JaY GouLp, Les coquillages de Léonard, trad. Marcel Blanc (Science
ouverte), Paris, Seuil, 2001, 448 p.

Cet ouvrage. excellemment traduit et annoté par un biologiste, réunit vingt et un
essais d'un A. récemment décédé qui fut sans doute le plus brillant évolutionniste de
sa génération. Professeur a Harvard, auteur d’une quinzaine de livres en plus de ses
travaux scientifiques, il laisse une ceuvre de vulgarisation trés diverse et colorée.
Spécialiste des escargots, il fut avec Niles Eldredge le promoteur d’une théorie dite des
«équilibres ponctués» (ou «intermittents») qui révolutionna le néo-darwinisme il y a une
trentaine d’annces. Elle postule que I'évolution n’est pas continue et progressive, mais
décime un peu au hasard I"arbre généalogique des espéces. Une idée forte est que la
notion de progres, qui colle au concept d’évolution, doit étre mise en cause. Cela vaut
aussi hors de la biologie, et le penchant pour 'histoire des sciences est caractéristique
de I'approche «gouldienne». L’A. se plait & analyser les culs-de-sac de la pensée
scientifique : «rien n’est plus riche d’enseignement que des erreurs réellement fructueu-
ses», parce que «de grandes vérités peuvent surgir de petites erreurs». Il salue au passage
les «perdants» du monde scientifique et rend hommage aux savants dont les intuitions
géniales ont eu raison des fausses preuves, a I'instar de Darwin qui a parfois soutenu
I"idée d’évolution par des analogies résultant de convergences fortuites. Loin du récit
épique d’une évolution qui menerait de la bactérie a I’homme par accroissement fatal
de la complexité, I'histoire de la vie constitue un parcours contingent, parsemé de
hasards, de ruptures et de catastrophes. Il est illusoire de chercher une direction, sinon
celle que nous lui accordons. Ainsi I'A. veut-il en finir avec les relents de finalisme
qui ont entaché le darwinisme dans son interprétation populaire : inutile, par exemple,
d’évoquer une cause finale pour rendre compte de I'usage actuel d’une structure bio-
logique qui, en fait, apparait en rapport avec une autre nécessité ! Ce faisant, I'A.



BIBLIOGRAPHIE 275

s’inscrit dans la ligne de ceux qui déboulonnent la figure humaine de son piédestal :
Copernic, Darwin, Freud. Il accomplit le darwinisme en mettant en lumiére sa legon
la plus radicale pour I'homme, quitte a enlever a Darwin ce qui a permis de le faire
accepter par ses contemporains : le caractere linéaire, continu, progressif de I’évolution,
auquel auteur de L’'Origine des espéces (1859) tenait lui-méme beaucoup. On ne
cherchera pas sa consolation dans un «Dieu horloger», grand maitre d’une mécanique
conduisant nécessairement a I’homme, couronnement de la création. L”A. souscrit au
principe de non-recouvrement des deux magisteres, la science et la religion, qui toutefois
«s’interpénetrent de facon merveilleusement complexe le long de leur frontieére com-
mune». Il se félicite de la position de Jean-Paul II, acceptant pleinement ce que Pie XII
n’avait admis que du bout des levres, la validité de la théorie de I’évolution : celle-ci
traite de la nature concréte de I'univers, distincte de la quéte spirituelle et des valeurs
morales. Si la nature est «indifférente» et ne se soucie pas de nous, cela, d une certaine
maniere, nous affranchit. Et comme nous sommes des organismes obligés de réfléchir
et de parler, c’est a nous de guider une évolution culturelle dont le processus — loin
du darwinisme social et de ses avatars réductionnistes plus récents comme la
sociobiologie — est lamarckien, par hérédité de I'acquis et enrichissement réciproque.
On rejoint 1a le meilleur de Darwin (mis en lumiere récemment par Patrick Tort) ou
le généticien engagé Albert Jacquard. Au reste, I'A., issu d’une famille d’immigrants
juifs, se dit agnostique et humaniste. Rat de biblictheque réfractaire a 1'ordinateur,
«intellectuel adepte du fauteuil et de la tour divoire», 1l ne néglige pas les voyages.
Sa vaste culture, qui puise dans les textes fondateurs souvent lus en langue originale,
I"incite a choisir ses citations aussi bien dans les contes que dans 1" Ancien Testament.
A la lecture de ces brillants raccourcis renvoyant de la biologie a la philosophie ou &
la théologie, on ressort convaincu de 'aphorisme de Th. Dobzhansky : «Rien n'a de
sens en biologie sauf & la lumiere de I'évolution.» Cette assertion s’étend hors du champ
des sciences de la vie, vers le domaine des idées, des langues et des cultures ol un
modele post-darwinien proche de celui que défend I'A. trouve une certaine valeur, chez
Richard Dawkins et Luca Cavalli-Sforza notamment. Pourrait-on suspecter I'A. de
transposer des idées a la mode dans sa vision de I'évolution biologique, contingente
et comme éclatée ? Marcel Gauchet soulignait ceci : «Depuis que 'on sait qu'il n'y a
plus d’histoire qui conduise vers un but, ce n’est plus le devenir collectif, I'avenir radieux
qui comptent, ¢’est moi, ¢’est vous, ¢’est chacun». L*A., qui insiste tant sur le role du
contexte historique et idéologique dans le développement scientifique, ne s offusquerait
pas de ce soupgon. Quoi qu’il en soit, ceux qui abordent sérieusement la problématique
de I’évolution, comme I'A. I'a fait peut-étre mieux que quiconque en empruntant le
chemin de Darwin et en le dépassant, se rallient a I'opinion de I"auteur de La Filiation
de 'homme (1871 ) : «Celui qui pourrait comprendre le babouin ferait davantage pour

la métaphysique que ne I'a fait Locke» !

Repaction (Compte rendu rédigé sur les indications de M. Gérard Eperon)

JEAN-MARC LAROUCHE (€d.), Reconnaissance et citovenneté : au carrefour de
["éthique et du politique. Sainte-Foy (Québec), Presses de 1I'Universit¢ du
Québec, 2003, 173 p.

Les thématiques de la reconnaissance, de la citoyenneté et de leurs relations
mutuelles ont fait I'objet de réflexions et de débats importants au sein de la pensce
morale et politique contemporaine, notamment grice aux travaux d’auteurs comme
Charles Taylor, Will Kymlicka, Jean-Marc Ferry ou Axel Honneth. La prise en compte
du pluralisme culturel et identitaire qui caractérise les soci€tés libérales, ainsi que des
expériences — historiques ou actuelles — de mépris, de stigmatisation et de rejet aux-



276 BIBLIOGRAPHIE

quelles ce pluralisme a donné lieu, invite en effet & penser un renouvellement de la
compréhension de la citoyenneté. Afin d’explorer ces thématiques sous un éclairage
nouveau, cet ouvrage collectif se donne pour objectif, non seulement d’en consolider
la compréhension théorique, mais également d’élucider le contexte dans lequel émergent
les questions de reconnaissance en lien avec celles de citoyenneté et de mettre a
I"épreuve la politique de la reconnaissance dans certaines situations actuelles : le débat
sur la reconnaissance des couples homosexuels (Denis Miiller), la recherche de principes
d’orientation des actions interculturelles (Fabienne Brion) et des politiques de santé
(Guy Jobin et Danielle Laudy), enfin I'instrumentalisation politique de la notion de
reconnaissance telle qu’elle s’est manifestée durant la conférence de Durban sur le
racisme (Jean-Patrice Desjardins et Yves Boisvert). A travers la pluralités des problé-
matiques explorées par les contributions qui le composent, un fil rouge parcourt cet
ouvrage : la conviction que la dialectique de la reconnaissance et de la citoyenneté
établit, entre I'éthique et le politique, des rapports inédits et des tensions multiples. Le
registre moral dans lequel s’expriment les attentes de reconnaissance véhicule en effet,
comme |"analyse notamment la contribution de Jean-Louis Genard, une demande que
I’Etat se donne des finalités et des visées morales, demande qui entre en tension avec
la séparation traditionnelle de la morale et du droit, de I’éthique et du politique, du privé
et du public, et qui appelle en retour une reconfiguration des rapports entre 1'individu
et le citoyen.

Marc RUEGGER

ANNA ELISABETTA GALEOTTI, Toleration as Recognition, Cambridge, Cambridge
University Press, 2002, 242 p.

Dans I'interprétation qu’en propose de maniére classique le libéralisme, le principe
politique de la tolérance délimite une frontiere entre un domaine privé, libéré et protégé
de toute interférence coercitive de la part de 1'Etat ou de la société, et un domaine public
qui se veut indifférent et aveugle aux différentes conceptions du bien. Selon I'A., cette
interprétation encourage une comprehension faussée de la maniere dont se posent les
problemes contemporains de la tolérance que sont, par exemple, les revendications en
faveur du port du voile islamique dans les écoles publiques, du droit au mariage pour
les couples de méme sexe ou de I'interdiction des discours racistes. Elle ne nous permet
ni de comprendre ni de résoudre adéquatement les débats suscités par ces revendications
contestées et ne peut espérer rendre justice aux besoins et aux demandes véritables de
ceux qui les expriment. En effet, selon I'A., ce qui crée les circonstances pour que s¢
posent aujourd’hui des questions de tolérance politique, ¢’est 'inclusion défaillante de
groupes qui occupent des positions subalternes au sein des sociétés démocratiques et
revendiquent "acceptation publique de leur identité. Or, le type de conflits qu'engen-
drent ces revendications ne saurait étre réduit @ un simple désaccord entre des choix
individuels pouvant étre résolu par une extension de libertés personnelles. Il ne saurait
davantage étre adéquatement appréhendé au moyen d’une conception qui ne reconnait
de pertinence politique aux identités collectives que dans la mesure ol certaines d’entre
elles comptent injustement dans la distribution des droits et des opportunités. L’inclu-
sion, en effet, «n’est pas une ressource qui doit étre distribuée, mais désigne plutdt la
capacit€ a faire usage des droits de citoyenneté et des opportunités sociales» (p. 193).
Afin de répondre aux revendications suscitées par des asymétries de statut social, une
double extension de la notion libérale de tolérance s avere en conséquence nécessaire :
«premicrement, une extension spatiale du domaine privé au domaine publique et,
deuxicmement, une extension sémantique du sens négatif de non interférence au sens
positif d’acceptation et de reconnaissance» (p. 10). Si la premiére extension reste fidele



BIBLIOGRAPHIE 277

a la «signification littérale» du concept libéral de tolérance, elle ne suffit toutefois pas
a fonder la tolérance publique des différences, qui «est recherchée par les minorités,
non pas tant pour son effet réel d’élargissement de la liberté d’exprimer des croyances
religieuses et des styles de vie, que pour ses implications symboliques de Iégitimation
de la présence publique des identités» (p. 113). Afin d’exprimer cette dimension sym-
bolique, et ¢’est la deuxieme extension, la tolérance doit étre fondée sur un argument
partant de I'injustice de I'exclusion publique des identités minoritaires. Au-dela de la
non interférence, la tolérance exprime alors la reconnaissance publique de ces identités
en tant que membres de la communauté sociale et politique. A ce titre, loin d’étre
incompatible avec les principes libéraux de neutralité et d’impartialité, la «tolérance
comme reconnaissance» vise au contraire a en réaliser les promesses non tenues et se
présente «comme une réinterprétation appropri¢e de la neutralité et comme une €tape
supplémentaire vers la réalisation de I'idéal d’égalité de respect» (p. 228). L argumen-
tation de I'A. ne manquera pas de soulever de nombreuses interrogations, notamment
quant a la nature de ses relations avec le libéralisme. La position qui y est défendue
implique-t-elle une révision importante de notre maniére de concevoir la tolérance, au
prix d’une compatibilité avec le libéralisme plus problématique que ne le voudrait sans
doute I'A ? A I'inverse, ne peut-elle pas étre interprétée, de maniére plus modeste,
comme une explicitation d’un libéralisme dont les potentialités semblent parfois sous-
estimées 7 La nature de ces interrogations, on le devine, ne font que té¢moigner de
I'importance de cette contribution imaginative et originale a I'un des débats majeurs
de la philosophie politique contemporaine.

Marc RUEGGER

ANDREAS DETTWILER, CLAIRETTE KARAKASH (éds), Mythe et science, Lausanne,
Presses polytechniques et universitaires romandes, 2002, 217 p.

Résultat cerit du colloque international «Mythe et science», organisé a Neuchitel
par I'Institut d’herméneutique et de systématique (IRHS) de la Faculté de theéologie de
Neuchitel en mars 2002, cet ouvrage réunit une quinzaine darticles. Le livre débute
par un avant-propos signé par Andreas Dettwiler, qui présente le fil rouge de I'ouvrage
et les auteurs des quinze contributions. Quatre perspectives forment la trame du livre
historique, philosophique, littéraire et théologique. On lira avec un certain intérét les
contributions de Hubert Bost sur Pierre Bayle, de Jean-Jacques Wunenburger sur la
tension créatrice entre raison et mythe, ou encore celle de Jean-Daniel Causse sur les
représentations mythiques en théologie. D autres contributions sont €galement stimu-
lantes, méme si elles recouvrent des champs du savoir relativement disparates. Trois
faiblesses sont toutefois & mentionner. Premierement, le pourguoei d une telle problé-
matique — mythe et science — semble aller de soi, car il n’est pas posé explicitement
dans I'avant-propos. Deuxiémement, on regrettera I’absence d’une explicitation, voire
d’une réflexion fondamentale sur ce qu’est le mythe, sa nature, le statut de son langage,
sa portée (im-/a-)morale, ses criteres de légitimité ou encore son mode de communi-
cation. Certes, plusieurs auteurs, tels Wunenburger ou Causse, €noncent un certain
nombre d’arguments. Mais le probleme découle de ce que les auteurs se réferent tous,
implicitement, & des significations différentes du «mythe» : mythe chrétien ou mythe
paien, mythe scientifique ou mythe astrologique, mythe & portée existenticlle, créatrice
ou mystificatrice... De ce point de vue polysémique, tout peut dong, science et ratio-
nalité comprises, relever du mythe. Manquent donce une réflexion sur la porté ontolo-
gique du mythe, une épistémologie et une critériologie morale du mythe. De ce point
de vue, I'ouvrage apparait plus comme une compilation d’opinions juxtaposées sur les
mythes que comme une véritable investigation commune et intersubjective sur ce qu’est
le mythe. Un dernier regret, qui est plutdt un étonnement, concerne la derniere contri-



Histoire de
la théologie

278 BIBLIOGRAPHIE

bution, celle du philosophe Pierre-André Stiicki, et la prétention a laquelle elle vise.
Donnant I'impression de vouloir «boucler» 1’ensemble du colloque au bénéfice de son
«modele des trois voies», 'auteur ne retient pas certaines perspectives diment tra-
vaillées et nuancées par d’autres auteurs. Certes, le modele des trois voies — I'intelligence
théologique, I'intelligence subjective et I'intelligence objective — n’est ni inintéressant,
ni infondé€. Or, on serait en droit d’attendre, de la part d’un philosophe, un authentique
questionnement philosophique ot la pensée se cherche, se découvre, se nuance, se
rectifie, et non une pensée «préte-a-porter». Car le lecteur assiste, interloqué, a une
véritable démonstration de type scolastique, & une succession de theses qui s’échelon-
nent, par degré, les unes sur les autres, formalisées en quelques lignes et ventilées en
quelques pages dans trois diagrammes a quatre entrées. Bref, la tentation de vouloir tout
dire en quelques pages, ne serait-ce pas la le signe, précisément, d’une entreprise
«mythologique» ? Enfin, on lira avec émotion I’hommage adressé par Pierre Biihler a
sa collegue et amie Clairette Karakash, qui ceuvra inlassablement pour un rapprochement
entre science, philosophie et théologie, et qui mit tout son cceur a la préparation de ce
colloque «Mythe et science». Ce fut la sa derniere offrande publique, avant que, hélas,
les eaux tumultueuses du Pacifique ne nous la ravissent a tout jamais.

Y AN GREPPIN

ORIGENE, Homélies sur les Nombres, t. 111 : Homélies XX-XXVIII, Texte latin
de W. A. Baehrens, nouvelle édition par Louis Doutreleau (Sources Chré-
tiennes, 461), Paris, Cerf, 2001, 396 p.

Les neuf prédications que renferme ce troisieme et dernier tome des Homélies sur
les Nombres d’Origene traduites en latin par Rufin se rapportent a Nb 26-36, des
chapitres dont la portée spirituelle, de prime abord, est restreinte : il y est question de
recensement, de partage de terre, d’héritage, de fétes... Origene y découvre cependant
de profonds enseignements, en vertu d’un principe d’interprétation qui lui est cher et
qu’il rappelle au passage : lorsqu’on entend ou lit quelque chose, il faut préter attention
a I'identité et la qualité de celui qui parle ; Dieu, dans le cas de I'Ecriture. — Le contenu
de ces homélies, comme le releve L. Doutreleau, «ne se laisse pas réduire a I'unité».
De facon arbitraire, on relevera, parmi les multiples sujets abordés, quelques motifs
typiquement origéniens : une critique sévere de la propension des évéques a désigner
eux-mémes leur successeur et a le choisir parmi les membres de leur famille (XXIL4,1),
une réflexion sur la sortie d'Egypte et I'arrivée au désert présentée de fagon prémo-
nastique comme «un état de vie o, dans le silence et le calme, on met en pratique les
Lois divines et on s’instruit des paroles célestes» (XXVI,4,1), et encore une allusion
a I'exercice spirituel des sens (vue, ouie, etc.) préfigurant ce qui deviendra dans la
tradition chrétienne la doctrine des cing sens spirituels (XXV,3,5). — L avant-derniere
de ces homélies (XXVII), qui associe probablement une prédication et un commentaire,
est particulierement célébre avec son dénombrement et son interprétation des 42 étapes
du voyage des fils d’Israél et, sur le plan spirituel, de I"ascension de I'ame vers Dieu.

Eric JunoD

Henri DE Lusac, Histoire et Esprit. L'intelligence de I'Ecriture d’aprés Origéne
((Euvres completes, XVI), Paris, Cerf, 2002, 649 p.

Histoire et Esprit, ce livre lumineux de Henri de Lubac paru en 1950, marque une
date non seulement dans les études origéniennes, mais plus largement dans la compré-



BIBLIOGRAPHIE 279

hension et la réception de I'exégese des Peres par la théologie chrétienne contemporaine.
Lecteur assidu d’Origene ainsi que de tous ceux qui, au long des siécles, I'ont lu, admiré
ou critiqué, de Lubac entreprend un proces en réhabilitation qui, au fil des pages, se
mue en une magistrale mise en valeur d'une théorie et d'une pratique de la lecture de
I'Ecriture dans lesquelles la recherche du sens, toujours & entreprendre et reprendre,
traque I'esprit divin présent et dissimulé dans la lettre du texte et dans le déroulement
de I'histoire. En attirant I'attention sur le plus créatif et le plus savant des interpretes
de la Bible chrétienne dans les premiers siécles, de Lubac vient rappeler & ses contem-
porains que l'exercice de la théologie peut associer avec bonheur dans une méme
démarche des recherches qu’aujourd’hui exégétes, dogmaticiens, éthiciens, spirituels
ont pris I"habitude de conduire séparément. — Cette réédition de I’édition originale prend
place dans la publication en cours des (Euvres complétes (en 50 volumes) entreprise
par I’ Association Internationale Cardinal Henri de Lubac. Le présent volume est com-
plété par une traduction francais des textes et citations que 1’auteur avait reproduits dans
leur langue originale, d’un index des noms propres, d’une introduction de Michel Fédou
et de trois études du Pere de Lubac ; I'une d’elles, consacrée a «La querelle du sa ut
d’Origeéne aux temps modernes» (parue en 1961), est un trésor d’érudition allegre
élégante.

Eric Junobp

MaRrk JuLiaN EpwarDps, Origen against Plato (Ashgate Studies in Philosophy
& Theology in Late Antiquity), Aldershot, Ashgate, 2002, 191 p.

Ce livre, qui tient de I'essai solidement documenté, soutient une thése insolite : non
seulement Origeéne n’est pas le théologien platonisant que [on décrit (et souvent dé-
nonce) depuis plus d’une quinzaine de siecles, mais la doctrine qu’il a construite
s’oppose radicalement a celle de Platon (Origen against Plato). Que le langage du
théologien alexandrin soit largement redevable a Platon et au platonisme et qu’a ce titre
il ait de quoi surprendre les figures fondatrices du christianisme, voila qui est indéniable,
mais les rapprochements de vocabulaire ne signifient pas nécessairement qu'il y a
dépendance sur le plan de la pensée. Se fiant davantage a I’honnéte Rufin, traducteur
du Peri Archon, qu’a Jérdme et d’autres accusateurs anciens, Edwards reprend la lecture
de passages de ce traité majeur et d’autres ouvrages origéniens pour démontrer qu’Origene
n’a rien d’un philosophe inféodé a Platon ou a quelque autre grand maitre de la tradition
grecque, mais qu’il est un esprit indépendant, attaché avant tout a la lecture de I’ Ecriture,
qui s’est trouvé amené a débattre de questions philosophiques classiques. — La démons-
tration qu’'Origeéne ne souscrit nullement aux enseignements de la tradition platonicienne
porte sur les lieux mémes ou traditionnellement le platonisme du maitre alexandrin
apparait comme le plus criant : la conception de Dieu, la doctrine du Logos, la doctrine
trinitaire, la doctrine de 1'ime (préexistence, chute, métensomatose), la constitution et
I'interprétation de I'Ecriture. L'A. réunit sur chaque point un dossier de textes qu’il
commente avec talent. — Sa démonstration est-elle convaincante ? Il faudrait davantage
que quelques lignes de recension pour justifier une réponse tranchée. Disons que si elle
insinue parfois le doute, indice que Iessai est de qualité, elle souffre cependant d’étre
soumise A ce qui ressemble par trop a un parti pris. Ainsi, par exemple, quel que soit
I"intérét des développements que 1I'A. consacre a la préexistence de I'ame (p. 89-97),
nous ne comprenons pas ce qui I’autorise & contester qu’'Origéne a retenu cette doctrine
dans son Peri Archén, au moins a titre d’hypothése.

Eric Junob



280 BIBLIOGRAPHIE

Pseupo-GiusTino, Sulla Resurrezione. Discorso cristiano del 1l secolo, a cura
di Alberto D’Anna, Brescia, Morcelliana, 2001, 323 p.

Dans ses Sacra Parallela, Jean Damascéne reproduit trois amples fragments d’un
De resurrectione de Justin. L auteur, doté d une culture philosophique, répond a des
gens (non identifiés) qui font valoir des objections a la résurrection de la chair. Si
I"antiquité du traité cité (seconde partie du [1°) n’est guere discutable, la critique s’est
interrogce sur I'identité de I'auteur (s’agit-il bien de Justin ?) ainsi que sur les idées et
I'identité exactes de ses adversaires. Les extraits de ce De resurrectione suscitent
manifestement un vif intérét parmi les chercheurs contemporains puisque, dans ces
quinze derniéres années, ils ont suscité de nombreuses études et pas moins de trois
éditions critiques avec commentaire ; les deux dernieres d’entre elles — celle de Martin
Heimgartner parue dans la série des Patristische Texte und Studien et celle de D" Anna
— sont méme contemporaines (2001). — L'étude minutieuse et solide d’ Alberto D’ Anna,
apres une édition du texte grec accompagnée d'une traduction en italien, examine
successivement la structure littéraire du traité (telle qu'on peut la reconstituer a partir
des fragments), les problemes de la datation et de I'auteur, le profil idéologique des
adversaires et de 1'auteur. Les trois fragments restitueraient la quasi-intégralité du traité
et révelent un discours composé selon le modele aristotélicien de I'orateur qui parle en
second. L’ouvrage est antérieur au De resurrectione de Tertullien (qui 'utilise) et
vraisemblablement a I'Adversus haereses d’Irénée. Les adversaires, qui selon D’ Anna
seraient aussi les destinataires du traité, sont a chercher non dans des cercles franchement
gnostiques mais au sein de la Grande Eglise dans les rangs de chrétiens platonisants.
Enfin auteur ne serait pas Justin (notamment du fait de différences stylistiques), mais
ses 1dées démontrent une réelle proximité avec le célebre Apologete ; le De
resurrectione serait en somme un ouvrage «deutéro-justinien», imputable 4 un membre
du cercle ou de la mouvance de Justin @ Rome dans les années 170-180.

Eric Junobp

EpHREM DE NIsiBIE, Hymnes sur la Nativité, Introduction par Francois Graffin ;
traduction et notes par Frangois Cassingena-Trévedy (Sources Chrétiennes,
459), Paris, Cerf, 2001, 341 p.

Le diacre syriaque Ephrcm de Nisibe (1 373) est le plus attachant et le plus émouvant
des poetes chrétiens des cing premiers siecles. Ses hymnes toucherent ses contempo-
rains, bien au-dela de la Syrie, et plusieurs d’entre elles vinrent méme enrichir les
liturgies orientales. Elles restérent cependant relativement peu connues en Occident. Et
ce n'est que récemment, en grande partie grace aux remarquables études de E. Beck,
qu’elles bénéficierent d’éditions critiques fiables (distinguant notamment les piéces
authentiques de celles dont I"attribution est douteuse) et de traduction dans une langue
moderne. La présente traduction s appuie précisément sur les travaux et 1'édition de
Beck (parue en 1959 dans le CSCO 186) qui a regroupé autour de la nativité 28 poémes :
une collection probablement constituée par Ephrem lui-méme de 16 «berceuses» (hym-
nes V-XX), complétée au VI° siecle par 4 hymnes probablement authentiques (I-1V)
et ultérieurement par 8 autres dont la provenance est moins stire (XXI-XXVIID). — Ces
Hymnes sur la Nativité sont lides a la féte de I'Epiphanie (de la manifestation du Christ
sur terre) du 6 janvier; a I'époque d’Ephrem, la féte du 25 décembre, récemment
introduite en Occident, était inconnue en Orient. Ephrem, qui dans sa jeunesse a participé
au concile de Nicée et se montre tres attaché a combattre les adversaires de la foi, en
premier lieu les ariens et les Juifs, y développe un enseignement simple et ferme. Mais
son talent réside moins dans ses aptitudes didactiques que dans son art & faire intervenir



BIBLIOGRAPHIE 281

et dialoguer toutes sortes de personnages et d’éléments empruntés généralement 2
I"Ecriture qui composent un tableau rempli de vie et de couleurs. Marie (et aussi Joseph),
les femmes, les ancétres comptent bien sir parmi les principaux protagonistes. Mais,
a cOté d’eux. on trouve aussi le peuple des anonymes et des sans-grade. Ainsi I"hymne
VIII ou sont convoquées les corporations des paysans, des vignerons, des charpentiers
(grice a Joseph !), des meres, des époux, des enfants, etc. qui tous, en joyeuse procession,
viennent présenter avec d’humbles paroles leur hommage a I'Enfant. Frangois Cassingena-
Trévedy donne de ces picces syriaques une traduction fluide d’une rare ¢élégance.

Eric Junop

PuiLippe Baub, MaximMe EGGER (€ds), Les richesses de 'Orient chrétien, Pully/
Saint-Maurice, Sel de la terre/Saint-Augustin, 2000, 195 p.

Philippe Baud, fondateur du Centre catholique d’études de Lausanne, et Maxime
Egger directeur des éditions orthodoxes Le Sel de la Terre, ont organisé un cycle de
six conférences consacrées a des aspects du christianisme oriental, publides dans ce
volume. Nous présentons quelques unes d’entre elles. Une conférence d’Enzo Bianchi,
bibliste et pricur de la communauté de Bose, sur «La spiritualité du désert» ouvre le
livre. La sagesse du désert est parvenue jusqu’a nous a travers des apophtegmes, les
Conférences ct les Institutions de Jean Cassien et d’autres recueils transmis par la
spiritualité orientale. Qui sont les Peres du désert ? Des hommes et des femmes qui fuient
en Egypte, en Syrie, en Palestine, au moment de la christianisation de I'Empire et de
la mondanisation de I'Eglise aux IV®, V¢ VI® siécles. lls sont appelés moines car,
solitaires, ils s efforcent de faire 'unification de tout leur étre et de vivre un esprit de
communion dans «la liberté et les saintes Ecritures». Chacun cherche  lire, 4 appro-
fondir et & mémoriser I’Ecriture jusqu’a se laisser imprégner entierement par elle. Le
moine est un philologos, un amant du Verbe qui tend a la priere incessante. Les Péres
du désert invitent ’homme a retourner en son centre pour accueillir le Christ. Claude
Bérard, professeur d’archéologie classique a I'Université de Lausanne, traite de «La
ténébre éblouissante. Les icones, voie de la connaissance de Dieu.» Sur le chemin de
I"ascese et de la contemplation, les icones jouent un role important. ledne, en gree, veut
dire «portrait». Selon la légende, le Christ, en imprimant son visage sur un linge, le
mandylion, pour le roi malade Abgar d’Edesse en Mésopotamie, serait le premier
créateur d’icone. L'icone est une matrice produite par I'impression d'un patrice — la
face du Christ —, destinée & étre utilisée comme le serait un sceau. Effet de la miséricorde
divine, I'exposition a la lumiere de 1'icdne matricie 'homme spirituellement, ¢ est-a-
dire redonne a son image la ressemblance originelle de la création. L'icone est donc
un portrait de Dieu, du Dieu Trine. La seule icOne trinitaire canonique est celle d”André
Roublev, dite de «I'hospitalité¢ d’ Abraham». D une part, les peintres cherchent a «illustrer»
I'Ecriture, d’autre part, ils s"avancent en théologie dans I'imagerie des dogmes. En ce qui
concerne la connaissance de Dieu, la théologie orthodoxe est apophatique, elle ne peut
parler du Pére que par la négative. Les Peres de I’ Eglise — Denys le Mystique notam-
ment — développent une mystique de la ténebre, signe de la transcendance de Dieu.
I.image du Pere se dissimule a jamais derriére la ténebre €blouissante. Michel Stavrou,
chargé de cours en théologie dogmatique a I'Institut Saint-Serge de Paris, ¢tudie «Les
énergies divines. La transfiguration du corps et du cosmos dans la theéologie byzantine.»
La théologie orientale des énergies divines est synthétisée au XIV® siecle par saint
Grégoire Palamas, archevéque de Thessalonique. 1l s’engage a partir de 1338 dans une
controverse considérable. Des moines pratiquent une méthode de priere, attestée aux
Ve et VI¢ siécles : elle suit le rythme respiratoire du corps humain qui peut ressentir
I"action de la grice divine. Grégoire Palamas se charge de défendre ces moines appelés



Théologie
contemporaine

282 BIBLIOGRAPHIE

hésvchastes. contre les attaques du philosophe Barlaam, tenant intellectualiste de la vie
spirituelle. L'Eglise byzantine adhére a ses positions en 1341, 1351 et 1368. Pour
G. Palamas. la Lumiere vue par les moines hésychastes est la méme que celle qui entoure
le Christ au mont Thabor. Il affirme une mystérieuse distinction en Dieu : celle de
I’essence et des ¢nergies. Le probleme se pose ainsi : comment est-il possible & I’homme
de connaitre Dieu tout en reconnaissant qu’il est par nature inconnaissable ? Dieu est
essence et énergie, non participable dans son essence mais participable dans ses énergies.
L’'énergie divine est le mode existentiel dans lequel Dieu se révele et se communique.
Chez Palamas, le terme recouvre deux sens : d’une part, le jaillisssement de la gloire
divine pressenti comme Shekina dans les théophanies de I’Ancien Testament, d autre
part, I'acte de Dieu. En amont de I'essence se trouve une personne fondatrice, le Pére
qui engendre le Fils et fait procéder I'Esprit. Les énergies divines existent objectivement
et sont une expression irradiante des Personnes trinitaires. M&" Kallistos Ware, évéque
de Diokleia et professeur de théologie orthodoxe a I'Université d'Oxford, médite enfin
sur «Orient et Occident, sources et espérances de 1'Eglise indivise». I s’interroge sur
la question de savoir comment les chrétiens d Orient et d’Occident comprennent le
mystere de I'Eglise. La réponse est peut-étre dans Le Pasteur d’Hermas. L auteur y
décrit une vision de I'Eglise qui souligne la double nature de celle-ci. I la voit comme
une femme agée, puis comme une tour inachevée. La premicre image €voque la per-
fection et I'éternité de I'Eglise, la seconde son «incomplétude». L orthodoxie se con-
sidere comme 1'Eglise de la Sainte Tradition. En méme temps, celle-ci est une vérité
vibrante et contemporaine, comme pour les chrétiens d’Occident. Quels sont les €lé-
ments précieux et opportuns a I’heure actuelle ? M#" K. Ware met en évidence la doctrine
de la Trinit€ et ses cons€quences, la Divine liturgie comprise comme «le ciel sur la
terre», la lumiére de la Transfiguration et son lien avec la crucifixion du Christ. Cet
ouvrage est une initiation a la théologie orthodoxe. Savant, mais vivant, il est doté d’une
annotation précise et est accessible au lecteur cultivé. Chaque conférence est précédée
d’une notice biographique et s’acheéve par une bibliographie succinte.

ErisaBeTH COUTEAU

MARTIN LEINER, Gottes Gegenwart. Martin Bubers Philosophie des Dialogs und
der Ansatz ihrer theologischen Rezeption bei Friedrich Gogarten und Emil
Brunner, Giitersloh, Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, 2000, 301 p.

Le but principal de ce livre — il s’agit & I'origine de la thése d habilitation de I'A.,
professeur de théologie systématique a Neuchatel, puis actuellement a Jena — est une
réévaluation de la philosophie dialogique de Martin Buber. Celle-ci est souvent, par ses
adeptes de méme que par ses critiques, considérée comme une rupture radicale avec
la tradition d"une philosophie transcendantale dont ’appui sur le «Je» et la raison aurait
€té tout simplement remplacé par la primauté du «Tu» et de la rencontre. L' A. démontre
que ce point de vue est juste en ce qui concerne le dialogisme théologique de Gogarten
et Brunner : tous les deux comprennent la relation fondamentale entre le «Je» et le «Tu»
d’une maniére asymétrique ; le «Je» n’est constitué que par le «Tu», ce qui ouvre la
porte a des idées autoritaires. Mais la pensée de Buber est beaucoup plus profondément
enracinée dans I'idéalisme de la philosophie allemande depuis Kant. Loin de vouloir
faire table rase, Buber cherche plutot a améliorer cette philosophie de I'intérieur. Comme
Kant, lui aussi part dans sa philosophie des phénomenes tels qu'ils sont donnés a la
conscience (Bewufitsein) et cherche des catégories qui les structurent. Mais il accorde
un intérét particulier a la réalité¢ (Wirklichkeir) et le vécu (Erlebnis) de ces faits de
conscience — intérét hérité de Dilthey. Buber arrive ainsi 4 une «ontologie relation-
nelle» : toute la réalité vécue est imprégnée par les deux relations «lch-Du» (relation



BIBLIOGRAPHIE 283

personnelle) et «Ich-Es» (relation chosifiante) sans que les deux soient vraiment sépa-
rables. Si on a mentionné Kant et Dilthey, la philosophie de Buber se révele encore
plus proche de la pensée de Husserl. Husserl a essayé au méme temps que Buber
d’effectuer une telle correction intérieure du transcendantalisme en partant de la
phénoménalité et il a, dans son concept d’un «a priori de la corrélation», établi un
relationisme comparable a celui de Buber. Cette réévaluation de la pensée de Buber n’est
pas sans intérét théologique.Un cours donné sous le titre : «Religion en tant que pré-
sence» («Religion als Gegenwart») est a I’origine de I'ouvrage principal de Buber, «Ich
und Du». LA, (cf. le titre de son livre) insiste sur le fait que la présence de Dieu est
le fil conducteur pour toute la philosophie de Buber. Cette présence de Dieu est comprise
par Buber comme celle d’un «tu éternel», présence continuelle et fondatrice qui échappe
a toute conceptualisation mais qui n’est tout de méme accessible que par le biais des
phénomenes tels qu’ils se refletent dans la conscience de soi. Buber arrive ainsi. toujours
selon I'A., a réconcilier les points forts des deux tendances théologiques dont la concur-
rence a marqué toute I"histoire de la théologie du XX¢ siecle : la théologie d’une analyse
de la conscience de soi qui s’inspire de Schleiermacher et celle qui met tout 1'accent
sur I'extériorité de la parole de Dieu. C’est pourquoi Buber mériterait une position clé
dans la théologie contemporaine (cf. p. 213, 281). — Le livre est d’une grande clarté.
Les hypothéses principales sont bien exposées et elles sont vérifiées par des analyses tres
proches des textes de Buber. Ces analyses tiennent compte d une maniére remarquable
de tous ses prédécesseurs et contemporains importants. Ainsi, I'ouvrage de Martin Leiner
peut tres bien servir d'introduction a la pensée de Buber et a son contexte.

FRIEDRICH LOHMANN

Marc Boss, Doris Lax, JEan RicHarD (€ds), Mutations religieuses de la
modernité tardive : Actes du XIV¢ Collogue International Paul Tillich,
Marseille, 2001 (Tillich-Studien, Band 7), Miinster-Hamburg-London, Lit,
2002, 293 p.

On ne peut que saluer la parution de ce recueil qui offre une lecture critique de
I"actualité de Tillich. Il s agit des Actes du Colloque organisé en 2001 par I" Association
Paul Tillich d’Expression Frangaise. Le volume s’organise selon deux axes chers a
Tillich : le premier reprend la question si difficile de la «post-modernité» en lui préférant
les termes «modernité tardive», et en lui donnant une lecture référée a la théologie de
la culture («Théologie de la culture : la modernité fragilisée 7»). Quant au second axe,
il s’attaque a la question largement débattue du dialogue interreligieux («Théologie des
religions : 'épreuve du pluralisme religieux»). L'ensemble permet au lecteur peu
familier de Tillich d’entrer dans sa pensée et a tous d’en vérifier la pertinence. Il est
vrai que la voix de Tillich s’est tue depuis une quarantaine d’années, mais on ne peut
qu'étre frappé par la profondeur de vue du théologien germano-américain et par
I"actualité de certaines de ses intuitions. — En ouverture de la premiere partie, Martin
Leiner («Mythe et modernité chez Paul Tillich») rappelle utilement I'origine du concept
de modernité dans la littérature patristique ! Il est formé sur les termes modo (main-
tenant, récemment) et hodiernus (aujourd’hui). Le mot modernus désigne  la fin du
V¢ siecle I'ere chrétienne par opposition & 1’ Antiquité paienne. Quant a modernitas, il
apparait au XI¢ siecle pour signifier que les progres inéluctables de la révélation (par
la Tradition) permettaient aux «hommes modernes» de voir plus loin que les savants
de I’ Antiquité en matiére de science profane et plus loin que les prophetes en matiere
religieuse ! A partir de la, moderne se référera toujours a une actualité opposée a un
passé (voire 4 un «dépassé»). Chez Tillich, «c’est au fond ce qu’il désigne par ‘la
situation’, ou d’une maniére différente, par le terme de kairos.» (p. 5-6) Si Tillich admet



284 BIBLIOGRAPHIE

I'idée d'un progres de la théologie, il récuse — on est protestant ou on ne l'est pas ! —
I"idée de progres de la révélation. — Pierre Gisel («Premiére Guerre mondiale et apories
de la modernité») nous donne un article exigeant mais tres utile pour comprendre le
role de la Grande Guerre dans le développement de la théologie dialectique dominante
au XX siecle. Les massacres de 14-18 sont pergus comme «un choc et une rupture,
mettant fin a une théologie optimiste et libérale pour donner naissance a une théologie
de la crise et de I'altérit€ de Dieu.» (p. 50) P. Gisel montre que la perception du XIX*©
siecle est, chez des auteurs comme Barth, Thurneysen, Brunner, Bultmann et d’autres,
une «mise en scéne» (p. 52) non pas délibérce, mais agissant comme arri¢re-fond d’une
pensée qui se veut reprise de celle de la Réforme, tout en oubliant d’avouer & partir
de quoi elle pense, a savoir précisément I'héritage honni du XIX® siecle ! Face a cette
théologie dialectique, Tillich affirme qu’on ne saurait condamner ou louer sans partage
quelque moment que ce soit de 1'histoire car «nul fini n’est soumis a un Oui ou a un
Non inconditionnés.» (p. 71. Citation de Ecrits contre les nazis (1932-1935, Paris/
Geneve/Québec, Cerf/Labor et Fides/Presses de 'univ. Laval, 1994, p. 230). C’est ici
que Tillich reprend son terme de kairos forgé dés 1918 pour 'analyse du socialisme
chrétien. 11 s’agit de discerner un moment particulier de 1’histoire comme un nouveau
possible dans lequel une relecture de la révélation ouvre des portes insoupgonnées.
— A la lecture du titre («Diabologie et modernité : une relecture de Luther, Barth et
Tillich»), on se prend a sourire, mais 1'auteur, Bernard Hort, nous entraine dans un
parcours des plus sérieux qui remet en perspective la compréhension moyendgeuse du
diable que Luther a recue de ses maitres et retravaillée dans la perspective de sa percée
reformatrice, et rend hommage a la reprise moderne (au sens de Leiner dans ["article
cité ci-dessus) de Tillich avec le concept de démonique. On peut se demander cependant
st la lecture faite par B. Hort de ce concept ne le réduit pas a étre un décalque actualisé
de la pensée de Luther, alors qu’il en est une reprise philosophiquement fondée autre-
ment (puisque dans I'ceuvre de Schelling en particulier, alors que Luther pense a partir
et contre les scolastiques le sens de cette parenthése n’est pas tres clair). D autre part,
ce concept s avere évidemment utile pour nous aider a lire nos ambiguités confession-
nelles et permettre une réception du pluralisme religieux a égalité, plutot que de le penser
en termes de position des autres par rapport a la christologie. Mais comme le rappelle
B. Hort, il ne s’agit pas de négliger la christologie : «[Le christianisme] est bien siir
voueé a célébrer la diversité de 'univers et les potentialités de I'existence. Mais — on
["oublie parfois aujourd’hui — en lien a une perspective salutaire et recréatrice. Cette
mission de nature sotériologique est cependant grevée, nous 'avons vu, par toute une
accumulation passée de représentations ambivalentes. Comment dire, en effet, la portée
téléologique et accomplissante de la foi, sans retourner 4 une dramatisation ou a un
dualisme exagéré 7» (p. 90) — L’article qui ouvre la seconde partie est dii a Doris Lax
(«Les racines de la foi selon le jeune Tillich») et il me semble un des plus intéressants,
quoique sa brieveté puisse laisser le lecteur sur sa faim. D. Lax s’interroge sur les
similitudes et les différences entre les situations religieuses et culturelles depuis le début
du XX siecle jusqu'au début du XXI¢ siecle. Elle montre que Tillich fait une analyse
de la structure de la pensée humaine qui articule rationalité et irrationalité dans leur
relation avec la finitude, mais aussi avec un au-dela de la pensée. Ceci est assez bien
connu du lecteur familier de la pensée de Tillich, mais 1a ot D. Lax ouvre des per-
spectives, ¢’est lorsqu’elle propose de reprendre cette analyse tillichienne pour 1'appli-
quer, mutatis mutandis, a notre situation culturelle et religieuse. Si Tillich réfléchit
exclusivement au scin du christianisme, nous devons, nous, réfléchir au sein d’un monde
marqué par I'impact de la diversité de la culture et du pluralisme religieux et par
I'inaction quasi totale des Eglises dans le combat pour le sens. A de rares et notables
exceptions prés, les Eglises et Facultés de théologie se sont contentées de déplorer leur
perte d’impact socio-culturel, préchant au profit du petit noyau de convaincus satisfaits
par les expressions anciennes des symboles du christianisme, sans jamais vouloir les



LIVRES RECUS 285

traduire dans un langage culturellement acceptable. La culture a bougé et changé,
marquée, entre autres, par les bouleversements des deux guerres mondiales et de la chute
du mur de Berlin, sans compter dans le champ de la pensée, tous les changements
culturels impos€s par les avancées technologiques (on pense aux nouveaux moyens de
communications en particulier, mais aussi a la physique quantique). Et D. Lax d’interro-
ger : «Bien sr, dans le champ de la théologie. les nouveautés n’ont pas manqué. .. Mais
un seul des ces développements a-t-il apporté une transformation et un renouveau
significatits au regard de la société et de la culture ? J'ose répondre ‘non’.» (p. 176)
Cependant, il semble bien que Tillich propose une analyse suffisamment universelle
pour pouvoir s’appliquer a toutes les religions et cultures et nous ouvrir la possibilité
de penser la réalité nouvelle que nous vivons pour que la foi, la pensée et 1'action —
respectivement, la religion, le monde et la culture — puissent retrouver leur fondement
ultime dans celui qui est le fondement de I'Etre-méme (Cette double trinité
terminologique de Tillich apparaissent comme une traduction possible des vertus théo-
logales : la foi, I'espérance et I'amour). — Il faudrait pouvoir rendre hommage 4 chacun
des articles de ce volume pour exprimer toute sa richesse. Je ne peux que dire & quel point
il est stimulant et offre de quoi reprendre les questions que des pasteurs et des théologiens
doivent se poser avec urgence en maticre de relations entre religion et culture.

CEDRIC JUVET

CHristor MaNDRrY, Ethische Identitit und christlicher Glaube. Theologische
Ethik im Spannungsfeld von Theologie und Philosophie, Mainz, Matthias-
Griinewald, 2002, 314 p.

Il s"agit d’une dissertation soutenue a la faculté de théologie catholique de Tiibingen
cn 2000-2001. Dans un premier temps, I’A. compare différents modeles théologiques,
du coté catholique (Bockle vs Demmer) puis protestant (Ebeling vs Pannenberg).
Soucieux d’éviter les pieges de «l'¢thique de la foi» (notamment celui d'instituer
I'Eglise en une sorte de société éthique de remplacement (Kontrastgesellschaft), et
récusant la trop grande coupure établie par Gerhard Ebeling entre raison et conscience,
I’A. entend éviter par ailleurs de fonder 1'éthique sur une anthropologie métaphysique,
comme cela demeure le cas selon lui chez Pannenberg. Une reprise des difficultés
inhérentes a I'¢thique fondamentale suppose la médiation du concept d’identité reli-
gicuse, développée dans la deuxieme partie de 'ouvrage. L'A. y discute de maniere
approfondie 1'apport de Paul Ricceur, en reprenant certaines de ses catégories centrales
(le soi et I'autre, I'identité narrative, etc.). Le sujet €éthique y apparait comme un sujet
convoqué, a la fois décentré, transcendé et rappelé a sa passivité premiere. Clest
précisément sur le statut et le contenu de cette «convocation» que se décide la pertinence
d’une reprise théologique du questionnement de la philosophie morale. L"A. s’efforce
deés lors de repenser la structuration a la fois déontologique et téléologique de I'éthique,
en montrant théologiquement comment la foi chrétienne constitue I'identité religicuse
du sujet éthique. Il propose ainsi une articulation differencic€e de la théologie et de la
philosophie, chacune ayant & ¢clairer I'identité éthique d'une maniére singulicre : la
philosophie accentue le général, la théologie souligne I'inscription du général dans le
particulier ; une confrontation critique demeure inévitable. — L'A. s’inscrit globalement
dans la perspective de Paul Ricceur, dont on regrette parfois qu’il ne discute pas davantage
I"apport d’un point de vue plus systématique. Nous souscrivons & la nécessité de tabler
sur la médiation de 'identité religicuse du sujet pour relier le soi €thique & son interpré-
tation chrétienne ; on aimerait toutefois mieux comprendre comment s’opere, en théologie
systématique, ce passage de I'identit¢ religieuse & sa formulation specifiquement chré-
tienne. La problématique de I'ouvrage est surtout abordée d’un point de vue formel ; sous



Sciences
bibliques

286 BIBLIOGRAPHIE

cet angle, elle constitue un apport intéressant aux actuels débats sur la différence de
perspective et de situation des éthiques théologiques et des philosophies morales, en méme
temps qu'une invitation convaincante a repenser le dialogue des deux disciplines.

Dents MULLER

PIERRE GIBERT, CHRISTOPH THEOBALD, avec la coll. de J.-N. ALETTI (éds), Le cas
Jésus Christ. Exégetes, historiens et théologiens en confrontation, avec la
coll. de Chr. Duquoc, M. Fédou, A. Fossion, H.-J. Gagey, J. Guillet,
H. Laux, D. Marguerat, J. Moingt, Ch. Perrot, J. Schlosser, R. Virgoulay,
Paris, Bayard, 2002, 475 p.

Cet ouvrage est la reprise du dossier paru dans les Recherches de Science Religieuses
(87.3 1999 et 88.4 2000), complété d’une introduction de P. Gibert, d’une correspon-
dance entre Ch. Perrot et J. Moingt, et d’un chapitre final de Chr. Theobald. Le propos
de I'ouvrage est «de faire le point sur 1’état des connaissances quant au Jésus historique
et sur I"état de la réflexion quant a la signification de son message et de I'interprétation
que les évangiles ont donnée de son destin de mort et de résurrection.» (p. 12). Un coup
d’ceil sur la table des matiéres fait immédiatement apparaitre que, dans la premiére partie
de cet ouvrage, le probleme de la connaissance historique de Jésus est traitée essen-
tiellement sous I'angle de I'histoire de la recherche : la période allant des Péres de
I’Eglise au temps des Réformes est couverte par M. Fédou, celle courant du X VIII sidcle
au début du XX¢ par Ch. Perrot, puis le débat de Kidsemann et de Bultmann fait I'objet
d’une contribution de J. Schlosser ; enfin D. Marguerat dresse un état de la question
sur la «troisieme quéte» et J.-N. Aletti met en perspective les différentes positions
actuelles. Le seul article de recherche sur le Jésus historique est la contribution de
J. Guillet sur le Fils de I'homme. Qui chercherait dans cet ouvrage ce qu’on peut savoir
aujourd’hui de Jésus ne trouvera pour ainsi dire rien, mais sera, en revanche, intelli-
gemment instruit sur les difficultés que I’enquéte historique menée a propos du Nazaréen
a soulevées et continue d’occasionner pour la théologie en tant que discipline spéculative
inscrite dans une traditions presque bi-millénaire. Dans la deuxiéme partie, outre la
correspondance déja signal€e, il faut relever les pages stimulantes d’”A. Fossion sur le
rapport entre catéchese et exégese critique. La dernieére partie enfin donne la parole a
des théologiens (Chr. Duquoc, J. Moingt, H.-J. Gagey, A. Fossion) et & des philosophes
au demeurant fort proches de la théologie (R. Virgoulay, H. Laux), si bien que les
décalages, voire les divergences, ne fissurent pas I'unité¢ dominante d’un point de vue
catholique romain ouvert ayant intégré positivement la problématique historique. Le
souci commun de ces auteurs n’est évidemment pas de rappeler I"historicité de Jésus,
ni méme de discuter la légitimité des enquétes menées pour tenter de reconstituer ce
personnage historique, mais de trouver le point d’équilibre entre histoire et foi. Et sur
ce point précis, ce n’est plus tant le cas Jésus qui attire attention du lecteur, que
I’éventail des sensibilités qui se dévoile au sein de cette branche du catholicisme frangais
contemporain. — La qualité d’ensemble des contributions est remarquable par la solidité
de leur érudition, la finesse de leurs analyses et la clarté de leur style. Nous avons
toutefois €té surpris par les jugements de valeur négatifs que Ch. Perrot porte sur les
savants qu’il étudie. Il est pour le moins inhabituel qu'un auteur €crive a propos des
théologiens rationalistes de 1I'époque des Lumieres que «le Jésus qu’ils produisent ne
révele souvent que la petitesse de leur esprit» (p. 57) et n"hésite pas ensuite & dénoncer
ceux de ses devanciers qui pratiquaient I'eiségese de leurs propres idées plutdt que
I'exégese des textes (cf. p. 72-73).

FRrREDERIC AMSLER



	Bibliographie

