Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 3

Artikel: Etude critique : lettre ouverte & propos de l'esprit de la liturgie, ouvrage
du cardinal Joseph Ratzinger

Autor: Bauer, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 241-251

ETUDE CRITIQUE

. LETTRE OUVERTE
A PROPOS DE L’ESPRIT DE LA LITURGIE,
OUVRAGE DU CARDINAL JOSEPH RATZINGER

OLIVIER BAUER

Résume

Dans le débat cwcuménique provoqué par la publication de la lettre ency-
cligue de Jean-Paul II, Ecclesia de Eucharistia, Olivier Bauer propose une
lecture critique de 'ouvrage que le cardinal Joseph Ratzinger a consacré i
L esprit de la liturgie. En théologien pratique, il montre comment le Président
de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi congoit la messe et démonte
sa prétention a définir ainsi le véritable culte chrétien.

A Monsieur le Cardinal Joseph Ratzinger,
Président de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi

Monsieur

Votre livre — L'esprit de la liturgie ' — m’a vivement intéressé. Il faut vous
dire que je meéne des recherches sur les rites — sur le culte réformé en particulier
— et sur le rapport que le christianisme entretient avec les cinq sens. Or votre
ouvrage lie ces deux thémes.

J ai donc lu vos réflexions avec attention, avec plaisir aussi. Dans la marge,
j’ai souvent griffonné des cceurs, soit que je partageais votre avis soit que vous

! Cardinal J. RATZINGER, L esprit de la liturgie, traduit de 1’allemand par G. Catala
avec la collaboration de G. Solari, Geneve, Ad Solem, 2001, 186 p. Les chiffres entre
parentheéses y renvoient. L’actualité a rattrapé cette critique, puisqu’a Piques 2003, le
pape Jean-Paul II a publié une lettre encyclique, Ecclesia de Eucharistia, qui s’inscrit
dans une ligne trés proche. Elle est disponible sur Internet : http://www.vatican.va/
holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-
ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html, site officiel du Saint-Sicge, section «Les
Encycliques de Jean-Paul II». Sous forme de livre : L’Pfg!ise vit de I'Eucharistie, du
souverain pontife Jean-Paul Il aux évéques, aux prétres et aux diacres, aux personnes
consacrées, et a tous les fideles laics sur I'Eucharistie dans son rapport a 'Eglise.
Namur/Paris/Saint-Mauric, Fid€lité/Salvator/Saint-Augustin, 2003.



242 OLIVIER BAUER

m’aviez convaincu. Bien entendu, j’y ai aussi dessiné des points d’interrogation
et des éclairs, symboles de mes désaccords parfois superficiels, parfois fon-
damentaux. Vous imaginez bien que ¢’est avant tout de ceux-ci que J aimerais
vous entretenir.

1. Comment j’ai lu votre livre...

C’est votre point de départ qui m’a séduit. Contrairement aux habitudes
des théologiens, vous n’abordez pas le culte par I'analyse des paroles qui sont
dites pendant la célébration — priére, lecture biblique, prédication ou bénédic-
tion — mais avec une posture : la priere en direction de I'Est.

La priere vers I'Orient est de tradition depuis I"origine du christianisme, elle exprime
la spécificité de la synthése chrétienne, qui intégre cosmos et histoire, pass¢ et
monde a venir dans la célébration du mystere du salut. Dans la priere vers I'Orient
nous exprimons donc notre fidélité au don requ dans I'incarnation et I'élan de notre
marche vers le second avenement. (p. 63)

Ces quelques lignes résument, je crois, le programme de votre livre : le
poids que vous accordez a la tradition, ce caractere synthétique que vous
attribuez au christianisrne, la tension entre histoire et cosmos, le double regard
vers le passé€ et I"avenir et la valeur symbolique d’une posture corporelle. Mais
cette citation, dans le méme temps, laisse deviner le point faible de votre
démonstration. Car la tradition chrétienne n’est pas unique : on n’a ni toujours,
ni partout, ni seulement pratiqué la priere vers I'Orient ! Plusieurs manieres
de prier ont coexisté et — ce qui est tout aussi décisif — coexistent encore en
mobilisant divers codes symboliques.

Votre démonstration n’en devient pas moins intéressante, mais elle perd
le caractére d’obligation que vous lui attribuez. L esprit de la liturgie que vous
défendez devient alors une possibilité de célébrer le culte chrétien, sans valeur
normative — pas méme a I’intérieur de 1'Eglise catholique —, sinon pour celles
et ceux qui partagent vos choix.

Contrairement a votre prétention — définir «la véritable liturgie» (p. 19),
«I’essence du culte véritable» (p. 36), «le véritable culte» (p. 37), «le culte
véritable» (p. 39), le «vrai sacrifice» (p. 40), etc. —, j attribue a vos rétlexions
le statut de propositions. Elles sont des stratégies de ritualisation, pour repren-
dre les termes de Catherine Bell 2. Elles représentent une maniére particuliere
de célébrer le culte. Elles correspondent a votre compréhension de la relation
que les étres humains entretiennent avec Dieu. Elles veulent donner a celles
et ceux qui participent au culte que vous préconisez ’occasion de vivre une
telle relation. Pour faire court, et pour reprendre la définition proposée par

2 C. BeLL, Ritual Theory, Ritual Practice, New-York-Oxford, Oxford University
Press, 1992.



LETTRE OUVERTE A PROPOS DE L’ESPRIT DE LA LITURGIE 243

Pierre Bourdieu : en définissant la liturgie, vous vous donnez le pouvoir d’«agir
sur le réel en agissant sur la représentation du réel» .

J'imagine que vous ne serez pas d’accord avec ma lecture de votre ouvrage.
Mais puisque vous soulignez vous-méme «l’aspect tragique des tentatives de
réformes de Luther» (p. 135), vous m’autoriserez a signaler fraternellement —
parfois avec juste un peu d’ironie ou de fausse naiveté — le caractére arbitraire
de vos propositions.

2. Ce que j’ai lu dans votre livre...

Le plan de votre livre est somme toute assez classique. Dans une premiére
partie, vous commencez, par définir I'essence de la liturgie. Puis vous expli-
quez comment cette essence se traduit dans des éléments concrets : la deuxieme
partie traite ainsi du temps et de I’espace, la troisieme de I'art — des images
et de la musique —, et la quatrieme de la forme de la liturgie — vous y analysez
les gestes, les attitudes, les paroles, les vétements et les matiéres que requiert
le culte. Vous terminez votre livre par une large bibliographie, sélective et
commentée, avec des références en allemand, en anglais, en frangais, en es-
pagnol et en italien.

a) L'essence de la liturgie

Fondamentalement, votre propos n’est pas de démontrer I"utilité d’un culte.
Pour vous, elle ne fait aucun doute puisque «l’on ne trouve pas de société
dépourvue de toute forme de culte» (p. 19). Vous voulez préciser la juste
maniere de le célébrer, celle qui relie les hommes a Dieu.

C’est dans le livre de I'’Exode que vous trouvez a la fois I'exigence divine
qui fonde le culte et qui en fixe le but — «L objectif de I'Exode semble étre
’adoration, dans la forme liturgique fixée par Dieu» (p. 15) — et la dénonciation
du faux culte, dont I'épisode du veau d’or représente I'exemple parfait —
«apparemment tout est correct, y compris le rituel sans doute accompli dans
les régles. Et pourtant il s’agit bien d’un abandon de Dieu» (p. 19). Cette
référence biblique vous permet de préciser le contenu du culte : «la forme
fondamentale de la liturgie chrétienne [...] accomplit a la fois les promesses
de I’ Ancien Testament et la quéte religieuse de I’humanité» (p. 41). La liturgie
fait ainsi la synthese des dimensions cosmologique — «réunion de I’homme et
de la Création avec Dieu» (p. 24) — et historique — «participation a la Pique
du Christ» (p. 29) —; elle réconcilie les aspects sacrificiel et spirituel dans
I’Eucharistie, «sacrifice de la parole» (p. 38).

3 P. Bourbiky, Ce que parler veut dire, Paris, Fayard, 1982, p. 124,



244 OLIVIER BAUER

b) Le temps et l'espace dans la liturgie

Vous ouvrez votre deuxieme partie par une question fondamentale :

Dans l'univers de la foi chrétienne, peut-on encore parler d’espaces sacrés et de
temps sacrés, puisque la dimension cosmique de la liturgie chrétienne embrasse et
rend sacré a nos yeux I'ensemble du ciel et de la terre ? (p. 45).

Vous savez sans doute que la théologie protestante aborde la méme ques-
tion dans une perspective exactement inverse, celle d’un rétrécissement du
sacré et de sa concentration dans le seul Dieu : «transcendance de Dieu et
sécularité du monde», selon les termes de Pierre Gisel *. Mais je digresse...
Et vous aussi, car avant de répondre a la question que vous posez —mais le suspens
est l1éger : qui imaginerait que votre réponse puisse étre négative? —, vous entre-
prenez un double découpage historique et liturgique :

— Avec «les Peres», vous distinguez trois périodes chronologiques : le «temps
de I'ombre, avant «l’avénement du Christ, la croissance de I’Eglise au
milieu de tous les peuples» (p. 45) — mais tenez-vous vraiment les deux
événements pour équivalents 7 — ; le «temps de I'image» qui lui a succédé,
marqué par les promesses a la fois «déja» et «pas encore» réalisées ; et le
«temps de la réalité définitive» encore a venir.

—  Quant a la liturgie, vous en distinguez le fondement — «la Paque historique
de Jésus (croix et résurrection)» (p. 50) —: Iaction liturgique qui le fait
entrer dans notre présent ; le moment ot il saisira la «réalité historique tout
entiere» (p. 50).

L’exacte correspondance de la situation historique et liturgique démontre,
a vos yeux du moins, la vérité de votre position.

Si nous superposons maintenant ces deux schémas en trois ¢tapes, I"historique et
le liturgique, nous constatons que la liturgie reflete trés exactement I'histoire. Elle
exprime «l’entre-deux» du stade de I'image qui est le notre (p. 51).

La double situation d’entre-deux dans laquelle nous nous trouvons rend
pour vous nécessaire la sacralisation d’un temps et d’un lieu. Car le culte «nous
donne acces a la liturgie céleste, mais par la médiation des signes terrestres
que le Rédempteur nous a donnés comme gages du monde a venir» (p. 51).
Vous allez donc tour a tour examiner quatre €léments sacrés, pour montrer de
quelle maniere ils nous renvoient a Dieu : le lieu sacré, 1’orientation de la
pricre, la réserve eucharistique et le temps sacré.

1) Vous traitez la question du lieu par des remarques — que jal trouvées
classiques — sur «la signification du batiment de 1'église». Je n’en dis rien...

2) ... Etj’en viens a votre proposition centrale : pour la priere eucharis-
tique, I'ensemble de la communauté, prétre compris, doit se tourner vers

* P, GiskL, La théologie face aux sciences religieuses, Geneve, Labor et Fides, 1999,
p. 137.



LETTRE OUVERTE A PROPOS DE L’ESPRIT DE LA LITURGIE 245

I’Orient, ce qui implique que les églises soient elles aussi orientées vers 1'Est.
Votre justification de cette position ne manque pas d’intérét. Vous la construi-
sez en trois temps : vous concédez que «nous pouvons prier en tout lieu, et
Dieu nous est partout accessible» (p. 64) ; cependant, vous ajoutez qu’il est
normal «aujourd’hui comme autrefois, que notre corps, dans la priére, soit
tourn€ vers le Dieu qui s’est révél€ a nous» (p. 64) ; or «le signe cosmique
du soleil levant symbolise I'universalité de Dieu [...] et manifeste en méme
temps le caractere concret de la Révélation» (p. 64). Vous nous laissez le soin
de tirer la conclusion qui s’impose : ¢’est vers le soleil levant que doivent se
tourner ceux qui prient et I’église doit donc étre orientée vers 1’Est. Mais, détail
amusant que vous avez I’honnéteté de citer — amusant en tout cas pour un
protestant —, les €glises de Rome n’ont pas été baties sur ce principe ! La
basilique Saint-Pierre fait méme face a 1'Ouest. Conséquence directe : «si le
prétre célébrant — en conformité avec la tradition chrétienne — voulait faire face
a I'Est, 1l devrait logiquement se tourner vers le peuple» (p. 65). Méme un tel
exemple ne peut suffire a infirmer votre these. Vous balayez I’argument d’une
seule phrase : si Saint-Pierre a été bitie ainsi, ¢’est «pour des motifs purement
topographiques, dont nous ne donnerons pas les détails» (p. 65). On a sans
doute voulu placer 1'autel «autant que possible au-dessus du tombeau de
I"apotre» (p. 64) — j aurais trouvé plus honnéte d’écrire «au-dessus de 1'endroit
ou la tradition situe le tombeau de I"apdtre», ce qui n’est pas exactement pareil.
Pourtant Aimé-Georges Martimort est beaucoup plus radical : cette orientation
vers 'Est, «[I’Eg]isc romaine] semble méme I'avoir trouvée suspecte, comme
une survivance de paganisme chez les fideles» . Quoi qu’il en soit, vous ne
tirez pas les conséquences pourtant évidentes de I'aménagement de la basilique
vaticane : la priere chrétienne peut aussi bénéficier d’autres symboliques que
celle du regard vers le soleil levant. J'y reviendrai.

3) Vous proposez ensuite un chapitre sur «la réserve eucharistique» qui,
je vous le confesse, m’a blessé. Méme si je comprends votre logique catho-
lique — le Christ habite 1’église qui contient 1’hostie dans laquelle il est réel-
lement présent —, je vous trouve bien orgueilleux et méprisant quand vous
écrivez : «Quel homme de foi n'en a pas fait I'expérience ? Une église sans
présence eucharistique, méme si elle invite a la priere, est comme morte, a
I'inverse d’une église ou la lumiere perpétuelle brile devant le tabernacle» (p. 77).
Peut-&tre me retirerez-vous mon peu de foi si je vous dis que le temple protestant
de ma paroisse est bien vivant lorsque nous nous rassemblons pour le culte !

4) Lorsque vous réfléchissez sur le «temps sacré», vous montrez comment
le calendrier chrétien se fonde a la fois sur un rythme cosmique solaire et
lunaire — en passant, j’aimerais bien connaitre le statut de votre remarque sur
la lune qui renvoie la lumigre du soleil, comme Marie et les Saints renverraient

5 A~G. MARTIMORT, L'Eglise en pri¢re. Introduction da la Liturgie, t. 1 : Principes
de la liturgie, Paris, Desclée, 1983, p. 191. Je remercie Bruno Biirki des informations
et des références qu'il m’a fournies & propos de l'orientation des €glises.



246 OLIVIER BAUER

la lumiere du Dieu unique (p. 92) : simple métaphore ou trait d’humour ? —
et sur un événement historique, 1'incarnation. Vous remarquez que «la sym-
bolique cosmique des fétes liturgiques ne s applique avec exactitude que dans
la zone de la Méditerranée et du Proche-Orient, berceau des religions juive et
chrétienne» (p. 87). Mais, parce que le christianisme subordonne le cosmos
a I’histoire, vous conservez le méme calendrier liturgique pour I'ensemble de
la terre, hémisphere sud compris. Vous ajoutez que le sens d une féte dépend
aussi de la saison a laquelle elle est célébrée. Et vous évoquez a titre d’exemple
«|’aspect ‘automnal’ du mystere pascal» (p.88) dans I’hémisphere sud.
Permettez que je vous remercie d’avoir nommé un sentiment que j’avais
¢prouvé confusément au cours des six années que j ai vécues a Tahiti.

c) Art et liturgie

Dans la partie de votre livre consacrée a la place de ’art dans la liturgie,
vous reprenez de Pie X une triple distinction entre un art profane, un art
religicux et un art liturgique dont la mission est, précisément, de servir la
liturgie. Cette position vous conduit a une vision trés restrictive de 1'art que
vous jugez digne d’étre liturgique. Mais peut-on vraiment distinguer entre «art
profane» et «art religieux» ? J'ai I'impression que les frontieres sont plus
poreuses que vous ne l'imaginez. Et surtout, je crois que I'un et ["autre ont
leur place dans la liturgie. Le caractere liturgique d’un art n’est pas lié a une
hypothétique «essence liturgique», mais a4 son usage au cours d’un culte.

Votre démonstration a propos de la musique me semble particulierement
significative. Vous y découpez ['histoire de la musique liturgique en cycles
ou alternent les périodes de perfection et de décadence :

* La chrétienté primitive représente le premier temps béni. Elle reprend le
psautier juif et y ajoute des textes christologiques. Mais a se rapprocher
du monde grec, la jeune Eglise s’expose a4 une «tentation mortelle»
(p. 117) : se «dissoudre dans une mystique indéfinie» (p. 117).

* Savoir résister a la tentation permet de vivre un second temps béni: «la
psalmodie traditionnelle atteint une telle perfection dans le chant grégorien que
celui-ct devint le modele de référence permanent de la musique sacra» (p. 117-
118). Mais, a la fin du Moyen Age, la musique devient une fin en soi, ce qui
«menacait de détourner la liturgie de son essence véritable» (p. 118).

* Il faudra, troisiéme temps béni, la réaction du Concile de Trente et le déve-
loppement du baroque catholique et protestant — c’est la seule appréciation
positive que vous portez sur un élément protestant — pour unifier «la musique
profane et la musique liturgique, en concentrant la lumineuse puissance de
la musique — parvenue a un extraordinaire niveau de perfection — sur la
glorification de Dieu» (p. 118). Mais au XIX* s. la crise recommence. «Le
gout de la virtuosité» et «I’émancipation de la subjectivité» triomphant, «on
vit le style de I'opéra envahir la musique sacrée» (p. 119).



LETTRE OUVERTE A PROPOS DE L'ESPRIT DE LA LITURGIE 247

* Pie X, quatricme temps béni, réagit. «Le chant grégorien et la grande
polyphonie du temps du renouveau catholique [...| redevinrent la norme
de la musique liturgique en Occident» (p. 119). Jusqu'a ce que, ultime
malheur, la musique née en Occident se résume a deux types aussi négatifs
I'un que I"autre mais pour des raisons différentes : une «musique commer-
ciale» qui «n’est rien d’autre, finalement qu’un culte de la banalité» (p. 119)
et la «musique ‘rock’ et ses dérivés», «qui sont les vecteurs de passions
¢lémentaires» (p. 119). Il faudrait m’expliquer comment vous pouvez
articuler ce double refus avec le souci «d’une acculturation, dans le do-
maine de la musique sacrée, qui tout a la fois préserve I'identité du fait
chrétien et permette a son universalité de se déployer» (p. 119).

Méme si, plein de bonne volonté, je souscrivais a votre schéma, méme si
Jacceptais de considérer que certaines périodes ont €té plus riches pour la
musique liturgique, votre appréciation sur le XX¢ s. me laisse treés songeur.
Alors que c’est le développement de nouvelles formes musicales — grégorien-
nes puis baroques — qui avait permis de sortir de la décadence du début et de
la fin du Moyen Age, pourquoi la crise de 1’époque contemporaine devrait-
elle étre résolue par un retour a une ancienne forme musicale, celle du grégorien
promu au rang de musique religieuse par excellence ? Pensez-vous que I'Esprit
a cessé d’inspirer les compositeurs et les musiciens ?

J’ajoute une remarque sur les arts visuels, pour regretter votre lecture tres
sélective du commandement : Tu ne feras aucune image sculptée, rien qui
ressemble a ce qui est dans les cieux la-haut, ou sur la terre ici-bas ou dans
les eaux au-dessous de la terre (Exode 20,4). Vous feignez de croire qu’il
n’interdit que «de représenter expressément la divinit€¢ sous la forme d’une
image» (p. 95). Passe encore que vous négligiez la précision «image sculptée»,
mais que faites-vous des images de «ce qui ressemble a ce qui est sur la terre» ?
N’ont-¢lles pas exactement le méme statut que «ce qui ressemble a ce qui est
dans les cieux» ? Il vous faut sinon expliquer la différence de traitement !

d) La forme de la liturgie

Dans la derniere partie de votre livre, vous présentez quelques formes
concretes de la liturgie, conformes aux principes que vous avez €nonces
auparavant. Vous rappelez I'existence de quatre traditions chrétiennes : celles
de Rome, d’Alexandrie, d’Antioche et de Byzance. Pour gage de leur authen-
ticité et de leur 1égitimité, il vous suffit qu’elles aient conservé «un lien avec
les lieux qui ont vu naitre le christianisme, ol les ApOtres ont veécu» (p. 132).
Vous prenez soin de préciser que ces rites ne sont pas le résultat d'une
acculturation, ce qui les dévaluerait & vos yeux, car la liturgie est «un don, une
réalité non manipulable [...] qui échappe & I'arbitraire» (p. 134), elle «participe
a I’autorité normative de la foi de 1"église», elle est élaborée «sous I"inspiration
de I'Esprit-Saint» (p. 135). Dieu soit loué, les rites dont vous vous réclamez



248 OLIVIER BAUER

sont «l’aboutissement de la tradition apostolique» (p. 132). Tant mieux, j ai
eu peur I’espace d’un instant...

Vous terminez en €voquant sept points plus pratiques :

La «participation active» des fideles, que vous situez dans I'actio que
constitue la Priere eucharistique.

Les gestes et les attitudes corporelles — les gestes avant la parole, puissent
les théologiens réformés s’en inspirer ! — dont vous donnez quelques exem-
ples : faire le signe de croix, ouvrir les bras et les lever vers le ciel, joindre
les mains, prendre les mains d’un autre entre ses mains, s’incliner et se
frapper la poitrine en signe de pénitence. Mais ce dernier geste, vous le
rappelez, n’est plus utilisé dans le culte d’aujourd’hui. Ce qui donne a
penser... car la disparition d’un geste démontre qu’une Iégitimation bibli-
que, apostolique ou par la tradition ne suffit pas. Pour qu’il reste liturgique,
il faut encore que le contexte culturel lui attribue une valeur ou un sens !
La parole et le silence, un mode d’expression que vous souhaitez renforcer.
Jespére ne pas vous vexer en vous signalant que vous rejoignez 1a le désir
de nombreux théologiens réformés ©. Mais la récurrence méme de ce
souhait témoigne de son peu d’impact sur celles et ceux qui célebrent les
cultes, partant de la difficulté a leur imposer, «d’en haut», un comporte-
ment.

La robe blanche pour laquelle vous plaidez, sans rien écrire a propos des
couleurs liturgiques. Cette omission est-elle délibérée ou leur usage va-t-
il de soi ?

La matiere des sacrements que vous rappelez : le corps humain d’une part
et les signes du cosmos de 'autre : 1’eau, le feu et 'air, 'huile d’olive,
le pain de froment et le vin.

Ce que je pense de votre livre...

Mon compte rendu a laissé entrevoir les désaccords que j’entretiens avec

vous. Encore une fois, je le répete, ceux-ci ne portent pas tant sur la manicre
dont vous préconisez de célébrer la messe — il est évident que je reconnais a
]’Egiise catholique la liberté de choisir la maniére dont elle veut célébrer la
messe et a vous-méme la liberté liturgique qu’elle veut bien vous accorder,
que sur votre prétention a définir ainsi la forme authentique du culte chrétien.

o Cf. par exemple R. Pauir, Traité de liturgique, Neuchitel-Paris, Delachaux et

Niestlé, 1954, p. 42 ; J.-J. von ALLMEN, Célébrer le salut. Doctrine et pratique du culte
chrétien, Genéve/Paris, Labor et Fides/Cerf, 1984, p. 114 ; B. REYmMoND, De vive voix.
Oraliture et prédication, Geneve, Labor et Fides, 1998, p. 140.



LETTRE OUVERTE A PROPOS DE L’ESPRIT DE LA LITURGIE 249

Vos propositions liturgiques découlent de la théologie que vous défendez.
Pour juger de leur valeur, il faudrait donc évaluer d’une part la cohérence entre
votre théologie et vos propositions et d’autre part entre votre théologie et la
«doctrine de la foi de I'Eglise catholique» dont vous étes I'un des «gardiens»,
Evidemment, je nai ni les compétences, ni les moyens de juger 'une ou I"autre.
Je laisse donc ce travail aux théologiens catholiques. Cependant, au nom de
notre christianisme commun, je me sens le droit de vous adresser une question,
d’émettre une critique et d’exprimer un regret.

Question

Ma question porte sur le rdle et le statut que vous accordez au prétre. A
deux reprises au moins, vous rappelez que le prétre représente le Christ : par
sa parole, «dans cette oratio [la Priere eucharistique], le prétre parle avec le
«Je» du Seigneur : ‘Ceci est mon corps ’, ‘Ceci est mon sang’, sachant qu’il
ne parle plus de lui-méme, et qu’en vertu du sacrement qu’il a recu il est devenu
la voix d’un autre, qui parle et agit a travers lui» (p. 138) ; et par son vétement :
«En revétant I’habit liturgique pour célébrer la sainte Messe, le prétre manifeste
qu’il va agir non de lui-méme, mais dans la personne du Christ. Son «moi»,
sa personnalité, doit faire place a un autre» (p. 170).

Fort bien, mais alors pourquoi s’offusquer que le prétre célebre I’Eucha-
ristie face a la communauté ? Je ne comprends pas pourquoi la représentation
du Christ serait bonne lorsqu’elle s’inscrit dans le vétement ou le discours et
serait mauvaise quand elle s’exprime par une posture. Pourquol soupgonner
dans cette maniere de faire une «‘cléricalisation” comme jamais il n’en a existé
auparavant» (p. 67) ? Je me permets de citer I'entier du paragraphe que vous
consacrez a I'un et aux autres, tant vos soupgons me paraissent cruels :

Dans cette perspective, on a pu voir se développer une ‘cléricalisation” comme
jamais il n’en a existé auparavant. Le prétre, ou plutdt ‘I'animateur liturgique’,
comme on préfere I'appeler maintenant, est devenu le véritable point de référence
de la célébration liturgique. Tout se rapporte a lui. Il faut le regarder, suivre ses
gestes, lui répondre ; ¢’est sa personnalité qui porte toute 1'action. Pour encadrer
ce ‘one man show’, on a confié a des ‘équipes liturgiques® I'organisation créative
de la liturgie ; on a ainsi distribué des fonctions liturgiques a des laics dont le désir
et le role sont souvent de se faire valoir eux-mémes. Dicu, cela va sans dire, est
de plus en plus absent de la scéne. L’important, ¢’est d’étre ensemble, de faire
quelque chose qui échappe a un ‘schéma préétabli’ (p. 67-68).

Oui, ¢’est vrai, quand le célébrant fait face a la communauté, ¢’est bien «[sa]
personnalité qui porte toute I"action» (p. 67). Et alors ? N'agit-il pas ainsi «non
de lui-méme, mais dans la personne du Christ» ? N"annonce-t-il pas ainsi la parole
«d’un autre, qui parle et agit a travers lui» ? Et pourquoi suspecter que les laics
des équipes liturgiques n’ont que le désir «de se faire valoir eux-mémes» (p. 68) ?
Ne peuvent-ils pas, eux aussi, elles aussi, représenter le Christ ?



250 OLIVIER BAUER

Critigue

Je I’ai écrit et je le répete, votre maniere d aborder la question de I’orien-
tation de la priere ne me satisfait pas. Je ne discute pas le caractere historique
de cette posture «vers |'Orient». Vous m’avez convaincu de son importance
dans le christianisme, méme si elle lui est certainement moins «consubstan-
tielle» que vous le prétendez. J'aimerais plutdt en discuter la valeur symbolique
et vous adresser deux critiques :

» Diriger son regard vers le soleil levant «a la rencontre du Christ» est un
beau symbole. Vos remarques rappellent, par exemple, I'intérét de célébrer
un culte de I"aube pascale, en plein air, au moment du lever du soleil. Mais
pourquoi en faire le critére de ’authenticité du culte ? Je pense au contraire
que la richesse de la priere impose de varier les références symboliques.
Vous-méme en évoquez quelques-unes que vous rejetez trop vite : s’orien-
ter par rapport a un symbole matériel, par exemple la tombe de Pierre ou
une croix qui «pourrait servir d’‘est intérieur’» (p. 70) ; se regarder mu-
tuellement, puisque nous sommes «images de Dieu» (p. 70) — vous refusez
cette symbolique au prétexte que «I'image de Dieu dans I’homme n’est pas
immeédiatement visible» (p. 70), mais I'image de Dieu dans le soleil levant
n’échappe pas non plus aux médiations culturelle et symbolique — ; ou encore
s’asseoir et se recroqueviller pour «retrouver le Dieu qui nous est plus intime
que nous-mémes» (p. 156). En fonction des lieux et des codes culturels, on
pourrait utiliser de nombreuses stratégies de ritualisation qui permettraient
d’exprimer le sens de la priere : lever les mains et les regards «vers le ciel»
pour exprimer que c’est a Dieu que 1'on s’adresse ; prier en marchant vers
la porte de I'église pour montrer que I'on est un peuple en marche, etc.

* Je ne suis pas convaincu que le fait de prier vers I'Est suffise & activer la
symbolique du soleil levant. Car le fidele se trouve alors, dans la plupart
des églises, face a un mur qui ne lui laisse méme pas deviner que la lumiére
peut briller de 'autre c6té ! Vous rendriez mieux justice a la symbolique
du soleil, en préconisant de se tourner vers une fenétre, vers un vitrail clair,
vers une lumiere, méme celle d’un cierge, pour prier. Vous pourriez aussi
signaler que la question de I’heure de la célébration n’est pas indifférente.
Vous pourriez plaider pour que la messe ne soit célébrée qu’au moment
ou le soleil se leve, a I’heure des laudes.

Regret

Je sais bien que votre livre est court, qu’il est destiné a un public plutot
large — «LLe sens de ce livre n’est pas d’entrer dans le détail de ces discussions
théologiques» (p. 73), €crivez-vous —, mais je déplore néanmoins votre maniere
de laisser croire que certaines questions difficiles n’auraient plus rien de



LETTRE OUVERTE A PROPOS DE L'ESPRIT DE LA LITURGIE 251

problématique, qu’elles auraient été définitivement réglées. D’autant plus que
les procédés rhétoriques que vous employez sont parfois vraiment trop
flagrants et qu’ils provoquent I'effet inverse. Certaines de vos formulations —
les «cela va sans dire», «naturellement», «il va de soi», etc. — fonctionnent
plutdt comme des signaux d’alarme. Ils m’ont fait m’arréter pour me demander
ce que vous vouliez cacher ! Je cite trois exemples relatifs & I’Eucharistie, un
theme qui me touche et sur lequel j'ai quelques connaissances :

*  Vous écrivez : «il est tout a fait inadéquat de qualifier de ‘repas’ I’Eucha-
ristic célébrée par les premiers chrétiens» (p. 66). Mais la lecture de
I Corinthiens 11 me fait penser que les chrétiens de Corinthe partageaient
bel et bien un vrai repas. Votre apparente certitude — parce que je subodore
que vous connaissez parfaitement les débats sur la valeur et la fonction de
«I"Eucharistie» dans le christianisme primitif — installe en moi un doute
pernicieux. Ainsi, lorsque quelques phrases plus loin, vous affirmez que
«la priere liturgique des premiceres communautés chrétiennes de culture
sémitique, qui, cela va sans dire, est aussi restée fondamentalement la
méme a Rome» (p. 67), votre «cela va sans dire» me fait plutot penser que
le passage de la Palestine a Rome n’a certainement pas été aussi simple.

*  Vous €crivez : «lIl apparait déja clairement. chez saint Paul, que le pain et
le vin deviennent le corps et le sang du Christ, et que Lui-méme, le
ressuscité, est présent et se donne a nous pour étre mangé.» (p. 73-74). Est-
ce vraiment aussi clair 7 Et peut-on sans autre fonder sur ce «devenir le
corps et le sang du Christ» la doctrine de la transsubstantiation ? A 1’appui
de votre these, vous invoquez les Peres de I'Eglise et les premiers martyrs
qui «ne laissent planer aucun doute» et saint Augustin qui «n’a jamais laissé
subsister la moindre équivoque & ce sujet». A trop vouloir souligner cette
belle unanimité, encore une fois, vous me rendez suspicicux...

*  Vous écrivez : «Ce moment ou le Seigneur descend et transforme le pain
et le vin dans son corps et dans son sang ne peut que bouleverser jusqu’au
plus profond d’eux-mémes ceux qui participent a I'Eucharistie dans la foi
et la priere» (p. 167). Mais I'effet n’a rien de mécanique ! Et votre res-
triction & «ceux qui participent [...] dans la foi et la priere» apparait comme
une piteuse tentative de vous dédouaner en rendant les communiants res-
ponsables de cette réalité incontestable : il arrive que I'Eucharistie échoue
a provoquer le moindre bouleversement.

Voila les remarques que votre livre m’a inspirées. Vous voudrez bien
excuser mon ton un peu vif, mais, & vous lire, j"ai cru comprendre que vous
appréciez la polémique. En tous les cas, votre livre m’a donn¢ a penser, et ¢'est
déja un mérite.

En espérant que vous trouverez le temps de répondre a mes critiques, je
vous prie d’accepter, Monsieur, mes salutations respectueuscs.



	Étude critique : lettre ouverte à propos de l'esprit de la liturgie, ouvrage du cardinal Joseph Ratzinger

