Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 3

Artikel: Kant et I'espérance dans les limites de la simple raison
Autor: Theis, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381665

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 135 (2003), P. 205-222

KANT ET L’ESPERANCE
DANS LES LIMITES DE LA SIMPLE RAISON

RoBERrRT THEIS

Résume

La question de 'espérance chez Kant est abordée a partir de trois angles
complémentaires. Apres en avoir situé le lieu dans le cadre méme du discours
kantien, on s’interroge d’abord sur le contenu de ['espérance, son objet, @
savoir la béatitude proportionnée a la moralité. En second lieu, on se demande
a quelle condition 'espérance est possible pour un étre faillible voire mauvais
par nature. Enfin, on analyse les «traces» visibles qui permettent d’espérer,
cela tant au niveau individuel que collectif.

D’apres la lecon du Cours de Logique, édité en 1800 !, pour Kant c’est la
religion qui contient la réponse 2 la question «que m’est-il permis d’espérer ?» 2
A premicre vue, cette remarque n’est guere surprenante, du moins si I'on s’en
tient a la religion que Kant a en vue, a savoir le christianisme 3. On sait que
pour saint Paul, notre espérance ne décoit pas (cf. Rm 5,2) parce qu’elle est
le Christ méme, le premier des ressuscités et qui fonde I’espérance en la vie
¢ternelle.

Mais si c’est la religion qui répond a la «troisieme question», que peut dire
la philosophie a ce propos ? En assignant le discours sur I'espérance a la
religion, la philosophie ne fait-elle pas aveu d’incompétence a discourir a ce
propos ? Ou bien alors, la philosophie est-elle capable d’articuler un discours
specifique sur I'espérance 7 Mais si tel est le cas, ce discours ne va-t-il pas
dévaluer — épistémologiquement parlant — le discours de la religion a ce

' Cf. Logik, 9.25. Cf. aussi la lettre 2 C.F. Stiudlin du 4 mai 1793 (11, 429). Nous
citerons dans la suite les textes de Kant en indiquant la pagination originale pour la seule
Critique de la raison pure, les autres textes de Kant étant cités d’apres 1I'édition complete
des ceuvres de Kant. Kant's gesammelte Schriften, éd. par I'Académie de Berlin et
successeurs, Berlin, 1900 sq.

* Dans la lettre a Stiudlin du 4 mai 1793, Kant soutient que c’est dans la Religion
dans les limites de la simple raison qu’il a essayé d’accomplir la troisieéme partie de
son plan, ¢’est-a-dire d’élaborer la réponse a la troisi¢me question (la premiere étant :
que puis-je savoir ?, la seconde : que dois-je faire 7). La Religion serait, d’apres cette
lecon, & identifier avec ['écrit kantien sur la religion.

¥ Ct. lettre & Stiudlin du 4 mai 1793 (11, 429).



206 ROBERT THEIS

propos ? Ou alors le discours philosophique sur I'espérance rejoint-il en fin
de compte celui de la religion ? Quelles conséquences cela comporte-t-il alors
pour le statut méme de la religion ?

St le propre de la philosophie est d’étre discours de la raison, discours fondé
dans la raison et dans la seule raison (du moins quant a son principe), ce
discours ne peut étre envisagé que selon la stricte nécessité de la raison et selon
les criteres mémes de la rationalité. Or, celle-ci semble exclure I’espérance qui
releve, de par sa nature, du domaine de la foi : foi en une parole et une promesse
venant d’ailleurs, de Dieu méme qui a parlé et dont la parole fait irruption dans
I"histoire des hommes. Or, pour la raison philosophante, il n’y a pas d’ailleurs.
Si, en dépit de cela, il devait se montrer que la philosophie peut prétendre de
droit a un discours sur I'espérance, il faut que le discours philosophique, le
discours de raison, soit perméable quelque part a la foi. Cette perméabilité ne
peut toutefois pas résulter d’une faiblesse théorique, inhérente au discours
rationnel méme, car une telle faiblesse ruinerait ex ante la légitimité méme de
la prétention a la rationalité, mais doit étre rendue possible par la raison méme
et étre fondée en elle. En d’autres termes, la foi doit étre pour la raison une
possibilité raisonnable, sinon rationnelle, dans ce sens qu’elle doit émerger au
sein méme de cette raison comme une modalité nécessaire. Si tel est le cas,
la raison a réussi a établir, en son sein, les conditions de possibilité pour tenter
rationnellement un discours sur 1’espérance.

Examinons en quel sens nous retrouvons chez Kant articulation d’une
telle esquisse quant a la question de I'espérance.

1. «Je devais [...] mettre de coté le savoir pour obtenir
de la place pour la foi»*

Dans la Critique de la raison pure, Kant se propose d’entreprendre une
réforme de la métaphysique dans le but de faire accéder celle-ci au stade d’une
science, comparable en cela aux mathématiques et a la physique °. A cette fin,
Kant enquéte sur la faculté méme de connaitre, a savoir la raison humaine dont
il entend étudier la structure, I'étendue et les limites. Il n’est point besoin
d’entrer dans le détail des développements y relatifs ; il suffit d’en saisir I’assise
anthropologique centrale — son présupposé en quelque sorte — ainsi que les
conséquences qui en découlent.

Kant comprend I"homme comme un étre raisonnable fini. Or, la finitude
fondamentale de ’'homme s’ articule, au niveau de sa faculté de connaitre, dans
la these d’apres laquelle toute notre connaissance dérive de deux sources, la
sensibilité et ['entendement ; dans la sensibilité, les objets nous sont donnés,
dans I’entendement, ils sont pensés. ¢’est-a-dire connus en tant qu’objets © :

Y Critique de la raison pure B XXX.
3 Cf. ibid. B X1V sq.
© Cf. ibid. B 29: B 74,



KANT ET L’ESPERANCE 207

des pensées sans intuitions sont vides ; des intuitions sans concepts sont aveu-
gles 7. La donc ol une de ces deux instances fait défaut, une connaissance
objective est impossible.

SiI’entendement applique ses concepts au-dela des limites de I'expérience,
il en fait un usage illégitime ; les catégories signifient & vide et aucune con-
naissance ne s'obtient alors. Les affirmations ont certes, la forme de connais-
sances (par exemple I’ame est une substance immatérielle), mais aucune réa-
lisation objective de la catégorie n’a lieu. Mais pourquoi envisager cette
hypothese ?

Kant est d"avis que la raison humaine est inquiétée par des questions dont
elle est elle-méme a I'origine. Il existe un besoin de la raison a transcender
les limites de I'expérience, parce que la raison tend naturellement vers 1’ absolu
ou I'inconditionné. C’est lui que la raison recherche dans et a travers toute
connaissance. On pourrait dire que la raison gravite vers I'inconditionné — Kant
parle & propos de I'inconditionné d’une espérance de la raison 3. Lhomme,
bien qu’étant un étre raisonnable fini, est toujours et tout aussi fondamenta-
lement un étre qui a le besoin de transcender sa finitude, et, ajoutons-le, qui
I'a toujours déja transcendée. On devrait méme dire que la finitude elle-méme
n’est pensable que devant cet horizon de I'inconditionné.

Or, cet inconditionné a pour nom : liberté, immortalité et Dieu. Ces trois
idées constituent I’horizon méme a partir duquel s’organise et se structure de
facon systématique I’ensemble des démarches que nous franchissons au niveau
de la connaissance d’expérience. Mais a ces idées ne correspondent précisé-
ment pas des objets ; il n'y en a pas d’instanciation concréte . Il en découle
que, malgré la nécessité de les penser ' i titre de points de fuite idéaux, aucune
connaissance objective A leur propos n’est possible !l

La position de Kant & propos de ces conditions inconditionnées n’est
cependant pas sans ambiguité. D’une part, comme nous venons de le dire, il
soutient qu’elles sont nécessaires en tant qu’elles completent et achevent les
connaissances '%, d’autre part. il soutient que 1'intérét spéculatif de la raison
a leur égard est minime '*. Sans entrer dans le détail de ces affirmations, a
premiére vue difficilement conciliables, et qui semblent étre le reflet de dit-
férentes phases d’élaboration du projet critique lui-méme, nous essayerons
plutdt d’en dégager une piste qui nous conduira au probleme qui nous intéresse
plus particulierement dans le contexte de la question de I'espérance.

" Cf. ibid. B 75.

8 Cf. ibid. B 754.

Y Cf. ibid. B 596.

"0 Ibid., B 384.

"' Cf. R. Thess, Le sens de la métaphysique dans la Critique de la raison pure in
Approches de la Critique de la raison pure, Hildesheim, Olms, 1991, 149 sq.

12 Cf. ibid. B 355.

3 Cf. ibid. B 826.



208 ROBERT THEIS

Si les conditions inconditionnées ne sont que d’un intérét minime au niveau
de la connaissance théorique, si, en dépit de cela, la raison tend imperturba-
blement vers elles, leur importance et leur utilité¢ doivent relever de la prati-
que . Quest-ce a dire ? Le domaine de la pratique est celui qui releve de la
liberté. La liberté au sens pratique (a I’'opposé€ du sens transcendantal) est une
sorte de causalité qui releve de la volonté . Or, cette liberté se découvre et
se sait ' 4 travers ce que Kant appelle un fait de la raison 7 — le seul d’ailleurs
— a savoir la présence dans notre conscience d’une exigence absolue — un «tu
dois» inconditionnel : la présence de la loi morale '®. Dans la Préface a la
Critique de la raison pratique, Kant é€crit : «[...] la liberté est [...| la seule
de toutes les i1dées de la raison spéculative dont nous sachions (wissen) a priori
la possibilité». ' Or, a travers cette idée et en partant d’elle, la raison a acces
aux objets qui sont en relation nécessaire avec I'exercice méme de la liberté,
a savoir Dieu et I'immortalité de I’ame. Le savoir a propos de ces objets n’est
cependant pas du type d’une connaissance objective (obtenue en quelque sorte
a tergo), mais de ce que Kant appelle Glaube. Les objets transcendants sont
des Glaubenssachen .

La foi/croyance *! ainsi comprise se situe entre le savoir au sens strict, donc
la connaissance objective, et la pure opinion. Elle consiste a tenir pour vraies
des affirmations sur la base de raisons subjectiverment mais non objectivement
suffisantes. Par «raisons subjectivement suffisantes», il ne faut pas comprendre
des raisons qui varieraient d’un individu a I’autre (subjectivité empirique), mais
des raisons €émanant de la subjectivité transcendantale méme : des raisons
fondées dans la raison mais non dans 1’objet *.

Dans la Critique de la faculté de juger, Kant définit la croyance de la
maniere suivante : «La croyance (comme habitus et non comme actus) est le
mode de penser moral dans le fait de tenir pour vrai ce qui est inaccessible
A la connaissance théorique» 2°. Et dans une note, il ajoute une remarque
intéressante qui met la foi/croyance morale en parallele avec la foi religieuse :

14 Cf. ibid. B 828.

15 Cf. Fondement, 4,446 ; Critique de la raison pratigue, 5, 15.

10 Malgré ce savoir, la nature profonde de la liberté échappe a toute objectivation.
Elle est, certes, une sorte de causalité, mais d'une autre nature que la causalité objective
(cf. la troisieme antinomie).

7" Cf. a propos de cette notion difficile I'interprétation de L.W. Beck, Kants Kritik
der praktischen Vernunft, Miinchen, Fink, 1974, 159 sq.

8 Cf. Critique de la raison pratique, 5, 4 : la loi morale y est dite étre la ratio
cognoscendi de la liberté.

' Ibid. ; cf. Critique de la faculté de juger § 91 (5, 468).

20 1hid., 5, 4609.

21 11 est devenu usuel de traduire ce terme par «croyance». On peut néanmoins se
poser la question si le terme de «foi» ne conviendrait pas mieux parce qu’il nous semble
que Kant joue précisément sur deux significations du terme «Glaube» (voir notamment
ci-dessous la citation de la Critique de la faculté de juger) qui se chevauchent.

22 Cf. Critique de la raison pure B 851 sq.

23 Critigue de la faculté de juger § 91 (5, 470).



KANT ET I.’"ESPERANCE 209

«C’est une contiance dans la promesse de la loi morale ; non pas une promesse
qui est contenue dans la loi morale, mais que j’ajoute, et cela a partir d’un
fondement moral suffisant. Car un but final ne peut étre command¢ par aucune
lo1 de la raison sans que celle-ci ne promette en méme temps, bien que de facon
incertaine, que ce but puisse étre atteint, et se justifie par la également le fait
de tenir pour vraies les seules conditions sous lesquelles notre raison peut le
penser. Le mot fides exprime déja cela ; mais il peut sembler délicat d" importer
cette expression et cette idée particuliere dans la philosophie morale, puis-
qu’elle est d’abord introduite avec le christianisme, et leur adoption pourrait
sembler €tre une imitation flatteuse de sa langue. Mais ce n’est pas un cas
unique, car cette merveilleuse religion, dans la supréme simplicité de son
exposé, a enrichi la philosophie avec des concepts de la moralité plus déter-
min€s et plus purs que ceux que celle-ci avait pu fournir jusque-l1a ; et ces
concepts, puisqu’ils sont la maintenant, sont /ibrement approuvés par la raison
et admis comme des concepts qu’elle aurait pu et di trouver et introduire
d’elle-méme.» **

C’est donc cette foi/croyance qui s’inscrit dans le tissu méme de la raison
comme une modalité nécessaire de son exercice la ou il est question de
conditions inconditionnées dans la perspective de la pratique. Si Kant dit, dans
la Préface a la seconde édition de la Critigue, qu’il a did mettre de coté
(aufheben) le savoir pour obtenir de la place pour la foi/crovance », il faut
comprendre ce propos, dans le sens non d’une mise hors circuit des prétentions
rationnelles en tant que telles, mais dans celui d’une rationalité qui s’articule
autrement que dans le seul cadre de la connaissance théorique 2°. C’est face
a une réalité qui excéde la pure phénoménalité et face a I'évidence que la réalité
ne se réduit pas a celle-ci que s’impose a la raison la nécessité de se concevoir
aussi comme foi/croyance.

C’est devant cet arriere-fond qu’il s’agit maintenant d’étudier la question
de I'espérance dans la mesure ol celle-ci ne revét de signification que dans
le contexte d’une Aufhebung du savoir.

2. Le discours kantien sur ’espérance

La question de I'espérance va devoir étre abordée sur trois trajectoires,
d’abord celle de la Critique de la raison pure et de la Critique de la raison
pratique, ensuite celle de la Religion dans les limites de la simple raison. Ces
deux trajectoires sont, de fait, complémentaires : elles auront a étre complétées
par une troisiéme voie, a savoir celle de la philosophie kantienne de 1'histoire.

* Ibid., 5, 470 sq.
> Cf. Critique de la raison pure B XXX.
% Cf. Critique de la raison pratique, 5, 5.



210 ROBERT THEIS

2.1. Le premier discours sur l'espérance ou : que m’est-il permis d’espérer ?

Dans la Critique de la raison pure, Kant écrit : «Toute espérance tend a
la béatitude» *’. Essayons de reconstruire cette affirmation en la replagant dans
le cadre de I'éthique kantienne, car c’est la qu’elle a en fait son assise. On sait
que la notion centrale de cette €thique est celle de "autonomie de la raison
pratique et corrélativement de 1I'impératif catégorique qui s’y enracine. Celui-
ci est 'expression du «tu dois» inconditionnel dont il a déja été question plus
haut. Il sert a la fois de principe de «dijudication» et «d’exécution» de la
volonté. De principe de dijudication dans la mesure ol c’est a I’aune de cet
impératif, formel de par sa nature, que les maximes qui guident mon action
seront €valuées et jugées conformes ou non a la moralité. De principe d’exé-
cution, dans la mesure ot tout ce qu’une maxime, jugée conforme a I'impératif
catégorique, exige, doit étre fait pour ce seul motif qu’est I'exigence, ce que
Kant formule en disant que 1'action est faite par devoir 28 Ainsi, Kant écrit
dans la Critigue de la raison pratique . «La loi morale est ’'unique principe
déterminant (Bestimmungsgrund) de la volonté pure.» >

Or, s1l est vrai que la loi morale et le devoir accompli par respect de cette
lot sont le cceur de I'éthique kantienne (dans la mesure ou celle-ci porte sur le
Sfondement de 1'agir moral), il n’en demeure pas moins que cette éthique est
traversée par une autre réalité qui s’avere en étre le véritable accomplissement,
le plérome, a savoir le Souverain bien *°. En effet, celui-ci résulte en quelque sorte
analytiquement de la raison pratique elle-méme dont I’objet est toujours le bien.

On a fait remarquer a juste titre que cette notion a été et est largement
refoulée dans les recherches sur I’éthique kantienne *'. La notion de Souverain
bien est hautement complexe. D’une part, en effet, le Souverain bien est 1'objet
complet * et inconditionné de la raison pratique et constitue a ce titre la fin
poursuivie par une volonté «déterminée moralement» 3. Ses constituants sont
la moralité et la béatitude (Gliickseligkeit) ** qui y est proportionnée. Ces deux
éléments — spécifiquement différents *> — cohabitent dans un rapport tel que
la moralité est considérée comme étant la condition méme pour accéder a la
béatitude : la vertu est la qualité d’étre digne du bonheur *¢. Dans la Critique
de la raison pratique, Kant dira que le rapport entre la moralité et la béatitude

27 Critique de la raison pure, B 833.

B Cf. Fondement, 4, 399 Sq-

2 Critique de la raison pratique, 5, 109.

UCt. ibid., 5, 110 sq.

3 CE.R. WimMer, Kants kritische Religionsphilosophie, Berlin/New York, 1990, 27.

32 Objet complet par opposition A objet simplement : 1'objet (simplement) de la
raison pratique est le bien.

33 Critique de la raison pratique, 5, 115.

3 On traduit Gliickseligkeit malencontreusement par «bonheur». Elle n’est préci-
sément pas le bonheur dans la mesure ou elle est un don proportionné.

3 Cf. Critique de la raison pratique, 5, 112,

36 Cf. Critique de la raison pure B 834 ; B 841 ; cf. Critique de la raison pratique, 5, 110.



KANT ET L'ESPERANCE 211

esta considérer de manicre synthétique, ¢’ est-a-dire comme un rapport de cause
a effet?’. 11 est vrai que cette formulation tend & occulter la pointe de la théorie
méme du Souverain bien, car si ce rapport est synthétique au sens que 1'on
vient de dire, cela implique que le sujet moral serait lui-méme la cause de la
béatitude au sens de sa réalisation.

Or, tel n’est pas 'avis de Kant. La notion de causalité doit donc¢ étre
entendue ici en un autre sens. En effet, la réalisation compléte du Souverain
bien requiert I'intervention de Dieu. Dieu, en effet, est la réalité méme du
Souverain bien ; il est le Souverain bien originaire 38+ en lui, la volonté — sainte
par nature — est exactement proportionnée a la béatitude. En tant que tel, il
est I'idéal du Souverain bien et, par conséquent, la cause de toute béatitude
dans le monde, c’est-a-dire de la réalisation du Souverain bien dérivé *°. Or,
celui-ci ne doit pas étre entendu en un sens individuel. Certes, Kant introduit
la notion de la béatitude d’abord dans ce sens : ainsi la Critique de la raison
pure la définit comme €tant «la satisfaction de toutes nos inclinations (aussi
bien extensive, & I'égard de leur variété, qu’intensive, quant a leur degré, et
méme protensive, du point de vue de leur durée)» 40 mais cette définition ne
doit pas cacher la véritable signification de cette notion qui concerne la per-
sonne et par conséquent I’étre moral. Le véritable lieu ot s’inscrivent la
béatitude et le Souverain bien est le monde moral *' appelé aussi «corps
mystique des étres raisonnables» ** ou, en termes leibniziens «régne de la
grace» ¥ 1l y a ainsi dans la notion méme de Souverain bien dérivé un dépas-
sement de I'individualité et de sa satisfaction complete vers le «Welthestes» +* —
la Critique de la raison pratique qualifie le Souverain bien dérivé de «beste
Welt» 4 — qui requiert, comme cause, I'existence d’un étre parfait.

La perspective du Souverain bien, dans la mesure ot la moralité constitue
la condition de la béatitude et dans la mesure ou la moralité releve des pos-
sibilit€s de 1’étre raisonnable fini, fonde deés lors 'espérance. Si Kant dit que
toute espérance tend a la béatitude, il faut entendre ce propos dans la ligne
de ce qui vient d’étre dit, a savoir que, dans la mesure ou la béatitude est le
don proportionné qui vient se surajouter a la moralit¢ et réaliser ainsi le
Souverain bien, I'espérance, tout en portant, sur la béatitude, vise, & travers
elle, la réalisation du monde moral.

Mais si I’espérance trouve ainsi son lieu et son insertion au sein méme d un
discours intégral sur la pratique, comment faut-il dés lors comprendre la

T Ct. Critigue de la raison pratique, 5,113.

8 Ct. Critique de la raison pure B 838.

Y Ct. ibid. B 839.

W Cf. ibid. B 834.

U Ct. Critique de la raison pure B 836 . B 839.
2 Ibid. B 836.

W Ibid. B 840.

M Ibid. B 843.

¥ Critigue de la raison pratique, 5.125.



2l ROBERT THEIS

remarque kantienne du Cours de logique, d’apres laquelle la religion donne
la réponse a la question «que m’est-1l permis d’espérer 7» ? La réponse a cette
question se laisse reconstruire en partant d'une réflexion de la Critique de la
raison pratigue *° dans laquelle Kant développe ce qu’il interpréte comme
constituant le noyau de la morale chrétienne : celle-ci repose sur la sainteté
de la loi et sur I'impératif de sainteté qui y correspond. L’ exigence que contient
cette loi (la sainteté des meeurs *’) s’adresse toutefois a des étres faillibles qui
restent nécessairement, en cette vie, en deca de cette exigence. La perfection
morale a laquelle I’homme peut parvenir n’est pas la sainteté, mais seulement
«de I'ordre de la vertu».*® Or, de cela découle la nécessité d’un progres qui
sera un progres a l'infini justifiant I’espérance en I'immortalité de 1'dme. La
loi morale cependant ne promet pas la béatitude ; il n’y a pas de lien nécessaire
entre la vertu et la béatitude. La doctrine chrétienne affirme que c¢’est Dieu
qui rend possible I’harmonie entre les deux éléments hétérogenes dans ce qu’on
appelle théologiquement le «régne de Dieu», un concept dont Kant affirme
qu’il satisfait seul aux exigences les plus rigoureuses de la raison pratique *”.
Cette reconstruction de la morale chrétienne culmine alors dans 1’affirma-
tion que le principe méme de cette morale n’est pas fondé dans une instance
divine, mais dans 'autonomie de la raison pratique méme, et cela dans la
mesure ou la loi morale ne présuppose pas la connaissance de 'existence de
Dieu, laquelle est seulement requise pour la réalisation du Souverain bien.
Comment faut-il concevoir sur cette base le rapport entre morale et reli-
gion ? Dans la Critique de la raison pratique, Kant soutient que la morale
conduit (fiihrt) «par le concept du Souverain bien, comme objet et fin finale
(Endzweck) de la raison pratique, a la religion» >, La Religion dans les limites
de la simple raison est encore plus radicale en affirmant que la morale conduit
«immanquablement» (unumgcinglich)’', «infailliblement» > & la religion.
Que signifie ici exactement «conduire» ? Le verbe veut dire que le Sou-
verain bien, comme accomplissement de ’action morale, en ouvrant sur les
affirmations de I'immortalité de I’ame et de ’existence de Dieu, révele au cceur
méme de la morale, la présence de la religion — d’une religion certes de la
raison, mais qui, dans son essence, est susceptible de rejoindre le christia-
nisme **, du moins tel que Kant le comprend. Dire que la morale conduit a
la religion ne signifie donc point que la religion se surajoute a la morale comme
son autre, mais qu’elle est toujours déja présente — qu’elle doit étre co-pensée
— la ot la morale est lue en termes d’achévement, ¢’est-a-dire en termes d’objet

4 Ibid., 5, 127 sq.

41 Cf. ibid., 5, 128.

B Ibid.

¥ Ibid., 5, 127 sq.

U Ibid., 5, 129.

SU La Religion dans les limites de la simple raison, 6, 6.
3 Ibid., 6, 8 note.

3 Cf. Conflit des facultés, 7, 44.



KANT ET L’ESPERANCE 213

inconditionné de la raison pratique >*. C’est exactement ici qu’aurait & prendre
appui une réflexion sur une «critique de la raison religieuse» chez Kant.
Le discours sur Dieu qui est développé a partir de ce point et notamment
la mise en place des attributs dits «moraux» (sainteté, bonté et justice) > permet
alors de mesurer I'ampleur de I’espérance.
C’est dans ce sens que se vérifie ’affirmation d’apres laquelle c’est la
religion qui contient la réponse a la question «que m’est-1l permis d’espérer ?».

2. 2. Le deuxieme discours sur [’espérance ou : m’est-11 permis d’espérer ?

Nous avons abordé, dans ce qui précede, la question de 1’espérance dans
le contexte de ce qu'on pourrait appeler une «description pure», et cela par
rapport a son contenu (gue m’est-11 permis d’espérer 7).

[1 existe, a coté de cette description pure, chez Kant un second discours sur
I"espérance centré sur la question : «M’est-1l permis d’espérer ?». Ce discours est
ancré, en son point de départ, dans le constat, en amont de la logique méme de
la loi morale, que cette loi s’adresse toujours a un étre qui a «la conscience d’une
tendance continue 2 la transgresser» °°, donc 2 un étre dont la liberté est faillible.
Dans une Réflexion datant probablement des années 1769-70, Kant écrit : «Les
lois morales contraignent et sont les raisons d’une contrainte possible chez un
étre faillible. Elles restreignent sa liberté a faire du mal.» 7

Ce second discours sur I'espérance trouve son développement le plus con-
séquent dans la premiére partie de la Religion dans les limites de la simple raison,
dans laquelle Kant expose la doctrine du mal radical dans la nature humaine. Ce
texte, qui avait d’abord paru en 1792 dans la Berlinische Monatsschrift, constitue
au fond une longue méditation sur |’abime insondable de la liberté.

En quel sens cette doctrine offre-t-elle un second discours sur I'espérance,
voire un discours qui précede méme d’un point de vue «fondationnel» le
premier ? En vue de répondre a cette question, il nous faut, la encore, recons-
truire les theses essentielles de Kant.

Nous avons déja rendu attentif au fait que la liberté humaine est faillible
ou menac€e. Cela ne doit toutefois point se comprendre comme si la menace
venait du fait que la liberté humaine est une liberté incarnée, donc de I'exis-
tence de besoins et de pulsions charnelles ; la menace de la liberté réside bien
plutdt au sein de la liberté méme.

Aussi Kant soutient-il, & propos de la nature humaine %, deux théses qui
se complétent. La premieére consiste a dire qu’il y a dans la nature humaine

2 Cf. ibid., 7, 48.

Cf. Vorlesungen iiber die philosophische Religionslehre, 28.2.2, 1071 sq.
Critique de la raison pratique, 5, 128.

2T Réflexion 6661 (19, 126).

La notion de «nature de 1’homme» signifie «le fondement subjectif de 1'usage
de la liberté en général» (Religion, 6, 21).



214 ROBERT THEIS

une disposition originelle au bien (urspriingliche Anlage zum Guten)>°. Par
disposition, Kant entend la structure constitutive et donc nécessaire d’un étant.
I appartient ainsi de fagon nécessaire a la nature humaine d’étre disposée au
bien : le lien entre la liberté (et la volonté) et le bien est consubstantiel. La
liberté, en son originalité est orientée vers le bien °” et ¢’est en tant que telle
que la disposition au bien est une disposition & la personnalité morale ©!.

La seconde these que Kant soutient a propos de la nature humaine est de
dire qu’il y a, tout aussi originairement que la disposition au bien, dans la nature
humaine un «penchant au mal» (Hang zum Bosen)®”. A I’opposé toutefois de
la disposition au bien, le penchant est défini comme quelque chose de con-
tingent. Qu’est-ce a dire 7 L’insistance sur le caracteére contingent se laisse
articuler par rapport a deux points complémentaires : (1) si le penchant était
inscrit nécessairement dans la nature humaine, on tomberait dans une sorte de
fatalisme moral ; le mal serait une nécessité et, par conséquent, il ne serait plus
imputable a I'homme. Affirmer la contingence du penchant au mal signifie
donc en assurer 'origine libre et responsable. (2) Le penchant est contingent
encore en un autre sens que I’on pourrait appeler ontologique. Si la liberté est
orientée nécessairement parce que naturellement vers le bien, la présence d un
penchant au mal ne saurait étre que non substantielle ; c’est-a-dire qu’elle
n’affecte pas I'intégrité de la liberté, mais ne fait qu'en diminuer |’exercice.

Quelle est la signification exacte de I'affirmation du penchant au mal dans
la nature humaine ? C’est sur ce point que Kant avance d’un pas crucial :
affirmer en effet que le penchant est subjectivement nécessaire ne signifie rien
d’autre qu’affirmer que 'exercice de la liberté a nécessairement lieu en tant
que diminué. Mais alors, ne va-t-on pas retomber dans une version modifice
du fatalisme moral ? Pour parer a cette difficulté, Kant va soutenir que c’est
dans un choix originaire, donc libre, un acte (intelligible) avant tout acte 68
que I’homme a toujours déja inversé I’ordre moral en adoptant comme maxime
supréme de son action une maxime contraire a la loi morale. Pour I'essentiel,
cette inversion consiste a subordonner la loi morale a I'amour propre
(Selbstliebe) ®*. Cette construction s’apparente évidemment a la construction
théologique du péché originel, et il n’est pas surprenant que Kant qualifie cet
acte originaire de peccatum originarium .

Face a cet acte originaire dans lequel il y a eu «corruption» de la loi
supréme, le philosophe reste sans explication : «Nous ne pouvons pas |[...]

3 Ct. Religion, 6,26.

9 11y a, comme disait le Moyen Age i ce propos. comme une inclination naturelle
de la volonté vers le bien.

ol Elle n’est pas la personnalité morale, identique a la loi morale (cf. Religion, 6,
28). L’homme, dans ce sens, est avant tout projet.

62 Cf. Religion, 6, 28.

63 Cf. ibid., 6, 31 ; 6, 39 note.

# Cf. F. Ricken, «Kant iiber Selbstliche : *Anlage zum Guten’ oder ‘Quelle alles
Bosen 7"» in Philosophisches Jahrbuch 108 (2001), 247 sq.

65 Cf. Religion, 6, 31.



KANT ET L'ESPERANCE 215

expliquer pourquoi le mal en nous a précisément corrompu la maxime supréme
quoique ce soit notre acte méme»

En dépit de cet échec de la raison face a I'insondable de la liberté, il est
possible, d’apres Kant, de repérer des indices qui justifient I"affirmation d’un
tel choix originaire : «Ce n’est pas qu'une qualité de ce genre [que I’homme
soit mauvais par nature| puisse étre déduite de son concept spécifique (celui
d’un homme en général) (car alors elle serait nécessaire), mais dans la mesure
ou on le connait par expérience, ’homme ne peut pas €tre jugé autrement, ou
bien on peut présumer ce penchant comme subjectivement nécessaire chez tout
homme, méme le meilleur» ©7 ; «[...] qu un penchant pervers de ce genre doive
¢tre enracin€ dans I'homme, ¢’est la un fait dont nous pouvons nous épargner
de donner une preuve formelle, étant donné la foule d’exemples parlants que
I"expérience des actions humaines nous présente.» ° En un autre endroit, Kant
parle méme de «preuves d’expérience» *,

Ce point nous parait capital étant donn€ que la description pure de la raison
pratique ne permet pas de rendre compte a priori d une perversion effective
de la volonté. Il est vrai que la possibilité de dévier de la loi morale se laisse
dégager en quelque sorte analytiquement du fait méme de la /oi en nous : nous
sommes considérés comme des €tres qui ne faisons pas immanquablement le
bien — une divinité n’a pas besoin de /oi. Le recours au fait d’expérience —
les affirmations de Kant a ce propos ne sont d’ailleurs pas completement
concordantes " — est problématique parce qu’il sert & expliquer une perversion
originaire commune a [’humanité enticre. Or, une telle perversion concerne
I"homme dans sa dimension nouménale ; les méfaits observés en revanche sont
toujours de 1'ordre phénoménal, donc singuliers et limités a des personnes ou
a des groupes de personnes dans le temps et dans |’espace. Méme si, sur cette
base, il est permis de supposer que 'homme est mauvais par nature (cf. : «un
penchant doit étre enraciné dans 'homme»), il n’en reste pas moins que ce
passage du phénoménal au nouménal contient une faille.

La pointe parait néanmoins claire : il importe d’élargir la description pure
de «I’ordre moral originel» (urspriingliche sittliche Ordnung)™', ¢’ est-a-dire
d’y introduire cet aspect fondamentalement inintelligible qu’est cet acte libre
qui se place en dehors de la législation morale. Kant ne peut que constater

5 Ibid., 6, 32.

7 Ibid., 6, 32. Cette affirmation ne devient compréhensible que si I'on présuppose
la thése qu'en théorie morale, il n’existe «aucun moyen terme moral» du genre :
I"lhomme est partiellement bon et partiellement mauvais (cf. ibid., 6, 22).

8 Ibid., 6, 32.

% Ibid., 6, 35.

"0l est vrai qu’on peut remarquer d’aprés I'expérience, des actes qui sont con-
traires & la loi et [...] qu'ils le sont consciemment ; mais on ne peut observer les
maximes, méme pas toujours en soi ; par suite, on ne peut avec siret€, €tablir d apres
I'expérience que 'auteur des actes est un mauvais homme |[...].» (Religion, 6. 20)

" Religion, 6, 50.



216 ROBERT THEIS

I'aporie méme au sein de la liberté : «Quant a I'origine rationnelle de ce
désaccord en notre arbitre, ¢’ est-a-dire de notre maniere de recueillir des motifs
subordonnés en les placant au premier rang, donc quant a I’origine rationnelle
de ce penchant au mal, elle demeure pour nous insondable [...]. Le mal n'a
pu provenir que du mal moral (non des simples bornes de notre nature) et
pourtant notre disposition primitive est une disposition au bien.» /2

Ces remarques doivent suffire pour servir de point d’appui en ce qui
concerne la question directrice de notre propos : si le mal radical est inscrit
dans notre nature (I’homme est mauvais par nature 73), toute espérance n’est-
elle pas détruite de I'intérieur ? L’homme qui, dans un acte avant tout acte,
a pos€ comme maxime supréme des «motifs subordonnés» (I’amour-propre),
peut-il jamais revenir de par ses propres forces en dega de cet acte originaire,
en quelque sorte a un acte pré-originaire qui annulerait le choix pervers ?

On sait que chacune des quatre parties de la Religion se termine par une
remarque générale. La premiere d’entre elles — la seule d’ailleurs — porte un
titre qui contient une premiere indication quant a I’orientation de la réponse
que nous recherchons : «Du rétablissement en sa force de la disposition pri-
mitive au bien» 4,

La question centrale est évidemment de savoir si un tel rétablissement est
possible sans intervention extérieure 2 la raison pratique elle-méme 7. Les
prémisses mémes de la théorie kantienne le laissent présupposer, et la premiere
phrase de la remarque générale est la pour nous le rappeler : «Ce que I"homme
est ou doit devenir moralement, bon ou mauvais, il faut qu’il le fasse ou I'ait
fait par lui-méme» . En dépit de la formulation quelque peu maladroite,
I'intention de Kant est claire : la tiche fondamentale, voire la destination de
I’homme est de devenir bon. Or, celle-ci reléve de lui-méme ; d’ou la question
— centrale, il est vrai — comment est-il possible qu'un homme, mauvais par
nature, se rende bon par lui-méme ?77 Cette question — Kant le conceéde —
dépasse tous nos concepts parce qu’elle renvoie a I'insondable de la liberté.
Mais, si tel est le cas, elle constitue une tache impossible pour la pensée.
Toutefois, le fait de la raison qu’est I'impératif catégorique "® nous enjoint de
devenir bons, ce qui signifie aussi que cela est dans notre pouvoir, ¢’est-a-dire

2 Ibid., 6, 43.
3 Ibid., 6, 32.
" Ibid., 6, 44.
Cette question revét sa pertinence si on la met en relation avec le schéma
théologique du péché originel et de la grice rédemptrice dont la théorie du mal radical
constitue une version sécularisée (cf. E. Cassirer, Die Philosophie der Aufklirung,
Tiibingen, Mohr, 1973 %, 182 sq.). Il n’est pas inintéressant d’ailleurs de faire remarquer
que Kant lui-méme rapproche le theme de cette premiére partie de la notion théologique
des «effets de la grace» (cf. Religion, 6, 52).

5 Religion, 6, 44.

77 Cf. ibid.

8 Cf. Critique de la raison pratique, S, 31 ; cf. Critique de la faculté de juger § 91
(5,468).



KANT ET L’ESPERANCE 217

releve encore de notre volonté 7. Or, cela ne signifie rien d’autre sinon que
la volonté, bonne par nature, n’a pas €té détruite dans sa tendance naturelle
quand elle s’est détournée du bien. La grandeur négative qu’est le mal au sein
méme de la volonté n’annule pas la force méme inhérente a la volonté dans
son intégrit€. Dans ce sens, le rétablissement de la disposition originelle au
bien n’est pas identique a «I”acquisition d’un mobile pour le bien, mobile perdu
par nous, car ce mobile qui consiste dans le respect de la loi morale, nous
n'avons jamais pu le perdre» 8,

Comment faut-il dés lors penser ce rétablissement ou cette restauration de
la bonté originelle ? 11 y a lieu de distinguer a ce propos entre deux aspects
complémentaires : le rétablissement de la disposition originelle doit étre pensé
— cela va de soi — en termes de personnalité morale, donc en référence a
I’homme considéré dans son étre nouménal, non soumis aux conditions de la
temporalité. Par conséquent, ce rétablissement doit s’entendre comme un acte
unigue, comme choix radical du bien et pour le bien, comme conversion que
Kant qualifie, dans la tradition piétiste, d’«espece de régénération, en quelque
sorte une nouvelle création [...] et un changement de son ceeur» ®!, une con-
version qui est comparable a une «révolution dans I'intention de I"homme» 52,

De cette conversion du cceur, 1l faut distinguer le versant phénoménal, en
quelque sorte la visibilité de la révolution, c’est-a-dire le changement des
meeurs. S’il est vrai qu’un tel changement ne permet pas de conclure avec
nécessité a une conversion du cceur (€tant donné que des comportements
conformes a ’exigence morale ne sont pas encore nécessairement des com-
portements moraux au sens ou I'entend Kant, ¢’est-a-dire des actions faites par
devoir ou par respect de la loi), il est vrai aussi qu’une conversion du coeur
n'est pas qu’intérieure, simplement nouménale et sans aucun effet dans le
monde phénoménal. Toutefois, elle sera ici soumise aux conditions de la
temporalité et ne saurait se manifester que comme réforme progressive de nos
meeurs 33, un «progrés constant du mal au mieux» 3%,

Comment articuler en référence a ce propos le theme de I'espérance 7 #
La raison de I"espérance réside en définitive dans la présence méme de la loi
morale et dans I'appel qu’elle contient a devenir un homme bon. Dans la

9 Cf. Religion, 6, 47.

80 Ibid., 6, 46.

81 Ibid., 6, 47. Dans le Conflit des facultés, Kant revient sur ce sujet précisément dans
le cadre d’une discussion critique des théses piétistes (cf. Conflit des facultés, 7. 48 sq. ;
cf. notre introduction dans : R. B. JACHMANN, Priifung der Kantischen Religionsphilosophie
in Hinsicht auf die ihr beygelegte Aehnlichkeit mit dem reinen Mystizism, éd. et intr, par
Robert Treis, Olms, Hildesheim, 1999 [Europaca Memoria I1.1], VII-XXIV).

82 Religion, 6, 47.

3 11 en résulte une tiche pédagogique qui consiste & commencer par la «fondation
d’un caractere» (Religion [6, 48]).

1 Ibid.

85 11 est remarquable que le terme méme («espérer») n'apparait dans ces dévelop-
pements de la Remarque générale qu’a trois reprises (6, 48 ; 6, 51 : 6, 52).



218 ROBERT THEIS

mesure ol la loi morale nous y enjoint, cela doit étre possible, c¢’est-a-dire
résider dans la force méme de notre liberté. Cette espé€rance se situe ainsi en
amont de I’espérance de la béatitude. Elle n’est pas seulement une espérance
contre toute espérance («la possibilité pour un homme mauvais par nature de
se rendre bon par lui-méme, voild qui dépasse tous nos concepts» %), mais aussi
et surtout une espérance avant toute espérance. Oui, on doit méme dire que
["espérance qui repose sur la loi morale fonde 1’espérance de la béatitude dans
la mesure ot la perspective méme d’une révolution du ceeur comme possibilité
non irréelle est la condition méme de 'espérance de la béatitude. Or, cette
espérance, dans la mesure ou elle est justifiée par la loi morale, est ancrée,
non plus dans la foi, mais dans le saveir en ce qui concerne le fait de la raison
méme qu’est la loi morale.

Nous aboutissons ainsi & un constat singulier du discours kantien sur I’espé-
rance : en de¢a de la foi rationnelle qui fonde I'espérance quant a son objet (la
béatitude pensable sur la base du postulat de I'immortalité de I'ame et de I'exis-
tence de Dieu ; je devais mettre de c6té le savoir pour obtenir de la place pour
la foi), c’est le savoir méme qui fonde I'espérance quant a sa possibilité méme
(la loi morale comme fait de la raison qui se sait). Cette articulation de la question
de I'espérance est probablement la seule qui soit possible pour un discours qui
fonctionne indépendamment, quant a sa logique, du discours religieux.

2.3. Le troisieme discours sur [’espérance ou : les raisons d’espérer ¥’

Les développements précédents ont fait apparaitre ’espérance dans le cadre
de structures purement intelligibles. Ainsi la problématique du Souverain bien
se situe-t-elle au-dela de I'expérience et concerne I’homme dans son étre
nouménal ; il en va de méme pour la question du mal radical dans la mesure
ou I'espérance inscrite dans la loi morale est ce qui ouvre sur la «révolution
du ceeur». Faut-il en conclure au caractere fondamentalement «invisible» de
I’espérance ?

Tel n’est pas le cas ! Il existe ce qu’on peut appeler des raisons d’espérer.
Celles-ci s’articulent & un niveau individuel et collectif.

Dans la Critigue de la raison pure, Kant soutient que le Souverain bien
est une conséquence de notre conduite dans le monde sensible ®8. La Critique
de la raison pratique ® parle de la réalisation (Bewirkung) du Souverain bien
dans le monde comme étant I’objet nécessaire d’une volonté déterminable par
la loi morale. Comment faut-il penser le lien entre ces deux affirmations et
en quel sens un signe de 'espérance s’y laisse-t-il repérer ?

8 Religion, 6, 44.

Idée d’une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, 8, 30.
Cf. Critique de la raison pure B 839.

Cf. Critique de la raison pratique, 5, 122.



KANT ET L'ESPERANCE 219

Nous savons déja que la loi morale appelle I'homme a agir par respect pour
clle. Or, les fins poursuivies par I"action morale et qui sont en méme temps
des devoirs sont, d’apres la lecon de la Métaphysique des meeurs, le perfec-
tionnement de soi-méme et le bonheur d’autrui *. Ces fins s’inscrivent dans
la dur€e et sont poursuivies progressivement. En ce qui concerne plus parti-
culierement le perfectionnement de soi-méme hier in der Welt?', ¢’est-a-dire
la destination morale de notre nature ou la «formation morale de 1'homme» %2,
nous savons déja qu'il faut I'entendre comme une «réforme», comme un proces-
sus dont Kant pense qu’il va a I'infini. Cela veut dire que la démarche qui nous
méne des degrés inférieurs aux degrés supérieurs de la perfection morale *? reste,
pour I’étre fini que nous sommes, inachevable en cette vie.

S’y ajoute encore un autre lément. D apres la lecon de la Métaphysique
des meeurs, il n’est pas possible a I’homme de s’assurer absolument de 1'in-
tégrité morale de ses intentions, ne f{it-ce que par rapport a une seule de ses
actions . Par conséquent, il lui est impossible de pouvoir affirmer catégori-
quement avoir accompli la révolution du ceeur ; cela n’est possible qu’a Dieu
qui, seul, peut juger du progrés moral comme émanant effectivement d’une telle
révolution. En dépit de I"absence de certitude absoiue, la réforme continue de
la moralité, le travail inlassable sur soi, avec les revers et les succes qu'il
comporte, justifie cependant I'espérance qu’au fond de nous-mémes, nous
ayons opéré cette révolution. Dans cette optique, nous pouvons dire alors que
le Souverain bien est bewirkt dans le monde sans pour autant étre verwirklicht,
sa réalisation complete étant I'ceuvre de Dieu.

Le second niveau ou se laissent repérer des raisons d’espérer concerne
Uhistoire du genre humain. l.e terrain ol s articule cette réflexion sur I'espé-
rance est celui de la philosophie de I'histoire et corrélativement de la philo-
sophie politique. Nous allons en reconstruire les lignes saillantes dans la
mesure ou elles permettent de préciser notre propos.

La réflexion kantienne sur I’histoire prend son point de départ dans la
considération des actions humaines en tant qu’expressions de la liberté dans
leur ensemble (le «jeu de la liberté de la volonté humaine» *). Kant y voit
s’esquisser, sur la longue trajectoire, un plan, «un développement continu, bien
que lent, dels] [...] dispositions originelles de I’espece» . Dans la mesure ol
la réalisation de ce plan ne saurait étre 1’ceuvre de I’'homme, considéré indi-
viduellement, c’est-a-dire qu’elle ne releve pas d'une intention, il est permis
de se demander s’il n’existe pas une sorte de téléologie naturelle, un plan de
la nature qui sous-tend et guide les actions des hommes.

90
91

Ct. Métaphysique des meeurs. Doctrine de la vertu, 6, 385 sq.

Critique de la raison pure B 848.

92 Religion, 6, 48.

Cf. Critique de la raison pratique, 5, 123 ; Religion, 6, 48.

Y Métaphysique des maurs. Doctrine de la vertu, 6, 392.

Idée d'une histoire universelle au point de vue cosmopolitique, 8, 17 (cité : Idée).
% Ibid.



220 ROBERT THEIS

L’1dée d une téléologie est hautement problématique et doit s’entendre ici
en un sens réfléchissant et non déterminant. En d’autres termes, elle releve de
la faculté de juger qui cherche a unifier les actions humaines telles qu’elles
se présentent comme si elles €taient soumises a un plan de la nature et a une
intention ?7,

Quels sont les principes a priori d'une telle téléologie ? Le premier est
énoncé dans la premiere proposition de 1'/dée : «Toutes les dispositions na-
turelles d’une créature sont déterminées de facon a se développer un jour
completement et conformément a une fin.» *® 1l est clair qu’il s’agit en 1’oc-
currence d’un principe qui permet de /ire, de comprendre les dispositions
naturelles des hommes et des choses. En 1’absence d’un tel principe, écrit Kant,
«nous n’avons plus une nature conforme a des lois, mais une nature qui joue
sans aucun but» (eine zwecklos spielende Natur)®. S’y ajoute un deuxiéme
principe qui est de dire que, chez I’homme, «les dispositions naturelles qui
visent a I’usage de sa raison» n’ont pas regu «leur développement complet dans
I'individu, mais seulement dans I’espece» '". Le troisigme principe a priori
dans la construction kantienne de I’histoire est de dire que le développement
des dispositions qui dépassent I'instinctif, «|’agencement mécanique de son
existence animale» 01 releve de son autonomie.

Ces a priori, combinés avec la theése que nous connaissons déja a propos
de la malignité de la nature humaine '°?, permettent d’élaborer une premiére
thése a propos de I'histoire : celle-ci, comprise comme histoire de la liberté,
commence par le mal, «car elle est 1’ceuvre de I’homme» 103, mais elle s’ache-
mine précisément, dans un long processus, vers un «tout moral» 1%, Comment
cela est-il possible ? A I'inverse de ce qui se passe pour I'individu qui, par
une révolution du ceeur, se met au diapason du bien, le moteur du progres, au
niveau de I’histoire, se trouve dans un antagonisme au sein méme de I’homme,
a savoir son «insociable sociabilité» 1% congue en analogie avec ’attraction
et la répulsion %% : les hommes ont tendance 2 s’isoler mais aussi 2 s’ associer.
C’est de cet antagonisme que la nature se servirait (le plan caché de la nature,
sa ruse en quelque sorte) pour arriver a ses fins.

Cette construction nous donne une indication quant au terme du progres
historique : celui-ci consiste en la construction d’une société reposant sur une

9T Cf. Critique de la faculté de juger. Introduction IV, 5, 179 sq.
% Idée, 8, 17; 8, 18, 8,25 8,29 8, 30..

» Ibid 8, 17.

100 Ibid.

OV Ibid., 8, 19.

102 Cf. supra ; cf. Sur la paix perpétuelle, 8, 355.

% Conjectures sur les débuts de I'histoire humaine, 8, 115.

104 Ibid., 8, 21.

195 Ibid., 8, .

106 Cf. Critique de la faculté de juger, § 90 (5, 464 sq.).



KANT ET L'ESPERANCE 221

«constitution civile parfaite» 17, donc sur le concept moral du droit, qui crée les

cadres et les institutions permettant précisément aux hommes naturellement
insociables de réaliser leur destination. Les «manifestations phénoménales» '%%,
telles que la Révolution frangaise, sont a considérer comme des €éléments qui
justifient I’espérance '"”. Or, ce terme de I’histoire, Kant le considére comme une
10 ce qui veut dire, en I'occurrence, un probléme dont il dit, avec un certain
désarroi, qu'une solution parfaite en est impossible ' «Le bois dont I'homme
est fait est si courbe (krumm) qu’on ne peut rien y tailler de bien droit.» ''?

Il nous faut — dans ce contexte — avancer maintenant encore d’un pas : Kant
est d’avis qu’entre les Etats existe une insociabilité comparable a celle qui
existe entre les individus. Par conséquent, la construction d’une société repo-
sant sur le concept moral du droit requiert en définitive qu’entre les Etats cette
insociabilité naturelle soit abolie a son tour. En d’autres termes, la tiche a
accomplir, le probléeme final et crucial a résoudre est celui d’un droit cosmo-
politique et de la réalisation d’une fédération des nations (Vélkerbund) ',
condition nécessaire de I'instauration de la paix perpétuelle.

Cette these que Kant esquisse dans '/dée fera I’objet du texte de 1795 Zum
ewigen Frieden, traduit d’ailleurs non sans raison Vers la paix perpétuelle. La
paix perpétuelle est le probleme final de ’humanité, et donc la tiche des
hommes et leur devoir ''*. Si tel est le cas, elle n’est pas une vaine idée. mais
I’objet d’une espérance fondée. Fondée, cette espérance I'est dans la mesure
ou des progres vers un état supérieur se laissent repérer. Certes, il s agira
toujours d une espérance fragile ; les revers sont Iégion, I'issue incertaine, pour
autant qu’elle dépend des hommes et de leur détermination. Aussi, dans les
différents textes ou Kant en parle, y a-t-il comme une hésitation : dans 1'/dée
par exemple, il affirme que la solution parfaite de cette tiche est impossible ' ;
dans le traité Sur la paix perpétuelle, il soutient que ce probleme se résout peu
a peu ' Cette hésitation nous parait révélatrice et mérite qu’on I'interpréte.

Dans la Métaphysique des meeurs, la paix perpétuelle est qualifide de
souverain bien politique ''7. Si dans la notion de Souverain bien telle qu’elle
est apparue dans le contexte de la problématique €thique, I'un des €léments
constitutifs — la moralité — releve de I’homme, I"autre en revanche — la béatitude
—de Dieu, n’est-on pas autoris¢ a penser la paix perpétuelle en tant que Souverain

idée

W7 Idée, 8, 24.

BB ., B, 17,

"9 Ibid.. 8. 28.

"0 Jibid., 8, 23.

" Ibid.

2 fhid,

Y3 Cf. ibid., 8. 24 ; ¢f. Religion, 6. 34.
"4 CY. Sur la paix perpétuelle, 8, 386.
U3 CF. fdée, 8, 23.

Yo Cf. Sur la paix perpétuelle, 8, 386.
"7 Cf. Métaphysique des maurs. Doctrine du droit, 6, 355,



222 ROBERT THEIS

bien politique de maniere analogue, ¢’est-a-dire que sa réalisation progressive,
I'«allgemeine und fortdauernde Friedensstiftung» ''® est bel et bien la tache et
donc le devoir des hommes (cela méme par quoi ils se rendent en quelque sorte
dignes de la paix perpétuelle), mais que /'achévement, la «solution parfaite» est,
en derni¢re instance, I'ceuvre de Dieu ? La paix perpétuelle serait alors comme
I"idée de cette beste Welt qu’il conviendrait de penser comme unité systématique
de I'ordre juridico-politique et de I'ordre moral 'Y, comme régne de la liberté
constituant ['objet ultime de I'espérance de ["homme.

Conclusion

S’il fallait ramener les propos de Kant au sujet de I'espérance a une
formule, on pourrait parler d une espérance dans les limites de la simple raison.
Cela veut dire deux choses :

— l'espérance est, chez Kant, une espérance issue de la raison et cela aussi
bien quant a sa possibilité (la foi morale) que quant a son objet (le souverain
Bien). Elle s’inscrit dans la logique de la raison et ne se surajoute pas
comme quelque chose qui serait généré a partir de I’extérieur, par exemple
d’une parole prophétique comme lieu d’émergence de la Parole de Dieu.
Cela vaut également la ou le recours a Dieu comme condition de la réa-
lisation ultime de I’objet de I’espérance est atfirmé. Dans ce sens, on peut
bien se demander dans quelle mesure la construction kantienne du souve-
rain bien (moralité et béatitude y proportionnée) n’aboutit pas a subordon-
ner Dieu aux exigences mémes de la raison.

— I'espérance est aussi limitée par la raison, ¢’est-a-dire qu’elle n’en excede
pas le cadre ni quant a I’attitude subjective — la confiance en une parole
et une promesse (en dépit de la remarque de la Critique de la faculié de
juger %) — ni quant a son aspect futur (la réalisation du Souverain bien
dont I'attente repose sur un «calcul» de la raison). L’espérance telle que
la concoit Kant est une espérance qui sait trop et espere trop peu, elle est
une espérance au sein de laquelle il n’y a plus de place pour I'inoul et
I"inattendu. On peut s’interroger ici si ’espérance, en tant que telle, ne
s’annule pas en derniere instance, non point au moment ou ["homme se
trouve en présence de la réalisation de son contenu, mais déja au moment
méme ol ce contenu est esquissé par la raison.

"8 Jhid.

19 Jean Ferrari ne nous semble pas aller jusqu’au bout de la question quand il
affirme que «d’une certaine maniere 1'idée de paix perpétuelle s apparente, dans le
domaine juridico-politique, a celle du souverain Bien en morale» («L.”Abbé de Saint-
Pierre et I'idée de paix perpétuelle dans I'ceuvre de Kant» in J. Ferrari, S. GOYARD-
Fasre (éds), L'année 1796. Sur la paix perpétuelle, Paris, Vrin, 1998, p. 78).

120 Cf. supra note 24.



	Kant et l'espérance dans les limites de la simple raison

