Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 53 (2003)

Heft: 2: Enjeux philosophiques et théologiques de la fiction

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 135 (2003), P. 179-19]

BIBLIOGRAPHIE

DomiNik PerLER, Theorien der Intentionalitiit im Mittelalter (Philosophische Histoire de
Abhandlungen, 82), Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 2002, XIII + la philosophie
435 p.

Nos actes ainsi que nos états mentaux se caractérisent souvent par le fait qu’ils se
dirigent vers quelque chose et que par conséquent ils possédent un contenu. A ce
phénomene de «direction mentale» on a appliqué, selon la suggestion de Brentano, le
terme «intentionalité» : et les problemes soulevés par I'existence de I'intentionalité se
trouvent au centre de la philosophie de I'esprit contemporaine. Mais Brentano a repris
le terme de la philosophie médiévale ; et les médiévistes ont consacré plusieurs études
a la nature et a I'histoire de I'intentionalité. — Le livre récent de Dominik Perler se
distingue d’autres études de ce genre sous trois aspects principaux. D’abord, il ne s étend
pas a toute la philosophie médiévale, ni ne se borne non plus & un seul penseur : il traite
d’une période de 80 ans, depuis 1252 (quand saint Thomas a commencé son enseigne-
ment a Paris) jusqu'a 1332 (quand Adam Wodeham a achevé son commentaire sur les
Sentences). En deuxicme lieu, I'A. n'examine pas ses sujets avec une loupe que nous
aurions nous-mémes fabriquée : ce sont les philosophes du Moyen Age qui déterminent
son ordre du jour, leurs conceptions de I'intentionalité¢ qui organisent son travail.
Troisiemement, I"A. se propose une enquéte philosophique et systématique : des ques-
tions d’influence et de réception ne 'intéressent guére ; il ne discute que rarement des
problémes philologiques ou historiques ; il s’agit de "analyse philosophique des théories
philosophiques. — Le livre nous présente cing modeles de I'intentionalité, cinq théories
qui difféerent entre elles du point de vue linguistique, logique, épistémologique, méta-
physique, mais qui visent toutes la méme problématique et qui proposent toutes des
doctrines synoptiques. On commence avec saint Thomas, et par conséquent avec des
textes qui sont connus en dehors du cercle des médiévistes. La deuxieme partie du livre
nous introduit aux idées de Dietrich de Freiberg et de Petrus lohannis Olivi. Une
troisiéme partie nous méne a une ferra cognita et aux théories de Duns Scot et de ses
sectateurs. Le quatrieme modéle nous ouvre les pages de Petrus Aureoli et d"Hervaeus
Natali. Finalement, on voyage en Angleterre pour aller chez le coiffeur (Guillaume
d’Ockham) ainsi que chez son compatriote moins connu, Adam Wodeham. — Parmi les
aspects les plus grisants des recherches de I'A. se trouve le fait que, sans jamais mettre
a I"abri les trésors familiers, il nous expose toujours des perles cachées. I n’est pas trop
difficile de dénicher un philosophe médiéval qui serait resté dans les ténébres pendant
des siecles. Mais dans la plupart des cas on se demande pourquoi il faut troubler un
sommeil séculaire. L"A. réveille des dormeurs qui ont toujours quelque chose a nous dire.
— Le livre est long : son sujet est parfois technique : la discussion est savante, ponctuelle,
raffinde. Mais si ¢’est un livre que les spécialistes vont exploiter pendant des décennies,
¢’est aussi un livre que tous ceux qui s’intéressent aux grands problemes de la philosophie
peuvent lire & leur profit. En effet, 'A. a une capacité hors du commun d’expliquer, de
fagon a la fois rigourcuse et conviviale, un texte obscur ou un argument épineux. Ajoutons
qu’il éerit un allemand qui, pour un non-germanophone, se lit sans peine et méme avec
un certain plaisir. — Le livre est dédié a la mémoire de Norman Kretzmann. 11 est digne
de sa dédicace. Dire cela, ¢’est porter un jugement on ne peut plus élogieux.

JONATHAN BARNES



180 BIBLIOGRAPHIE

JoserH CANNING, Histoire de la pensée politiqgue médiévale (300-1450), traduc-
tion par Jacques Meénard (Vestigia, 28), Fribourg (Suisse), Editions uni-
versitaires, Paris, Cerf, 2003, 304 p.

Paru en 1996 dans sa version originale anglaise, cet ouvrage constitue ['une des
synthéses les plus récentes consacrées a la philosophie politique d’un Moyen Age
envisagé sur une longue durée, du régne de Constantin (306-337) au Grand Schisme
et au concile de Bile (1431-1440). Par I'envergure du domaine d’étude et la maniere,
I"é¢tude de J. Canning s’inscrit dans la lignée de la Cambridge History of Political
Thought (350-1450) dirigée par J. H. Burns et parue en 1988. Plus condensée, elle offre
un panorama de I'histoire des doctrines et des réalités politiques médiévales, qui est
remarquable par la quantité d’informations rassemblées et leur présentation résolument
positive. L approche est en effet volontairement étrangére a I'histoire actuelle des Etats
occidentaux et des institutions chrétiennes ; elle évite le plus possible de mesurer le
Moyen Age aux époques qui lui ont succédé. Sous la forme d’un précis d’histoire des
institutions et des doctrines, I'ouvrage organise sa matiére en quatre chapitres. D abord,
les origines des idées politiques médiévales sont envisagées sur une période qui se
prolonge jusqu’au VIII¥ siecle, avant que ne naisse une «culture occidentale purement
médicévale» (p. 3) sous le régne carolingien. Cette enfance de la philosophie politique
médiévale est appréhendée plutdt comme réalité politique que comme discipline théo-
rique. Avant que n’existent de véritables théories médiévales sur le gouvernement ct
la société, une réalité en signe le caractére propre : une pratique chrétienne du pouvoir
et du gouvernement, dans les royautés chrétiennes d’Europe occidentale comme dans
I’Empire chrétien de Byzance. Les deux pouvoirs, temporel et spiritucl, ne sont pas
encore bien distincts : le roi assume des fonctions sacerdotales, alors que la papauté
commence a se développer «comme une institution juridictionnelle, et donc gouverne-
mentale» (p. 39). En un deuxieme temps, de 750 environ au XI° siecle, I'A. considere
deux milieux féconds en «idées politiques spécifiquement médiévales» : les régnes
carolingiens et I'Empire germanique des X° et XI¢ siecles. Avec Charlemagne, la
conception théocratique de la monarchie s”affermit : non sculement le pouvoir temporel
est d'origine divine, mais la formule gratia Dei signifie aussi une grice surnaturelle
accordée par Dieu au roi. L'onction du roi par le clergé devient un sacrement ct la
royauté «une fonction de service a I'intérieur du corpus chrétien» (p. 71). Avec Otton
I et I'Empire de Francie orientale, le pouvoir du clergé, en particulier du pape, sera,
pour la premiere fois, séricusement menacé : sous I'influence byzantine, Otton reven-
diquait en effet un contréle total sur I'Eglise. Bien qu’elle soit riche de nouvelles
conceptions politiques, cette seconde phase parait encore marquée d’une absence : il
faut attendre le XI®siecle et le troisieme chapitre pour voir éclore des théories politiques
sophistiquées et une discipline autonome, au «moment ol I'Europe médiévale prit son
essor comme civilisation» (p. 111). L’ A. passe en revue et met en contexte les catégories
traditionnelles de I'historiographie : modele «dualiste» de la séparation entre clergé et
laics ; conception «hiérocratique» du pouvoir pontifical et apogée du droit canonique ;
séparation ou attribution conjointe des deux glaives — le regnum (glaive matériel) et le
sacerdotium (glaive spirituel). La pensée de I'époque n’est pourtant pas seulement
motivée par les réformes de la papauté, le renouveau monastique et les nouvelles
prétentions du clergé : a partir du XII® siecle, un massif héritage de textes antiques
revivifie les études relatives au droit romain et livre la pensée politique d’ Aristote, qui
offre un premier exemple de science politique autonome et achevée. La pensée politique
médiévale s’engage des lors dans un vaste débat sur les fonctions respectives et 'éven-
tuelle coincidence de la volonté du Iégislateur humain et de la rationalité exprimée par
la loi naturelle — créée et incréée. La derniére période du Moyen Age, de 1290 a 1450,
présente I'image contrastée d'une fragilité croissante de la société, d’une situation

2

sanitaire et géopolitique catastrophique, et d’une floraison sans précédent de la philo-



BIBLIOGRAPHIE 181

sophie politique dans des formes scientifiques. La fin de cette histoire politique du
Moyen Age coincide enfin avec la consolidation des Etats territoriaux et des cités-
républiques italiennes, au détriment des deux «personnages» principaux des chapitres
précédents, I'empereur ou roi universel. et le pape, monarque religieux de toute la
chrétienté. Simplificateur, le présent résumé était nécessaire pour manifester 1'une des
qualités majeures de ce livre : il n'isole jamais la théorie politique des pratiques ins-
titutionnelles et des rcalités historiques. La pensée politique n'y apparait que sous la
catégorie de la réalité historique.

CartHerINE KONIG-PRALONG

HELENE BoucHILLoUX, La question de la liberté chez Descartes, Paris, Honoré
Champion, 2003, 250 p.

[l n’existait jusqu’a présent aucun ouvrage récent en langue francaise sur la liberté
chez Descartes, theme central, s'il en est, de sa pensée. Le livre de Hélene Bouchilloux
vient utilement combler la lacune. Il porte sur la liberté humaine. la liberté divine, ainsi
que leurs rapports complexes et problématiques. Certains commentateurs estiment que
Descartes a changé d’opinion sur la question de la liberté humaine, soit qu'il ait été
pouss¢ par des facteurs externes, comme, par exemple, celui de complaire aux Jésuites,
soit qu’il ait suivi une évolution qui peut s’expliquer de maniere interne. L' A. s’ oppose
a de telles lectures et soutient la cohérence de tous les textes de Descartes sur la liberté.
Il n"a en rien changé de doctrine, ni & propos de la liberté humaine, ni au sujet de la
liberté divine. Concernant la liberté humaine, selon I'A., Descartes n’a fait quappro-
fondir et clarifier, en la défendant contre les objections de ses adversaires, la théorie
établie en 1641 dans la [V® Méditation. Méme résultat pour la liberté divine : les textes
postérieurs a 1630 ne font qu’approfondir et expliciter la doctrine posée initialement
dans les lettres & Mersenne. Ces conclusions, soutenues par une analyse minutieuse des
textes, sont importantes et méritent toute notre attention. — St donc I'intérét du livre est
considerable, il contient néanmoins quelques bizarreries, non pas quant au fond, mais
par rapport & la présentation et I'organisation. Par exemple, la methode de I'A. consiste
a citer in extenso les textes de Descartes relatifs a la liberté et a en donner un com-
mentaire suivi, avec un respect scrupuleux des contextes des passages examinés. Au
vu de cette méthode — parfaitement respectable — qui porte & la connaissance du lecteur
tous les textes en question, il est étonnant que I'introduction du livre soit par endroits
plus difficile a suivre que I'ouvrage lui-méme. Elle présuppose en effet une trés bonne
connaissance des textes cartésiens et méme de 1'un ou Mautre des résultats de 'inter-
prétation de I’A. Deuxieémement, bien que I'A. suive — a juste titre — un ordre chro-
nologique, I"ordre n'est respecté qu’a 'intéricur de chacune des deux grandes parties
qui composent le livre. En effet, la premiére partie, portant sur la libert¢ humaine, débute
avec la IV® Méditation (1641), tandis que la seconde, consacrée a la liberté divine,
commence avec les lettres 4 Mersenne de 1630. La premicre partic s’achevant sur la
lettre & Mesland de 1645, sitot qu’il entame la lecture de la seconde partie le lecteur
doit se transporter quinze ans en arricre, soit onze ans avant les textes commentes au
début de la premiere partic. Comme I'itinéraire intellectuel de Descartes est jalonné
d’étapes importantes entre 1630 et 1641, on peut se demander s'il était vraiment
indispensable d’organiser le livre ainsi. Troisiemement, le lecteur n"apprend pas qui sont
les commentateurs auxquels I'A. s"oppose, hormis Gilson et Sartre qui de toute fagon,
pour des raisons différentes, et malgré leurs mérites respectifs, datent quelque peu. Les
autres ne sont ni cités, ni méme mentionnés. Cela prive le lecteur d’un accés facile aux
analyses et aux arguments des adversaires de I'A., et diminue quelque peu la force de
conviction de son propos, pourtant intéressant. Enfin, s'il est Icgitime de restreindre sa



Philosophie
contemporaine

182 BIBLIOGRAPHIE

bibliographie aux travaux dont on a réellement fait usage, celle de I'A. ne permet pas
au lecteur non averti de soupgonner que les €tudes cartésiennes se poursuivent depuis
longtemps a un niveau international. Cela €tant, il s agit de défauts dont le lecteur averti
fera abstraction afin de se concentrer sur tout ce qui fait I'intérét philosophique du livre.

RicHARD GLAUSER

RENE VIRGOULAY, Philosophie et théologie chez Maurice Blondel (Philosophie
et théologie), Cerf, 2002, 213 p.

[l eqt été¢ dommage que dans la collection des éditions du Cerf dirigée par Philippe
Capelle, il manquat un ouvrage sur Maurice Blondel : il n’en est rien, fort heureusement,
puisque René Virgoulay, a qui cela revenait de droit, a accepté de s’en charger. La tiche.
méme pour un blondélien aguerri, n’était pas facile car d’un certain point de vue I'ceuvre
du philosophe d’Aix ne fait que reprendre inlassablement la question des rapports entre
philosophie et théologie qui constitue bien la trame tantot implicite, tantot explicite d’un
parcours philosophique complexe. Tout se passe d’ailleurs comme si Blondel s”attachait
parfois & brouiller les pistes comme le lui reprocha la trop laique Sorbonne en 1893,
ou les théologiens, pris de court par la violence de la crise moderniste. Dans les deux
cas 1l s’agit d'une lecture superficielle, voire biaisée de I'itinéraire d’un chrétien dont
la foi constitue un existenticl préphilosophique en méme temps qu'une inspiration, et
la visée de toute son ceuvre. Aussi I'A. choisit-il de partir de I'intention apologétique
pour aborder aux rives d'une philosophie «intégralement philosophique» mais qui ira
jusqu'a I'audace inouie de prétendre qu'une philosophie conséquente avec le mouve-
ment qui I'anime n’est pas seulement «philosophie de I'insuffisance» ou «apologétique
du seuil» mais pleinement «philosophie catholique» ! En son intention fondamentale
I'ceuvre blondélienne ne peut donc étre considérée comme le note avec justesse 1'A..
comme une simple «embardée du coté de la théologie» ! Au contraire, la philosophie
peut a la fois discerner les enjeux qui la traversent, sauvegarder son autonomie et situer
les objets formels des deux disciplines, en dégageant le sens contraire de deux démarches
qui ne cessent pourtant de se croiser. Dol I'analyse dense de ce livre qui ne cesse
problématiquement et chronologiquement de confronter les textes (livres et correspon-
dances). A nouveaux frais (et loin désormais des querelles stériles des années 60), I'A.
peut alors poser la question du «surnaturel blondélien» fertile en prolongements chez
le Pere de Lubac mais aussi en incompréhensions face a une pensée toujours ouverte,
suspendue a un vide qui en est la clef de voite, et attente d'une fécondation qui. en
derniere instance, 'enfante & elle-méme. Si la discussion des annces 30 permit de
dégager la différence entre «révélé» et «révélable», I'ceuvre blondélienne suggére que
les dogmes pour la philosophie constituent autant de «révélateurs». Aussi la Christologie
philosophique blondélienne assure-t-elle le «licn» entre les deux theses de 1893 certes,
mais aussi le foyer méme de la Trilogie du «dernier Blondel», osant ouvrir les voies
a cette «métaphysique a la seconde puissance» ni concession au thomisme ni a or-
thodoxie, ontologie originale — réalisme intégral — qui dépasse la phénoménologie en
une «normative». Blondel s’est toujours défendu d’étre théologien. Il reste «intégrale-
ment» philosophe : mais la philosophie est a la fois antécédente et conséquente a la
théologie. Et si le maitre d”Aix s appuie d’abord sur les hardiesses d’un Leibniz, ¢’est
finalement, comme le montre I'A., au plus pres d'un Pascal qu'il trouve un équilibre
délibérément instable pour une réflexion soucicuse a la fois de la gratuité du mystere
chrétien comme de son exces d’intelligibilité. Si le statut épistémologie de la théologic
ne fait pas toujours I'objet d’une attention suffisante, Blondel fut attaché plutdt a cerner
celui de la philosophie, poussant en d’ultimes retranchements la réflexion sur la mys-
tique ou contraignant par exemple un Gabriel Marcel a tenir compte de ses remarques
a propos de 'opposition célebre entre probleme et mystére. Si Maritain voulait «dis-



BIBLIOGRAPHIE 183

tinguer pour unir», Blondel y ajoute I'exigence paradoxale «d’unir pour distinguer».
Sans doute est-ce ici qu'il faut chercher la fécondité théologique d’une euvre, qui,
aujourd’hui encore dans un paysage intellectuel pourtant bouleversé, en raison méme
de sa position «frontaliere» continue & nous précéder.

MARIE-JEANNE COUTAGNE

Domenico JErRvOLINO, Pierre Thévenaz e la filosofia senza assoluto (Dialettica,
15), Roma, Edizioni Studium, 2003 [1984], 120 p.

La premicre édition de cet ouvrage [Athena Napoli, 1984] est ici reproduite avec
quelques compléments minimes dans les notes de bas de page. L'A. s’en explique en
introduction dans une mise en parallele, sur fond de tradition phénoménologique, de
Ricceur et de Thévenaz (p. 9-19). Les deux auteurs présentent une parenté de pensée
dans une diversité frappante de destins. Jervolino souligne le fait que, dans sa courte
sarriere, Thévenaz a passé de I"ambition d’une philosophie protestante & celle d’une
philosophie devant Dieu. De méme I'histoire de la philosophie passe-t-elle d'une
philosophie divine a une philosophie sans absolu. Thévenaz est d’abord un philosophe
de la laicisation de la raison. Cette sécularisation de la raison fait 'objet de la premieére
¢tude de I'ouvrage. Elle situe Thévenaz au carrefour des influences frangaise et alle-
mande, avec ['ambition de comprendre le Christianisme comme une mise en question
radicale de la raison philosophique dans sa prétention a I'absolu. Le deuxieme chapitre
est consacré au radicalisme de la réflexion dans ses liens avec la philosophie sans absolu.
La philosophie y apparait comme une assomption radicale de la condition humaine en
situation de contingence: une assomption dans les limites, qui définit la liberté spéci-
fiquement humaine. Thévenaz relit ici principalement les pensces de Kant, de Descartes
et de Husserl. Un humanisme radical est marqué par la reconnaissance de I'historicité
de la raison. Dans une troisieme étude, I'A. sattache & I'ceuvre posturnmum de Thévenaz
(La condition de la raison philosophique) qui retrouve les themes antérieurs et les mene
a maturité. La crise de la philosophie est une crise de 'autisme de la raison el une remise
en question de I'entreprise philosophique. La rencontre avec la théologie de Karl Barth
parait décisive. Le quatrieme chapitre consacré a 1'historicité de la raison refait en détail
ce passage d'une raison absolue en Dieu a une raison humaine devant Dieu. Dans sa
cingieme étude, I"A. essaie de dégager plus systématiquement 1apport de Thévenaz dans
les domaines de la conception de I'histoire. de la culture et du langage. Dans le dernier
chapitre, il essaie de confronter Thévenaz et Patocka. Ces deux philosophes ont beaucoup
en commun, mais se séparent sur I"appréciation de 1'héritage grec. — Dans I'¢tude qu'il
donnait de la premicre édition [RTRPH 120 (1988). p. 353-358]. Bernard Hort reprochait
a I'A. son manque de critique a I'égard de Thévenaz. Jervolino a I'ambition de présenter
les grands traits de la figure philosophique esquissée par Thévenaz. Il entre dans son ceuvre
avec sympathie et parvient en une centaine de pages a montrer tout le sérieux de I'en-
treprise. Aujourd’hui, a contre-courant, ce petit livre mérite certainement une réédition.

Pierre-Luict Dusiep

PASCAL DUPOND, LAURENT COURNARIE (€ds), Phénoménologie : un siécle de phi-
losophie (Philo), Paris, Ellipses, 2002, 256 p.
Cet ouvrage collectif a "'ambition d'inventorier les acquis de la phénoménologie

pour en faire apparaitre la fécondité. Rédiges par des spécialistes, les chapitres, souvent
techniques, s adressent plutot a des spécialistes ou des étudiants avancés. Aux yeux de



184 BIBLIOGRAPHIE

Jean Greisch. «la phénoménologie apparait de plus en plus comme le principal mou-
vement de pensée de notre temps» (p. 43). On comprend alors le pourquoi du titre de
Vouvrage : Phénoménologie : un siécle de philosophie. Cependant, 4 vouloir tenir
compte des significations multiples de 1'expression «apparaitre», les initiateurs de
I'ouvrage nous présentent un paysage de la phénoménologie, particulierement dans son
pole francais, dont la ligne d’horizon se perd dans un certain flou. Restent deux in-
flexions trés intéressantes : des entreprises de refondation de la phénoménologie et le
déplacement d’un intérét plutdt ontologique vers I'éthique et la poiétique. — Si Husserl
avait cherché & convertir notre regard afin de nous aider & mieux discerner les signi-
fications intentionnelles, Paul Ricoeur conjugue «voir» et «interpréter» en incisant dans
I"arbre phénoménologique une greffe herméneutique. Michel Henry substitue a la visée
intentionnelle husserlienne ce qui apparait quand la vie s’ éprouve elle-méme, I'affec-
tivité constituant alors «la premiere venue & soi de I'apparaitre» (p. 59). Marc Richir
regarde I'évolution des grandes institutions symboliques quand le monde qui est le notre
commence «a bouger, & clignoter comme les €toiles du ciel» (p. 63). La réduction
pratiquée par Jean-Luc Marion permet au sujet de se comprendre «en référence a un
appel préalable» faisant apparaitre ainsi une interpellation éthique. Emmanuel Lévinas
aussi nous oblige a une forme de conversion phénoménologique quand I'insistance du
regard d autrui nous rappelle & notre responsabilité éthique nous constituant ainsi comme
sujet. — On connait 'importance que prend le terme Lebenswelt dans les derniers travaux
de Husserl. A la suite de Jan Patocka, notre regard sera cependant moins polarisé par
les significations intentionnelles pour se focaliser sur la dynamique de la manifestation
qui est celle méme de la vie. Puis, c’est la vie de I'esprit qui sera interrogée dans
["apparaitre de la conscience a elle-méme (Michel Henry), dans I'entrelacement du logos
et des choses (Merleau-Ponty et Maldiney). Quand le temps sera venu de prendre la
mesure du siécle et de cette horreur d’une violence sans raison, la phénoménologie du
visage de Lévinas nous rendra attentifs au «phénomene originel qui ouvre le champ des
significations éthiques» (p. 69). D’autres feront état d’une présence sensible dont la
plénitude atteste de sa beauté ou de sa vérité. L esthétique d’un Merleau-Ponty célebrera
la chair ou co-naissance du sujet et du monde. Une phénoménologie politique de 1'art,
inspirée d'Hannah Arendt, pourrait nous faire prendre conscience qu’a coté de 1'objet
consommeé ou détruit, il y a I'objet d"art, témoignage durable de I'esprit qui I'anime,
rendant possible la constitution d’une communauté humaine et la reconnaissance
d’autrui dans sa différence et son €galité. Enfin, la poiétique d’un Michel Dufrenne nous
aura rendu sensibles & «la créativité d’une Nature-naturante dans laquelle 'homme a
une place privilégiée» (p. 242).

DominiQuE REY

EmmanveL Housser, Llintelligence de la pitié. Phénoménologie de la commu-
nauté (La nuit surveillée), Paris, Cerf, 2003, 193 p.

Proposant une fine analyse d’un phénomene trop souvent assimilé a de la faiblesse
ou a de la condescendance et réduit a un aspect strictement affectil, cet ouvrage ouvre
un vaste champ de réflexion o la pitié, de simple passion irraisonnée, devient le
véritable moteur d’une vie communautaire épanouie qui prend sa source dans I'amour
que Dieu porte a ’homme. Analysant les conceptions des philosophes quant a ce
phénomene de la pitié (Descartes, Malebranche, Aristote, Heidegger, Lévinas), I'A.
scrute la place de la pitié dans I’ensemble de I'expérience humaine et s’efforce de
montrer que certaines interprétations I’ont réduite & un €piphénomene, alors qu’elle est
le nceud méme de toute possibilité de vie communautaire, Un premier chapitre est
consacré a la bienveillance malveillante, ot déja I A. laisse entrevoir sa thése principale



BIBLIOGRAPHIE 185

«La piti€ n’est-elle pas alors cette aurore de la personne ot s’initie un mouvement du
sentir qui est en méme temps le premier acte d’intelligence ? Si la piti€ des faibles est
une lachet€ et une fermeture sur leur propre confort, la pitié des forts est essentiellement
une intelligence, une ouverture d’esprit sans laquelle il n’y a ni présence a autrui, ni
présence au bien.» (p. 13) Il y montre dgalement son souci de relever I'unité de la
personne humaine : «Tant d'insistance a souligner la faiblesse de la piété ne peut que
cacher une peur radicale de la sensibilité et rend incompréhensible I'unité du sentir, du
connaitre et du vouloir. La passivit¢ du sentir n’est-elle pas autre chose qu'un
enfermement en soi ?» (p. 22) Il s7agit alors de définir ce qu'est la vraie piti€ pour la
démarquer de la condescendance toujours quelque peu malveillante : «La reconnais-
sance de la vraie piti€ consiste donc a lui fixer une condition de possibilité : la piti¢
comme conséquence de la générosité suppose 1"humilité vertueuse entendue comme
conscience de sa force, qui est en méme temps conscience de sa faiblesse et de ce que
colte la maitrise de cette faiblesse.» (p. 28) Dans le deuxiéme chapitre, il s agit de
procéder a une phénoménologie du sentiment interieur, afin d’éviter «|”abstraction d une
éthique du vouloir pur et la naiveté d’une morale du sentiment compris comme pure
passivité». (p. 43) Le sentiment intérieur a pour fonction de m’avertir de mon indignité
et m’aider a répondre a ce «don prévenant du sentinient par I'écoute de la raison» (p. 58-
59). Le point névralgique de ce chapitre réside certainement dans I"affirmation que «la
pitié n'est pas un sentiment parmi d’autres, mais ce qui révele la forme de tout sen-
timent : étre a la fois hors de soi et au plus fort de I'intériorité. Cela dit, que la pitié
soit un sentiment n'en €puise pas I'étre : elle est aussi animée par une pensce qui la
commande. Décrire une telle chose suppose de dépasser I'opposition simple de la pensée
et du sentiment.» (p. 66) L'A. propose ensuite une judicieuse réflexion sur les liens entre
pudeur et respect. Pudeur ne signitie pas honte, ni voile, mais une «disposition naturelle
alavertu» (p. 75-76). Tout ce passage révele le privilege accordé a la pensée aristotélico-
thomiste sur le formalisme kantien. En méme temps surgit le souci heideggerien de I'étre
contre les multiples positions purement anthropologiques. Confrontant Heidegger et
Lévinas, le texte a le mérite de relever le caractere ambigu de la misére humaine
(cf. ch. 4). Méme s’il admire les splendides pages de Lévinas sur altérité, I'A. regrette
que ce dernier ne tienne pas assez compte de I'amour et de la richesse de la pitié (cf.
p. 170-172). Pour vous convaincre de lire ce petit chef d’ceuvre de réflexion : «La pitié
est donc cette blessure d’amour qui en saisissant I'homme lui révele son essentielle
passibilité. Elle est ce qui arrache I'ego a 'abri de sa transcendance pour le rendre a sa
tiche de répondre de la totalité du monde, non pour le porter seul, mais pour transmettre
une force qui lui a été donnée. En consentant a cette blessure d"amour, le sujet laisse autrui
s'individuer devant lui : il le recoit dans son unicit€é insubstituable de personne.»

JACQUES SCHOUWEY

DANIEL ANDLER, ANNE FAGOT-LARGEAULT, BERTRAND SAINT-SERNIN, Philosophie
des sciences, t. 1 et 11, Paris, Gallimard, 2002, 1334 p.

Apres avoir animé ensemble un séminaire de philosophie et d histoire des sciences
durant dix ans, Daniel Andler, Anne Fagot-Largeault et Bertrand Saint-Sernin se sont
décidés & mettre en commun leur expérience et écrire Phifosophie des Sciences. Adeptes
de I'interdisciplinarité, ces trois auteurs posseédent des compétences qui dépassent lar-
gement la philosophic et couvrent notamment les mathématiques (DA), la medecine
(AFL) et la politique scientifique et universitaire (BSS). Philosophie des Sciences se
présente sous forme d’une suite d articles répartis de fagon thématique (trois grandes
subdivisions) en deux livres de poche. Chacun des auteurs a gardé une grande liberté
de ton, de présentation et de choix des problématiques traitées. Cette démarche sacrifie



s de
logie

186 BIBLIOGRAPHIE

I'unité d’ensemble au profit d'une meilleure qualité des différents articles. Il s’ensuit
qu’il ne faut pas considérer cet ouvrage comme un manuel ou un traité. Les auteurs
éerivent a ce propos : «Nous ne cherchons pas a présenter [...] ce qu’il faut savoir»,
ni méme une partic de ce qu'il faut savoir en philosophie des sciences ; nos voulons
montrer quelques-unes des facons dont on peut aujourd hui travailler en philosophie
des sciences» (p. 26). Quelles sont les principales thématiques abordées dans cet
ouvrage ? Premiere partie : 1) Aspects historigues de la philosophie des sciences (PdS).
1) Le sens de la PdAS : Comment nait, vit et meurt ce qui existe 7 Comment fonctionne
la réalité ? Quels sont les rapports entre notre perception du monde, la perception qu’ont
les autres du monde et le monde lui-méme ? Peut-on considérer le réel (ou la nature)
comme une unité 7 Si ¢’est le cas, comment penser I'unité de la nature et la pluralité
des sciences? 2) L'intérér de la PdS : Y a-t-il place aujourd hui pour une philosophie
de la nature 7 3) Le degré de connaissance : Dans quelle mesure peut-on connaitre la
réalité¢ 7 L intersubjectivité est-elle garante d’objectivité ? 4) Le processus de la con-
naissance : Une science de la connaissance scientifique est-elle concevable 7 S1 oui,
quels sont les processus effectivement impliqués dans la constitution de nos connais-
sances 7 Les résultats de la psychologie et des sciences cognitives, peuvent-ils réelle-
ment éclairer la PdS ? Deuxieme partie : 1) Présentation de trois «épistémologies ré-
gionales» (sous-classes de la PdS) : PdS du monde inorganique (BSS se demande quelle
philosophie physico-chimique est susceptible de faciliter la compréhension des structures,
des composants et de I’évolution de 'univers), PdS du vivant (AFL s’interroge sur la
spécificité des sciences de la vie et sur les questions de philosophie des sciences que I'on
rencontre sur ce terrain) et PdS de ["homme (DA limite son analyse a quelques questions
classiques. notamment celle du rapport entre sciences de la nature et sciences humaines :
débat entre naturalistes et antinaturalistes). Troisieéme partic : 1) Analyse du sens et du
role de trois notions fondamentales qui jouent un role «transversal» dans de nombreuses
disciplines scientifiques : causalité, émergence et forme. L’ intérét principal de cet ouvrage
est qu'il présente une inlassable chasse aux frontieres (entre les sciences et la philosophie
tout comme a I'intérieur méme de ces deux disciplines) et aux perspectives nouvelles
(engendrées par la découverte ou la remise en question de techniques. d'idées ou de
méthodes). En résumé. Philosophie des Sciences ouvre les esprits (les auteurs s’inscrivent
dans I'actuel «mouvement de | ... | désenclavement» de la PAS) et pose de bonnes questions
sans prétendre y apporter les réponses définitives. On y trouve un foisonnement de pensées,
d’idées, d’interrogations, bref, une fertilité qui est un bon contrepoids au manque de
structure que le lecteur ne peut s’empécher, par moments, de regretter.

CHRISTINE CLAVIEN

GEerD THEISSEN, La religion des premiers chrétiens. Une théorie du christia-
nisme primitif, traduit de I'allemand par Joseph Hoffmann (Initiation aux
christianismes anciens), Paris/Geneve, Cerf/Labor et Fides, 2002, 528 p.

A la croisée de la science des religions et de I'histoire du christianisme ancien, ce
nouvel ouvrage monumental de I'exégéte allemand envisage la religion des premiers
chrétiens a partir d'une théorie socio-historique de la religion comme systeme culturel.
La fonction différenciée de la religion, avec ses niveaux cognitifs, émotionnels et
pragmatiques, est examinée sous 'angle de la «promesse d'un gain de vie moyennant
la correspondance avec une réalité ultime». Mythes, symboles, roles et normes con-
stituent les éléments fondamentaux qui scandent cette fonctionnalité de la religion.
Appliquant sa théoric générale a la religion des premiers chrétiens, I'A. propose cing
parties centrales : 1) mythe et histoire, ol il est question de la tension entre la figure
historique de Jésus et sa divinisation post-pascale : 2) I'ethos du christianisme primitif,



BIBLIOGRAPHIE 187

ethos organis¢ autour de deux valeur. constitutives, I'amour du prochain et le renon-
cement a un statut social ; 3) le langage des signes rituels, tel qu’il apparait d’une part
dans les actes symboliques et leur traduction sacramentelle, d’autre part dans la dia-
lectique de I'interprétation sacrificielle de la mort de Jésus et de I'abandon des sacri-
fices : 4) la constitution du christianisme en un monde de signes autonomes (les Sy-
noptiques et la tradition johannique) ; 5) la crise et les consolidations du christianisme
primitif : crises lides aux judarsants du premier siécle, crise gnostique du deuxieme
siecle, crises prophétiques des deux premiers siecles, le tout débouchant sur la question
du canon, appelée a réguler le rapport conflictuel entre pluralité et unité. La religion
des premiers chrétiens apparait inséparable du monothéisme et de la théologie de la
création (en continuité forte avec le judaisme), tout en développant une doctrine spé-
cifique du salut, qui conduit a des ruptures a intensité variable. La vision de la pluralité
et de l'unité permet a I'A. de montrer comment certains textes — I’Evangile des
Nazaréens, le Pasteur d"Hermas, la Didaché, I’Evangile de Thomas notamment — sont,
sur des points décisifs, en continuité avec les textes canoniques. Ainsi, la composante
mystique individuelle de I'Evangile de Thomas manque, selon I'A., au canon du NT !
— Cette puissante synthese force I'admiration, y compris quand ses choix méthodolo-
giques, mais aussi théologiques et éthiques, peuvent sembler problématiques. Parmi les
questions qui se posent, contentons-nous de celles-ci: 1) La maniere subtile dont
continuité et discontinuité avec le judatsme sont articulées laisse souvent I'impression
d’un privilege accord€ a la continuité, malgré 1"insistance sur les courants du radicalisme
éthique qui contrebalancent ce sentiment ; 2) A bien des égards, la religion des premiers
chrétiens culmine, selon I'A., dans I"éthique de I'amour du prochain et du renoncement
4 un statut social ; I'éthicien que je suis s’en réjouit, mais se demande néanmoins s'il
n’y a pas ici une certaine surestimation de I'éthique dans I'interprétation du christia-
nisme primitif ; 3) LA, emprunte la plupart de ses formules théologiques a des auteurs
comme Tillich et Troeltsch (réalité ultime ou inconditionnelle, a priori religicux. etc.) sans
toujours les nommer explicitement, mais surtout sans les discuter ; on sent dans les
conclusions de I'ouvrage une volonté implicite d’assumer et de dépasser les Soziallehren
de Troeltsch, y compris dans la maniere d’énoncer les axiomes principaux (onze en
I'occurrence) de la «cathédrale sémiotique» que constitue la religion des premiers chré-
tiens ; 4) I'ouvrage s"annonce comme une contribution de science des religions, mais se
termine par une intéressante distinction entre le point de vue théologique (dont I'A. ne
se départit heureusement jamais) et le point de vue des sciences humaines et sociales
(psychologic, sociologie, sciences des religions) et de la philosophie de la religion. L' image
de la cathédrale lui sert d’exemple pour affirmer que la religion des premiers chrétiens
peut étre visitée de I'extéricur, comme un lieu de priere, et de I'intérieur, & partir de la
priere. La perspective intégrative de I'A. est certainement plus large, plus ouverte et plus
féconde que bien des visions réductionnistes telles qu’on peut les observer aujourd hui
dans les sciences des religions (souvent enfermées dans un empirisme quantitatif et dans
des méthodologies laicistes du XIX® siécle). Il n’est pas sir, cependant. que sa theorie
théologique soit & la hauteur de la dialectique et de la méthodologie visées.

DeNis MULLER

Jean-MicHEL RietscH, Théorie du langage et exégese biblique chez Paracelse
(1493-1541) (Deutsche Literatur von den Antingen bis 1700, 39), Berne,
Peter Lang, 2003, 358 p.

Cette recherche sur la théorie du langage et I'exégese biblique chez Paracelse
cherche & montrer : 1) que la dichotomie qu’on a pris I'habitude de faire depuis le XIX®
siécle entre I ceuvre scientifique et I'ceuvre théologique du médecin suisse est artificielle,



Théologie
contemporaine

188 BIBLIOGRAPHIE

et que ces deux discours ne s opposent ni ne se cotoient indépendamment I'un de I'autre ;
2) que le modus intellegendi paracelsien a partie lide avec un modus essendi. Pour mettre
ainsi en valeur 'unité de la pensée paracelsienne, I'A. commence par analyser la lettre-
dédicace qui ouvre le Commentaire de Matthieu de 1525, et qui inaugure 'activité
exégétique de Hohenheim. Par son refus des regles de 'argumentation scolastique et
théologique, par son égal refus de prendre en considération les langues originales du
grec et de I'hébreu, par son dédain pour les artifices des arts du langage humanistes
et le retour aux sources patristiques, Paracelse s exclut dés le départ et volontairement
du paysage théologique de son temps. N'ayant ainsi cure des spécialistes de tous bords,
il ne poursuit qu'un seul but : comprendre le sens vrai de I'Ecriture et s’adresser aux
pauvres, parce qu’eux seuls sont préts a le recevoir dans un esprit de conversion. L"A.
montre bien que, derriere ce ton polémique se cache I'enjeu d’une nouvelle méthode
d’approche des textes et de proclamation de la vérité. qui exclut d’office toute forme
de rhétorique, et qui veut faire place a I'inspiration directe de la Lumiére d’En-Haut.
Paracelse, dit-il, vise un au-dela de la lettre. Car. pour lui, le sens littéral fait signe. «Cette
ceuvre de Dieu, quiest le Texte, doit pousser le lecteur a rechercher une Lumiére
supérieure qui lui permette de s’ouvrir a I'Auteur de I'ceuvre.» (p. 42). Avec ce theme
du signe, nous abordons alors la seconde partie du livre et la maniere dont le médecin
a tenté de saisir les phénomenes naturels. «Nous, hommes sur terre, prenons conscience
de tout ce qui se trouve dans les montagnes par le biais des signes extérieurs et des analogies
[...] aucune montagne, aucun rocher ne sont aussi épais qu’ils ne puissent contenir et
cacher ce qui se trouve en eux, et qui ne se révele a I"'homme : tout cela provient de leur
signe signé» (p. 59). Composante majeure de la conception du langage paracelsien, de
la nature comprise comme langage a part entiere, le signe signé constitue ainsi la lisibilité
inscrite dans 'acte méme de la Création qui est langage, parole divine. Et I'A. de nous
donner de beaux apercus sur les conséquences qui en découlent pour la compréhension
de la pédagogie divine comme pour la compréhension de I'imagination créatrice de
I"homme et de sa vocation a la sagesse. La troisieme partie illustre I'expos¢ théorique des
deux premieres par un exemple, qui est 'exégese du Psawme 78, dans laquelle Paracelse
condense de maniére particulierement claire les notions fondamentales qu’il n’a cessé de
mettre en ceuvre. «La volonté qui s’y découvre d'une lecture “présente’ s articule autour
d’une vision de I"histoire sur laquelle vient se greffer la théorie de 'action véritablement
chrétienne. Les prises de position verbales et réellement physiques (€épisode de la guerre
des Paysans) de Hohenheim se veulent I’expression extérieure de la vraic compréhension
intéricure. Le modus essendi devait perpétuellement étre i€ au modus intellegendi» (p.
347). Ainsi se vérifie le principe qui a guidé la vie et la recherche de Paracelse : son mode
d’étre fut constamment conditionné par son mode de comprendre et, réciproquement, son
mode de comprendre les deux livres de la Nature et de 1'Ecriture est dérivé de son mode
d"étre. La situation vécue par Paracelse fut donc essentiellement une situation herméneu-
tique, ¢ est-a-dire une situation ot, pour lui, le sens vrai se manifestait, lequel du méme
coup rendait son existence vraie,

JEAN BOREL

Rocer KLAINE, Le devenir du monde et la bible, t. 1: Le destin de ['univers
selon les écrits bibliques d’avant notre ére ; . 11 : Le devenir de I humanité
selon les écrits bibliques d’avant notre ere, Paris, Cerf, 2000, 266 + 228 p.

Les deux volumes résument respectivement la cosmologie et I'anthropologie
vétérotestamentaires du point de vue d'un théologien catholique francais doublé d'un
spécialiste d’écologie urbaine, co-fondateur de I'Institut européen d’écologic a Metz.
Un troisieme volume (a paraitre) traitera de I"accomplissement du monde (univers et



BIBLIOGRAPHIE 189

humanité) selon les écrits bibliques de notre eére, ¢’est-a-dire selon le Nouveau Testa-
ment. LA, présente une synthése remarquable en s’appuyant sur les données actuelles
de I'excgese historico-critique et en accordant une large place a la comparaison avec
les traditions religieuses de I'Ancien Orient. Il replace soigneusement les références
scripturaires dans leur contexte historique tout en les intégrant dans une démarche
systématique. Celle-ci est structurée, dans les deux volumes, en huit chapitres traitant
de grands themes universels («L.'énergie créatrice & I'ceuvre», «L univers, production
complexe», etc.). Dans la partie cosmologique, 1'A. insiste sur la création continue
tendant & I'accomplissement («La marche vers un couronnement», I, p. 58 sq., «L. uni-
vers en marche avec I'homme», I, p. 151 sq., «Le nouvel univers», I, 207 sq.). Cet aspect
réapparait dans la partie anthropologique sous la forme d'un réle de co-créateur attribué
a 'humain (1L, p. 61 sq.), ensuite dans un chapitre intitulé «L.’aménagement de la terre»
(IL, p. 142 sq.) comprenant d’ailleurs de belles observations sur I"architecture et, fina-
lement dans le chapitre final «La contribution au dénouement» consacré a ce que ['on
pourrait appeler une christologie de la terre nouvelle. Par ailleurs, I'A. met bien en
évidence la sensibilité des auteurs bibliques a la persistance du mal tant dans 'univers
que dans I'homme. Le chaos originel est certes «bridé et utilisé» (I, p. 82), néanmoins
il fait irruption dans le monde organis€ en provoquant des déreglements destructeurs.
mais aussi des «épreuves» (IL p. 111 sq.). autrement dit des crises salutaires. A cet égard.,
I"auteur restitue fidelement la tonalité et la sensibilité bibliques. La répartition de la
matigre entre les deux volumes complémentaires est assez convaincante, I'ensemble est
bien charpenté et agréable a lire. L'A. s’adresse en premier lieu aux non-théologiens,
mais les théologiens, méme familiers de la matiere, découvriront maint filon a exploiter.
Le lecteur protestant appréciera les nombreux renvois a la littérature deutérocanonique
qu’il n’a pas toujours "habitude de fréquenter. Du point de vue cecuménique on peut
regretter que les citations bibliques soient empruntées a la Bible de Jérusalem plutot
qu’a la TOB et, surtout, que le theme de I'année sabbatique et de 1'année jubilaire —
pourtant si dominant dans le processus conciliaire de ces dernicres annces — ne soit
mentionné que furtivement (IL p. 168). Sur le plan formel il faut signaler quelques
coquilles, surtout dans le tome II (p. 90 : «culturelle» a la place de «cultuelle»). 11 faut
espérer que le tome 11 (& paraitre) contiendra les index permettant de tirer le meilleur
profit de ce beau travail de synthese.

OT1TO0 SCHAEFFER

G. Jouannes Borrerweck, HeLmerR RINGGREN, HEenz-Joser Fapry (éds),
Theological Dictionary of the Old Testament, Volume XI (22 / strength —
panim / face) translated by David E. Green. Grand Rapids, Michigan,
William B. Eerdmans, 2002, 615 p.

G. JoHaNNES BoTTERWECK, HELMER RINGGREN, HEINZ-JOSEF Fary (éds),
Theological Dictionary of the Old Testament, Volume XII (pasah, pesah
/ Passover — giim / stand, rise) translated by Douglas W. Stott, Grand
Rapids, Michigan, William B. Eerdmans, 2003, 612 p.

C’est avec le plus grand soin que se poursuit la traduction anglaise du Theologisches
Wairterbuch zum Alten Testament publi¢ chez Kohlhammer. Les XI¢ et X1I¢ volumes,
qui viennent de paraitre aux presses américaines William B. Eerdmans. correspondent
au Tome VI, fascicules 1-6 et 7-11, 1987-1988 de I'édition originale allemande. Cette
traduction d’un texte exigeant et serré, dont I'exactitude et la fluidité ont déja éte
reconnues par nombre de spécialistes, rend désormais accessible au large public des

Sciences
bibliques



190 BIBLIOGRAPHIE

anglophones les analyses et recherches minutieuses que 1'équipe interconfessionnelle
et internationale de plus de cinquante savants, sous la direction de G. Johannes
Botterweck, Helmer Ringgren et Heinz-Josef Fabry, ont faites sur les mots et concepts
fondamentaux de I’Ancien Testament. Tout spécialement concue pour que les lecteurs
non spécialisés dans les langues anciennes puissent en tirer le plus grand profit, David
E. Green et Douglas W Stott se sont attachés a donner une traduction précise de chaque
terme étranger ancien. Du point de vue méthodologique, chaque mot fait I’objet d'un
méme traitement en deux parties principales. Dans la premiere, une bibliographie aussi
compléte que possible oriente au départ le lecteur sur les travaux consultés, puis I'auteur
explicite autant que faire se peut I'étymologie du terme €tudi€ & partir de ce que nous
connaissons non seulement de la langue hébraique, mais de I'ensemble des langues des
peuples de 'ancien Moyen-Orient (sumérien, akkadien, égyptien, éthiopien. ougari-
tique, phénicien, araméen, syriaque, mandéen etc.) et, enfin, donne la liste de toutes les
occurrences du mot dans les différents livres de I'Ancien Testament. S’il s’agit d’un
verbe, tous les usages de ce verbe sont soigneusement exposés. Dans la deuxieme partie,
les auteurs tentent de dégager les usages théologiques des mots ou verbes, et de suivre
I’évolution de leurs sens propre et figuré dans les différentes couches de rédaction des
textes, ainsi que dans la totalité de la littérature biblique et post-biblique connue, les
LXX, les textes de Qumrin, la Mishnah et le Nouveau Testament. Parmi les 83 articles
du XI¢ volume, qui va de ‘zz (force) a panim (face), relevons tout particulierement
I"importance des exposés sur ‘ayin (ceil) (J. Schreiner), ‘ir (cité) (E. Otto), ‘ald (monter)
(H. F. Fuhs). ‘ola (holocauste) (D. Kellermann), ‘am (peuple) (E. Lipinski et W. von
Soden), 'and (répondre) (F. J. Stendebach), ‘ets (arbre) (K. Nielsen, H. Ringgren,
H.-J-Fabry), 'asa (faire) (H. Ringgren), ‘er (temps) (T. Kronholm), peh (bouche)
(F. Garcia-Lopez), pald’ (étre merveilleux) (J. Conrad), pll (prier) (E. Gerstenberger,
H.-J. Fabry), panim (face) (H. Simian-Yofre). Parmi les 86 articles du XI1° volume, qui
va de pasah-pesah (Paques) (E. Otto) a giim (se lever) (J. Gamberoni), nous trouvons
d’intéressantes analyses sur pesel (image, idole) (C. Dohmen), pagad (chercher, visiter)
(G. André), par'oh (Pharaon) (H. Cazelles), pesha’ (péché, offense) H. Ringgren,
H. Seebass), pesher (interprétation) (H.-J. Fabry, U. Dahmen), seba’ot (Sabaoth) (feu
H.-J. Zobel), tsedeq, tsedaqah (juste, justice) (H. Ringgren, B.Johnson), tsavah (com-
mander) (F.Garcia-Lopez), tsur (rocher) (H.-J. Fabry), tsién (Sion) (E. Otto), tselem
(image) (F. J. Stendebach), godesh (saint) (H. Ringgren), gahal (assemblée) (H.-J. Fabry,
F.-L. Hossfeld, E.-M. Kindl). Notons enfin le soin, devenu si rare de nos jours, avec
lequel les éditeurs ont réalisé I'impression du texte, choisi le papier ainsi que de beaux
caracteres lisibles et variés pour le texte principal et les notes.

JEAN BOREL



	Bibliographie

