Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 52 (2002)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 369-393

BIBLIOGRAPHIE

JEAN FrRANCOIS BILLETER, Legons sur Tchouang-Tseu, Paris, Allia, 2002, 153 p.

Tchouang-tseu, nous apprend la note liminaire de ce livre, est «l’un des grands
philosophes de 'antiquité chinoise [...], mort aux environs de [’an 300 de notre éren
(p. 7). Il a laissé divers écrits rassemblés en un ouvrage qu’on appelle «le» Tchouang-
tseu, «peu étudié sérieusement par les sinologues occidentaux» (ibid.) qui s’autorisent
de la difficulté qu’ils lui reconnaissent pour «se dispenser d’¢tudier le texte de prés»
(p. 10) ... Dans les quatre legons proposées ici (et données en 2000 au College de
France), I’A. conteste le préjuge d’illisibilité barrant [’accés a cette ceuvre et «souhaite
donner une idée des découvertes que ’on fait quand on entreprend d’étudier ce texte
de facon a la fois scrupuleuse et imaginative» (p. 10). S’exercant pendant des années
a traduire des morceaux de cet ouvrage, il a peu a peu découvert la possibilité d’une
lecture dégagée de la masse de la littérature secondaire, attachée a retrouver «non
d’abord quelles idées I"auteur développe mais de quelle expérience particuliére [...] il
parle» (p. 13). Une expérience que Tchouang-tseu n’envisage pas de loin, par généralités
et abstractions, mais qu’il décrit. «C’étaient des descriptions de I’infiniment proche, du
presque immeédiat» (p. 14), a partir desquelles J. F. Billeter va voir s’éclairer la pensée
de son auteur. Il nous conduira deés lors a remarquer d’abord, puis a pratiquer et a cultiver
a sa suite, cette «attention» a [’expérience sans laquelle Tchouang-tseu nous reste obscur.
Impossible de rendre ici la richesse de cette lecture, qui avance pas a pas, éclairant a
tout instant sa propre méthode, précisant et expliquant les choix de traduction et luttant
contre la tendance du lecteur a croire «qu’il est en présence de notions, de représentations
ou de réalités spécifiquement chinoises, alors qu’il a sous les yeux la description d’une
expérience universelle» (p. 37). — La premiére legon, «Le fonctionnement des choses»,
commente des textes qui décrivent, entre autres, les stades de |’apprentissage d’une
pratique. Ils attirent 1’attention sur ce dont nous nous ¢loignons inévitablement en en
parlant : «quand on pergoit, on ne parle pas et quand on parle, on ne percoit pas» écrivait
Tchouang-tseu (cité p. 25). — La deuxiéme legon s’intitule «Les régimes de ’activitéx.
On 8’y initie a I’opposition entre le Ciel (¢'ien) et |’ humain (fen), qui sont deux régimes
de "activité : «’humain, ["activité intentionnelle et consciente, est inférieure ; le Ciel,
Pactivité nécessaire et spontanée, inconsciente en un sens, est supérieure» (p. 49).
Tchouang-tseu ordonne : «Veille a ce que I'humain ne détruise pas le céleste en toi,
veille a ce que 'intentionnel (kou) ne détruise pas le nécessaire (ming).» (cité p. 48)
Et I’A. rapproche cette injonction de certaines réflexions de Montaigne nous invitant
a «nous abétir pour nous assagir» (Essais, 11,12), non sans marquer tout aussitot la
différence des perspectives. — Tchouang-tseu s’intéresse tout particulierement aux pas-
sages d'un régime d’activité a 'autre et la troisiéme lecon, «Une apologie de la con-
fusion», nous conduit jusqu’a ’accomplissement signifié par ['expression étre assis
dans ['oubli ; régime supérieur ou I’homme sera a méme d’agir «de fagon juste et
nécessaire», parce qu’il «épousera les métamorphoses de la réalité» (p. 91). L’A. éclaire
pour nous cette pratique de I'immobilité, «présence a soi du corps propre», en nous
rapportant une fois de plus a notre expérience, aux moments ot nous «faisons le vide»,
en nous exergant a toujours «observer mieux» ce qui se passe alors, de maniére a nous
déprendre du vocabulaire de la réflexion et des chimeéres qu’il induit : «Nous savons
tous qu’il nous faut faire le vide pour que nos forces puissent s’assembler et produire
I’acte nécessaire. Nous savons que ’incapacité de faire le vide produit la répétition, la

Histoire de
la philosophie



370 BIBLIOGRAPHIE

rigidité et, dans les cas extrémes, la folie.» (p. 99) Ce vide est pour Tchouang-tseu un
vide fécond, lumineux ou sombrement confus, fond au contact duquel se maintient et
se nourrit «notre liberté subjective, notre capacité de nous dégager des choses pour agir
juste» (p. 108). — La quatrieme legon, «Un paradigme de la subjectivité», ouvre sur trois
«directions dans lesquelles nous pourrions poursuivre» (p. 115); celle du statut des
visions de I’imagination qui «nous offrent ["occasion de découvrir que notre capacité
de voir intérieurement constitue la condition de possibilité et le fondement de la vision
oculaire» (p. 119); le theme de la retraite : «la conscience doit savoir accepter par
moments sa propre disparition (p. 119) ; enfin une voie esthétique, a partir d’un dialogue
sur les effets de la musique. — Les derniéres pages du livre commentent la lecture de
Tchouang-tseu qui vient d’étre menée, «lecture polyphonique» attachée tant a chaque
morceau de I’ceuvre considéré en lui-méme qu’aux échos qu’ils se renvoient I’un [’ autre.
L’A.souligne qu’en s’y prenant ainsi il a pu dégager Tchouang-tseu des commentateurs
qui dés I'antiquité chinoise en obscurcissent I'approche ; ¢’est désormais «Tchouang-
tseu qui nous servira a juger ses commentateurs» (p. 134), et non l'inverse. Enfin il
montre en quoi cette lecture est rendue possible par notre époque et ce qu’elle peut lui
apporter en retour : des paradigmes nouveaux pour «l’expérimentation, la dissolution,
la redéfinition de notre rapport a nous-mémes, aux autres et au monde» (p. 143). En
particulier un paradigme nouveau pour penser la subjectivité : «Ce que nous appelons
le sujet ou la subjectivité apparait (chez Tchouang-tseu) comme un va ef vient entre
le vide et les choses» (p. 144), une subjectivité dont I’autonomie s’assure «en laissant
agir le corps» (p. 146) ; un corps congu comme «ensemble des facultés, des ressources
et des forces, connues et inconnues, que nous avons a notre disposition ou qui nous
déterminent» (p. 145). Et I’A. conclut en évoquant, voisins inapercus de ce nouveau
paradigme, André Breton, Benjamin Péret et le Max Ernst de La Femme 100 tétes.
— Textes largement cités, offerts a la réceptivité du lecteur, commentaire attentif, savant
et ouvert a la fois, qui n’écrase pas 1'ceuvre mais fait résonner entre eux ses différents
moments, rencontres inattendues et éclairantes entre Tchouang-tseu et la pensée de notre
tradition... Epaté d’avoir été si efficacement conduit dans cet univers qu’il croyait
inabordable, le lecteur, s’il n’a pas «tout compris», est du moins persuadé que ¢’est que,
a son habitude, il a lu trop vite, en est parfois resté aux mots, sans observer assez
attentivement «ce qui se passe» ni revenir toujours patiemment a I’expérience... Et c’est
aussi, d’abord peut-étre, parce que ces textes sont riches de relectures sans fin.

SyLvie BonzoN

LucieN JERPHAGNON, Les dieux ne sont jamais loin, Paris, Desclée de Brouwer,
2002, 223 p.

Il y a quelque chose de I’esprit kantien dans le dernier livre de Lucien Jerphagnon
et sa maniere de plaider a la fois pour la modestie gnoséologique et une modération
avertie du zele religieux. Un plaidoyer qu’il prononce en raison méme de la nature de
ces deux dispositions fondamentales et leur role complémentaire dans [’économie de
I’ame humaine. La thése en effet de cet ouvrage original et passablement intempestif
est que les régimes de la raison et du «mythe» (un mot par lequel I’A. comprend le
spirituel dans son acception large : aussi bien le sens du mystérieux, I’appel de I’'ame
a elle-méme que I’aspiration religieuse proprement dite) supportent mal d’étre disjoints
et de vivre I’un sans ["autre. Autant dire que, étant donné le contexte d’aujourd’hui, ce
livre porte d’abord et surtout sur le mythe. Un mythe qu’il entend réhabiliter de manicre
globale — car, comme il le précise d’entrée, il n’est question ici ni d’anthropologie
contextualisée ni de mythologie comparée — en le faisant réentendre pour ce qu’il est :
une fonction d’espérance. Consolation face a la disparition et a la mort, indice ¢t



BIBLIOGRAPHIE 371

promesse de sens, signe de présence et de surnature, le mythe s’est en effet acquitté
depuis le début d’un rdle essentiel & I’existence des hommes, cristallisant leurs premiéres
attentes avant que de régler leurs premiéres investigations, mais aussi, la modernité
venue, empéchant la raison d’étouffer & son propre exercice. Une fonction régulatrice
et de garde-fou qui s’évanouit pourtant a mesure que le mythique n’est plus vécu et
abordé comme tel, c’est-a-dire selon sa transcendance, comme un horizon, une Idée de
la raison, une intotalisable réserve, un air du large, mais qu’on entend au contraire le
ramener a une intelligibilité univoque, un sens unique et circonscrit, I’évaluer a I’aune
des catégories de la logique, et donc le réduire a4 son vétement. Ainsi, nous dit
Jerphagnon, si le mythe a souffert, et jusqu’a se trouver purement et simplement
révoque, c’est bien plutét d’un manque ou d’une perte d’intelligence qu’a cause de
I’émergence de la rationalité philosophique en tant que telle. Dans des pages d’une
¢rudition aussi foisonnante que déliee, I’A. multiplie en effet les attestations que mythe
et philosophie (mais aussi les débuts de ce qui sera dénommé science) ont coexisté sans
mal durant toute I’Antiquité gréco-romaine (ainsi que, a sa maniére propre, dans le
monde hébraique) et jusqu’assez avant dans le Moyen Age. Les quelques quinze siécles
a travers lesquels I’ouvrage méne ’essentiel de sa balade présentent en effet de multiples
exemples, au nombre desquels quelques-uns des meilleurs esprits, d’une coexistence
parfaitement naturelle et non-schizophreéne de ces deux plans mythique et rationnel, non
point confondus mais vécus dans et selon leur hétérogénéité et trouvant méme en cette
différence de quoi suppléer ['un a I'autre et se préciser, de sorte & baliser ensemble les
espaces mentaux privés et publics de ’espoir, de la spéculation, de la socialité et de
la politique. Mais, dés lors que le mythique s’est trouvé interrogé selon la catégorie
univoque du vrai et sommeé par elle, cette complémentarité s’est fissurée pour donner
lieu a Palternative régressive qui a depuis constitué la toile de fond et les termes des
débats qui ont été les notres : soit la confiscation de la raison par la foi, soit le congé
signifié au mythe par la raison. C’est-a-dire d’un c6té le spectacle navrant de religions
rabattant le mythe sur ses images pour proclamer I’inaliénable véracité de ces images
elles-mémes devenues exclusives — et secréter alors fondamentalismes et intégrismes,
en oubli de Plutarque avertissant que la superstition est offense faite aux dieux ; et de
’autre une rationalité comprenant le mythe exactement de la méme maniere mais qui,
repliée sur elle-méme et son propre exercice, ’expulse alors comme son simple pro-
drome caduc, disqualifié a titre de fable pour intelligences restées en chemin. Extré-
misme religieux et rationalisme jusqu’au-boutiste procédent ainsi d’une mécompré-
hension identique ; Iincendiaire calife Omar et Homais relévent du méme fourvoiement,
simplement affecté du signe inverse... La legon, pour le moins, interpelle. Frappé au
bonheur des mythes comme cette éternité qu’il manquait au temps, mais avertissant tout
aussi bien des mauvais emplois de la transcendance, assurément nourri de sagesse
apollinienne, cet essai, au travers d’une rare félicité d’écrire - comme aussi d’un plaisir
¢vident de débusquer fanatiques et autres ineptes sectaires de tous bords, souléve avec
une acuité sérieuse les problémes et enjeux de la théologie, de la nature de la foi, et
du bon usage de la raison.

Francols FELIX

ALAIN DE LIBERA, La référence vide. Théories de la proposition, Paris, P.U.F.
(Chaire Etienne Gilson), 2002, 358 p.

Aprés L'art des généralités (Paris, Aubier, 1999), cette étude établit une voie
nouvelle dans I’histoire de la philosophie médiévale frangaise et continentale ; elle
rejoint les intéréts analytiques de la tradition anglo-saxonne par le biais de I’examen
des doctrines médiévales de la proposition et de la signification. La question de la



372 BIBLIOGRAPHIE

«référence vide», de la possibilité pour un terme de signifier sans référer a un objet
existant, organise le discours du médiéviste frangais. Pour constituer de maniére
transhistorique un réseau de theéses problématiques, il part de la théorie de Frege, selon
laquelle la pensée est indépendante de ses occurrences réalisées in mentibus, qu’elle
subsiste sans «porteur», que «l’humanité a un ‘trésor commun de pensées’» (p. 18).
D’Abélard (vers 1100) au XVI¢siécle, I’exigence de Frege mesure et éclaire diverses
tentatives d’autonomisation du monde des contenus de pensée. Ceux-ci sont tantot
désignés comme «énongables» (Ars Meliduna), tantdt comme «propositions» (Ockham),
ou encore, parmi de nombreux autres cas abordés, comme «signifiables complexement»
(Grégoire de Rimini). L’analyse ne subsume cependant pas les théories médiévales a
telle doctrine contemporaine, par exemple celle de Frege. Le modele contemporain
permet au contraire de reconnaitre des ressemblances et des dissemblances, au gré d’une
méthode abductive qui vise la «tragabilité» de réseaux d’énoncés problématiques nom-
més «CQR» («complexes de questions et de réponses»). Ainsi, la méthodologie méme
de I’A. se réclame-t-elle du présupposé frégéen. La validité transhistorique des CQR
est précisément légitimée par le fait que les énongables ne se résument pas aux énonceés
concrets proférés ou écrits par de soi-disant «auteurs de philosophie». Bien que les
énoncés soient isolés et individualisés, toujours modelés par les circonstances histori-
ques, leur vérité est fonction d’énongables intemporels. L’A. n’hésite donc pas a assumer
I’«improbable platonisme foucaldien» dont I’affublait une critique (p. 20). Il y reconnait
la condition sine qua non d’une conception holiste de I’histoire de la philosophie, seule
capable d’échapper a I'impénétrable factualité des énoncés singuliers. Le principe de
la recherche ne sera donc pas atomiste. Dans la lignée des travaux de M. Foucault, cette
¢tude se refuse au découpage de I'histoire de la pensée en «auteurs» et en «oeuvres».
Elle fait le récit du succes de quatre sophismes dans les centres médiévaux de savoir :
«Omnis homo est animal», nullo homine existente ; «Caesar est homoy, Caesare
mortuo ; «Deum esse est Deusy ; «Mundum fore, quando mundus non est». Grace a cette
meéthode, la philosophie médiévale se laisse considérer comme une production collective
de savoir. Les incohérences d’un auteur, parfois au sein d’une méme ceuvre, ne font
plus obstacle a I'intelligence des theses, du moment que ’étude des problémes et de
leur discussion au sein des institutions intellectuelles I’emporte sur la considération de
figures intellectuelles a la consistance idéalisée. Au cceur du livre, un nouvel instrument
conceptuel permet de comprendre les théories de la proposition élaborées des le XIV®
siécle : la distinction contemporaine entre véri-facteur (truth-maker) et véri-porteur
(truth-bearer). D’ Abélard a Nicolas Oresme, mais aussi de Grégoire de Rimini a Anton
Marty via Husserl et Meinong, I’A. reconstruit les tentatives de faire découler la vérité
d’une proposition d’un facteur qui soit indépendant de I’éventuelle occurrence mentale
de la proposition — de sa conception par I’esprit humain —, et d’une situation référentielle
donnée — des choses extérieures. Du point de vue thématique, la richesse de ce livre
est pléthorique. Il suffit ici de signaler I’incontournable reprise du dossier du «signifiable
complexementy (significabile complexe) chez Grégoire de Rimini.

CATHERINE KONIG-PRALONG

Jean-Louts CHRETIEN, Saint Augustin et les actes de parole (Epiméthée), Paris,
P.U.F., 2002, 268 p.

L’objet de ce livre est «de décrire le plus rigoureusement et le plus précisément
possible ce que sont, pour saint Augustin, les actes de la voix et de la parole, ce en
quoi ils font événement, ce par quoi s’y jouent notre vie ou notre mort. Il n’y va pas
d’une analyse linguistique, mais d’une méditation sur la parole et I’existence» (p. 8).
C’est pour mettre en ¢vidence cette dimension d’acte et d’événement que les titres des



BIBLIOGRAPHIE 373

chapitres sont constitués par des ‘infinitifs’. Vingt-trois infinitifs instituent ainsi, aux
yeux de I’A., une phénoménologie exemplaire de la parole chez Augustin, suivant le
fil conducteur de ses actes. Si le premier est celui d’interroger, puisqu’il ne peut y avoir
d’interrogation que pour un étre de parole, et que c’est elle qui «forme notre rapport
le plus haut a la nature, celui ot nous la laissons nous délivrer son message tout a la
fois de silence et de splendeur» (p. 13), le second qui vient immédiatement aprés est
écouter car, pour le maitre d’Hippone, dit I’A., «I’écoute constitue le lieu méme de
’humanité de I’homme, et ce qui confeére & I’existence humaine sa stature» (p. 25). Les
six actes constitutifs de toute parole qui suivent s’expriment chez Augustin par les verbes
manger, ruminer, eructer au sens de proclamer, traduire, lire et se taire. Jean-Louis
Chrétien se livre ici a de belles méditations qui nous font comprendre comment les textes
lus et appris a haute voix étaient aussi évocables a voix haute, ou par une voix intérieure
qui pouvait a son gré les répéter, les comparer, les méditer. C’est au X¢ chapitre de ses
Confessions qu’Augustin évoque de merveilleuse fagon ces «entrepdts», ce «palais» de
la mémoire lettrée, ou il avait peu a peu engrangé toute [’encyclopédie des arts libéraux
au cours de sa jeunesse studieuse et de ses études d’adulte. C’est alors seulement qu’il
pouvait, en retraite comme en société, demander & tout moment a sa mémoire de se
faire parole, et a cette parole de remonter vers Dieu, de lui frayer la voie jusqu’a Lui.
Tous les autres infinitifs, enseigner, ne pas mentir, confesser, témoigner, chanter, crier,
bénir, demander, exaucer, promettre, rappeler mettent en lumiere non seulement quel-
ques-unes des intuitions essentielles et des motivations les plus profondes de I'évéque
dans ses responsabilités de prédicateur et d’homme d’Eglise, mais aussi les ressorts
cachés et les mouvements du ceeur de I’homme intérieur dans 1’exercice de la foi, cette
foi qui conduit ’acte et I’événement de la parole a son accomplissement : pardonner.
«Le pardon des péchés, avant d’étre un acte de parole, dit I’A., est un acte souverain
de la Parole, un acte du Verbe divin lui-méme, se livrant pour nous. D’ou I'importance
centrale, dans la pensée augustinienne du pardon, de la mort du Christ, et donc du
baptéme, par lequel nous en devenons participants.» (p. 224 sq.) C’est pourquoi baptiser
est le propre de la religion du médiateur, au service du salut de tous. «Le Christ seul
baptise, méme s’il le fait par nous» (p. 239). Gémir et jubiler sont les deux derniers
actes de parole de I’ame augustinienne face a son Dieu. Le premier rappelle 4 I’homme
que, «parce qu’elle est foi, et donc ne voit pas, la foi gémit toujours» (p. 251), et le
second «l’ouvre a un chant de part en part humain, incarnation de I’ineffable dans la
voix» (p. 265). Cette voix, soutenue par un verbe intérieur, répond au Verbe, jubile en
lui et pour lui. «Le lieu propre de la jubilation, c’est I’épiphanie, en une joie excessive,
de I’ineffabilité de Dieu pour nous. Ce lieu releve de ce qu’il est convenu d’appeler
théologie négative, laquelle peut culminer dans I'union de notre silence au silence
abyssal de I’Absolu.» (p. 266)

JEAN BOREL

CLAUDE GAUVARD, ALAIN DE LIBERA, MICHEL ZINK (éds), Dictionnaire du
Moyen-Age (Quadrige), Paris, P.U.F., 2002, 1548 p.

Pour faire revivre dans ce dictionnaire le millénaire d’un «Moyen Age totaly»
(cf. p. IX), c’est-a-dire dans sa pluralite, dans sa complexité et son €évolution, quelques
380 spécialistes ont été invités a conjoindre leurs efforts et leur science : des historiens
sous la direction de Claude Gauvard, des littéraires sous la direction de Michel Zink,
des philosophes et théologiens sous la direction d’Alain de Libera. Le défi était de taille ;
dans son ensemble, il est assez bien relevé et, pour une fois, des approches jusqu’ici
isolées se croisent, les problématiques se recoupent, certains articles en éclairent
d’autres, la lecture étant facilitée par un systéme de renvois placés a la fin de chacun.



374 BIBLIOGRAPHIE

L’ouvrage a été congu de la méme facon que les autres dictionnaires de la collection :
une table alphabétique propose au lecteur 1790 entrées ou notions de base, parmi
lesquelles il peut procéder a un premier repérage des articles qu’il désire consulter. Et
si le sujet de sa recherche ne s’y trouve pas, il peut alors le chercher a la fin du livre
dans un index général qui dresse I’inventaire méthodique de tous les termes et de tous
les noms propres utilisés et choisis, avec les renvois aux articles ou ils sont analysés
ou mentionnés. Si le désir d’une information de premiéere main est le premier souci de
ce dictionnaire, le second s’exprime par une volonté de réhabilitation de cette période
de notre histoire qui, bien qu’elle intrigue et suscite spontanément ’intérét de nos
contemporains, sert encore volontiers de repoussoir a la modernité. Cela dit, bien que
les spécialistes savent qu’il est nécessaire et de bon ton d’affirmer que 1’on ne peut
comprendre vraiment, et moins encore commenter ’art et la pensée du Moyen Age, de
I’architecture a la dialectique, des arts plastiques a la philosophie, de la littérature 2 la
musique, de la théologie a la spiritualité, si I’on omet de se référer constamment a la
Bible et a la foi chrétienne, on sent encore qu’il ne s’agit pour la plupart que d’une
affirmation de nature historique ou méthodologique, et qu’ils demeurent, sinon étran-
gers, du moins existentiellement extérieurs a cette pensée, comme aussi a 1'univers
symbolique, allégorique ou au moins analogique dans lequel 1’Occident n’a cessé de
vivre, et bien aprés la redécouverte d’Aristote. Un «Moyen Age total» a faire revivre ?
Devant une aussi louable intention, qu’on nous permette quelques remarques critiques
qui pourraient un jour servir a une édition nouvelle et augmentée. L’article ‘musique’
est & notre avis beaucoup trop restreint et ne donne qu’une idée insuffisante de I’im-
portance que cette science du quadrivium, qui n’avait rien a faire avec quelque pratique
musicale que ce soit, a eue dans tout le Moyen Age. Le nombre de traités De Musica
qui ont éte écrits en est la preuve patente, et il est fort regrettable qu’a ce jour aucun
d’entre eux ne soit encore traduit intégralement en langue francaise. En conséquence,
I’absence d’un article substantiel sur [’harmonie des sphéres et les instruments de
musique est regrettable, comme celle d’un article sur la psalmodie et le chant, qui ont
déterminé durant toute cette période, et jusqu’a nos jours, le coeur méme de la priére
monastique et liturgique. Rien non plus concernant le concept de «nombre», et cela est
incompréhensible quand on sait le réle qu’il a joué partout, dans tous les domaines, et
que c’est dans la Bible qu’on en trouvait la signification profonde. Les médiévaux ont
médité jusqu’au vertige ’affirmation que Dieu a tout créé par mesures, nombres et poids,
et [’on aurait pu s’attendre & quelques belles perspectives sur 1’astronomie médiévale
traditionnelle et la géométrie, qui étaient elles aussi deux sciences fondamentales du
quadrivium, enseignées depuis I’ Antiquité et le haut Moyen Age. L architecture et art
du trait, qui en étaient les conséquences pratiques immédiates, ne font pas non plus
I’objet d’une réflexion de fond, ce qui est dommage. Encore plus dommage qu’on ne
trouve pas clairement, ni dans les index ni dans le corps de I’ouvrage, un apercu
substantiel sur les deux connaissances qui s’ouvraient a tout homme médiéval formé
par la Bible et les Péres, la connaissance matutinale et la connaissance vespertinale,
lesquelles, depuis Augustin, qualifient non seulement la nature des deux connaissances
de I’Ange, mais la nostalgie de la connaissance de "’homme et, évidemment la réalité
parfaite de la connaissance du Christ. Un article sur la langue hébraique et la langue
grecque, comme il y en a un sur la langue latine, et un article sur la possibilité et
I’existence, évidente au Moyen Age, de la science sacrée issue de la Révélation, auraient
aussi fait du bien dans ce paysage. Enfin, les trois figures majeures et décisives pour
toute I’évolution des arts libéraux et de la théologie que furent Isidore de Séville, Béde
le Vénérable et Raban Maur n’ont pas trouvé dans ce dictionnaire la place qu’il aurait
été légitime de leur donner.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE b 70

EMANUELA SCRIBANO, L 'existence de Dieu. Histoire de la preuve ontologique
de Descartes a Kant, traduit de I'italien par Charles Barone (Points/Essais
série «philosophique» — 487), Paris, Seuil, 2002, 351 p.

Ce livre est la traduction de L 'Esistenza di Dio (Rome, 1994) augmentée d’un article
«Malebranche et la vision de Dieu» originellement publié dans la Rivista di Storia della
Filosofia (1996) revu par I’A. et traduit pour cette édition. L’ A., professeur a I'université
de Sienne, ¢tudie d’abord une origine aristotélicienne de I’argument ontologique, ol au
regard de I’éternité potentialité et actualité sont identiques (dans les étres éternels, il
n’y a pas de différence entre le possible et le réel, p. 22). Démontrer que le concept
de «Dieu» ne renferme pas de contradiction revient a admettre son existence nécessaire.
Un détour au vingtieme siecle présente la lecture que Norman Malcolm fait d’Anselme.
Pour Anselme, I’existence de Dieu est soit impossible, soit nécessaire. Mais cet argu-
ment tombe sous le couperet de Malcom a la suite de Kant : on ne peut pas admettre
que l'existence soit une perfection. L’A. s’attache ensuite a lire Descartes dans la
Cinquieme Meéditation pour réfuter la preuve a priori («la preuve de I’innéité de Dieu,
dans la mesure ou elle revét la forme d’une preuve a priori de ’existence d'un étre
infiniment puissant est une preuve fallacieuse ... ou tout a fait invraisemblable»,
p. 82 sq.). Elle rejette au passage la theése du second argument d’Anselme que D. Henrich
avait proposée en 1960. Elle propose en revanche 1’idée que Descartes défend 1’argu-
ment ontologique par son traitement de la preuve a posteriori de la Troisiéme Méditation
(«...une preuve de ’existence de Dieu se référant a une cause de l’existence divine est
une preuve a priori ...», p. 100). Sa critique du thomisme, en suivant Sudrez [’améne
a conclure : «une preuve a posteriori qui recherche la cause d’effets finis, comme le
fait la preuve cosmologique ... ne peut démontrer que la cause premiére est Dieun
(p. 165 sq.). Suivent quatre chapitres sur «Malebranche et la vision de Dieu», «Leibniz
et I’étre nécessaire», «De Descartes a Humey, enfin «Kant et ’histoire de 1’argument
ontologique». L adjonction de ’article sur Malebranche est justifié¢ parce que |’argument
de ce dernier est «redevable de la thése cartésienne suivant laquelle ’esprit a une
connaissance claire et distincte de Diews (p. 17). Tour a tour les principaux acteurs de
I’histoire philosophique de la preuve a priori sont analysés, en constante référence a
saint Thomas et a Descartes d’une part et d’autre part en montrant les relations entre
la preuve cosmologique, a posteriori, et la preuve a priori. Nous trouvons entre autres
Leibnitz, Cudworth, Clarke, Newton, Hume, Ramsay, Bourguet, Spinoza, Gassendi,
Wolff, Baumgarten et Kant. Admirablement documentée I’argumentation est compléte
du point de vue de ’histoire de la philosophie. Elle évacue en revanche tout le discours
des argumentations de la logique formelle malgré quelques références ¢a et 1a par
exemple a Ch. Hartshorne ou J. Hintikka. Ceci est un moindre mal, vu que celles-ci
se sont développées dans la modernité bien aprés Kant. L’argumentation évacue aussi
tous les aspects proprement théologiques de la preuve a priori et manque ici ’essentiel
de I’argument d’Anselme dans le Proslogion qui ne parle jamais d’étre parfait (c’est
une argumentation qu’on retrouve dans le Monologion, et c’est de son insatisfaction
qu’Anselme a cherché et trouvé I’argument «unique»). Mais cette critique s’adresse
aussi a tous les philosophes depuis Thomas jusqu’a Kant qui on tous lu Anselme comme
I’A. Des notes en bas de pages et en fin de chapitres laissent un certain nombre de
citations dans leur langue originale sans traduction. Ceci fera la joie des latinistes et
poussera les autres & se référer aux traductions en vigueur. En contrepartie les textes
principaux sont référencés a leur traduction en frangais. Enfin le prix et le format réduits
son suffisamment rares a ce niveau pour qu’on le signale avec plaisir.

FreDY ScHoOCH



376 BIBLIOGRAPHIE

DomiNIQUE BErLIOZ, Berkeley. Un nominalisme réaliste (Bibliotheque des phi-
losophies), Paris, J. Vrin, 2000, 220 p.

Le principal mérite de cet ouvrage judicicux est de montrer que I'intérét majeur de
la philosophie de Berkeley se trouve moins dans les résultats obtenus que dans I’activité
meéme de ['esprit qu’elle propose et, a fortiori, dans les problémes qu’elle souleve. L’A.
dessine une carte de thémes et de correspondances qui lient ceux-ci, sans tenter néces-
sairement une synthése de 1’ceuvre, mais soulignant les interrogations qui en dérivent.
Le livre débute par des considérations d’ordre historique, incluant un rappel du contexte
philosophique et théologique qui exerca une influence considérable sur les écrits de
Berkeley. L’A. entame son parcours exégétique en défendant, dans un premier temps,
la thése de 'unité doctrinale de la pensée berkeleyenne. En un deuxieme lieu, [’A.
disculpe le philosophe d’un apparente manque de rigueur, se manifestant dans une
ambiguité du langage usité, en arguant d’un choix méthodique. Pour des raisons tac-
tiques, Berkeley opte pour une méthode dialectique par laquelle les connaissances sont
transmises au lecteur progressivement. Il s’agit par exemple de I’équivoque sur le statut
des idées tangibles, dans |’ Essai sur la vision, texte qui peut laisser croire que ces idées,
contrairement aux 1dées visibles, existeraient «indépendamment de I’esprit». St une telle
ambiguité est acceptée, étant reconnue d’ailleurs par Berkeley lui-méme, on distingue,
d’aprés I’A., une autre confusion que le philosophe n’aurait pas songé a éviter. La
question de la réalit¢ des choses est fondamentale et ne peut donc pas rester dans
I’indécision. Faisant preuve d’une grande précision dans I’analyse, I’ A. signale a ce sujet
deux interprétations possibles. D une part, les objets propres des sens, autrement dit les
idées qui n’existent que dans ce qui pergoit, sont effectivement les choses. Seulement
I’A. y voit une difficulté. Cette interprétation semble simplifiée, car Berkeley inclut,
dans 1’objet pergu, des relations qui ne sont pas des idées mais des notions, comme,
par exemple les passions ou les opérations de [’esprit sur les idées, bien que les premicres
soient coextensives a la perception des derni¢res. L’A. a le souci de distinguer, a la place
du philosophe, deux types de démarches pour approcher la réalité : d’un coté, I’analyse
de type intellectuelle, qui est celle du savant, nécessaire mais insatisfaisante, ou les
relations, assimilées aux idées, s’effacent ; de 'autre c6té, la perception de tout un
chacun ou la réalit¢ se donne dans sa complexité et en ’absence de toute analyse
conceptuelle. D’ot une deuxiéme interprétation possible qui, dans les termes de I’A.,
considére les choses comme «des idées complexes regues dans la simplicité inanalysée
de ’expérience multisensorielle et qui sont assorties d’un nom». Ce probléme soulevé
par I’A. nous conduit d’emblée vers la thése du livre. Celle-ci ne se résume pas a
caractériser la philosophie de Berkeley comme réalisme nominaliste, ainsi que 1’annonce
le titre de I’ouvrage. Bien davantage, [’A. se propose de nous convaincre que [’originalité
des réflexions du philosophe repose sur un réalisme tout a fait insolite, ou le réel est
tel qu’il est donné a percevoir et ou le rapport entre le pergu et le percevoir est essentiel.
La conclusion de l'ouvrage reprend I’'image, largement répandue d’ailleurs, d’un
Berkeley qui choisit une solution moins cofiteuse ontologiquement, I’immatérialisme,
selon laquelle il n’y a que I’esprit et ses perceptions qui existent. Ce principe de
parcimonie, énoncé a travers la thése immatérialiste, aurait pour intérét de fournir une
base a la critique des hypothéses matérialistes, alors que, dans la vision de I’A., il répond
principalement a des intéréts apologétiques. L’ouvrage témoigne d'une lecture sire,
mais malheureusement peu critique, de I’ensemble de I’ceuvre de Berkeley. Le dernier
chapitre, La société des esprits, nous séduit par la richesse des réflexions sur la morale,
la société, la médecine et I’éducation, sujets que 1’on trouve rarement abordés dans les
études francophones sur I’évéque de Cloyne, et qui tracent le portrait d’un philosophe
fortement concerné par la vie de ses concitoyens.

ANDA OPRISOR



BIBLIOGRAPHIE 377

G. E. M. AnscoMmBe, L'intention, traduit de P’anglais par M. Maurice et
C. Michon, Préface de V. Descombes (Bibliotheéque de philosophie), Paris,
Gallimard, 2002, 158 p.

Ce petit livre d’Elisabeth Anscombe, publi¢ en 1957, est a origine de la philosophie
de ["action contemporaine. On ne peut donc que saluer le fait qu’il ait été traduit en
francais, ce qui est aussi une manicre de reconnaitre I'importance de son auteure décédée
il y apeu.en2001. Le sujet du livre est I’intention en tant que caractéristique de ’action.
Il s’agit de savoir ce qu’est une action intentionnelle. Cela signifie qu’il n’y est pas
question d’intentionnalité au sens de Brentano-Husserl, ni d’éthique, méme si, en ce
qui concerne cette derniére discipline, on ne saurait la pratiquer si ['on ignore tout de
la philosophie de Iaction et de ce qui distingue I’intentionnel de I’involontaire ou du
fortuit. — Qu’est-ce qu’une intention ? La doctrine générale de 'auteur est qu’une
intention est une prédiction a propos de laquelle on peut poser la question « Pourquoi 7»,
et dont la réponse doit mentionner une raison d’agir. C’est pourquoi, «en gros, I'intention
d’un homme, ¢’est son action» (p. 92). Il s’ensuit que la logique de I'intention s exprime
de maniére particuliérement claire dans le syllogisme pratique dont Aristote avait fait
la théorie : «Son explication nous intéresse parce qu’elle décrit un ordre présent a chaque
fois que des actions sont faites dans des intentions» (p. 139). Et les actions intention-
nelles sont le pain quotidien de ’homme : la majorit¢ des choses que nous faisons
pendant une journée sont intentionnelles et si nous ne nous en rendons pas toujours
compte, c’est parce que nous n’y faisons tout simplement pas attention. — Chemin
faisant, Anscombe introduit de nombreux concepts, trace des distinctions fondamentales
et pourfend des conceptions qu’elle considére comme fausses ou méme absurdes. Elle
distingue notamment ['intention et le motif, la connaissance par observation et la
connaissance sans observation, la volonté, 'espoir et le souhait ; elle insistte sur le fait
que I’action n’est jamais I’action tout court, mais I’action sous une certaine description
et que selon la description qu’on en donne, I’action sera intentionnelle ou non ; elle
aborde encore la question ¢pineuse de ['unité¢ de I’action, si importante notamment
lorsqu’on veut distinguer 1’action de ses conséquences ou qu’on cherche a déterminer
la direction de I’intention : lever le bras pour prendre une bouteille compte-t-il pour une
ou deux actions, y a-t-il une ou deux intentions ? Quand aux conceptions que ’auteur
attaque, on ne sera pas ¢tonné d’y voir figurer en premiére ligne — Wittgenstein oblige
— la doctrine mentaliste de |’intention, ¢’est-a-dire la doctrine qui affirme que ’intention
est un état interne de ["agent et donc que [’agent est la seule autorité qui puisse réellement
savoir ¢t dire quelles sont ses intentions.

BERNARD BAERTSCHI

UwmBerTO GALEAZZL, La teoria critica della Scuola di Francoforte. Diagnosi
della societa contemporanea e dialogo con il pensiero moderno, Napoli,
Edizioni Scientifiche Italiane, 2000, 384 p.

Voici un ouvrage riche et complexe, bien qu’écrit dans une langue tres claire.
peut s’adresser aussi bien & un public de spécialistes qu’a tout autre lecteur intéressé
a certains thémes fondamentaux concernant la société contemporaine et ['activité de la
pensée humaine. En effet cette étude fournit, d'un cdté, une interprétation minuticuse,
scientifiquement fondée et rigoureuse de la pensée de I’Ecole de Francfort a travers ses
représentants principaux (Adorno, Horkheimer et Marcuse), de I’autre coté une analyse
passionnée et une critique impitoyable de toute réduction de la raison & un simple miroir
des données d’une société, ou a un moyen de modification de ces données pour des

Philosophie
contemporaine



378 BIBLIOGRAPHIE

buts utilitaires. L’A. illustre la critique d’Horkheimer et d’Adorno envers la doctrine
de Marx (dont ils ¢taient quand méme profondément imprégnés) sur la question de la
pensée philosophique en tant que simple miroir de la réalité : «La condition nécessaire
de la capacité critique de la pensée est son autonomie ; cela ne veut pas dire que cette
capacit¢ manifeste un caractére abstrait en dehors de toute histoire, ou une séparation
par rapport a la vie réelle des hommes, mais il s’agit plutot de la possibilité d’avoir
un recul de réflexion vis-a-vis d’une situation donnée, de dépasser cette situation cn
la plagant dans son contexte général, et en ayant la capacité de juger (méme si elle n’est
pas toujours en acte) sur la base de criteres de vérité et de justice, lesquels criteres
peuvent aussi contredire des intéréts particuliers, qu’ils soient individuels ou de classe»
(p. 72-73). La mise en valeur des derniers ouvrages d’Horkheimer et d’Adormno (en
particulier de la Dialectique négative), d’habitude ignorés ou censurés pour des raisons
idéologiques, permet a I’A. d’éclairer ¢galement les thémes métaphysiques de la mort
et de Dieu dans la philosophie de I'Ecole de Francfort, dans le sens d’une ouverture
réelle a ce qui est au-dela et autre par rapport a I’existence humaine. Le livre propose
en outre de comprendre les racines de I'Ecole de Francfort dans la philosophie moderne,
par un dialogue avec Descartes, Kant et Husserl. Ce théme est traité¢ dans la deuxiéme
partie du livre. Cette derniere recueille des essais publi¢s dans différentes revues au cours
des années, et, avec la premiére partie (qui est une mise a jour de la monographie La
Scuola di Francoforte de 1975), elle offre un panorama complet de I'interprétation que
ce savant a donnée au fil du temps de la théorie critique de I’Ecole de Francfort.

ANGELA LonGo

CATHERINE CHALIER, MARC FAESSLER, Judaisme et Christianisme. L 'écoute en
partage (Patrimoines. Judaisme Christianisme), Cerf, Paris, 2001, 504 p.

Une philosophe juive et un théologien réformé qui se donnent pour tache non pas
tant la parole que I’¢coute en partage, et dans I’¢coute de Iautre d’entendre aussi ce
qui se dit du temps présent, cela donne un livre a deux voix, un vrai dialogue sans
concession. C. Chalier et M. Faessler ont des références communes : connaissance
approfondie du Livre et de nombreux commentaires dans les deux traditions, influence
forte d’un maitre commun, E. Lévinas. Ils sont au fait de I’herméneutique, de la
psychanalyse, de la déconstruction. Leur méthode de lecture a sans doute profité de ces
apports, mais surtout, elle correspond a la seule méthode possible de lecture d’un texte
comme la Bible : le clair-obscur. Loin de la prétention a posséder la vérité, leur inter-
prétation comprend implicitement le respect de la lecture de I'autre. Le livre s’articule
autour de questions qui furent souvent sources de disputes, d’anathémes, d’incompré-
hensions réciproques entre juifs et chrétiens : Jésus comme Messie, la kénose, la loi et
la foi, I’¢élection et la priere. Dans un beau chapitre sur la priére justement, M. Faessler
part des Psaumes comme de ce qui peut rapprocher juifs et chrétiens dans leur maniére
de prier. Rien d’étonnant a ce que ce soit autour de la pensée et de la figure de Paul
que les incompréhensions et les mécanismes de défense soient les plus durables et les
plus forts. C’est le mérite de M. Faessler de tenter 'exercice périlleux de situer les
propos de Paul dans le contexte personnel et historique de I’apotre et de se demander
ce que ces propos peuvent aujourd’hui nous apporter sans que nous ne les tirions du
coté de I'anti-judaisme. Dans un va-et-vient permanent et de haut niveau entre com-
mentaires chrétiens, lectures talmudiques, références au midrash, appel a la tradition
philosophique, C. Chalier tente de faire entendre la spécificit¢ de I'élection juive,
exprime sa douleur devant tant de souffrances subics par son peuple, trop souvent par
le fait méme des chrétiens. Et en méme temps, sans jamais renoncer a cette spécificite,
non seulement elle avance des points de rencontre possible avec le christianisme, mais



BIBLIOGRAPHIE 379

clle suscite I'interpellation de sa propre tradition par ce méme christianisme. Passant
des textes fondateurs a des événements historiques ou contemporains, a des lectures
philosophiques, elle nous interpelle dans nos propres traditions de croyance et de pensée,
dans notre histoire personnelle. M. Faessler, quant a lui, travaille en théologien, plus
précisément en exégete, et nous livre des pages denses, parfois difficiles, des pages
souvent provocantes, voire déstabilisantes, toujours stimulantes, plus encore — et ¢’est
peut-¢tre leur plus grand mérite — ouvertes et «émerveillées». Il part de passages précis
de I’Evangile et des ¢épitres pauliniennes, de ceux, bien sir, qui font probléme et qui,
dans la tradition exégétique et institutionnelle, ont trop souvent ét¢ compris contre le
judaisme. Il retraduit les textes au plus pres de leur littéralité pour ensuite les interpréter
avec audace, science et liberté. Sur cette basse, 1l opére la déconstruction de leur
compréhension entendue pour les réorienter, laissant s ouvrir ainsi un texte neuf, faisant
¢merger un i;mpens¢ du christianisme. Cet ouvrage, aussi riche que stimulant, ne se
contente pas de nous apporter nombre de connaissances et de suggestions. Par sa
méthode méme, par la qualité de connaissances et d’écoute des deux interlocuteurs, il
nous incite @ nous mettre a notre tour a I’écoute de cette parole que nous laissons plus
volontiers dormir sous la couverture douillette des certitudes toutes faites.

Micter CorNU

Francis JacQues, De la textualité . pour une textologie générale et compareée,
Paris, Jean Maisonneuve, 2002, 240 p.

Dans ses récents Ecrits Anthropologiques (Liminaire), 1’ A. menait une recherche
fondationnelle sur les différentes anthropologies : les ordres mémes de la pensée, dont
['unité apparaissait dans leur caractere heuristique, et la diversité dans le déploiement
des différents modes d’interroger. Pour un apergu, on se référera a I’excellent compte
rendu de Jérome de Gramont (7ransversalités, n° 80) qui met en avant la spécificité
de cette approche ou encore a celui de Claude Chabrol (Hermeés n° 30). — Quatre ordres
de questionnement ¢étaient ainsi distingués : scientifique (le probléme), philosophique
(le questionnement radical), poétique (I’énigmatique) et religieux (I'¢élucidation du
mystere), auxquels s’articulaient autant de types de réponses. On trouve une présentation
de cette seconde philosophie de F. Jacques dans Ph. Capelle, «Le dialogue philosophie-
théologie et la compétence interrogative» a paraitre dans les Actes du collogue de Cerisy,
2003, Mais comme I'indique le titre, I"A. franchit ici une étape supplémentaire : venu
d’une philosophie du questionnement, il propose une philosophie du texte. Qui, pour
une fois n’est pas réduit a un simple interpretandum, mais authentiquement pensé dans
sa spécificité, distingué du discours (les types textuels n’étant pas assimilables aux
régimes discursifs), de I'énoncé (trop vague), de la proposition, de I’argument, ou encore
du signe. Les types de textes sont ainsi définis a partir de ce qui les rend possibles, a
savoir une interrogativité sous-jacente, rattachée a un ordre du pensable, pertinente a
une anthropologie philosophique. Une philosophie critique s’articule ainsi a une phi-
losophie du langage revisitée et étendue au dela des structures linguistiques. Pour en
saisir ’originalité, il faut situer cette recherche dans la perspective des questions dé-
battues (Meschonnic, Rastier, etc.) et comprendre a quel point la notion méme de texte
reste encore sous-déterminée. Sous-détermination qui rameéne encore trop souvent le
texte au document, voire au simple discours. Il était temps d’en faire un terme marqué
de la théorie. Si toute forme de pensée se distingue par un mode d'interroger propre,
et que la littérature et la poésic ont quelque rapport avec la pensée, alors on peut
légitimement se demander si elles possédent, tout comme les sciences ou la religion,
un mode propre de questionnement. Tel est le fil directeur de cet ouvrage qui s’ouvre
sur une analyse de la spécificité érotétique du texte poétique. Mais cette interrogativité



380 BIBLIOGRAPHIE

ne se situe pas simplement au plan de manifestation, car plus profondément elle anime
de¢ja le plan d’organisation du texte qui, comme ceuvre construite, articulée, témoigne
du travail méme de la pensée (Ch. IV, VII). L’énigmatique, distingué de la simple
énigme — en ce qu’il ne se résout pas en une réponse ultime —, est identifi¢é comme un
des modes privilégiés du questionnement poétique. Plus précisément |’auteur fait 13 le
lien avec une herméneutique, appelée par ’ambiguité méme du sens ainsi produit. «Les
sources de I’énigmatique en question sont largement aléatoires, a divers niveaux de
profondeur. Ainsi, pour le poéte, il peut surgir d’une sensation d’origine, non corroborée
par d’autres, pour peu que cette donnée éveille un groupe de mots inédits, parfois un
mélange de mots trés ordinaires mais libérés pour entrer en combinaisons neuves, a
distance des représentations habituelles. Dans les deux cas elle ne serait rien si ce hasard
ne devenait porteur d’une signification extraordinaire.» Cette oscillation de sens propre
au texte poétique, ainsi qu’a toute fiction, ne peut se comprendre qu’en rapport direct
avec la question de la référence (Ch. II). Le jeu de I’oscillation s’avére d’autant plus
libre et fécond qu’il n’est pas tenu a une référentialit¢ univoque. C’est la que I’A.
introduit le concept particuliérement original de «référence suspensive», qui conduit a
la thématique des mondes possibles. L’oscillation poétique propose une référentialité
plurielle comme autant d’alternatives possibles. Du texte littéraire se distinguent les
autres principaux types de textes (rappelons que I’auteur se limite ici a ’étude des textes
remarqués (non triviaux) et véridictoires (ce qui exclut les textes de légitimation, voir
le schéma d’une typologie, p. 225), philosophique (Ch. III) et religieux. On peut
regretter le traitement un peu rapide du texte religieux (Ch. V), mais il ne faut pas ignorer
une dizaine d’articles de I’A. sur ce sujet, sa these de théologie : Interrogativité et
catégorisation en théologie fondamentale, ou encore les six Legons Etienne Gilson. L’ A.
définit a partir de ces distinctions les modalités des comparaisons et d’hybridicite
possibles, compte tenu de la spécificité propre a chaque type de texte. Comment
respecter ces différences sans asservir un type a un autre ? C’est 1a 'enjeu délicat des
¢tudes comparatistes. La complexité et la richesse de ces investigations ont voulu
qu’elles se prolongent sur plusieurs ouvrages. Il est utile de signaler qu’il s’agit 1a de
la premiére partie d’un ensemble dont la suite, intitulée «L’ordre du texte et ses
possibles», paraitra prochainement.

FLORENCE QUINCHE

Luc FErrY, Qu'est-ce qu'une vie réussie ? (College de philosophie), Paris,
Grasset, 2002, 487 p.

Dans I"agitation médiatique dont notre époque se repait comme un vautour de sa
proie, on a beaucoup parlé a sa sortie du dernier livre de Luc Ferry, philosophe et actuel
ministre francais de I’éducation, Qu ‘est-ce qu ‘une vie réussie ? Ne nous y trompons pas,
c¢’est la pourtant un ouvrage essentiel. Ni guide pratique, encore moins autobiographie
triomphante, le philosophe y livre sans doute la plus fine de ses analyses. A la question
«qu’est-ce qu’une vie bonne ?», il développe en effet les quelques grandes réponses
apportées dans ['histoire de la pensée a cette interrogation qui traverse toutes les
consciences, un jour ou l'autre. Or ces réponses — qu’elles soient stoiciennes, nietz-
schéennes, chrétiennes ou utopistes — partagent en tous les cas I’idée que les trajectoires
humaines ne sont en aucune fagon des divertissements, au sens pascalien du terme. De
méme, pour les grandes religions, comme pour les grandes visions philosophiques du
monde, la vie bonne signifie bien autre chose que le «succés», davantage une vie qui
fait sens. D'un autre cté, on ne saurait contredire le philosophe lorsqu’il constate, avec
tant d’autres, que les principes sous-jacents a ces réponses, 8’ appuyant sur une certaine
transcendance (I’ordre cosmique des Anciens, le divin des croyants, les utopies patrio-



BIBLIOGRAPHIE 381

tiques ou révolutionnaires des laiques), ces principes aujourd’hui s’effondrent. Pas
étonnant alors que, méme en disant ne ['aimer gueére, I’A. s’oblige au passage par
I’intensité toute immanente de la réponse nietzschéenne. Philosophie terrienne, laissant
derriére elle ce qu’elle considérait comme des chimeéres célestes, la pensée de Nictzsche
ouvre grandes en effet les portes du monde postmoderne, irréligieux, chaotique, catas-
trophique. Mais la pensée nietzschéenne ne se limite pas au philosophe et le chapitre
que I’A. consacre aux postérités de |’aprés-mort de Dieu résonne de fagon trés immeé-
diate, trés proche de notre époque. Le chapitre sur les réponses de la philosophie antique
(la sagesse grecque comme premier visage d’une spiritualité laique ou le stoicisme
comme intelligence des déterminismes cosmologiques, discernant entre ce qui dépend
ou non de notre volonté) présente avec clarté la maniére dont s’opérent les premiéres
grandes ruptures d’avec le religieux. Le chapitre sur les réponses chrétiennes (celle
d’Augustin ou de Thomas, retragant a travers elles ’histoire de I’autonomisation de la
philosophie par rapport a la théologie) permet de déboucher sur la réponse propre du
philosophe. Comme d’autres, et notamment dans la suite de sa réflexion sur L 'Homme-
Dieu (Grasset, 1996), I’A. en arrive a penser un réenchantement du monde, correspon-
dant a ’émergence de nouvelles figures de la transcendance et du sens, a rebours de
la tendance matérialiste dont nous sortons, semble-t-il. Notre tache, qu’elle soit philo-
sophique ou théologique, consisterait alors & vivre en harmonic avec ’ordre spiritucl
de 'humanité. Dans cette pensée, dont il faut reconnaitre "originalité, la transcendance
est donc reéintroduite, mais non de fagon personnifiée, comme c’est le cas avec la
représentation chrétienne du divin. Ni fondement naturel (le matérialisme) ni étre
supréme (la religion), la transcendance est réetablie mais dans un champ laique, comme
«horizon de sens» reposant sur trois piliers : singularité, intensité, amour. Reprenant la
notion kantienne retravaillée par Hannah Arendt de «pensée élargie» («essayer de se
mettre a la place des autres pour gagner en humanité plutét que de nous opposer sur
le mode du différent»), I’A. propose ainsi d’¢largir les expériences jusqu’a 'universel
de "humain. C’est cette méme pensée €largie qui permet d’assumer le critére nietzs-
chéen de I'intensité, en s’ouvrant le plus a ’autre, a la nouveauté dans 'autre, «a la
diversité des cultures et des étres». Cette traversée culmine dans I’expérience de I’amour
— expérience qui se veut aussi exigence — relation a la singularité de ["autre, qui dépasse
a la fois le particulier et "universel. Seule cette relation-1a permet d’atteindre I'autre
dans ce qui en fait un étre unique, irremplagable. Seule cette intensité-la permet d’at-
teindre ce que les Greces appelaient «1’instant éternel». On ’aura compris, cette réflexion
essentielle devrait relancer le débat entre la théologie et la philosophie, comme a
intérieur de chaque discipline, sans animosité ou dénégation. Elle pose la question de
la vie réussie en dehors des cadres de la religion et de la morale et sa réponse semble
séduisante, sans doute parce qu’elle rejoint les attentes de beaucoup. Pourtant, au-dela
de toute séduction, cette réflexion marque davantage le point d’ancrage tant théologique
que philosophique du temps présent : situé dans ’entre-deux d’une transcendance qu’il
faudrait baptiser d’un nouveau nom. Pour son repérage subtil entre spiritualité et laicite,
cet ouvrage autour de la vie réussie constitue donc une belle réussite, mais surtout une
belle incitation a penser par soi-méme les conditions du réenchantement de notre époque.

[SABELLE GRAESSLE

CamiLLe Fromevaux, Ernst Troeltsch, la religion chrétienne et le monde
moderne (Sociologies), Paris, P.U.F., 1999, 296 p.

Cet ouvrage, issu d’une thése de doctorat dirigée par Marcel Gauchet, postule une
contradiction fondamentale au coeur des Soziallehren de Troeltsch : «la doctrine évan-
gélique étant absolument indifférente a I’implication de [’lhomme dans le monde, com-

Théologie
contemporaine



382 BIBLIOGRAPHIE

ment des lors justifier ses développements éthiques ? La dimension essentiellement
supranaturelle du christianisme n’hypothéque-t-elle pas la définition d’une doctrine
sociale valable en modernité 7» (p. 23). On s’¢tonne d’une telle manicre de poser le
probléme, dans la mesure ou elle résulte d’un contre-sens sur le projet troeltschien, dont
la reconstruction patiente de la socio-histoire de I'éthique sociale chrétienne vise au
contraire a4 surmonter I’opposition traditionnelle entre le supranaturalisme et I'historicité
en sa compréhension moderne. L’A. nous parait confondre la pensée propre de Troeltsch
avec certains des éléments ascétiques ou anhistoriques dégagées par I'analyse socio-
historique elle-méme. Troeltsch n’érige pas en modéle ces éléments particuliers, mais
les inscrit au sein d’une dialectique historique dont ils demeurent inséparables. Sur la
base d’un tel malentendu, I’A. ne peut alors qu’opposer a Troeltsch des théses appa-
remment originales et novatrices, qui ne sont en fait que la reformulation banalisante
et imprécise des percées de Troeltsch lui-méme. Bref, cet ouvrage n’apporte gucre
d’élément nouveau pour quiconque s’est plongé dans les études troeltschiennes. L’ ceuvre
de Troeltsch, en ses ambiguités indéniables, nous parait requérir une critique plus
respectueuse de sa double intention socio-historique et théologico-éthique.

Dents MULLER

PAUL VALADIER, Morale en désordre. Un plaidoyer pour ['homme, Paris, Seuil,
2002, 219 p.

Avec sa lucidité coutumiére et sa verve inentamée, I’A. nous livre un bilan sans
ménagement de la situation morale contemporaine, marquée selon lui par le scepticisme,
le relativisme, I’ethnocentrisme et ['utilitarisme (cf. sa critique successive de Peter
Sloterdijk, Peter Singer et Richard Rorty). Il trace le chemin d’une nouvelle alliance
du droit et de la morale, le rempart du droit ne devant pas se substituer a la morale et
se diluer dans une surabondance de lois inapplicables et non respectées. Apres avoir
critiqué les désordres de la pensée et les équivoques du droit, I'A. revisite les difficultés
inhérentes aux concepts de personne et de dignité humaine et propose, plutdt que jeter
I’enfant avec le bain, de ne pas les abandonner, mais de les rénover. Il importe notam-
ment a ses yeux de dépasser les apories subjectivistes et individualistes d’un anthro-
pocentrisme centré sur la seule idée d’autonomie (a noter la comparaison sans doute
assez rapide des théses de Tristram Engelhardt en sa période rationaliste avec celles de
Bernard Baertschi). L’ouvrage se clot sur un vigoureux plaidoyer, philosophique et
théologique, en faveur d’un humanisme rénové. Si nous souscrivons a la plupart des
théses de I’A., toujours argumentées et souvent nuancées, et partageons pleinement son
aversion pour I’éthiquement correct, nous regrettons qu’il céde parfois a une sévérité
excessive ou a un manque d’intérét envers la pensée de ceux qui essaient d’explorer
d’autres chemins que les siens.

DeNis MULLER

CHRISTIAN Duqoc, La théologie en exil. Le défi de sa survie dans la culture
contemporaine, Paris, Bayard, 2002, 121 p.

Cet essai roboratif est d’une actualité brilante ; on réve que les autorités académi-
ques et ecclésiastiques prennent le temps de le lire. L’A part d’un constat négatif, mais
il postule une possible sortie de I'exil et du dilemme. L’inhospitalité de la culture n’est
pas fatale, méme si elle est rude et vaste. Le diagnostic est impressionnant de concision



BIBLIOGRAPHIE 383

ct de lucidité : I’A. passe en revue la marginalisation du christianisme dans tous les
secteurs de la culture : connaissance rationnelle, technique, politique, etc. L Ecriture
elle-méme est neutralisée, la théologie exilée de la culture et de la science (situation
francaise, certes, mais dont nous voyons les effets croissants dans d’autres pays d’Eu-
rope). Dissémination religieuse et frilosité des autorités ecclésiastiques accentuent le
processus. L’A. montre ensuite comment les théologies critiques, ouvertes a la moder-
nité, ont fait preuve de courage, mais sont finalement restées marginales — comme
I’Evangile lui-méme ! L’exégése a été en fait, selon le systématicien frangais, la seule
discipline théologique a éviter I’exil. On voit le paradoxe : I’A. ne recule pas devant
une forte auto-critique, mais ce qu’il accorde a I’exégése tient en partie au fait que cette
derniére, évitant I"exil, pourrait avoir neutralisé la marginalité constitutive de I’Evangile.
D’ou la question qui nait chez le lecteur : I’ A. ne serait-il pas tout de méme trop négatif
sur I’inculturation moderne du christianisme et trop généreux sur les victoires a la
Pyrrhus d’une exégese condamnée a la neutralité scientifique pour étre crédible ?
Hypothése incompléte : dans un nouvel élan, I’A. s’efforce de rendre justice aux théo-
logies qui ont essayé de relever le défi de la culture contemporaine : théologies de la
libération, théologies féministes. Leur militance courageuse n’a cependant pas pris la
mesure du scepticisme de la culture contemporaine. C’est en fait dans de nouvelles
relations a la rationalité, a la tradition, a 'expérience, au pluralisme religicux, etc., que
I’A. voit la chance d’une théologie plus pertinente, parce que toujours articulée sur la
culture et sur la vie quotidienne de maniere faillible, brisée, modeste. En fin de parcours,
I’exil n’est plus une malédiction, mais une chance de sérénité et de nouveau départ. La
théologie n’a pas pour tache d’apaiser I'angoisse des hommes, «mais de I’attiser en
complicité avec tous ceux que le chaos du monde et la permanence de la souffrance
inutile et injuste autant que la beauté de 'univers provoquent a la création libre et a
I’agir nostalgie» (p. 117-118, conclusion). D’une plume frémissante, hésitant entre la
fureur, la colére, I'ironie et la jubilation, ce livre bref dresse le bilan d’un siécle et d’une
existence théologique : la théologie en exil doit devenir un exil de la pensée et de
I’éthique loin des modes et des désespérances. L’A. n’a pas tout résolu ainsi, il reste,
comme nous, sur la bréche et sur le fil du rasoir. Mais quelle legon de démaitrise et
d’espérance !

DEeNIs MULLER

EsTHER D. REED, The Genesis of Ethics. On the Authority of God as the Origin
of Christian Ethics, Cleveland, The Pilgrim Press, 2002, XXIX + 350 p.

Le titre de cet ouvrage est trompeur. On pourrait croire que I’A. entend confondre
la genése de I’éthique (dimension sans doute plus génétique que généalogique ou
historique) avec sa fondation doctrinale (1’autorité de Dieu). Or la lecture méme rapide
du livre fait entrevoir la richesse et I'originalit¢ du propos. S’appuyant sur la grande
tradition, n’hésitant pas a recourir aussi bien aux Péres de I’Eglise qu’aux Réformateurs
et a de grands théologiens contemporains, stimulée par les questions de Dostoievsky,
Kierkegaard, Nietzsche ou Martha Nussbaum, I’A., qui enseigne la théologie et I’¢thique
a ’Université de St Andrews (Ecosse), recourt de maniére systématique aux travaux
linguistiques et sémiotiques de Mikhail Bakhtin pour éclairer et illustrer ses theses. Cela
donne un mélange étonnant et créatif d’é¢thique théologique classique (I'A. reprend en
particulier le théme du triple office du Christ (sacerdotal, royal et prophétique) et de
propositions rafraichissantes, parfois trés originales : I’A. renverse I'idée d’autorité de
Dieu dans le sens d’une autorité dialogale ; elle reprend le théme de la pluralité de
I"éthique sous I’angle d’une polyphonie ancrée dans la pneumatologie ; le corps joue
un role capital, dans sa triple dimension métaphorique de corps christique, d’Eglise et



384 BIBLIOGRAFPHIE

d’incarnation de ["humain ; la sainte céne est mise en rapport avec la féte, le carnaval
et I’éthique ; 'autorité de I’Eglise est repensée a partir de la métaphore du clown. Les
lieux théologiques traditionnels et leur pertinence pour |’éthique sont ainsi chamboulés,
exploités et repensés dans une nouvelle lumiere. C’est sans doute un livre d’éthique
théologique qui fera date et qui appellera bien plus qu’aussi aussi bréve et partielle
recension. Nous espérons seulement avoir donné ’envie au lecteur de s’y risquer, au
prix de quelques belles surprises et de provocations stimulantes.

DenNis MULLER

RonaLp H. Stong, The Ultimate Imperative. An Interpretation of Christian
Ethics, Cleveland, The Pilgrim Press, 1999, XI + 267 p.

Ce recueil d’articles d’un des professeurs d’éthique chrétienne du Séminaire Théo-
logique de Pittsburgh (Etats-Unis) est structuré en trois parties : fondements, principes,
vie publique. Sa these centrale est celle d’un fondement de I'éthique chrétienne sur
I'impératif ultime du double commandement d’amour. Discutant de maniére trés pé-
dagogique les différents apports de la pensée éthique protestante (Calvin, Luther,
Wesley, Barth, Brunner, Rauschenbuch, R. et H. R. Niebuhr, Tillich, mais aussi ses
contemporains aux Etats-Unis, Outka, Harrison, etc.), 'A. s’efforce de bien articuler
I’amour et la justice et s’engage avec vigueur dans les débats de son temps et de sa
région : la troisiéme partie traite notamment de questions d’éthique sociale comme les
disparités ¢conomiques et le racisme (deux questions trés présentes dans le contexte
urbain des Etats-Unis, et en particulier a Pittsburgh, cité industrielle ravagée par les
transformations économiques récentes et qui essaie avec peine de se repositionner dans
de nouvelles formes de technologies. C’est donc un ouvrage a la fois trés utile aux
étudiants désireux de s’instruire sur les débats éthiques au sein du protestantisme et trés
suggestif pour quiconque s’intéresse a 1’éthique sociale concréte.

DENIS MULLER

Jean PorTER, Natural Divine Law. Reclaiming the Tradition for Christian
Ethics, Ottawa/Grand Rapids, Novalis/W. B. Eerdmans, 1999, 340 p.

Professeure a I’Université de Notre-Dame (Etats-Unis), I’A. nous livre un ouvrage
de facture classique, trés informé et remarquablement écrit, sur le sens et le réle du
concept de loi naturelle divine en éthique chrétienne. En discussion critique avec les
auteurs nord-américains les plus connus sur le sujet, notamment John Finnis et Etienne
Grisez du c6té catholique romain ct James Gustafson du coté protestant, elle reconstruit
patiemment la compréhension médiévale de la problématique. Pour ce faire, elle s’ap-
puie sur les meilleurs spécialistes de la théologie et de la philosophiec médiévales (y-
compris M.-D. Chenu) et ne cesse de souligner I’écart entre la vision moderne et la vision
médiévale de la loi naturelle divine. Elle concentre son attention de maniére systéma-
tique sur les liens des catégories de nature et de loi naturelle avec la raison et avec
I’Ecriture sainte. L”A. applique ensuite ses réflexions d’éthique fondamentale au dossier
de I’éthique sexuelle et de la théologie du mariage ainsi qu’a la problématique de
I’éthique sociale. Elle contredit le pessimisme d’unc certaine théologie morale catho-
lique sur la société civile et la culture contemporaine. Pour elle, la pensée scolastique
bien comprise doit nous inciter plutdt a penser la culture et le sexe comme des données
positives. Elle souligne par ailleurs que 1’idée de loi naturelle est une interprétation
théologique de la création bonne de Dieu et non pas I’affirmation de ’existence brute



BIBLIOGRAPHIE 385

de données naturelles antérieures a tout processus social. Elle admet dés lors que certains
modes de vie culturels et sociaux pourraient étre compris et intégrés dans une forme
de loi naturelle. Elle montre d’autre part la portée, bien connue par ailleurs, de la notion
de loi naturelle ou de loi de nature pour la justification de I’égalité, des droits humains
ou de la critique de la servitude humaine. L’insistance sur le naturel par opposition a
artificiel ¢loigne certes I’A. de fout constructivisme radical et par conséquent aussi
de tout progressisme éthique, mais elle ne rejoint pas pour autant complétement le camp
de la théologie morale catholique traditionnelle. Elle ouvre notamment des portes pour
une exploitation de la loi naturelle a I’aide des observations réunies par 1’anthropologie
culturelle ; la construction sociale ne permet pas d’évacuer toute régulation par des
regles de vie communes et potentiellement universalisables. — Le livre nous parait
écartelé entre une défense et une illustration rigoureuses de la notion médiévale de loi
naturelle divine et des efforts louables d’application dans le domaine de 1’éthique
sexuelle et sociale. Pour une large part, la perspective reste attachée aux enseignements
traditionnels de I’Eglise catholique ; on sent poindre ici et 14, en discussion avec des
théologiens moralistes plus ouverts, une volonté de renouvellement, sans que I’A. ose
tirer toutes les conséquences pratiques de ses tentatives timides de dépasser certaines
apories des enseignements du Magistére.

Denis MUOLLER

STANLEY HAUERWAS, With the Grain of the Universe. The Church’s Witness and
Natural Theology, Grand Rapids MI, Brazos Press, 2001, p. 249

Issu des célébres Gifford Lectures d’Edimbourg, ce nouveau livre du prolifique et
influent théologien méthodiste de Duke University (Etats-Unis) représente un tour de
force intellectuel bien dans la ligne paradoxale et provocatrice qu’il affectionne depuis
de nombreuses années. Passant en revue trois de ces plus fameux prédécesseurs des
Gifford lectures, William James, Reinhold Niebuhr et Karl Barth, et non sans d’inspirer
en partie des mémes Gifford lectures d’Alasdair Mac Intyre (Three Rival Versions of
Moral Enquiry. Encyclopaedia, Genealogy, Tradition, Notre Dame, University of Notre
Dame Press, 1988), I’A. s’efforce de démontrer que la théologie de Karl Barth a bien
mieux répondu que James et Niebuhr au défi lancé en son temps par Lord Gifford de
repenser la théologie naturelle. Sans craindre le ridicule, mais avec le solide humour
qui le caractérise, I’A. prétend dés lors que Barth a été le seul & faire une authentique
théologie naturelle, basée sur I’évidence a priori (et en ce sens-la naturelle) de ’exis-
tence de Dieu ! La théologie de Barth en est essentiellement ramenée a une théologie
fondée sur le témoignage de Dieu dans I’Ecriture et dans la réalité ; c’est cette méme
catégorie de témoignage (witness) qui devient le motif de la vraie théologie pour
aujourd’hui, ¢’est-a-dire d’une théologie supposée a son tour «témoigner» de Barth, La
psychologie religicuse de William James et le «libéralisme théologique» (sic) de
Reinhold Niebuhr, malgré leurs mérites respectifs, sont ainsi renvoyés au simple réle
de faire-valoir et de contre-pied dépassé. — Le propos passionnant mais excessif de I’A.
ne parvient guére a convaincre, tant son retour a Barth apparait marqué par une attitude
réactive et régressive, construite contre une vision caricaturale de la modernité et de
la rationalité qui I’accompagne ; I’A. ne tient pas compte de |’enracinement socio-
historique et culturel de la pensée de Barth, complétement déconnectée de ses liens avec
I’histoire de la philosophie et de la théologie des temps modernes (il ignore visiblement
la réception européenne contemporaine de ’ceuvre de Barth saisie au travers de ses
différentes périodes) ; ’actualité et la pertinence du propos en sont ainsi considérable-
ment affaiblies. Outre le plaisir un brin masochiste et I’étonnement avoué de lire un
ouvrage aussi détonnant, dont la «néoorthodoxie» sonne quelque peu «hétérodoxe» dans



386 BIBLIOGRAPHIE

le consensus contemporain, on apprend heureusement beaucoup sur la réception nord-
américaine de Barth, grace a des notes généreuses et utiles.

DEeNIS MULLER

MicHeL DespLanp, Comparatisme et christianisme. Questions d’histoire et de
méthode, Paris, L’Harmattan, 2002, 196 p.

J’ai déja signalé dans RThPh 2001, p. 35 sq., I'importance du livre que I’A. a
consacré en 1999 a L 'émergence des sciences de la religion sous la Monarchie de Juillet
—un livre qui lui-méme faisait suite a d’autre études portant sur le méme champ de
recherche. Dans le présent volume, constitué d’articles déja parus ailleurs et de plusieurs
chapitres nouveaux, I’A. s’intéresse a des savants et chercheurs frangais dont les apports
a la science des religions sont d’une part antérieurs a 1830 (Anquetil-Duperron, Cham-
pollion, Volney, Ampére), d’autre part contemporains des débuts de la 3™ République
(1880-1886 : «des sciences que 1’on pratique mais que I’on n’enseigne pas» !). Un
chapitre de la premiére partie, particuliérement éclairant, porte sur le probleme de
I"herméneutique en 1806, ce qui permet a I’A. de marquer une nuance importante entre
la démarche allemande, qui est interprétative, et la démarche francaise, qui est expli-
cative. L ouvrage bénéficie d’ailleurs de part en part de la connaissance trés ¢tendue
que I’A. a des domaines germanique et anglo-saxon aussi bien que frangais, ce qui lui
permet en conclusion d’aborder d’autant plus frontalement le probléme du
comparatisme, si privilégié par les anglo-saxons, mais aussi tellement riche en chausse-
trappes dés que science des religions et théologie se chevauchent (voir par exemple les
remarques sévéres de I’A. sur Harnack ou une allusion bréve, mais trés éclairante, &
lattitude de Vinet). Le livre se termine sur un épilogue qui, particuliérement original
dans sa tournure, est un commentaire actualisant de «I’enquéte» d’Hérodote, plus connue
sous le nom d’historice — comme quoi la plupart des problémes qui se posent aujourd’hui
ne sont pas aussi neufs que nous pouvons étre portés a I’imaginer.

BERNARD REYMOND

BErRNARD REYMOND, Thédtre et christianisme, Préface de Francgois Rochaix
(Pratiques — 21), Genéve, Labor et Fides, 2002, 178 p.

Théatre et christianisme ont-ils quelque chose en commun? Ce petit livre, subdivisé
en 4 actes, tente de répondre a la question. L’attitude du christianisme a 1’égard du
théitre n’a pas favorisé les échanges entre ces deux perspectives. Dans ce parours
renouvelant, panorama historique, réflexions théologiques et perspectives théatrales
s’entremélent. Le but de I’A. est clair : ne pas faire du théitre et de ses techniques un
outil a la solde de la théologie, voire de la proclamation de 1’évangile. Des thémes
reviennent : I’art, I’architecture, les roles, les présences, les gestes et le parler. Autant
d’aspects qui permettent, nous le découvrons, de mettre en dialogue théatre et chris-
tianisme, en particulier sur le plan homilétique et liturgique. Deux thémes principaux
ressortent de cette étude : 1) L’effet de distanciation qui joue du fragile équilibre entre
fiction et réalité, entre prise de distance et étrangeté. 2) La mise en scene et ses effets
qui, eux, marquent l’instant de la représentation dans sa dimension interprétative et
événementielle. Sur ces deux niveaux, la théologie s’instruit et se met a I’écoute du
théatre pour définir ses limites et ses exigences. Dans I’approche proposée, on peut
regretter quelques passages rapides entre christianisme et religion, protestantisme et



BIBLIOGRAPHIE 387

catholicisme. Méme si I’A. s’affirme dans sa tradition réformée, et consacre d’ailleurs
d’intéressantes pages sur les rapports entre la Réforme et le théatre, le cadre de référence
est parfois confus. En ce sens, |’acte 3, intitulé «Entre analogies et différences» vient
peut-étre un peu trop tard : il clarifie beaucoup de ’intention de I’ouvrage et des enjeux
qui surgissent dans une telle réflexion. Tout & la fin, une mise en garde explicite les
choix opérés: I’auteur nous prévient que ce n’est pas un esprit de synthése qui a conduit
sa démarche (p. 171), mais bien plutdt une passion lointaine pour le théétre vivant, celui
des planches. Texte qui se donne ainsi a lire comme autant de suggestions et de pistes
a saisir.

MURIEL SCHMID

PauL ABELA, Je crois, mais parfois autrement (Chrétiens autrement), Paris,
L’Harmattan, 2002, 160 p.

A 81 ans, I'A. nous livre ici son testament spirituel au terme d’une vie d’ingénieur
et de militant associatif. Pour une fois, ce n’est ni un clerc d’Eglise, ni un théologien,
ni un philosophe, mais un simple laic (étant toutefois passé entre les mains des Jésuites
au niveau de |’enseignement secondaire mais, dit-il, trop libre d’esprit pour y rester).
Libre penseur, hors d’atteinte de sa hiérarchie qui n’a aucune prise sur les laics, I’auteur
peut s’exprimer. Il en profite modérément, d’un ton calme et serein qui est le sien. Il
avance toutefois des propositions qui peuvent fortement irriter nos conservateurs. A la
suite du théologien suisse Maurice Zundel, I’'un de ses maitres spirituels, Dieu ne serait
pas moins mére que pere et la Trinité est a repenser dans le sens d’une Quaternité :
Pere, Mere, Fils, Esprit ; tétraédre a I’appui (p. 101). Que les protestants se rassurent
car ce schéma nous dispenserait d’'une piété mariale de substitution, la quaternité
suffisant au besoin d’une féminité sacralisée (p. 97 et 111). Que le lecteur se rassure
aussi car P. Abela ne se perd pas dans des méandres métaphysiques. Il avoue tout
simplement son modalisme : Dieu, unique, se manifeste a nous de fagon différente (p.
95), ainsi que son adoptionnisme — une divinisation ascendante de Jésus et non plus
descendante, qui n’est donc plus une incarnation (p. 107). Cet accueil de Jésus par Dieu,
qui en fait son Fils, est un processus ouvert a tous, puisque, en parlant de la Céne, I’auteur
insiste sur le partage (et non pas sur le sacrifice rédempteur d’un péché originel qui
a perdu son historicité) (p. 59) et nous annonce que, nous aussi, a ’exemple de Jésus,
nous sommes tous «enfants de Dieu» ou fils adoptifs, appelés, nous aussi, «a incarner
Dieu ou le représenter dans ce monde». L’ A. cite les Béatitudes : «Heureux les artisans
de paix, ils seront appelés fils de Dieu» (Mt. 5,7). Ce sont en définitive tous les hommes
de bonne volonté qui se retrouvent en Dieu et qui sont autant de manifestations de Dieu
en ce monde. J’ai particuliérement apprécié la clarté de I’A. lorsqu’il situe "’homme
comme coresponsable de la Création, acteur a part entiére de ["histoire de I’humanité,
inspiré par Dieu mais non déterminé. Foin des bondieuseries (I’A. se garde de parler
comme cela !) ol le dévot voit des signes partout qui le guident, pour que Dieu se montre
a lui a chaque événement et I’accompagne dans la lumiére. Loin d’un dieu tout-puissant,
nous cheminons dans notre humanité et nos prieres de demande (y compris nos priéres
dites «universelles») sont a coté de la plaque. Jésus nous 1’a déja dit : Dieu connait mieux
que nous nos besoins et il est plein de compassion. Nul besoin de crier vers lul, méme
si c’est pour emprunter la beauté du langage du psalmiste. L’A., qui a beaucoup ceuvré
dans des groupes de réflexion liturgique, n’accepte plus que des priéres de confiance
ou de louange. C’est la toute une tradition d’assistance, soit directe, soit par Eglise ou
saints interposés, qui s’écroule. A ce compte, les Eglises risquent de perdre beaucoup
de «quémandeurs» qui s’adressent & Dieu en désespoir de cause pour les miséres de
leur vie. Avec P. Abela, catholique ouvert a I’cecuménisme, nous sommes en compagnie



Sciences
bibliques

388 BIBLIOGRAPHIE

d’ «un courant réformiste sérieux, dans la lignée de Pierre Dentin, Louis Evely, Henri
Guillemin, Jean Kamp, Hans Kiing, Marcel Légaut, John A. T. Robinson, John S. Spong,
Jean Vimort, Maurice Zundel, etc.» (p. 4).

J.-C. BaRBIER

JAN CurisTiaN GEerTz, Tradition und Redaktion in der Exoduserziihlung.
Untersuchungen zur Endredaktion des Pentateuch (FRLANT — 186), Got-
tingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2000, 438 p.

L’essentiel de cette étude consiste en une analyse détaillée de I'histoire de la
composition du récit de 'exode (Ex 1-14); utilisant les méthodes classiques de la
Literarkritik, I'A. identifie soigneusement le matériel traditionnel et les interventions
rédactionnelles qui sont encore perceptibles dans le texte actuel. Comme ['indique le
sous-titre de [ouvrage, toutefois, I’examen de ces chapitres a en vue la problématique
plus large de la «rédaction finale» (Endredaktion) du Pentateuque — autrement dit, si
I’on veut, du passage de traditions et de sources originellement indépendantes a la
formation de la Torah comme telle. Cette question, qui est complétement ouverte depuis
I’effondrement du modéle «documentaire», est aujourd’hui ’objet d’une attention re-
nouvelée de la part des exégetes de la Bible hébraique. Le récit d’Ex 1-14(15), qui
présente I'intérét de former une unité narrative bien circonscrite et relativement inde-
pendante, sert donc ici de champ d’investigation & 'analyse du fonctionnement, des
techniques et de ’intention de la rédaction du Pentateuque dans son ensemble. Par
rapport a d’autres études contemporaines se basant sur I’examen — plus général, mais
nécessairement beaucoup moins précis — de I’ensemble du Pentateuque, il y a la un choix
méthodologique fondamental dont I’A. est d’ailleurs parfaitement conscient (voir par
exemple p. 28). — L’analyse de I’A. est fine, et représente certainement la meilleure
exégese de détail d’Ex [-14 qui soit actuellement disponible. Sa reconstruction est
globalement convaincante, et fait droit & la complexité et a la richesse du matériel
traditionnel dans ces chapitres, tout en aboutissant a un modéle qui demeure (en tout
cas pour [’école de Gottingen) relativement simple en fin de compte (on trouvera un
tableau récapitulatif en annexe, p. 394-396). Assez classiquement, I’A. compte avec une
histoire pré-sacerdotale indépendante a 1’origine (dont le début ne peut toutefois plus
étre reconstruit), un récit sacerdotal (P) et, enfin, une rédaction du Pentateuque qui aurait
combiné le récit pré-P et le récit P. Ces deux récits auraient déja connu différents ajouts
avant d’étre combinés par la rédaction finale ; cette derniére aurait également fait ’objet
de quelques additions, toutefois trés limitées. Notons encore que le récit pré-P se serait
basé sur diverses traditions plus anciennes, dont notamment une «histoire de la jeunesse
de Moise» (Jugendgeschichte) en Ex 1,15-2,23aa* -> 4,19 (et peut-étre 4,20a. 24-26).
— De maniére générale, les résultats de cette analyse confirment I’hypothése d’un récit
P indépendant a I’origine. Surtout, ils confirment également 1’idée selon laquelle le récit
pré-P aurait commencé non pas en Genése (comme on 1’a toujours affirmé tradition-
nellement), mais en Exode, le rattachement (sur le plan littéraire en tout cas) de Ex a
Gn étant 'ceuvre de 1’école sacerdotale (voir notamment p. 349-388). Cette these,
avancée a ’origine par T. Romer, semble faire 1’objet d’un consensus grandissant dans
le monde germanique (voir également la monographie récente de K. Schmid, Erzvéter
und Exodus, Neukirchen-Vluyn 1999). — Plusieurs points de détail dans 1’analyse de
’a. sont évidemment a discuter. L hypothése de la perte du début de I'histoire pré-P
originale en Ex 1%, par exemple, est problématique, et ’on peut se demander s’il ne
faut pas plut6t suivre la proposition de Schmid sur cette question et faire débuter
I"histoire de Mofse en Ex 2. Mais si le travail d’analyse littéraire est bien conduit dans



BIBLIOGRAPHIE 389

I’ensemble, c’est surtout le profil des principales versions de base, ainsi que de la
«rédaction finale» qui demeure problématique. C’est ici que |’a. paie le plus lourdement
le choix (au demeurant justifiable) de se concentrer sur une section limitée du Penta-
teuque. En particulier, la nature, I'intention et [’étendue de la source pré-P restent trés
énigmatiques. A un endroit uniquement (si je vois bien), I’A. identifie celle-ci a la source
J («yahviste») du Pentateuque (voir p. 382), sans que [’on sache s’il s’agit d’un J pré-
ou post-deutéronomiste, ni ou se conclut cette source. La localisation sociologique des
récits pré-P et P demeure également obscure ; la rédaction finale est située par I’A. dans
le second temple de Jérusalem (p. 390), mais cette conclusion (certainement fondée)
n’a guére d’implications pour l'interprétation de I'intention de cette rédaction. En
principe, I’ A. cherche a rompre avec le modele traditionnel, qui apparait de plus en plus
problématique aujourd’hui, consistant a concevoir la rédaction du Pentateuque comme
un processus strictement mécanique de combinaison du matériel non-P et P. Dans les
faits, toutefois, son étude décrit bien la technique littéraire de cette rédaction mais
demeure trés discréte sur son intention, sur le programme qu’elle poursuit et sur le
contexte social, économique et religieux dans lequel émerge la Torah (voir notamment
la synthese finale, p. 389-393). Sur ce dernier point, I'A. ne dépasse pas, en fin de
compte, le modele traditionnel puisque la Torah apparait toujours comme une compi-
lation savante de différentes traditions, une construction /iftéraire essentiellement, dont
les enjeux politiques et idéologiques dans le contexte de I’époque achéménide demeurent
flous. Enfin, un dernier probléme concerne 1’étendue de la rédaction finale identifiée
par I’A., puisque cette derniere a en vue en réalité non pas un Pentateuque (Gn-Dt) mais
bien un Hexateuque (Gn-Jos, voir notamment p. 380). Cette conclusion, qui s’inscrit
dans une tendance actuelle de la recherche, souléve un probléme méthodelogique
considérable puisque contrairement a ’ambition affichée par I’A., ’origine et ’intention
de la rédaction finale du Pentateuque restent une énigme. La encore, ’A. ne va guére
au-dela de I’explication traditionnelle postulant une cloture arbitraire et quasi mécanique
de la Torah en Deutéronome, explication qui ne fait pas droit a la richesse et a la
complexité du débat entre les options du Pentateuque et de I’'Hexateuque a 1’époque
achéménide, et que plusieurs études récentes (voir par exemple E. Otto) ont séricusement
remise en question. Si ’analyse de la composition de la Torah a I'époque perse s’avere
finalement quelque peu décevante et est loin d’intégrer toutes les perspectives ouvertes
par le débat actuel sur cette question complexe et fascinante, cet ouvrage n’en offre pas
moins une étude rigoureuse, solide et trés stimulante de la formation d’Ex 1-14, qui
est destinée a rester pour longtemps une référence majeure dans la recherche sur ces
chapitres.

CHRISTOPHE NIHAN

ARNALDO MoMIGLIANO, Contributions a [ 'histoire du judaisme, édition préparée
et présentée par Silvia Berti, traduit par Patricia Farazzi, Nimes, L Eclat,
2002, 298 p.

Les vingt-trois essais d’Arnaldo Momigliano que rassemble ce volume ont été
publiés entre 1931 et 1986 dans différentes revues italiennes, anglaises et allemandes,
et comptent parmi les plus significatifs dans la féconde production de I’A. Dans les onze
essais de la premiére partie, entiérement consacrée aux relations du judaisme avec le
monde grec et romain, I’A. réfléchit d’abord sur I'utilisation de la méthode historique
dans les études bibliques et les études classiques, et il montre de maniere pertinente que,
dans le domaine de I’histoire politique, sociale et religieuse, les différences sont souvent

Sciences
des religions



390 BIBLIOGRAPHIE

plus importantes que les analogies, et que la connaissance de I’histoire gréco-romaine
ne peut donc étre utile que pour une confrontation différentielle avec 1’historiographie
juive. Aprés avoir brossé un tableau détaillé de la diversité et de la complexité des
rapports que Juifs et Grecs ont entretenus depuis le X¢ siécle, il poursuit en s’interrogeant
sur la signification de la théorie grecque de la succession des empires dans le livre de
Daniel, sur les faits et gestes des Maccabées et leurs intentions politiques, sur la vie
et I’ceuvre de Flavius Josephe et, enfin, sur les problemes que pose, dans la tradition
juive, le genre apocalyptique. Dans les treize articles de la seconde partie, Momigliano
retrace les biographies et destins intellectuels de tous ceux qui, comme lui, au cours
des XIX® et XXC siecles, sont restés profondément attachés a leurs racines juives, tout
en ayant consacré leur vie a I’é¢tude du monde classique. Remarquable sur le plan de
la reconstitution de ce monde est a cet égard le portrait qu’il dresse du fondateur de
la classical scholarship juive du XIXC siécle, Jacob Bernays, fils d’un célébre rabbin
de Hambourg, qui fut professeur au Jiidisch-Theologisches Seminar de Breslau. A ses
coOtés défilent d’autres figures, comme celle d’Eduard Fraenkel, philologue et spécialiste
de la poésie latine, Gertrud Bing, directrice de I'Institut Warburg et gardienne de cette
riche tradition, le russe Elias Bickerman, maitre du judaisme hellénistique, et Moses
Finley, historien de la démocratie grecque et des structures économiques du monde
antique. Avec les textes sur Scholem, Benjamin et Strauss, dit Silvia Berti qui est a
I’origine de ce beau recueil, on remonte le cours de la subtile réflexion de Momigliano
sur le judaisme, toujours exégétique et jamais démonstrative, qui suscite constamment
des questions plutot qu’elle n’offre de réponses.

JEAN BOREL

JEAN-MARC VIVENZA, Le Dictionnaire de René Guénon, Grenoble, Le Mercure
Dauphinois, 2002, 569 p.

Parmi les publications qui ont été éditées a ["occasion du cinquantiéme anniversaire
de la mort de René Guénon, le 7 janvier 2001, ce dictionnaire occupe une place de choix
et rendra service aussi bien aux lecteurs qui désirent aborder 1’ceuvre de Guénon qu’a
ceux qui en sont devenus les intimes. Tout en étant redevable a I’essai d’ André Désilets,
René Guénon, Index-Bibliographie, publié aux Presses de ["Université de Laval en 1977,
le dictionnaire de Jean-Marc Vivenza veut aller plus loin et offrir «une approche claire,
large et concréte du vocabulaire, parfois spécialisé, souvent obscur» de Guénon, en
proposant quelques huits cents définitions aux principaux termes employés dans les
ouvrages du philosophe-traditionnaire. Avec beaucoup de probité intellectuelle, I’A. se
situe dans 'intention méme de Guénon qui refusait toute forme de prétention a 1’ori-
ginalité dans I’exposé de son ceuvre, et insistait sur le caractére impersonnel et intem-
porel de celle-ci, déclarant qu’elle n’était autre que la formulation méme, pour une
période donnée et une époque spécifique, de la «métaphysique universelle». Du fait que
les ouvrages de René Guénon ont fait I’objet, depuis de nombreuses années, de rééditions
multiples chez différents ¢diteurs, ce qui a entrainé de grands écarts dans la présentation
des textes et I’identification numérique des pages, «chaque terme développé dans le
dictionnaire renvoie, en fin d’article, dans un premier temps, au titre de 1’ouvrage de
Guénon, puis au numéro du chapitre correspondant et, ensuite, a son nom, permettant
ainsi au lecteur de se reporter immeédiatement et aisément, grace aux indications four-
nies, au texte en question en procédant lui-méme a une recherche qui présente I’avantage
de pouvoir étre effectuée dans les différents livres, et ce quelle que soit leur date de
publication et leur édition» (p. 29). Une introduction met en lumiére le rdle et la fonction
de René Guénon, la perspective métaphysique et non religieuse de son ceuvre, les
principes de la Tradition, le symbolisme et I’initiation, le rapport Orient-Occident et la



BIBLIOGRAPHIE 391

crise du monde moderne. Une bibliographie donne accés a plus de cent soixante travaux
ou essais publiés depuis cinquante ans en langue francaise, et un index alphabétique
général répertorie tous les termes expliqués dans le corps de ’ouvrage.

JEAN BOREL

REeNE GUENON (attribution), Psychologie, Introduction, notes et choix des illus-
trations par Alessandro Grossato, Milan, Arche, 2001, 262 p.

Malgré la trentaine de pages de D'introduction, dans laquelle le professeur
Alessandro Grossato tente de prouver ['attribution de ce texte, intitulé «Psychologie»,
a René Guénon, nous restons sur notre faim de preuves irréfutables de son authenticité.
En effet, comment se fait-il que ce texte sorte de I"’ombre comme par miracle a ’occasion
du cinquantenaire de la mort de Guénon ? Et comment se fait-il que Guénon lui-méme
n’en ait jamais fait mention, alors qu’il est incontestablement antérieur a toutes ses autres
ceuvres publices, lui qui fut toujours si soucieux qu’on ne puisse rien lui attribuer qu’il
n’ait pas dit ou écrit ? Ce texte dactylographié, dont aucun manuscrit n’existe, provien-
drait de milieux traditionalistes de Turin et se présente comme une synthése critique
de I’évolution de la psychologie modeme et contemporaine en Occident, développée
juste au moment historique ot allaient s’affirmer définitivement les doctrines de Freud
et de Jung. S’agirait-il d’un cours donné par Guénon entre 1917-1918, alors qu’il était
professeur a Sétif, en Algérie, pendant la premiere guerre mondiale ? Voila qui laisse
pour le moins songeur, d’autant plus que la plupart des thémes qui y sont développés
n’annoncent ni les premiers ni les derniers de ses ouvrages. Et 1’on ne comprend
vraiment pas pourquoi René Guénon, qui n’a jamais cessé¢ de faire des mises au point
doctrinales d’un livre a 'autre, ou dans sa correspondance, ne serait pas une fois ou
"autre revenu explicitement sur ce qu’il expose ici au sujet des arts de la mémoire ou
des procédés combinatoires, des faits psychologiques et de leur classification, des
sensations et de la perception, de I’association des idées et des images, de ’abstraction
et de la généralisation, de la raison et de I’intellect. Chose encore plus étrange, le théme
de I'imagination créatrice, qui a été remarquablement développé par Henry Corbin a
propos de la doctrine d’Ibn Arabi, n’a jamais fait ’objet de longs développements chez
Guénon, sinon dans un tout autre sens pour démontrer que la connaissance imaginative
est une faculté dont il convient de mesurer la limite, et surtout I’incapacité a aborder
le domaine des essences véritables, inapte a percevoir ce qui seul est absolument réel,
c’est-a-dire le Soi (Atmd). Que cet écrit ne soit pas sans aucun intérét, cela va de soi,
mais qu’il nous fasse micux connaitre René Guénon, nous en doutons fort et rejoignons
volontiers la note prudente de I’éditeur en premiere page.

JEAN BOREL

MaRrc-ALaiN Descamps, Marie-Magdeleine Davy ou la liberté du dépassement,
Paris, Miel de la Pierre — Association «Présence de Marie-Magdeleine
Davy», 2000, 112 p.

Ce livre contient les Actes d’un colloque en hommage a Marie-Magdeleine Davy
qui se déroula a Paris le 31 janvier 1999. Douze intervenants évoquent sa vie et son
ceuvre. Nous retenons le témoignage de quelques uns d’entre eux. Jacques d’Arés
rappelle I’ceuvre de Marie-Magdeleine Davy. Celle-ci consacre 1’essentiel de sa vie a
la mystique du XII° siécle et a son enseignement. Elle traduit et commente les ceuvres



392 BIBLIOGRAPHIE

de Saint-Bernard de Clairvaux et de Guillaume de Saint-Thierry. La vision de synthése
qu’elle propose dans [nitiation a la symboligue romane est sa premiére contribution
importante. Cela la conduit a une authentique philosophie et a des écrits sur la connais-
sance de soi. Michel Bertrand redit I'itinéraire spirituel de M.-M. Davy. Animée d’une
soif d’Absolu, I’Eglise catholique la dégoit et elle est attirée par I’Orthodoxie. Le mot
esseulement revient fréquemment dans sa conversation. Il a le sens d’une épreuve qu’il
faut traverser pour passer de la vie terrestre a la vie divine. Elle rejette tout dogmatisme
figé et se demande quel chemin adopter pour étre présent a Dieu. Les titres des ouvrages
que M.-M. Davy publie a la fin de sa vie résument cinquante ans de recherches et de
méditations avec de grands spirituels chrétiens, avec 1'Inde et le Védanta. Jean Bics
présente M.-M. Davy comme un axe et un centre. Celle-ci découvre Maitre Eckhart pour
le christianisme occidental, Nicolas Berdiaev pour le christianisme oriental et Henri Le
Saux pour la convergence de I’Orient non chrétien et du christianisme. Elle apprécie
chez ces mystiques la vie individuée et se retrouve en eux car, comme eux, elle est dans
la voie de la gnose, du transpersonnel, plus que dans la voie de la dévotion, de la ferveur
envers un Dieu personnel. Le style qu’elle adopte est fait de phrases bréves, sans mots
de liaison ou d’opposition, «un style non-style au service d’une pensée non-pensée»
donnant I’exemple de ce qu’il faut étre : un renongant. Dans cette rigueur dépouillée,
on doit lire 'interdiction qu’elle s’impose de se mettre en valeur. Elle parle dans ses
souvenirs d’une «cloture translucide» a 'intérieur de laquelle elle trouve une plénitude.
La misére d’autrui la fait souffrir, mais il en est une qui ’accable : «la dimension divine
si rarement reconnue et aimée». Jacqueline Kelen considére que M.-M. Davy est une
béguine et fait un historique du mouvement béguinal. Assemblées au nom du «Haut
Amoury, des femmes libres et fiéres inquiétent leurs contemporains. Le concile de 1312
en Dauphiné condamne la mystique rhéno-flamande. Méconnus, les textes rédigés par
les béguines des XIII® et XIV® siécles n’ont été &dités qu’au XX° siécle. Marc-Alain
Descamps retrace la vie et ’ceuvre de M.-M. Davy. Née en 1903 a Saint-Mandé, elle
s'inscrit en 1921 a la Sorbonne et devient secrétaire de Julien Benda pour subvenir a
ses besoins. Alors qu’elle est étudiante en philosophie et en histoire, elle rencontre un
guide, le professeur Etienne Gilson. Elle connait de nombreuses personnalités de son
époque, Francois Mauriac, André Gide, Pierre Teilhard de Chardin, Carl-Gustav Jung,
Henri Corbin, Lanza del Vasto, Jean Grenier, Paul Ricceur, etc. Entrée dans la Résistance
en 1940, elle est docteur en philosophie la méme année. Elle poursuit des études de
théologie catholique, inspirée par Simone Weil et Gabriel Marcel, et obtient un doctorat
en 1941. En 1943, M.-M. Davy est chargée de cours a I'Ecole pratique des Hautes Etudes
puis maitre de Recherches au CNRS et conférenciére invitée a ’étranger. A partir de
1968, commence pour elle une seconde carriére. Elle fait connaitre son aventure,
principalement avec la publication de L homme intérieur et ses métamorphoses. Elle
dirige en 1972 I'Encyclopédie des Mystiques aux Editions Robert Laffont. Aprés avoir
composé plus de cinquante ouvrages et cent articles, M.-M. Davy meurt le 1°" novembre
1999. M.-A. Descamps se souvient de sa parole, vraie et profonde, transformatrice.
Marie-Magdeleine Davy actualise pour un grand public ses connaissances érudites.
Chrétienne non conformiste, elle exerce son regard avec science, passion, humour,
fraternité.

ELisABETH COUTEAU

JEAN MOUTTAPPA, Religions en dialogue (Espaces libres), Paris, Albin Michel,
2002, 310 p.

C’est la réédition, en format de poche, de Dieu et la révolution du dialogue (1996),
augmentée d’une nouvelle préface. Un livre engagé, écrit d’un point de vue qu’on peut



BIBLIOGRAPHIE 393

qualifier de catholique évangélique, recommandant avec insistance 1’ouverture de la
mentalité¢ chrétienne, notamment catholique, a 1’autre, afin de vivre les joies de la
rencontre avec le judaisme, 'islam, ’hindouisme et le bouddhisme. Quatre sages
chrétiens sont présentés comme les modéles d’une telle rencontre: Martin Buber
(judaisme), Louis Massignon (islam), Henri Le Saux (hindouisme), et Thomas Merton
(bouddhisme). En outre, quelques traits particuliérement frappants servent a caractériser
la plupart des religions envisagées : la beauté émouvante du Yom Kippour, avec le
célebre chant de Kol nidre ; la conception trop rigide du Coran qui mériterait d’étre
corrigée A la lumiére des résultats de la science des religions ; le systéme des castes
qu’il faut combattre en encourageant les tendances critiques au sein méme de la tradition
indienne. L’A. s’oppose a toutes les dérives de la vie religieuse, dérives qui ont nom
de «fondamentalismes» et de «sectes» (condamnées ici trop sommairement), mais il
combat aussi le confusionnisme qui domine et défigure assez généralement la recherche
spirituelle de la modernité. En revanche, il souligne I’importance d’une fidélité critique
envers les traditions regues. — Le lecteur est heureux de disposer comme d’un cadeau
une étude bien documentée, riche en apercus aussi variés que stimulants, un témoignage
qui fait sentir la ferveur contagieuse d’un homme vaincu par la magie de la rencontre
spirituelle avec d’autres religions, rencontre que dans sa vie professionnelle il continue
de promouvoir en dirigeant le secteur spiritualités chez Albin Michel. Le dialogue qu’il
préconise est intra-chrétien, il n’est pas interreligieux. 1l s’agit en effet, dans le dyna-
misme de la vie spirituelle du chrétien et de I'Eglise, d’écouter I’autre, d’entrer aussi
loin que possible dans les trésors qu’il détient et de les faire siens. C’est ce que les quatre
sages modeéles présentés dans le livre ont fait. L’A. ajoute : sans renoncer aux richesses
héritées des peres. Toutefois, il insiste sur une exception capitale : le christianisme doit
freiner, si ce n’est abandonner, ses ¢lans missionnaires. Lors du dialogue interreligieux,
le chrétien se gardera scrupuleusement de donner I’impression de vouloir entrainer son
interlocuteur dans son propre sillage (p. 286-290). Il se contentera de [’écoute en laissant
la tentative de convaincre a 'autre. C’est effectivement ainsi que le dialogue est trop
souvent compris par le partenaire non chrétien : a lui de dire ce qu’il vit, au chrétien
d’apprendre. Est-ce que cela s’appelle «dialogue» ? L’écoute unilatérale de 1’'un des
partenaires jointe a une réceptivité passive de sa part n’est pas dialogue. Cela conduit
uniquement a la fabuleuse exaltation, pour le chrétien, d’entrer dans la vie spirituelle
des autres. Pour qu’il y ait dialogue, il faut I’écoute des deux cotés, et cela implique
la liberté pour chacun de dire avec conviction, avec enthousiasme, ce qui constitue pour
lui ’essence vitale de sa pratique religieuse. La «mission» du chrétien n’est que cela,
rien d’autre: dire a I’autre les certitudes libératrices dont le chrétien vit. En vérité, nous
sommes encore loin, trés loin, du dialogue interreligieux. Les propos de Mohamed Talbi
(cités p. 286) sont la pour le prouver.

CaRrL-A. KELLER



	Bibliographie

