Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 4

Artikel: Réconciliation ou justice? : Le probleme de I'amnistie
Autor: Campagna, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381654

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 353-368

RECONCILIATION OU JUSTICE ?

Le probléme de ’amnistie

NORBERT CAMPAGNA

Reésumé

La transition vers [’Etat de droit et la démocratie qui a eu lieu dans de
nombreux pays (Argentine, Chili, Afrique du Sud, Haiti, pour n’en citer que
quelques-uns) au cours de ces derniéres décennies a remis a l'ordre du jour
le probleme de ['amnistie. Doit-on, au nom de la réconciliation et de la paix
civile, renoncer a traduire en justice les anciens bourreaux ? Ou bien doit-
on, au nom de la justice due aux victimes, les traduire en justice ? Poser la
question de cette fagon, ¢ est suggérer qu il existe une opposition absolue entre
l'amnistie et la justice. Dans notre contribution, nous voudrions montrer que
cette opposition n'est pas aussi absolue qu'on le pense et que ['amnistie peut
aussi parfois étre nécessaire pour préserver ou réinstaurer les conditions de
possibilité de la justice.

1. [ntroduction

Au cours des derniéres décennies, de nombreux Etats ont été confrontés
a la question de ’amnistie !. A la fin d’une guerre civile ou aprés la chute d’une
dictature, il a fallu se demander si les exactions commises lors de la guerre
civile ou pendant les années de dictature devaient donner lieu a des poursuites
Judiciaires, avec d’éventuelles sanctions a [’égard des coupables, ou s’il ne
fallait pas plutdt passer 1’éponge judiciaire sur tout ce qui s’était passé avant
le rétablissement de la paix civile et/ou de I’Etat de droit. Certains pays se sont
résolument engagés sur la voie d’'une amnistie plus ou moins compléte et
inconditionnelle, d’autres ont privilégié la voie d’une amnistie plus sélective
et liée a des conditions d’application plus ou moins strictes, d’autres encore

! Nous nous limitons ici & une discussion du probléme de I’amnistie dans le cadre
de ce qu’il est convenu d’appeler des catastrophes nationales, comme des guerres civiles
ou un régime de terreur. Les amnisties fiscales et autres amnisties présidentielles des
procés-verbaux ne sont pas directement abordées dans cette contribution. Pour ce genre
plus «anodin» d’amnistie, on lira R. b CASTELNAU, Pour [ 'amnistie, Paris, Stock, 2001.
Il y est question de I’auto-amnistie des hommes politiques frangais suite au probleme
du financement occulte des partis politiques.



354 NORBERT CAMPAGNA

ont estim¢ qu’il fallait si possible poursuivre en justice et le cas ¢chéant punir
tous les auteurs de crimes et d’exactions commis pendant la guerre civile ou
la dictature militaire.

Dans ce qui suit, nous voudrions analyser plus en détail les questions
soulevées par I’amnistie. Nous nous tournerons d’abord vers une définition de
I’amnistie. Il s’agira notamment de distinguer 1’amnistie de la grace. Nous
analyserons ensuite deux exemples d’amnistie, le premier nous ramenant
quelque 2400 ans en arriere, le second ne nous obligeant qu’a un retour en
arriére de trois décennies a peine. L’analyse de ces deux exemples si éloignés
I’un de I’autre nous permettra de montrer que la question de [’amnistie se pose
aujourd’hui devant un autre arriere-fond que celui d’il y a 2400 ans. Deux
notions caractérisent ce changement : individualisme et internationalisation des
organes judiciaires. Dans la derniére partie de notre contribution, nous nous
interrogerons sur la relation entre ’amnistie et la justice. Il s’agira de montrer
que loin d’étre toujours opposée a la justice, |’amnistie peut aussi parfois étre
un moyen de réinstaurer les conditions de possibilité de la justice.

2. L’amnistie

L’amnistie est souvent présentée comme une mesure de clémence générale,
c’est-a-dire une mesure qui s’étend a un nombre indéfini d’individus dont
I"identité n’est pas spécifice a I'avance. Ces individus ne sont désignés que
par une caractéristique générale, comme par exemple «ayant commis un crime
ou délit de nature politique avant le 1* juin 1985». L amnistie porterait donc
plutdt sur des actes que sur des personnes 2. En cela, elle se distingue de la
grace, qui est une mesure de clémence particuliére, c’est-a-dire une mesure qui
s’étend en principe a un nombre bien précis et bien déterminé d’individus dont
I’identité est spécifiée a 1’avance. La grice porterait donc plutdt sur des in-
dividus que sur des actes *. L’amnistie et la grice appartiendraient donc au
genus proximum clémence et auraient comme différence spécifique le caractere
geénéral de ['une et le caractere particulier de |’autre.

De cette premicre distinction purement formelle, les juristes en déduisent
une seconde, de nature plutot institutionnelle : la grace peut étre accordée par
le pouvoir exécutif, habilit¢ a prendre des mesures particulieres, alors que
I’amnistie ne peut étre accordée que par le pouvoir législatif, seul habilité a
prendre des décisions de caracteére général. Autrement dit : la grace est I’objet
d’un décret, ’amnistie est I’objet d’une loi. Il va sans dire que cette distinction
ne vaut que dans le cadre d’un Etat de droit régi par le principe de la séparation

> «L’amnistie est une mesure législative tendant a supprimer le caractére d’infrac-
tion de certains actes.» (H. W. Renout, Droit pénal général, Paris, 2001, p. 385)

3 «La grice est une faveur discrétionnaire par laquelle le chef de I’Etat dispense
un condamné de subir tout ou partie de sa peine.» (ibid., p. 381)



RECONCILIATION OU JUSTICE ? 355

des pouvoirs — principe que la griace et ’amnistie mettent par ailleurs en
question.

Etant toutes les deux des mesures de clémence, la grice et I’amnistie
présupposent qu’un acte pouvant ou devant entrainer une sanction a été commis
ou du moins reconnu comme ayant été commis. Faire preuve de clémence, ¢’est
en effet mitiger qualitativement — substitution de peine — ou quantitativement
—reéduction de peine — la sanction qui aurait normalement dii, en stricte justice,
étre appliquée. La grace et ’amnistie apparaissent ainsi comme des dérogations
a la stricte justice.

Mais dire que la grace est une dérogation a contenu particulier et I’amnistie
une dérogation a contenu général ne suffit pas a saisir 1’essence profonde de
’une et de 'autre. La distinction faite par les juristes s’arréte a la surface et
ne va pas au cceur de ’'un et de I"autre de ces phénomeénes. Pour ce faire, il
nous faut aller au-dela des criteres purement formels dont se sert le juriste. Ce
qui selon nous distingue en effet la grace de I’amnistie, c’est le moment auquel
chacune intervient. Ce moment n’est pas simplement un point quelconque dans
le temps du proces ou du processus juridique. Pour bien saisir de quoi il s’agit,
nous voudrions disséquer le processus qui conduit de I’acte a ’exécution de
la sanction. Nous retiendrons les moments suivants :

. Jean commet un acte 4 a I’égard de Paul.

2. Paul estime que 4 est un acte juridiquement répréhensible.

3. Paul en appelle a la communaute juridique afin qu’elle se saisisse de
son cas 4.

4. La communauté juridique se saisit du cas de Paul.

La communauté juridique décide d’instruire un proces pour juger le cas

de Paul.

6. Le juge conclut que 4 est juridiquement répréhensible et que Jean
mérite une sanction.

7. Le juge condamne Jean a un an de prison ferme.

8. Les autorités compétentes maintiennent Jean en prison pendant un an

wh

Les points 1 et 2 constituent la base de ce que nous appellerons le processus
judiciaire normal ou ordinaire de I’Etat de droit. Si aucun acte n’est commis
ou si personne ne juge qu’un acte répréhensible a été commis, ce processus
ne se met normalement pas en route. Il faut donc un plaignant — qui peut étre
représenté par un accusateur public — et quelque chose dont ce plaignant a a
se plaindre, sa plainte devant faire référence a une norme ou a un principe
juridique. La ou il n’y a pas de norme ou de principe juridiques qui ont été
enfreints, [’accusateur/le plaignant peut tout au plus en appeler a la commu-

4 Nous supposons ici que la communauté juridique ne peut pas s’auto-saisir. Pour
qu’elle entre en action, il faut qu’elle soit saisie par une tierce instance, qui peut étre
soit la victime, soit des proches de la victime, soit un accusateur public.



356 NORBERT CAMPAGNA

nauté morale. Celle-ci pourra alors aussi, tout comme la communaut¢ juridique,
se saisir du cas. Mais si elle s’en saisit, il n’y aura pas de proces au sens strict
du terme. Cela n’empéche qu’elle pourra juger I’accusé et qu’elle pourra le
condamner. Cette condamnation n’entrainera pas de sanctions au sens strict
du terme. Elle pourra tout au plus couvrir le coupable d’opprobre ou le blamer
pour ce qu’il a fait >,

Admettons que 1’acte commis par Jean soit juridiquement répréhensible,
de sorte que Paul, la victime, puisse en appeler a la communauté juridique.
En principe, celle-ci doit répondre & cet appel de Paul. Dans un Etat de droit
normalement constitué, chaque individu est censé n’avoir abandonné le droit
d’étre juge ultime en sa propre cause qu’a la condition que la communauté
juridique, instaurée en tiers impartial, assume ce role.

C’est a ce niveau qu’intervient I’amnistie. Une loi d’amnistie peut soit
interdire aux individus d’en appeler a la communauté juridique pour faire juger
les auteurs de certains actes qu’ils estiment juridiquement répréhensibles — le
passage de 2 a 3 est alors bloqué —, ou bien elle peut interdire a la communauté¢
juridique de se saisir de tels appels — intervention au niveau du point 4 — ou
de leur donner suite en instruisant un proces — intervention au niveau du point
5. Une loi d’amnistie empéche donc le processus judiciaire ordinaire de se
mettre vraiment en route. Aprés avoir abandonné son droit d’étre juge en sa
propre cause, I'individu se voit des lors aussi privé du droit d’en appeler a la
communauté juridique pour qu’elle assume ce role de juge qu’il a da aban-
donner. L amnistie prive 'individu de tout juge juridique, car il est évident
que I’amnistie ne réinstaure pas 1’'individu dans le role de juge qu’il assumait
avant ’avenement de la communauté politique.

La grice n’intervient que beaucoup plus tard dans le processus judiciaire
ordinaire. Elle présuppose non seulement le proces, mais aussi la condamnation
a une peine. Pour qu’il puisse y avoir grace, il faut que les étapes | a 7 aient
¢té parcourues. Ce n’est qu’au niveau du point 8 que la grace intervient. Seul
un accusé condamné en derniére instance et n’ayant plus de possibilité de
recours judiciaire peut demander la grace.

La grace laisse donc a la victime le droit d’en appeler a la communauté
juridique et elle satisfait aussi I’exigence légitime de la victime de voir la
communauté juridique donner suite a cet appel. Si elle prive la victime de
quelque chose, ¢’est tout au plus de la satisfaction de voir la sanction appliquée.
Reste alors a savoir si la victime a le droit de voir le condamné purger sa peine.
Il va sans dire que nous ne pouvons discuter cette question dans le cadre de
cet article. Une telle discussion exigerait une appréciation critique des diffé-
rentes théories pénales (la peine comme acte de vengeance, la peine comme
moyen éducatif, la peine comme moyen protecteur, la peine comme moyen
dissuasif, la peine comme moyen rétributif, etc.).

> Notons que ces sanctions morales sont parfois plus cruelles qu’une amende ou
une peine de prison.



RECONCILIATION OU JUSTICE ? 357

Avant de passer a la discussion d’un exemple concret d’amnistie, nous
voudrions encore distinguer la grace et [’amnistie d’autres phénomeénes juri-
diques, et d’abord de ["application du principe des circonstances atténuantes.
La prise en compte de circonstances atténuantes conduit en effet aussi a une
mitigation de la peine. Comme cette mitigation a lieu pour un cas particulier,
la prise en compte de ces circonstances pourrait étre interprétée comme une
mesure de grace. Or on prend généralement soin de distinguer les deux.

L’on fait de méme une distinction entre 1’amnistie et la prescription, alors
qu’elles se ressemblent trés fort a premiére vue. Si un acte tombe sous la
prescription, la communauté juridique n’aura plus le droit de donner suite a
I’appel du plaignant. Comme la loi instaurant la prescription est générale, elle
pourrait €tre interprétée comme une loi d’amnistie.

Ne pouvant proceder ici a une distinction détaillée, retenons pour le moins
cect : quoiqu’elles entrainent des conseéquences de nature juridique, la grace
et I’amnistie ne sont pas des actes émanant de la communauté juridique ou de
ses agents. Il s’agit d’actes émanant de la communauté politique et de ses
agents, mais ayant des effets sur les décisions de la communauté juridique. Ce
sont donc des actes politiques ayant une portée juridique. En ce sens, la griace
et amnistie remettent en question le principe de la séparation des pouvoirs,
car elles impliquent que les pouvoirs executif et législatif puissent s’immiscer
dans le processus d’application des lois pénales — processus qui devrait étre
le domaine réservé des juges.

Qui plus est, ces actes, contrairement aux actes juridiques qui ne sont [égitimes
qu’aussi longtemps qu’ils respectent le cadre établi par la loi pénale, ne sont pas
obligés de tenir compte de ce cadre : la ou le juge doit se contenter de prononcer
la peine minimale fixée par la loi, le détenteur du droit de grace peut aller au-
dessous de cette peine minimale, voire dispenser entiérement de la peine un
coupable — et non seulement I'infliger avec sursis, comme le juge peut le faire.
Ces deux caractéristiques — actes politiques d’une part, et actes sortant du cadre
¢tabli par la loi générale de I’autre — permettent aussi de distinguer la grace et
"amnistie de phénoménes comme le jugement en équité, la réhabilitation, etc.

[.’analyse sommaire que nous avons faite de la grice et de [’amnistie nous
montre que I’amnistie dégoit deux attentes de la victime — 1) celle de pouvoir
en appeler a la communauté juridique, respectivement de voir donner suite a
son appel et 2) celle de voir le coupable puni pour son acte —, alors que la
grace n’en dégoit qu'une — celle de voir le coupable puni pour son acte.

Nous pouvons définir I’amnistie comme une mesure par laquelle le pouvoir
politique fait en sorte que I’auteur d’un acte délictueux échappe apres coup
au processus judiciaire devant conduire a son inculpation et a sa condamnation.
Du point de vue de la victime, I’amnistie peut se définir comme une mesure
par laquelle le pouvoir politique empéche la victime d’un acte délictueux de
traduire en justice et de faire punir ["auteur de cet acte.

Il va sans dire que le but principal de ’amnistie n’est pas de faire ¢chapper
le coupable a la justice, ni d’empécher la victime de se faire entendre par la



358 NORBERT CAMPAGNA

justice. Le but principal de I’amnistie est, le plus souvent, quoique non exclu-
sivement, la réconciliation et la paix civile ®©. C’est pour empécher que la
volonté de justice ne nuise a la réconciliation et & I’instauration d’une paix
civile durable que des lois d’amnistie sont promulguées.

3. Deux exemples d’amnistie : Athenes et Montevideo

La premiére grande amnistie a avoir laissé une trace durable dans ["histoire
est celle accordée par la faction démocratique athénienne a une grande partie
de la faction oligarchique athénienne a la fin de la guerre du Péloponnese.

En 404 avant J.-C., la démocratie est renversée a Athenes et les Trente
prennent le pouvoir. S’appuyant sur le soutien de quelque trois mille citoyens
athéniens, les Trente privent de leurs droits civiques tous les autres Athéniens
et les soumettent a un régime de terreur : les historiens estiment a environ 2500
le nombre d’habitants — Athéniens et météques confondus — qui auraient été
sommairement exécutés, le plus souvent pour pouvoir s’emparer de leurs biens.
Ceux qui ne sont pas exécutés sont exilés au Pirée.

En 403, le général démocrate athénien Thrasybule s’empare du Pirée. Au
cours de la bataille pour le Pirée, Critias, le chef des oligarques, est tu¢. Cette
defaite conduit au renversement de I'oligarchie des Trente, qui est remplacée
par un conseil de dix magistrats — les Dix —, sans que pour autant Athénes
revienne a la démocratie.

Sparte, qui avait jusque la soutenu le régime oligarchique, décide alors qu’il
est dans son intérét de mettre fin a la guerre entre les deux factions rivales
athéniennes. C’est sous I’égide du roi spartiate Pausanias qu’est conclu un
accord de paix prévoyant une amnistie, Sparte en étant d’ailleurs la garante.
Cette amnistie prévoit que la grande majorité des «collaborateurs» des
oligarques peuvent se retirer a Eleusis, sans étre soumis & un quelconque
proces, sans qu’il soit touche a leurs biens et sans que ne soient remis en
question leurs droits civiques — seul leur exercice était suspendu.

Pour ce qui est des principaux responsables des exactions commises sous
le régime oligarchique, les choses sont plus compliquées. Notons d’abord que
’amnistie ne porte pas sur les crimes de sang, de sorte que sont automatique-
ment exclus les Onze, qui servirent de bourreaux aux oligarques. En ce qui

¢ Le juriste luxembourgeois P. Majerus écrit par exemple : «L’amnistic est une
mesure générale d’apaisement, alors que la grice est une mesure individuelle de clé-
mence.» (P. MaIErUS, L 'Etat luxembourgeois. Manuel de droit constitutionnel et de droit
administratif, Esch/Alzette, Editpress, 1990, 6° édition revue, complétée et mise a jour
par M. Majerus, p. 160). Majerus combine ici un critére formel (mesure générale vs.
mesure individuelle) et un critére substantiel (mesure d’apaisement vs. mesure de
clémence). Mais son critére substantiel nous semble inadéquat : une grace peut aussi
se faire dans un but d’apaisement et I’amnistie peut aussi avoir comme origine la
clémence.



RECONCILIATION OU JUSTICE ? 359

concerne les Trente et les Dix, ils ne sont pas catégoriquement exclus de
I’amnistie. Pour en bénéficier, ils doivent se soumettre a une procédure de
reddition des comptes et montrer qu’ils ne sont pas responsables des actes
qu’on leur reproche. S’ils n’y parviennent pas, ils peuvent étre traduits en
justice, ¢’est-a-dire que I’amnistie ne s’applique pas a eux /.

Retirés a Eleusis, les amnistiés y vécurent jusqu’en 401, avec interdiction
de se rendre a Athénes. En 401, les Athéniens, soupgonnant les amnistiés de
préparer une reconquéte de la cité, entrent en guerre contre Eleusis. Aprés avoir
sommairement massacré des généraux d’Eleusis venus parlementer, les Athé-
niens, nous dit Xénophon, «envoyerent aux autres leurs amis et leurs parents
qui les persuaderent de se réconcilier. Ils jurérent de ne point garder rancune
des maux soufferts et aujourd’hui encore ils prennent part ensemble au gou-
vernement et le peuple reste fidéle 4 ses serments.» 8

Dans le Ménexéne, Platon nous indique la cause de la modération dont les
Athéniens et les Eleusiniens firent preuve et qui leur permit donc, dans les
termes de Xénophon, «de ne point garder rancune des maux soufferts» : «Et
tout cela n’eut d’autre cause que la parenté réelle, qui produit, non en paroles,
mais en fait, une amiti¢ solide, fondée sur une communauté d’origine.»  En
d’autres mots, I’amnistie ne fut possible que parce qu’il existait de forts liens
communautaires, et notamment familiaux, entre les deux parties. C’est ce
qu’atteste d’ailleurs aussi X¢énophon lorsqu’il mentionne le fait que ce furent
des amis et des parents que 1’on envoya a Eleusis. La nouvelle amitié civile
se greffe donc sur des liens en partie naturels et ¢’est d’eux qu’elle puise sa
force, c’est grace a eux qu’elle devient durable et que chacun est en mesure
de pardonner.

Comme nous l'avons déja noté, les crimes de sang étaient exclus de
I’amnistie, de sorte que 1’on pouvait toujours traduire quelqu’un en justice en
’accusant d’avoir commis un crime de sang. Pour contrecarrer les abus qui
furent faits de cette procédure, les Athéniens introduisirent le procédeé du
paragraphe : si 4 accuse B — un amnistié — d’avoir commis un meurtre, B peut
accuser 4 de violer I"amnistie. Si 4 ne parvient alors pas a prouver que B a
réellement commis un meurtre et qu’il ne peut donc bénéficier d’une amnistie,
il est passible de la peine de mort si B maintient sa contre-accusation.

7 Pour de plus amples détails, voir W. Nippel, «Biirgerkrieg und Amnestie : Athen
411-403» in G. Smitt ET A. MARGALIT (éds.), Amnestie oder Die Politik der Erinnerung,
Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1997, p. 103-119. Voir ¢galement, M. BeTTiNI, «Sul
perdono storico. Dono, identita, memoria ¢ oblio» in M. FLores (éd.), Storia, verita,
giustizia. I crimini del XX secolo, Milano, Bruno Mondadori, 2001, p. 20-43 (et plus
particulierement 39-42 pour I’exemple athénien).

8 XeNorHON, Les Hellénigues, livre 11, chapitre 1V, § 43, Paris, Garnier-Flammarion,
1967. Notons que 'auteur (430 a 355 avant notre ére) a ¢té un contemporain des
événements.

7 PLATON, Ménexeéne (et autres dialogues), Paris, Garnier-Flammarion, 1967, 244a,
p. 305.



360 NORBERT CAMPAGNA

Mais méme si les Athéniens victimes du régime oligarchique ne pouvaient
pas traduire en justice des personnes tombant sous I’amnistie, ils avaient
d’autres moyens pour réévoquer publiquement les délits et crimes commis.
Nous avons déja évoqué la procédure de reddition des comptes. C’est dans le
cadre de cette procédure que Lysias, dont le frere fut victime des Trente, attaqua
Eratosthenes - qui fit partie des oligarques et sur lequel Lysias veut donc voir
peser une sorte de co-responsabilité.

C’est surtout dans la péroraison de son discours que Lysias remet radica-
lement en cause la logique de I’amnistie. S adressant au tribunal, il dit : «Aussi,
maintenant que vous n’avez plus rien a craindre, vengez-vous de tout votre
pouvoir, vengez le Pirée. [...] Si vous acquittez leurs bourreaux, [les morts]
se croiront eux-mémes une seconde fois condamnés a périr ; si, au contraire,
vous les livrez au supplice, ils seront vengés.» '

Lysias attire ici notre attention sur un élément dont il faut toujours tenir
compte lorsqu’il est question d’accorder I’amnistie ou de la refuser : a quelles
violences devra-t-on s’attendre si I’on prend ['une ou I’autre décision ? Tant
que les coupables sont puissants, on a quelque chose a craindre si on décide
de les traduire en justice. S’ils sont faibles, par contre, s’ils ne disposent plus
de soutiens, on ne risque pas grand-chose en les traduisant en justice.

Si elle est souvent présentée comme un modele du genre, I’amnistie athe-
nienne n’a d’une certaine maniere été qu’une amnistie de facade. Les spécia-
listes de la Grece antique constatent a ['unisson la nécessité de distinguer
I’extérieur de ’intérieur, le comportement des sentiments. Ainsi Jacqueline de
Romilly, lorsqu’elle écrit: «[L]a réconciliation de 403 n’a pas installé la
concorde dans les meeurs.» ' Ou Edouard Will, qui constate : «Si ’amnistie
empécha les reglements de compte, les rancunes durerent de longues années
encore.» ' Pour empécher ces rancunes de se transformer en réglements de
compte, il fallut menacer de mort ceux qui osaient remettre en question 1’am-
nistie — un Athénien aurait d’ailleurs été exécuté pour ne pas avoir respecté
I’amnistie.

Pour les Athéniens, la préservation de la paix civile était donc un impératif
clairement supérieur a I'impératif de justice. L’individu devait se plier aux
exigences de la cité, il devait permettre que I’exercice de 1’un de ses droits
les plus élementaires — ou du moins de ce qui nous apparait comme tel — lui
soit refusé. Cela montre, s’il fallait pour cela encore un exemple supplémen-
taire, que dans le monde grec, les intéréts de la cité prévalaient sur ceux de
Pindividu. Cet individu n’avait d’ailleurs aucune autre instance a laquelle en
appeler que la cité ; méme les dieux étaient toujours les dieux de la cité. Tout
cela n’empéche que déja a I’époque, certaines personnes, comme Lysias,

10 Lysias, Contre Eratosthénes in L. Bodin (¢d.), Extraits des orateurs attiques,
Paris, Hachette, s.d., p. 33.

' 1. pE RomiLLy, Problémes de la démocratie grecque, Paris, Presses Pocket, 1986,
p. 240.

12 E. WiLL, Le monde grec et ['Orient, Paris, P.U.F., 1972, p. 399.



RECONCILIATION QU JUSTICE 9 361

remirent en cause I'amnistie et firent prévaloir les exigences de justice de
I'individu sur les exigences de réconciliation de la cité.

Entre la Grece a I'époque de Lysias et le XX° siecle, beaucoup d’amnisties
ont émaillé les siecles. Citons par exemple I’amnistie voulue par Savonarole
a Florence en 1495, et dont devaient bénéficier les partisans du régime des
Médicis. Ou encore I’amnistie par laquelle Henri IV a mis fin aux guerres de
religion qui ont mis la France a feu et a sang dans la seconde moiti€¢ du XVI*
siecle. Et un demi-siecle plus tard, la Guerre de Trente Ans se termine aussi
par une amnistie 7.

Comme I'a noté Carl Schmitt, I’amnistie €tait jusqu’au début du XX° siecle
une partie intégrante de tout traité€ de paix '*. Grotius I"avait d’ailleurs déja noté
en 1625, ajoutant que seule I'amnistie permet d’écarter toute semence de
guerre 1. La ol une partie du traité se réserve implicitement le droit de juger
"autre partie et éventucllement de la sanctionner, il ne peut y avoir de paix
durable. Celle-ci suppose que les deux parties déclarent ou soient supposées
vouloir oublier tout ce qui s’est pass€. Amnistie, notons-le entre parentheses, vient
du grec «amnestos», qui signifie oubli. Par la proclamation d’une amnistie, les
gouvernants imposaient a leurs sujets "oubli : ils devaient oublier les malheurs
qu’ils avaient soufferts. Ou mieux : ils devaient oublier qu’en toute justice, ils
avaient le droit d’exiger que les coupables soient traduits en justice et punis.

Cette logique de 'amnistie a prévalu jusqu’a la fin de la Premiére Guerre
mondiale. En 1918, en effet, les forces alliées déciderent qu’il fallait poursuivre
en justice ’ex-empereur allemand, auquel on reprochait d’avoir déclenché la
guerre. Réfugié aux Pays-Bas qui refuserent de |'extrader, 1’ex-empereur
échappa a la justice. Il a fallu attendre la fin de la Seconde Guerre mondiale
et les tribunaux de Nuremberg et Tokyo pour voir des dirigeants politiques et
des chefs militaires traduits en justice. Désormais, la fin de la guerre n’impli-
quait plus automatiquement une amnistie, et I'instauration d’une Cour Pénale
Internationale marque clairement cette volonté d’appliquer le droit aussi a des
é¢vénements et a des personnes qui avaient jusqu’ici échappé a la justice.

[l n’en reste pas moins que la question de I’amnistie fut encore soulevée
a maintes reprises dans la seconde moiti¢ du XX* siecle. Nous la retrouvons
surtout dans le cadre de la transition vers la démocratie qui s’est effectuée dans
de nombreux pays, notamment en Amérique centrale et méridionale, mais aussi
en Afrique '°. Nous analyserons ici le cas de I'Uruguay, car il illustre assez
bien les nouvelles donnes.

13" On consultera i ce sujet CL. GANTET, La paix de Westphalie (1648). Une histoire
sociale, XVII-XVII* siécles, Paris, Belin, 2001.

14 C. Scumirt, Der Nomos der Erde im Ius Publicum Europaeum, Berlin, Dunker
& Humblot, 1988 (3¢ édition), p. 235.

IS H. Grotius, Du droit de la guerre et de la paix, Caen, Centre de publication de
I"Université de Caen, 1984, Livre III, chapitre XX, § 15-17.

16 Pour une analyse de la question dans les différentes parties du monde concernées,
on consultera les articles publiés dans A. BaranoNa DE Brito, C. GONZALEZ-ENRIQUEZ,



362 NORBERT CAMPAGNA

De 1973 a 1985, I'Uruguay fut soumis a un régime de dictature militaire.
En 1985, les militaires cedent la place a un gouvernement civil dirigé par le
président Sanguinetti. En 1986, celui-ci fait voter par le parlement la loi dite
Ley de caducidad 17 En 1989, cette loi est soumise a un référendum et une
majorité de 53% de la population se prononce en sa faveur. La loi commence
par les mots : «Il est reconnu qu’a cessé I’exercice de la prétention punitive
de I’Etat pour les délits commis avant le 15" mars 1985». A noter toutefois qu’il
s’agit de délits commis par des fonctionnaires militaires, policiers et assimilés
et qui avaient une connotation politique. L article 2 de la loi exclut expres-
sément de I’amnistie tous les délits commis dans le cadre d’un projet écono-
mique.

Suite a la plainte déposée par un citoyen uruguayen victime des militaires,
le Comité inter-américain des droits de I"homme décida d’invalider la loi
d’amnistie uruguayenne, la jugeant contraire aux obligations de I’Etat uru-
guayen '8, Pour étre plus précis : le Comité estime qu’en adoptant une loi
d’amnistie, I’Etat uruguayen a viol€é les articles 8, 25 et 1 de la Convention
américaine des droits de I’homme. L’article 8 de cette convention garantit a
chacun le droit de faire traduire en justice une personne estimée coupable d’un
délit ou d’un crime, Iarticle 25 garantit a chacun le droit qu’il soit remédié
2 I’injustice qu’il ou elle a subie, et I’article 1 oblige I'Etat i faire en sorte
que tous les articles de la convention soient effectivement respectés.

Répondant a I’argumentation du Comité, le représentant Iégal de I’Uruguay
a tenté de faire valoir ’argument que la justice criminelle était gouvernée par
I’intérét public et non par I'intérét privé. En d’autres mots : lorsqu’il s’agit de
mettre en route I’appareil de la justice criminelle, il ne faut pas tant tenir compte
des exigences de justice de I'individu que de I'intérét général. Les intéréts de
I’individu seraient donc subordonnés a Iintérét général, ce dernier étant défini
par I’Etat. L’Etat uruguayen se prévaut ici d’une logique que nous trouvons
déja a I'ceuvre dans "amnistie athénienne, une logique qui fait passer la
communauté avant 'individu, la réconciliation avant la justice. Le Comité
inter-américain a toutefois rejeté cette logique, estimant que dans un Etat de
droit, chaque individu a un droit absolu a s’adresser a la communauté juridique
nationale et d’étre entendu par elle.

Avec I'avenement d’organes juridictionnels supranationaux, la commu-
nauté juridique nationale n’est plus la derniére instance de recours. Les indi-
vidus peuvent maintenant en appeler a une communauté juridique qui n’est pas
directement soumise aux lois du pouvoir politique en place dans tel ou tel pays.

P. AcuiLAr (éds.), The politics of memory. Transitional justice in democratizing
societies, Oxford, Oxford University Press, 2001.

"7'On en trouvera le texte sur Internet: http://www.espectador.com/text/
documentos/doc0501.htm.

'8 L’avis du Comité peut étre consulté sur Internet: http://www . umn.edu/
humanrts/undocs/html/vws322 htm.



RECONCILIATION OU JUSTICE ? 363

L’une des taches de cette communauté juridique supranationale consiste a
veiller a ce que tous les individus puissent bénéficier du droit de traduire en
justice une personne qu’elles estiment coupable. Pour la communauté juridique
internationale, ce droit semble étre un droit absolu, un droit que chaque Etat
est obligé de respecter et qui ne saurait étre sacrifié sur 1’autel de la raison
d’Etat. Cela vaut notamment pour les violations des droits fondamentaux de
la personne humaine. L’individu est per¢u comme un étre autonome, ayant une
dignité propre. Le cas de I’Uruguay fait ainsi clairement ressortir les deux
¢léments nouveaux qui restructurent la question de I’amnistie :

(1) L’idée que les individus possédent des droits qui prévalent de maniére
absolue sur toute logique communautaire, fit-elle celle de la réconciliation
nationale.

(2) L’idée que ces droits ne sont pas seulement protégés par la communauté
juridique nationale, mais aussi et surtout par une communauté juridique
supranationale.

4. Amnistie ou justice ?

Dans Le juste, Paul Ricoeur admet d’un cote qu’il «est parfaitement légitime
de réparer par I’oubli les déchirures du corps social». Mais il ajoute aussitot :
«Mais on peut s’inquiéter du prix a payer pour cette réaffirmation (que j’ai
dite magique et désespérée) du caractere indivisible du corps politique sou-
verain» '°. Dans La mémoire, [ 'histoire, [ 'oubli, Paul Ricceur revient sur le sujet
de I’'amnistie. Il estime que cette derniére «ne peut répondre qu’a un dessein
de thérapie sociale d’urgence, sous le signe de ’utilité, non de la vérité» >°,

La légitimité que Ricceur accorde a Iamnistie est donc une légitimité
purement utilitaire : il est légitime de proclamer une amnistie si par ce moyen
on peut faire en sorte que les déchirures du corps social se cicatrisent a nouveau.
Ricceur semble toutefois mettre en question 1’efficacité de I’amnistie. Ordonner
aux gouvernés d’oublier les crimes dont eux ou leurs proches ont été victimes
et donc renoncer a les venger, a faire poursuivre leurs auteurs et a les men-
tionner sur la place publique est une chose. Obtenir I’obéissance des gouvernés
en est une autre. Athénes, nous ’avons vu, n’hésitait pas a menacer de la peine
de mort quiconque remettait en question ’amnistie. Et Jacqueline de Romilly
et Edouard Will nous ont rappelé que malgré la loi d’amnistie, les rancunes
subsistaient.

L’amnistie peut et doit étre considerée comme une mesure de (re)fondation
du corps politique. Certains événements comme une guerre civile nous replon-
gent dans cet état de nature, dont Hobbes nous a dressé un portrait si effrayant
au début des Temps Modernes. A ce sujet, il est intéressant de noter que dans

19 P, Ric®URr, Le juste, Paris, 1995, p. 205-206.
20 P Ric@ur, La mémoire, ['histoire, 'oubli, Paris, Seuil, 2000, p. 589.



364 NORBERT CAMPAGNA

le Léviathan, les hommes qui se sont faits la guerre dans I’¢tat de nature ne
pensent pas un seul moment a se faire rendre justice pour ce qu’ils ont eu a
souffrir pendant cette guerre de chacun contre chacun. Ils tournent en quelque
sorte la page et recommencent a zéro. Il ne serait pas faux de dire que dans le
cadre de la philosophie de Hobbes, le contrat social n’est possible que parce que
chacun décide d’oublier — d’oublier non pas les horreurs de I’état de nature, mais
d’oublier de se venger pour ce qu’ils ont subi dans I’¢tat de nature. Les individus
souscriraient-ils au contrat s’ils savaient qu’apres |’instauration du souverain, ils
pourraient avoir a répondre devant lui des actes commis avant cette instauration ?
Dans la mesure ou les individus disposent dans I’état de nature d’un droit illimité
a tout faire, le souverain ne saurait d’ailleurs pas juger et condamner un individu
pour des actes commis dans I’état de nature, car rien d’injuste n’y est commis.

La ot Hobbes parlait du droit illimité de tout faire pour rester en vie, nous
parlons aujourd’hui du droit absolu a ne pas étre inquiété dans sa vie et dans
ses biens. Dans les deux cas, ¢’est la perspective de la victime potentielle qui
est adoptée. Mais alors que dans le cas de Hobbes, la victime se voit accorder
le droit de faire tout ce qu’elle veut pour se défendre dans 1’état de nature, nous
avons accordé a la victime le droit d’en appeler au souverain pour faire juger
et condamner celui qui lui aura fait subir des sévices. Si chaque individu
posséde un droit naturel a ne pas étre inquiété dans sa vie et dans ses biens,
ce droit ne vaut pas seulement en temps de paix, mais aussi en temps de guerre.
Et s’il est violé en temps de guerre civile, lorsqu’il n’y a plus de pouvoir
souverain en mesure de juger et de condamner les criminels, cette violation
pourra faire 1’objet de poursuites en justice une fois la paix revenue et un
pouvoir souverain installé.

Dans I’état de nature, chaque individu possede le droit de sanctionner par
lui-méme celui dont il estime qu’il lui a causé un tort. Une telle situation ne
fait qu’entretenir la guerre de chacun contre chacun. Pour échapper a cette
guerre, 1l faut que les individus abandonnent le droit de se faire justice — ou
doit-on dire : de se venger — eux-mémes et qu’ils le transférent au souverain.
L’administration de la justice devient alors une prérogative du pouvoir poli-
tique : il incombe a celui-ci de juger, de condamner et de punir ceux qui se
seront rendus coupables d’actes criminels. Les individus n’abandonnent donc
pas leur exigence de justice en entrant dans une communauté politique, mais
ils ne font qu’abandonner leur droit de s’occuper eux-mémes de la satisfaction
de cette exigence.

Vue sous cet angle, I’amnistie proclamée par le souverain apparait comme
la violation d’une clause importante du contrat social. L’amnistie décgoit en
effet ’exigence de justice des victimes, car elle permet aux criminels d’échap-
per a toute poursuite pénale. Censé protéger les victimes contre les criminels,
le souverain s’avere étre le protecteur des criminels contre 1’exigence légitime
de justice des victimes. Se pose alors la question : au nom de quoi le pouvoir
politique peut-il imposer a la victime d’accepter que son exigence de justice
soit dégue ? Ou en d’autres mots : au nom de quoi le pouvoir souverain peut-



RECONCILIATION OU JUSTICE ? 365

il violer la clause du contrat social qui lui imposait de rendre justice aux
victimes d’actes criminels ?

Il va sans dire que cette question ne se pose pas lorsque le contrat social
prévoit explicitement une amnistie. Le contrat social est 1’acte de fondation
d’une communauté politique, et tout membre de la communauté est censé
adhérer a ce contrat. De nos jours, c’est la constitution, adoptée par une
assemblée constituante, qui fait office de contrat social. Cela étant, on com-
prend mieux la portée de I'inscription explicite de I’amnistie dans la postface
de la nouvelle constitution intérimaire de 1I’Afrique du Sud en 1993. Inscrite
dans ’acte fondateur de la nouvelle communauté politique sud-africaine, 1I’am-
nistie est ainsi présentée comme voulue par tous ceux et toutes celles qui font
partie de cette communauté. La constitution d’un pays est en effet considérée
comme exprimant la volonté et les valeurs communes non pas seulement de
la majorité d’une population, mais de cette population dans son ensemble.

Il est clair que le processus menant a une constitution est bien €loigné de
’hypothése du contrat social telle que nous la trouvons chez Hobbes. En
Afrique du Sud, pour en rester a cet exemple, la nouvelle constitution inté-
rimaire est loin d’étre I’ccuvre de toute la population, et seule une partie de
la population I’a explicitement acceptée. Par ailleurs, il serait on ne peut plus
cynique de dire a ceux qui n’acceptent pas cette constitution qu’ils n’ont qu’a
rejoindre une autre communauté politique, personne ne leur interdisant de
quitter le pays.

Admettons pour les besoins de I’argumentation que tous les habitants de
I’Afrique du Sud se soient rassemblés et qu’ils aient tous, sans la moindre
exception, accepté I’amnistie. Y aurait-il alors encore une raison pour remettre
en question la légitimité d’une telle amnistie ? L’on dira peut-étre que les
milliers de victimes mortes ont le droit a ce que justice leur soit rendue de fagon
posthume. Cela suppose que le droit a la justice subsiste méme apres la mort.
Mais un mort peut-il encore avoir des droits ? Et méme a supposer qu’un mort
puisse avoir le droit a ce que justice lui soit rendue de fagon posthume, qui peut
nous dire que le mort veuille aussi vraiment faire valoir ce droit ? S’il vivait
encore, il renoncerait peut-étre a faire valoir ce droit, comme le font par ailleurs
les vivants qui acceptent I’amnistie. Et si ’on suppose qu’il n’y renonce pas, on
n’a qu’a faire comme si par ce refus de renonciation, il s’excluait automatique-
ment de la communauté politique qui se reconstitue a travers I’amnistie.

Si nous laissons de coté cette question des victimes mortes, il semble que
la volonté unanime de ne pas poursuivre en justice les personnes qui se sont
rendues coupables d’actes criminels justifie pleinement I’amnistie. Nous sup-
posons bien entendu que chacun exprime librement sa volonté et qu’il ne le
fait donc pas sous la menace des armes de ceux qui bénéficieront de I’amnistie.
Nous pouvons donc formuler une premiere thése qui ne devrait guére susciter
de controverses : une amnistie librement consentie par toute une communauté
politique est légitime — nous supposons que seuls ont été victimes des membres
de la communauté politique en question.



366 NORBERT CAMPAGNA

Les cas problématiques sont celui ou I’amnistie n’est pas librement con-
sentic et celui ou ce n’est qu’une majorité de la communauté politique qui
I’accepte — les deux situations pouvant, bien entendu, étre réalisées dans un
seul et méme cas. Prenons d’abord le cas d’une amnistie forcée. Nous avons
ici en vue un cas comme le suivant : les membres d’une junte militaire n’ac-
ceptent de quitter le pouvoir que si eux-mémes et tous ceux qui ont collaboré
au régime bénéficient d’une amnistie. S’ils n’en bénéficient pas, ils resteront
au pouvoilr et continueront a violer les droits de ’homme.

Une situation de ce genre s’est présentée en Argentine. Avant de céder le
pouvoir aux civils, les militaires argentins avaient pris soin de faire voter une
loi d’auto-amnistie. Cette loi fut annulée par le nouveau gouvernement civil
et la communauté juridique nationale commenga a traduire en justice les
généraux de ’ancienne junte militaire. L appareil judiciaire ne s’arréta toute-
fois pas aux principaux responsables, mais étendit les poursuites aux militaires
subalternes. Ceux-ci prirent alors peur et menacerent le gouvernement d’un
nouveau coup d’Etat. La réaction des autorités politiques fut la promulgation
de la loi dite Ley de punto final. Aux termes de cette loi promulguée le 29
décembre 1986, les procureurs ne disposaient que d’un délai de 60 jours pour
entamer des poursuites judiciaires contre les personnes accusées d’avoir commis
des delits ou crimes politiques pendant la dictature militaire. Ce délai trés court
ne découragea pas les procureurs, qui redoublérent de zéle. Le gouvernement fit
alors voter une nouvelle loi, par laquelle €étaient amnistiés les militaires subal-
ternes — jusqu’au général de brigade — qui n’avaient fait qu’obéir aux ordres de
leurs supérieurs hiérarchiques. Cette loi calma les militaires, mais provoqua des
protestations des victimes de la junte et d'une grande partie de 1’opinion publique.

Le gouvernement argentin se trouvait devant le choix suivant : ou bien
continuer les poursuites et risquer le retour des militaires au pouvoir, ou bien
continuer le processus de rétablissement de 1’Etat de droit et renoncer & pour-
suivre une grande partie des militaires qui avaient commis des exactions
pendant la dictature militaire. On pourra bien str arguer que la menace de coup
d’Etat n’était pas sérieuse, que 1’armée n’aurait pas nécessairement suivi ses
dirigeants, etc. Mais admettons que la menace était sérieuse et que si le
gouvernement n’avait pas donné suite a la demande des militaires, ceux-ci
auraient vraiment repris le pouvoir et auraient a nouveau instauré une dictature.
Le choix était donc : amnistie ou dictature.

Admettons que toute la population accepte une telle amnistie forcée. Est-
elle pour autant légitime ? Ici se pose la question des promesses obtenues sous
la contrainte. Si’amnistie n’est pas légitime, elle devrait pouvoir étre révoquée
lorsque les raisons prudentielles qui avaient parlé en faveur de son respect
disparaissent. Mais les militaires accepteront-ils une amnistie dont ils savent
a I'avance qu’elle ne sera respectée qu’aussi longtemps qu’existeront des
raisons prudentielles pour son respect ? N’y aurait-il pas une raison prudentielle
pour reconnaitre que ’amnistie doit étre considérée comme fondée sur autre
chose que sur des raisons purement prudentielles ?



RECONCILIATION QU JUSTICE ? 367

Le second cas que nous avons envisagé est encore plus problématique. Une
amnistie est-elle 1égitime lorsqu’elle n’est pas acceptée par toutes les victimes ?
Un gouvernement ou une majorité peuvent-ils Iégitimement obliger les victi-
mes a renoncer a la satisfaction de leur exigence de justice ? Si nous supposons
que la majorit¢ accepte librement le principe de I’amnistie, les victimes qui
s’y opposent percevront cette amnistie comme imposée — non pas par les
anciens criminels, mais par un pouvoir qui prétend restaurer I’Etat de droit.

Mais interrogeons-nous sur ce que veulent exactement les victimes. Elles
veulent que justice leur soit rendue. Mais pour que justice leur soit rendue, il
faut que les conditions de possibilité d’une justice impartiale soient réalisées.
A quoi bon réclamer que les anciens criminels soient traduits en justice, si toute
tentative de les traduire en justice conduira a un nouveau coup d’Etat qui
détruira les conditions de possibilité d’une justice impartiale ? En d’autres mots,
et ¢’est 1a une seconde thése que nous voudrions formuler : lorsque la satisfaction
de I’exigence de justice risque de remettre en question les conditions de possibilité
de la justice, il est légitime de décevoir cette exigence. Le but fondamental de
I"Etat ne doit pas étre de satisfaire I’exigence de justice de chaque individu, mais
de préserver le cadre nécessaire pour qu’une telle exigence puisse étre satisfaite
pour autant d’individus que possible. Pour qu’il puisse y avoir justice, |'individu
doit donc accepter le sacrifice de son exigence de justice.

Il va sans dire que I"amnistie ne saurait étre qu’une wultima ratio. Avec
Ricceur, nous sommes préts a voir en elle une «thérapie sociale d’urgence».
Mais contrairement a Ricceur, nous nous refusons de ne voir dans I’amnistie
qu’une mesure visant a restaurer une indivisibilité & caractére jacobin. L’am-
nistie est acceptable et 1égitime si elle permet de rétablir des organes judiciaires
qui fonctionnent de maniére impartiale — quitte a ce que ces organes judiciaires
ne puissent pas juger certains actes commis avant qu’ils ne recommencent a
fonctionner. L amnistie n’est légitime que si elle est nécessaire au rétablisse-
ment de la justice comme institution.

L’amnistie pénale ne doit pas nécessairement déboucher sur une amnésie.
Si I’Etat refuse de donner suite a I’exigence de justice pénale émanant des
victimes, il peut trés bien accepter de donner suite a leurs exigences de justice
civile, par exemple en leur versant des réparations. Si une majorité de la
population impose une amnistie aux victimes, elle doit assumer un devoir de
solidarité qui en découle.

En général, nous admettons que lorsqu’un crime est commis, le criminel
doit étre puni. Si la punition du criminel donne satisfaction a I’exigence de
Jjustice de la victime, I’on est en droit de se demander si cette punition est tout
ce que la victime veut. Quelqu’un a tué mon fils, il est pris, jugé, condamné
et mis en prison pendant vingt ans. Je pourrai certes me dire que le meurtrier
de mon fils a ce qu’il mérite, mais est-ce que ne s’exprime pas l1a un désir de
vengeance ? A quoi sert au juste la punition ? N’est-elle pas le moyen dont
une société se sert pour faire comprendre a ses membres qu’il n’est pas dans
leur intérét d’agir de maniére injuste ?



368 NORBERT CAMPAGNA

Jusqu’il y a peu, P'appareil judiciaire s’est surtout intéressé au criminel
plutdt qu’a la victime. On a surtout vu celui qu’il s’agissait de punir, et ’on
n’a qu’entr’apercu celui qui, en raison du crime, se trouvait dans une situation
sinon misérable, du moins malheureuse. Si la victime exige souvent la punition
du criminel, il faut aussi admettre que la victime exige que la communauté
s’intéresse a elle et a la situation dans laquelle elle se trouve.

Toute amnistie doit tenir compte des souffrances des victimes et de leurs
proches. Ces souffrances sont certes exprimées sous la forme d’une exigence
de punition des coupables, mais ce n’est pas la la seule exigence des victimes.
Celles-ci veulent aussi étre reconnues dans ce qu’elles ont souffert, et elles
veulent qu’on les aide a surmonter les traumatismes physiques et psychiques
qu’elles ont di subir. Elles veulent aussi voir un peu plus clair dans tous les
processus qui ont conduit a faire d’elles des victimes — d’ou I’instauration de
Commissions pour la Vérité. La satisfaction de ces exigences pourra aider a
faire baisser I’intensité de ’exigence de punition et permettra des lors aux
victimes de mieux accepter ’amnistie. Les victimes doivent oublier que dans
’absolu elles ont le droit d’exiger la punition des criminels — en ce sens,
I’amnistie est bel et bien un oubli —, mais la communauté politique qui va sur
la voie de I’amnistie ne doit pas oublier qu’elle doit satisfaire les exigences
de réparation matérielle et symbolique des victimes. On peut renoncer a punir
les criminels si on accepte de réhabiliter les victimes.



	Réconciliation ou justice? : Le problème de l'amnistie

