Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 4

Artikel: La bioéthique au péril de Dieu pour une critique théologique de la
maitrise éthique sur le vivant

Autor: Muller, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 327-340

LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU
POUR UNE CRITIQUE THEOLOGIQUE DE
LA MAITRISE ETHIQUE SUR LE VIVANT *

Denis MULLER

Résume

Contrairement a certains préjuges laicistes radicaux, la question de Dieu est
au ceeur de l'éthique. Or les débats actuels de la bioéthique ne permettent pas
toujours d’identifier clairement la pertinence de cette question. Afin de parvenir
a une reformulation crédible de la contribution de ['éthique théologique a la
discussion publique, il importe d’interroger les différentes maniéres de compren-
dre larelation entre les catégories d immanence et de transcendance. En dialogue
critique avec H. Tristram Engelhardt, ['auteur balise les conditions fondamen-
tales d’'acces a une interprétation de Dieu comme mystere du monde et de
[existence et donc aussi comme horizon indépassable de toute éthique.

A Jean-Louis Leuba, maitre exigeant et ami véridigue,
a l'occasion de son 90° anniversaire, le 9 septembre 2002

1. La question de Dieu au cceur de l'éthique

Le dimanche 16 septembre 2001, j’ai participé a I’émission de la Télévision
suisse romande intitulée «Droit de cité», consacrée aux événements tragiques
du 11 septembre a New York et 8 Washington. A une demande de la journaliste,
je répondis spontanément que Dieu n’était certainement pas davantage présent
a Manhattan qu’il ne I’avait ét¢ a Auschwitz.

Ce n’est pas a dire, bien sir, que nous devions penser a localiser Dieu dans
des secteurs particuliers de I’histoire ou de la réalité ou qu’il ne se donne a
penser qu’en lien avec les moments tragiques de notre expérience humaine.
La problématique est plus subtile : devant le choc éthique mondial provoqué
par le 11 septembre, peut-on faire I’impasse sur le sens ou le non-sens de Dieu ?

" 1l s’agit d’une version remaniée de la conférence introductive du colloque inter-
national «Théologie et éthique biomédicale dans une société pluraliste (avec pour test
le début et la fin de la vie)», tenu a Fribourg (Suisse) les 14 et 15 septembre 2001.



328 DENIS MULLER

Cette premicre notation nous conduit a nous interroger, avec plus de recul,
sur la question de Dieu en éthique, interrogation qui est au cceur de tout projet
d’éthique théologique, mais dont nous aimerions montrer qu’elle n’est gueére
¢vitable au plan philosophique.

La question revient en effet souvent de savoir si I’éthique théologique a
encore un role a jouer, dans un monde de plus en plus laique et séculier. Je
voudrais montrer, en lien avec certaines interrogations bioéthiques de notre
époque, que ce monde n’en a pas fini avec la question de Dieu et que, au coeur
de toute véritable interrogation éthique, une transcendance se joue. Notre
problématique de fond est celle de la transcendance, ['occasion qui la suscite
naissant de la sécularisation croissante des débats éthiques dans 1’espace public.

Il 'y va en effet ici des rapports entre 1’idée que nous nous faisons de la
modernité et 1’1dée que nous nous faisons de Dieu, question qui ne va plus
du tout de soi, mais question d’autant plus décisive pour quiconque entend
sérieusement conduire une entreprise de refondation de 1’éthique théologique !.

La réflexion théologique contemporaine s’occupe intensément de cette
problématique. Peut-étre le détour par un exemple emprunté a la littérature
actuelle est-1l susceptible de nous apporter un éclairage différent et novateur.

Michel Houellebecq, auteur des Particules élémentaires, a connu récem-
ment un nouveau succes éditorial, avec Plateforme, dont on a pu dire que ¢’était
le premier roman sur la mondialisation 2. C’est I’histoire d’un Frangais moyen
confronté a ’effondrement moral du monde et auquel il ne reste plus, pour
exister, que la combinaison frénétique du tourisme et du sexe. Le tourisme
sexuel semble étre devenu pour lui la parabole dérisoire et cynique de la vacuité
méme du monde. Dans son style lisse et impitoyable, ’auteur fait dire a son
personnage central, un dénommé Michel Renault :

Jusqu’au bout je resterai un enfant de I’Europe, du souci ct de la honte ; je n’ai aucun
message d’espérance a délivrer. Pour I’Occident, je n’éprouve pas de haine, tout
au plus un immense mépris. Je sais seulement que, tous autant que nous sommes,
nous puons ’égoisme, le masochisme et la mort. Nous avons créé un systéme dans
lequel il est devenu simplement impossible de vivre ; et, de plus, nous continuons
a ’exporter.

! Nous avons esquissé les lignes d’une telle refondation dans L éthique protestante
dans la crise de la modernité. Généalogie, critique, reconstruction, Paris/Genéve, Cerf/
Labor et Fides, 1999 ; Les passions de ['agir juste. Fondements, figures, épreuves,
Fribourg/Paris, Editions universitaires/Cerf, 2000. Voir aussi «Begleitung und Wider-
spruch. Die neue Rolle der Theologen und Theologinnen in den Ethikkommissionen»,
Zeitschrift fiir evangelische Ethik, 45/4, Oktober-Dezember 2001, p. 285-301 ; « Why
and How can Religions and Traditions be Plausible and Credible in Public Ethics
Today ?», Ethical Theory and Moral Practice 4/4, December 2001, p. 329-348 (cf.
’ensemble du numéro, sous le titre Is Theological Ethics Relevant for Philosophers ?,
D. Miiller éd.).

% Paris, Flammarion, 2001. Les chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient
a cet ouvrage.



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 329

I1 ajoute :

J’ai connu la haine, le mépris, la décrépitude et différentes choses ; j’ai méme connu
de brefs moments d’amour. Rien ne survivra de moi, et je ne mérite pas que rien
me survive ; j’aurai été un individu médiocre, sous tous ses aspects. (p. 369)

Ce qui ne ’empéche pas de méditer sur I'importance de la naissance de
’esprit, voire de I’homme nouveau :

Je tiens a présent pour certain que ’esprit n’est pas né, qu’il demande a naitre, et
que sa naissance sera difficile, que nous n’en avons jusqu’a présent qu’une idée
insuffisante et nocive.» (p. 169)

A un autre endroit, le héros lache encore ces mots :

C’est en vain, le plus souvent, qu’on s’épuise a distinguer des destins individuels,
des caractéres. En somme, I’idée d’unicité de la personne humaine n’est qu’une
pompeuse absurdité. On se souvient de sa propre vie, écrit quelque part Schopen-
hauer, un peu plus que d’un roman qu’on aurait lu par le passé. Oui, c’est cela :
un peu plus seulement.» (p. 189)

On le voit : le cynisme désabusé de Houellebecq colle de trés pres au climat
culturel ambiant. Se mélent en effet, dans la voix de son personnage, un anti-
humanisme féroce et un hédonisme illimité. Des catégories éthiques centrales,
comme I’idée de personne, se voient renvoyées aux oubliettes.

Contrairement a ce qui s’était passé avec le Sartre de La Nausée, chez
Houellebecq, il ne reste plus rien : la mondialisation semble avoir effacé toute
capacité de résistance et toute espérance possibles. C’est bien d’un effondre-
ment de ’homme qu’il s’agit, avec pour résultat un monde sans humanité.
Houellebecq incarne de maniére concréte la raison cynique dont Peter
Sloterdijk avait établi naguére la critique *. Selon Sloterdijk, le temps de la
religion vivait sous le signe de la mort inscrite au cceur de la vie : media vita
in morte sumus [au milieu de la vie nous sommes dans la mort]. L époque que
décrivent Sloterdijk et Houellebecq a inversé la maxime : media morte in vita
sumus [au milieu de la mort nous sommes en vie] . L’immanence radicale 1’a
emporté, reléguant dans les marges le sens de la naissance et la victoire de
I’amour sur la mort, les idées de personne, de liberté, d’immortalite, de valeur
et d’éthique. Il n’y a plus aucune place pour des postulats de la raison pratique
orientant une possible éthique, mais ne demeure que la pure immédiateté brute
de I’existence. Ce qui n’empéche pas Houellebecq, par moments, de célébrer
la gratuité de I’amitié¢ et la simple humanité de I’amour, comme [’atteste de
maniére assez émouvante mais finalement trés paradoxale son personnage de
Valérie.

3 Critique de la raison cynique [Kritik der zynischen Vernunft, Frankfurt,
Suhrkamp, 1983], trad. fr., Paris, Christian Bourgois, 1987.

4 Cf. I’analyse du cynisme religieux chez P. Svoterpuk, Kritik der zynischen
Vernunft, 11.A.5, édition allemande, p. 506 sq.



330 DENIS MULLER

Cet exemple littéraire nous suggere I’existence d’un lien entre la critique
de la raison bioéthique et la critique de la raison cynique. Explicitons ce lien.
Sous un certain point de vue (sans doute trop schématique, ne rendant pas assez
compte de la pluralité¢ conflictuelle des debats), le discours bioéthique peut
sembler se répandre sur la planéte comme une sorte de discours universaliste
du sens et de la maitrise, fort peu remis en question, alors que la raison cynique
a depuis longtemps déployé ses effets tentaculaires sur le monde vécu, comme
I’attestent sans ménagement les romans de Houellebecq. La raison bioéthique
reste comme habitée par un étrange espoir de rationalité et d’action, espoir
tourné tout entier vers la gouvernance rationnelle totale de la science et de la
vie elle-méme, alors que la raison cynique a fait son deuil depuis longtemps
de tout idéal d’espérance et de maitrise, ayant baissé¢ pavillon devant les
pouvoirs de la jouissance immeédiate, du «dieu vitesse» (Paul Virilio) et des
valeurs purement monnayables.

2. Une bioéthique porteuse de sens nécessite
une critique théologique de la raison bioéthique

Une critique de la raison bioéthique en devient d’autant plus nécessaire,
puisque, d’une part, nous vivons aujourd’hui sous I’apparente domination d’un
«paradigme bioéthique» (Gilbert Hottois) qu’il parait de plus en plus difficile
de discuter et de problématiser, mais que, d’autre part, le scepticisme quant
a sa pertinence pratique semble inversement proportionnel a son omniprésence
culturelle et médiatique. Comme le notait Lucien Séve a propos de la produc-
tion bioéthique, nous ployons sous une pluie incessante de problémes et de
publications, sans toujours savoir ce que nous faisons . Séve en appelait & une
bioéthique d’un troisieme genre, capable de rendre compte des concepts qu’elle
emploie : I’embryon est-il une personne, une personne potentielle, un individu,
un sujet, un objet d’expérimentation, du matériau biologique ? Cela fait-il
encore sens de parler de respect, d’éthique et de morale, de maniere classique
et convenue, au moment ou les questions des cellules souches, du clonage
thérapeutique, du clonage reproductif ou de 1’euthanasie active directe sem-
blent entrainées dans la spirale folle du progrés infini et de la concurrence
économique impitoyable ? Ne sommes-nous pas entrés dans I’ére du clonage
symbolique, bien plus profond que le clonage reproductif, parce que dissolvant
plus radicalement encore les idées méme de personne, de liberté, de respon-
sabilité et d’éthique ?

On pourrait en rester a la comparaison placide de la laicité et de la religion,
de I'immanence et de la transcendance. Or il y va d’une question théologique
bien plus profonde et plus grave : Dieu, I’dme, la personne humaine, la dignité,
le sens de la vie, la liberté, 1’éthique, tous ces concepts ne sont-ils pas des

3 Pour une critique de la raison bioéthique, Paris, Odile Jacob, 1994, Avant-propos.



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 331

catégories dépassees, remplacées par une sorte de nouveau sacré, qu’on pour-
rait désigner comme le mythe d’une immortalité du vivant moyennant un
«clonagey sans limites ? La bioéthique ne ferait-elle pas mieux de s’interroger
sur ses propres présupposes, au lieu de se contenter de justifier I'ordre établi
par le moyen de commissions d’éthique si faciles a instrumentaliser? ©

Un tel langage semble donner raison aux critiques théologiques les plus
radicales de la bioéthique séculiere. Ne devons-nous pas — disent certains —
nous en remettre a une bioéthique vraiment chrétienne ? N’est-il pas temps d’en
revenir aux bases traditionnelles de I’¢thique, a I’éthique du premier millénaire,
avec ses racines bibliques et chrétiennes prétendument non entamées par la
modernite, par la raison et par la science ? Le rappel des valeurs chrétiennes
de toujours n’est-il pas la seule parade au cynisme contemporain ?

Ce retour a la tradition, soulignons-le, n’est pas le propre des milieux
revivalistes ou communautaristes nord-américains. On en trouve la tendance
affirmée, en Europe, aussi bien dans les courants les plus classiques de la
théologie morale catholique que dans certaines sphéres protestantes attachées
a la défense nostalgique et irréaliste d’un protestantisme idéalisé, supposé
sociologiquement encore dominant et doctrinalement unitaire.

En résulte-t-il que nous sommes condamnés au choix mortel entre un
laicisme libre-penseur absolu et un repli autoritaire sur des théologies chré-
tiennes confessionnelles retranchées ? Je ne le crois pas du tout. La question
n’est en effet nullement d’en finir avec I’éthique théologique, mais bien plutdt
de s’interroger a nouveaux frais, dans un climat de libre recherche et de
créativité communautaire, sur les conditions de possibilité d’une éthique théo-
logique rénovée.

3. Refondation de la rationalité éthique et réinterprétation
des rapports entre ['immanence et la transcendance

S’impose a cet égard une critique théologique de la «raison bioéthique»,
par quoi Lucien Séve désignait la cohérence interne de cette discipline — la
bioéthique — a la fois nouvelle et englobante. Il est en effet indispensable
d’approfondir la conception des rapports entre bioéthique séculicre et bioéthi-
que théologique, en évitant deux piéges extrémes a mon avis parfaitement
symétriques, car témoignant tous les deux d’une «tentation de la maitrise», sans
prise réelle ou suffisante sur le climat cynique ambiant, dont nous avons vu
qu’il est porteur d’un grand scepticisme envers la bioéthique elle-méme.

Le premier piége est représenté par le sécularisme, dans le langage nord-
ameéricain, ou par ce que la tradition francaise et francophone appelle plutdt

6 Les réflexions récentes de J. Habermas sont a cet égard exemplaires, cf. Die
Zukunfi der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik 7, Frankfurt-
am-Main, Suhrkamp, 2001.



332 DENIS MULLER

le laicisme, compris comme théorie de la laicit¢ fermée. On distinguera de ce
laicisme la valorisation positive d’une forme de laicité que I’on peut appeler
ouverte.

Le piege symétrique et tout aussi dangereux est représenté par la rethéo-
logisation massive de la bioéthique. Cette rethéologisation, dans sa forme la
plus radicale et la plus conséquente, devrait aller en vérité jusqu’a la re-
christianisation compléte d’un monde et d’une société totalement identifiés a
la «culture de la mort». Comme nous le verrons, la tendance incarnée par
H. Tristram Engelhardt, portée par une vague de fond plus communautariste
qu’universaliste, représente une version plus douce de rethéologisation, visant
a ¢ériger une bioéthique chrétienne de type traditionnel comme possibilité
autonome offerte par un «étranger moral» a d’autres étrangers moraux. On
restera ici dans 1’optique d’une juxtaposition anti-libérale et «non cecuméni-
que», car I’ennemi visé est [’harmonisation «cosmopolitique», ou la mise a plat
universaliste, pour reprendre plusieurs termes que I’on trouve chez Engelhardt
lui-méme.

Nous nous distinguons quant a nous sans ambages des perspectives de
rethéologisation de la philosophie ou de 1’éthique 7 dont le théologien Stanley
Hauerwas et, de maniére plus systématique et finalement plus provocante, le
philosophe H. Tristram Engelhardt Jr. se sont faits récemment les ardents
defenseurs. Je m’arréte ici au débat philosophique, et donc au seul Engelhardt,
avant de développer ma propre conception théologique.

Engelhardt, médecin et philosophe texan, est 'un des plus importants
spécialistes de la bioéthique occidentale. D’inspiration néo-kantienne, se pre-
sentant comme un communautariste libéral, il s’est surtout fait connaitre par
sa grande synthése The Foundations of Bioethics 8. Aprés s’étre converti au
christianisme orthodoxe, il a entrepris un retour étonnant vers la spiritualité
chrétienne. La question de 1’unité de son ceuvre est un probléme en soi ?. Dans
cet article, je ne vais discuter, fort brievement, que le dernier Engelhardt, sur
le seul point qui m’intéresse ici, celui de sa conception des rapports entre
immanence et transcendance.

Le projet central de Engelhardt '°, dans sa derniére période, semble au
premier abord vouloir relier une «prise au sérieux» de I’immanence avec une
ouverture sur une transcendance s’inscrivant au cceur de la guerre des cultures.

T Cf. L éthique protestante dans la crise de la modernité, op. cit., p. 50 sq.

8 New York, Oxford University Press, 1986 ; 2¢ édition remaniée, 1996.

? Voir mes analyses dans L 'éthique protestante, op. cit., p. 29 sq. Sur le premier
Engelhardt, on consultera G. Hottois (éd.), Aux fondements d’une éthique contempo-
raine. H. Jonas et H. T. Engelhardt, Paris, Vrin, 1993 ; B. P. MiNOGUE ET AL. (éds),
Reading Engelhardt. Essays on the Thought of H. Tristram Engelhardt, Jr., Dordrecht-
Boston-Londres, Kluwer Academic Publishers, 1997.

0" The Foundations of Christian Bioethics, Lisse, Swets & Zeitlinger, 2000. Les
chiffres entre parenthéses dans le texte renvoient & cet ouvrage. Pour une discussion
des travaux antérieurs d’Engelhardt, cf. L éthique protestante, op. cit., p. 29 sq.



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 333

Or une lecture de sa Bioéthique chrétienne montre tres vite qu’il n’en est rien.
Les chapitres 11l et IV de son dernier livre, plutét que de proposer une dia-
lectique de la bioéthique comme projet humain et de la bioéthique théologique
ouverte sur la transcendance mettent au contraire en scéne, & mon avis, une
opposition frontale, une véritable «diastase», qui n’est pas sans rappeler le
geste initial de la premiere théologie dialectique.

Qu’est-ce qui, en effet, est en jeu dans le geste proposé par Engelhardt,
dans son dialogue critique avec la modernité séculiere ? Engelhardt reconnait
que le propre de la bioéthique chrétienne consiste a rechercher le transcendant
au cceur de I'immanent (p. 127). Mais je note que cet apparent aval donné a
une transcendance-dans-1’immanence se renverse trés vite, chez Engelhardt,
en une critique radicale des errements de I’Occident chrétien, médieval et
moderne. Le projet d’Engelhardt vise en fait, de maniére explicite et cons-
ciente, un retour au christianisme du premier millénaire. Cette posture accom-
pagne la conversion de Engelhardt a une vision orthodoxe et patristique du
christianisme. Le monde moderne cosmopolitique lui apparait comme un
monde essentiellement sourd a Dieu (p. 134). En s’adaptant sans autre forme
de proces au libéralisme cosmopolitique, la bioéthique chrétienne serait deve-
nue, et est condamnée a demeurer, une bioéthique sans transcendance (p. 144).

Le type de transcendance auquel Engelhardt fait appel pour reconsidérer
la bioéthique sous un angle vraiment chrétien porte, selon ses propres termes,
les marques d’une attitude «ascétique, liturgique, noétique [au sens de non
discursif], empirique et pratique» (p. 211). Le philosophe texan en appelle a
une métamorphose radicale de la raison discursive en un mouvement de pensée
de type spirituel (p. 162).

Or la démarche d’Engelhardt, si séduisante et impressionnante puisse-t-elle
paraitre a bien des égards, semble intellectuellement, théologiquement et
spirituellement contestable.

— Elle revient, au plan intellectuel et philosophique, a un sacrifice de
'intelligence. La raison humaine est si massivement identifiée, par Engelhardt,
a une raison séculiere et athée que plus aucune chance ne lui est accordée
d’opérer elle-méme un mouvement d’auto-transcendance. Cette fuite en avant
dans le changement spirituel m’apparait comme un abandon de la raison,
comme si I’exercice bien compris de la rationalité¢ devait conduire de maniére
nécessaire et fatale a une négation de la vie spirituelle. L optique radicale
adoptée par Engelhardt repose sur une pétition de principe, tendant a opposer
ce qu’il convient d’articuler et de penser ensemble.

— La démarche d’Engelhardt n’est pas moins contestable pour la concep-
tion de la théologie elle-méme. Sommée d’opter pour une transcendance
purement extrinseéque et totalement absolue, sans portée réelle pour la trans-
formation de I’immanence — de [’histoire, de la politique, du monde — , la
théologie me parait devenir ici la simple prolongation immédiate et non critique
d’une foi par ailleurs trés désincarnée. Certainement contre I’intention théo-
logique profonde de I’auteur, le ceeur méme de la foi chrétienne, le dogme de



334 DENIS MULLER

I’incarnation, en est ainsi invalidé, comme si le mystére pascal, en sa trans-
cendance pure, en venait a déhistoriciser 1’histoire du salut. L’image de la
théologie que nous renvoie ainsi Engelhardt apparait comme une version
singuliérement tronquée et appauvrie de la tradition théologique. Elle témoigne
en tout cas d’un phénomene souvent constaté chez les convertis en provenance
du seécularisme et du laicisme !

— On peut trouver contestable, enfin, la pertinence du propos d’Engelhardt
en ce qui touche le changement spirituel lui-méme. La tradition biblique
comprend I’Esprit saint comme un renouvellement de I’intelligence (Romains
12,1-2) et jamais simplement comme une négation de la raison. Rien ne dit,
par ailleurs, qu’il faille restreindre le notis paulinien — ’intelligence — a une
perception noétique directe de Dieu, comme Engelhardt incline a nous le faire
penser avec son usage unilatéral du concept de noétique.

De mon point de vue, Engelhardt succombe au danger de re-théologisation
dans un double sens. Non seulement il en appelle a un retour épochal au
christianisme du premier millénaire, mais, de plus, il procéde a une re-
théologisation systématique et massive de la philosophie, en subordonnant
toute rationalité philosophique a une compréhension chrétienne de la transcen-
dance, qui semble demeurer extérieure et échapper a toute démarche rationnelle
de compréhension !l

Méme Karl Barth n’était pas allé si loin dans la séparation de la «physicité»
et de la transcendance, pour parler comme Luigi Pareyson 2. Quelle que soit
’interprétation que I’on voudra donner de la pensée barthienne en ses diffé-
rentes périodes, on se souviendra, en tout cas, que le vieux Barth avait da
finalement reconnaitre la nécessité d’affirmer «I’humanité de Dieu» (1956)
comme corollaire indispensable de sa transcendance '3

Il parait donc nécessaire de soutenir, au contraire d’Engelhardt, que seule
une articulation dialectique de la transcendance et de I’immanence est de nature
a rendre possible un authentique dialogue entre les différents protagonistes du
débat éthique contemporain, sans jeter I’enfant (la théologie chrétienne) avec
I’eau du bain (le laicisme et le sécularisme).

' Dans un tout autre contexte culturel, j’éprouve une difficulté analogue, a la fois
théologique et philosophique, devant la maniére dont Michel Henry interpréte la dé-
marche phénoménologique a partir de la foi chrétienne, cf. Incarnation. Une philosophie
de la chair, Paris, Seuil, 2000.

12 Ontologie de la liberté. La souffrance et le mal [1995], trad. fr., Paris, L’Eclat,
1998.

13 Ce n’est pas le lieu ici de discuter les différentes interprétations possibles de
I’éthique chez Barth. Je m’en suis expliqué partiellement dans mon Ethique protestante,
op. cit., p. 247 sq. Il faudrait distinguer au moins quatre périodes chez Barth : I’éthique
négative de la premiére théologie dialectique, I’éthique médiane des cours de Miinster
et de Bonn (1928-1932), ou Barth défend encore la notion des ordres de la création,
I’éthique entierement subordonnée a la dogmatique (dés 1932) et enfin 1’éthique des

lumiéres de la création et de la réinterprétation christologique de I’humanisme (dés
1956).



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 335

Une telle hypothese rend en effet mieux compte, non seulement des finalités
spécifiques du travail philosophique, mais aussi des finalités spécifiques et de la
profondeur du travail théologique, y compris dans ses perspectives spirituelles.

Ce qui est frappant dans le désarroi actuel de la bioéthique, c’est sa tres
grande difficulté a penser son lien a la modernité. Les tenants du sécularisme
naif postulent, comme s’il s’agissait d’une évidence, I’existence d’une sorte
de développement progressif ininterrompu et parallele de la science et de
’éthique. L’ceuvre fort ambivalente de Jean-Pierre Changeux est un exemple
éclairant de ce positivisme a-critique '#, mais bien des éthiciens rationalistes
semblent partager ce lieu commun. Or c’est justement cette naiveté primaire,
st différente de la seconde naiveté appelée naguere de ses veeux par Riceeur,
qui sécréte la réaction opposée, empreinte d’une nostalgie irrépressible : le
retour a une spiritualité sans €paisseur historique et sans conscience critique,
I"appel massif a une bioéthique chrétienne remontant & un «premier millénaire»
mythique et inaccessible, la fuite en avant dans une post-modernité incapable
de penser son rapport critique et dialectique avec les acquis positifs de la
modernité.

4. Discours bioéthique et représentations symboliques et religieuses
de la culture : ['exemple des transplantations d’organes

Revenons-en au front critique indiqué plus haut, celui du laicisme, qui
constitue une des données culturelles de base du climat intellectuel actuel.

Certains philosophes contemporains croient en avoir fini une fois pour
toutes non seulement avec la religion en général, mais avec le christianisme
et toute forme de religion positive en particulier. Kurt Baier a ainsi pu récem-
ment affirmer que recourir a I'idée de commandement divin (divine command
theory), pour fonder I’ obligation morale, revenait a s’appuyer sur une idée du
salut ancrée dans un pessimisme contagieux et dans un égocentrisme '>. Ber-
nard Williams, deux décennies plus tot, avait cru bon de soutenir que le recours
a Dieu, dans une théorie éthique, ou bien n’ajoutait rien, ou bien ne faisait
qu’empirer les choses 8. Donc, de deux choses I'une : ou bien on pense une
moralité sans religion, ou bien, craignant la contagion religieuse inhérente a
toute moralité, on va jusqu’a postuler une «rationalité sans moralité» 7. On

4 Voir mon étude critique de I’ouvrage de J.-P. CHANGEUX ET P. Ric®UR, Ce qui
nous fait penser. La nature et la régle, Paris, Odile Jacob, 1998, dans Esprit, octobre
1998/10, p. 228-233.

15 The Rational and the Moral Order, Chicago, Open Court, 1995, p. 227.

' Morality : An Introduction to Ethics, New York, Harper & Row, 1972, p. 70.
Cette référence, comme celle de la note précédente, se trouvent chez T. van DEN BELD,
«The Morality System with and without God», Ethical Theory and Moral Practice 4/4,
décembre 2002, p. 383-399.

7 Cf. M. HaLLER, «Rationalité sans moralité», Revue de Théologie et de Philoso-
phie, 133 (2001/1I), p. 149-165. Il est clair que la question de savoir si la rationalité



336 DENIS MULLER

comprend, sur cette base, que des philosophes, et non des moindres, soient
tentés de restaurer une bioéthique religieuse, chrétienne, anti-libérale, anti-
cosmopolitique et, en ce sens-la au moins, anti-moderne.

Une telle attitude réactive se simplifie gravement la tiche, en englobant
toute philosophie morale possible et toute discussion bioéthique publique dans
un sécularisme immanentiste, fermé a 'idée, méme la plus élémentaire, de
transcendance. La modernité devient ici, & bon marché, le chiffre par excellence
de la fermeture a la transcendance. Il y a donc bien, sous cet angle, un lien
entre la critique de la modernité et la critique de I'immanence. Seul un
enfermement schématique dans un sécularisme absolu permet cet effet de
bascule peu critique et peu dialectique.

En raison de la richesse de ses références anthropologiques, le débat sur
les transplantations d’organes constitue a cet égard un bon test pour mesurer
la pertinence des représentations symboliques et religieuses de la culture '3 et,
en conséquence, pour évaluer la force herméneutique €ventuelle de notre
théorie de 'immanence et de la transcendance.

Il y va, en effet, dans la question de la transplantation d’organes, et en
particulier quand on envisage le don d’organes prélevés sur des cadavres, de
la liaison entre le corps, la mort et le don.

Merleau-Ponty 1'a rappelé avec force, le corps ne se limite pas a la pure
extériorité de I’apparence physique, de la composition chimique et de la struc-
turation organique. Le corps est bien plutdt I'interface d’un sujet et d’un objet,
la dialectique incessante du corps que j’ai et du corps que je suis. Mais du méme
coup, le corps est reconnu comme expression privilégiée d’une liberté en acte
et d’une conscience de soi comprise sur le mode d’une finitude constitutive.
Le corps est référé a sa propre disparition, a la mort, comme a une limite a
la fois menacante et structurante.

Dans I'expérience anthropologique de la mortalité, étroitement lie a
'effacement du corps, se joue donc bien davantage que 1'inéluctable dispa-
rition hors du champ du monde et du réel, c’est le destin méme du sujet qui
se voit convoqué et revendiqué : quel peut étre le sens durable de son action
historique ? Comment évaluer sa contribution envers sa descendance ? Peut-
on lui reconnaitre une transmission heureuse, faisant bréche dans la logique
méme de la mort ?

Sous I'angle de telles questions existentielles, la liaison du corps et de la
mort entretient un rapport profond avec la problématique du don. En effet, dans

pratique est intrinsequement morale ou non est indépendante de la crainte d’une con-
tagion religieuse inhérente a toute moralité, comme me le fait remarquer Daniel
Schulthess. Je suppose cependant qu’il y a bien un lien tacite entre 1’idée d’une ratio-
nalité sans moralité et le soupcon porté sur la contagion religieuse (au sens large de
cet adjectif) de toute moralité.

18 Cf. mes remarques dans Les passions de Uagir juste, op. cit., p. 175 sq.



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 337

la lutte permanente du corps avec la mort telle que la vit le sujet humain, il
apparait qu’il est en fait toujours question d’un choix de base entre I’ouverture
et la fermeture a I"autre. Mourir, ¢’est se donner un peu, et, a travers ce passage,
créer de |’espace pour I'autre et signaler ce qui transcende la singularité du
sujet appelé a disparaitre.

Donner n’est pas un acte gratuit, au sens d’un acte qui ne coiite rien, mais
un acte qui engage la liberté du sujet, en I’obligeant a se situer au regard d’une
forme méme minimale de transcendance.

La discussion bioéthique contemporaine sur le don d’organes ne saurait par
conséquent en rester a une considération purement formelle du principe d’auto-
nomie. La problématique centrale du don d’organes n’est pas d’abord celle de
["autonomie ou du consentement, autrement dit de mécanismes juridiques de
la décision, mais celle de I’interface mystérieuse, a jamais non maitrisable, d’un
don de soi comme liberté et d’'un don de soi comme corps, par quoi 1’on
apercoit que, dans le don d’organes, c’est un sujet «post mortem» — certains
diront méme : un sujet immortel — qui se donne «rétroactivement» a un mortel,
sur le mode d’un don différé ', par une sorte de «merveilleux échange»
transcendant la simple logique du corps, pour que davantage de vie naisse de
la mort.

En choisissant a dessein mon exemple dans un domaine de la bioéthique
qui confronte les marges de la vie (la mort cérébrale) au ceeur de la vie (1’organe
greffé comme intrusion de la mort dans le corps d’un autre, pourtant appelé
& survivre grice a lui)?%, j’ai tenté de signaler que la réflexion sur la trans-
cendance n’émerge pas uniquement lorsqu’il est question du commencement
ou de la fin de la vie. Le don d’organes post mortem relie en effet la fin de
la vie (pour le donneur) a une vie en plein devenir et sauvée de la menace qui
pesait sur elle. Le questionnement éthique ne touche pas seulement le sort du
donneur mais également celui du receveur, créant ainsi un passage au ceeur
de la vie.

Comment faire alors le lien entre la critique de la raison bioéthique et sa
mise en perspective théologique 7 Une simple opposition de la rationalité
laique et des convictions religicuses ne suffit plus. Ce qu’il faut analyser, plus
en profondeur, c’est le vertige existentiel que la fascination pour le début et
pour la fin de la vie produit sur notre vie en sa normalité ordinaire et en sa
banalité quotidienne. Nous avons relevé a quel point la plasticité du corps —
sa fragile consistance, comme expression dense d’un étre-au-monde menacé
— tient lieu d’interface précieux a qui entend développer une pensée de la

19 Le fait que la notion de don différé soit par exemple aussi utilisée a propos de
I’héritage montre bien 1’enjeu symbolique profond du don d’organes, qui ne se réduit
jamais a un simple échange de matériau biologique ni méme d’organes. Ce que donne
le don d’organes est en fait un bien symbolique (la vie, la survie, une nouvelle qualité
de vie, une victoire sur la mort, etc.), de méme que ’héritage est autre chose qu’un
simple transfert de biens matériels.

20 On lira ici avec profit J.-L. Nancy, L'intrus, Paris, Galilée, 2000.



338 DENIS MULLER

transcendance-dans-I"immanence. Il n’y a la rien d’¢tonnant, quand on se
souvient de la place considérable jouée par la corporéité dans la théologie
chrétienne en particulier. Toute I’histoire des dogmes atteste des impasses
auxquelles conduisent aussi bien le mépris du corps, réduit & une pure imma-
nence close, que sa déréalisation spiritualisante, dont on trouve des traces aussi
bien dans le christianisme du premier millénaire (gnosticisme chrétien, ascé-
tisme, etc.) et dans les courants monastiques ou illuministes au Moyen Age
et a la Réforme, par exemple, que dans la modernité (de certaines formes de
puritanisme et de piétisme aux versions chrétiennes du nouvel age).
Appliquée a la bioéthique, une telle perspective signifie que nous ne
pouvons pas nous laisser aspirer par les bordures ou par les marges de 1’exis-
tence. La fascination pour le commencement de la vie (cf. le débat indécidable
sur le statut de I’embryon), ou pour ses tout derniers instants, est I’indice d’une
occultation symptomatique de I’existence humaine en tant que «milieu» de la
vie, en tant que corps a corps avec le sens du destin et I’aventure de la liberté,
au cceur du monde et au travers de I’expérience historique de I’étre humain.
La question de la transplantation d’organes semble nous pousser aux
confins de la vie, a cette bordure intangible qu’est la mort, et ¢’est précisément
cette aspiration vers I’extréme qui risque de nous masquer le vrai sens du don.
Les transplantations d’organes instruisent facilement une attitude sacrificielle,
inconsciemment religieuse, consacrant le principe utilitariste de ’efficacité et
la rentabilité. C’est a leur propos qu’il convient de mener une réflexion théo-
logique redonnant place a une véritable transcendance-dans-1’immanence.

5. Ethigue et religion, une médiation nécessaire

[l importe de sortir de I’alternative binaire qui voudrait nous obliger a
choisir enfre 'immanence close du monde moderne, avec son attirance pre-
tendue dominante pour la culture de la mort, et la transcendance chrétienne
comprise de maniere supranaturaliste, comme cela reste le cas chez Engelhardt
par exemple. C’est la seule maniére de surmonter le cynisme pratique dont nous
avons pressenti indirectement, a la lecture de Houellebecq, I’emprise qu’il
semble exercer sur le vécu de certains de nos contemporains.

Des indices d"un tel dépassement se lisent dans la discussion internationale,
fort heureusement. C’est ainsi que dans son traité Transplantation Ethics *',
Robert Veatch, un autre bioéthicien nord-américain, prend en compte la di-
versité des visions religieuses de la mort et du corps. Il ne se limite pas a une
opposition simpliste de la modernité et du christianisme. Il ne réduit pas non
plus le christianisme a une seule de ses tendances. Le pluralisme religicux
trouve sa correspondance dans le pluralisme interne a chaque religion positive,
et cela correspond sans doute a la pluralité du monde dans lequel nous vivons

21 Washington D. C., Georgetown University Press, 2000.



LA BIOETHIQUE AU PERIL DE DIEU 339

(un monde davantage post-moderne que moderne, du fait méme du nouveau
type de rapport qu’il entretient & cette pluralité).

Veatch prend également en compte le double mouvement de la religion
dans les questions bioéthiques : mouvement constructit (dans la définition de
la mort), mouvement déconstructif (dans la désacralisation du corps). S’ opére
ainsi un croisement en forme de chiasme, I’interprétation religicuse des réalités
transcendantes (la mort) se liant a la désacralisation de réalités profanes sou-
vent absolutisées ou sacralisées (le corps). Dans le lien du corps et de la mort
se joue un nouveau rapport au don et a la justice : la religion ne sacralise pas,
mais elle inspire, elle pousse a I’action et a la responsabilité, dans le respect
et 'ouverture.

Nous découvrons ici la possibilité d’une lecture religieuse du corps, de la
mort, de la justice et de la gratuit¢, qui, sans étre le monopole de I’éthique
chrétienne, laisse néanmoins a cette dernicre sa signification et sa portée
spécifiques.

La prise en compte des questions anthropologiques présupposée par toute
critique sérieuse de la raison bioéthique ne nous condamne donc pas a choisir
de maniere absolue et dramatique entre I'immanence et la transcendance. La
médiation des expressions et des convictions religieuses diversifiées représente
a la fois une chance de surmonter les impasses de la modernité radicale, et
de redonner sens et portée a une expérience authentique de la transcendance-
dans-et-pour-1"immanence.

6. Dieu comme mystére du monde et de ['existence

La concentration sur le début et la fin de la vie signale ’attirance de la
raison bioéthique pour la problematique des limites et de la transgression ; a
I’opposé, cet exposé a tenté de montrer comment une éthique théologique doit
faire le pari d’une interprétation reconstructive et créative de la vie ordinaire
et du monde profane, en s’inspirant implicitement de la critique des arriere-
mondes proposée a la fin de sa vie par Dietrich Bonhoetfer, dans une réception
critique des réflexions de Friedrich Nietzsche.

Notre question actuelle est bien celle du rapport nullement évident entre
Dieu et le monde. Prendre acte du fait que ’influence structurante de la
metaphysique de la présence ou de I’onto-théologie n’est plus prédominante,
du moins si ’on suit ’hypothése critique de Derrida, c’est tenter de penser
ce rapport d’une autre maniére. Dieu n’est pas un commencement ou une fin,
une origine ou un félos, au sens ou 1l serait pensé comme une preésence objective
saturant notre expérience du monde et surplombant notre historicité. Dieu est
au contraire, de maniere plus modeste, le nom que nous donnons au mystere
du monde et de la vie humaine, dans ce que ce mystére a de plus constitutif
et de moins maitrisable. Inutile, donc, d’objectiver Dieu comme une réalité hors
du monde ou dans le monde : sa transcendance est précisément une transcen-



340 DENIS MULLER

dance-dans-1’immanence, un choc permanent questionnant le sens du monde
et de I’existence. Si Dieu peut étre pensé et médité comme ['ultime point de
référence de toute expérience humaine, ce ne sera jamais au sens d’une totalité
objective ou d’une présence intra-mondaine 2.

L’expérience moderne de la catastrophe et de la crise est ici irrécusable.
Aprés Auschwitz, et aprés la barbarie sous toutes ses formes, nous avons en
quelque sorte pris congé de maniére définitive de la tentation de vouloir faire
de Dieu une quelconque explication du mal ou un alibi spéculatif a nos lachetés.
L’éthique théologique se voit interdire le recours a un Dieu qui viendrait
anesthésier la détresse infinie des hommes. Une éthique de la responsabilité
d’un nouveau genre est donc requise, une éthique qui reconnaisse a I’étre
humain le devoir de répondre intégralement de ses actes, sans faire de Dieu
I’alibi de ses erreurs et de ses fautes. Le discours de la transcendance, qui ouvre
sur Dieu comme référence ultime, n’a de sens qu’a la condition d’approfondir
et de radicaliser I’entiere humanité de notre responsabilité.

La foi chrétienne n’échappe pas a cette réécriture subversive de la crise
et du désastre. Acceptant de vivre I’éthique chrétienne elle-méme comme une
instabilité normative, qui fait trembler les certitudes de la raison et de la
science, nous sommes invités a faire le deuil de la maitrise bioéthique sur la
vie et sur la mort, et en particulier de cette maitrise chrétienne de la bioéthique
qui se tient a I’horizon tacite de bien des attentes ecclésiastiques.

La question de Dieu, posée d’entrée de jeu, nous impose d’assumer le
mystére de Dieu face a I'iniquité de la catastrophe et de I'injustice. Il n’y a
rien de plus consubstantiel a 1’éthique théologique que cette confrontation
radicale du mystére de Dieu et de I'iniquité, qui nous pousse a redéfinir la
responsabilité humaine en sa singularité irremplagable.

La refondation critique de I’éthique théologique n’est dés lors nullement
une opération de relations publiques ou de politique universitaire destinée a
re-1égitimer la place devenue précaire des théologiens dans la société. Elle
engage au contraire, de manic¢re plus ambitieuse et plus prometteuse, une
libération et une refondation de la théologie dans sa totalité. Dieu n’est pas
un objet parmi d’autres de la théologie, mais la référence ultime aiguisant le
savoir théologique au contact permanent du monde et de I’existence.

Nous pourrions ainsi essayer de vivre la foi dans ’espérance de 1’amour,
«comme si Dieu n’existait pas», mais dans la tremblante jubilation de celles
et de ceux qui ’attendent a I’horizon et au cceur de leur existence et de leur

action 3.

22 Je me retrouve bien a cet égard dans la reconstruction audacieuse de I’idée de Dieu
proposée par le théologien américain G. KaurManN, In Face of Mystery. A Constructive
Theology, Cambridge MA-Londres, Harvard University Press, 1993,

23 J'ai développé les liens entre I"éthique théologique et le concept d’action dans
«Les sources religieuses du soi et I’éthique de I’action juste», Laval Théologique et
Philosophique, 58/2, juin 2002, p. 341-356



	La bioéthique au péril de Dieu pour une critique théologique de la maîtrise éthique sur le vivant

