Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 4

Artikel: Une existence théologique : dans I'Allemagne du XXe siécle : Helmut
Gollwitzer (1908-1993)

Autor: Engeli, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 309-325

UNE EXISTENCE THEOLOG[Q(‘JE
DANS L’ALLEMAGNE DU XX¢ SIECLE :
HELMUT GOLLWITZER (1908-1993) "

Davip ENGELI

Résumé

Dans cet article, ['A. offre un apercu global de la pensée d’ Helmut
Gollwitzer (1908-1993), théologien allemand marqué a la fois par Karl Barth
(et son pamphlet Theologische Existenz heute ! de 1933) et par la Luther-
renaissance du début du XX¢ siécle. A travers le théme de ’«existence théo-
logiquey, I'4. montre comment Gollwitzer articulait un engagement politique
«de gauche» a une conception conservatrice de la théologie, d’abord lors de
la montée du nazisme, puis pendant la Seconde Guerre mondiale et enfin apreés
celle-ci, radicalisant progressivement ses positions et participant notamment
a la fondation du parti écologique allemand (Die Griinen) puis soutenant les
mouvements estudiantins de 1968.

1. Gollwitzer ou Uactualité d’une pensée

Helmut Gollwitzer a été, dans sa pensée et ses engagements, profondément
marqué par son sieécle. Classés parmi les reliques de la guerre froide en
Allemagne, ses livres, beaucoup lus jusque dans les années 80, ont disparu des
etalages avec la chute du mur de Berlin ; en France, personne n’a pris la reléve
de son ami et traducteur Georges Casalis. Cet oubli relatif est largement
dommageable, car la question qui animait Gollwitzer reste en de nombreux
points la ndtre : comment est-il possible d’étre chrétien awjourd hui ?'!

" Ce texte a été établi dans le cadre d’un dipléme de spécialisation en théologie
systématique, puis édité par K. Blaser 1 et C. Indermuhle (Lausanne) apres le déces de
I"auteur le 3 septembre 2001. Un grand merci & T. Laus pour sa relecture finale du texte,
ainsi qu’a la rédaction de la RThPh qui a accepté d’éditer ce texte dans les meilleurs
délais. Toutes les traductions frangaises des textes cités selon la version allemande sont
de D. Engeli.

! «Si je me penche sur mon parcours, qu’ai-je voulu apporter a la théologie chré-
tienne, a la compréhension de la foi chrétienne? Quelle a été la chose la plus importante
pour moi? Pendant la majeure partie de ma vie, la théologie a été préoccupée par la
question du rapport de la foi chrétienne a la modernité, par la question : comment peut-
on étre chrétien aujourd’hui?» H. GoLLWITZER, «Geleitwort», in R. STIEBER-WESTERMANN,
Die Provokation zum Leben. Gott im theologischen Werk Helmut Gollwitzers, Frankfurt/
Main etc., Peter Lang, 1993, p. 1.



310 DAVID ENGELI

L’époque dans laquelle nous vivons se présente en effet comme radicale-
ment nouvelle : la révolution informatique, la globalisation des communica-
tions et des échanges consacrent le processus de mondialisation (des richesses
et des pauvretés) en cours depuis plusieurs décennies déja. Cette époque, qui
prétend étre celle du pragmatisme et de I’efficacité, proclame depuis la chute
du mur de Berlin la fin des idéologies. En méme temps, elle annonce le
triomphe de la liberté — libert¢ d’entreprendre, liberté de faire du profit, liberté
méme de s’organiser en des mouvements citoyens.

Dans quelle mesure la réponse donnée par Gollwitzer a la question de la
possibilité d’une existence chrétienne, réponse qu’il pensait actuelle, peut-elle
nous aider a chercher une réponse qui nous soit utile et qui soit ndtre? Si la
question qui animait sa pensée €tait traversée par le probléme de 'actualité,
il nous est nécessaire, pour la comprendre, de parcourir son histoire.

Les dates de naissance et de mort d’Helmut Gollwitzer (1908-1993)? nous
apprennent ainsi déja beaucoup sur ce qu’il a été. Il a vécu tous les événements
importants du XX°¢ siécle, de la Premiére Guerre mondiale jusqu’a la chute du
Mur de Berlin et a la Réunification allemande, la plupart du temps en tant
qu’acteur engagé. Cet attachement constant aux affaires de son monde rend
pour nous le personnage de Gollwitzer, par contraste, extrémement fuyant.
Quand on essaie de le saisir et de le comprendre, il échappe a I’emprise et éclate
en de multiples facettes — sans cohérence apparente 3.

Par ailleurs, la société et le protestantisme allemands ont eu, tout au long
du XX¢ siecle, une histoire et un destin particuliers. A 1’opposé du protestan-
tisme frangais, inscrit dans un systéme républicain laique tel qu’il était alors
mis en place en France, le protestantisme allemand était au début du siecle une
religion d’Etat, qui plus est au sein d’un Etat impérial. Le passage a un systéme
républicain s’avéra difficile et douloureux, notamment pour toute une frange
de protestants conservateurs, et prépara le terrain a la montée et au triomphe
du national-socialisme. Emportés par une vague d’enthousiasme et révant
d’une puissance et d’une fierté nationale retrouvées, les protestants — y compris
ceux de I'Eglise confessante — ne combattirent pas, contrairement a ce qui a

? La meilleure introduction a la personne et a la vie de Helmut Gollwitzer est
certainement celle de son ami et successeur Friedrich-Wilhelm Marquardt dans les
Ausgewdhlite Werke (AW) : F.-W. MarqQuarpT, «Helmut Gollwitzer. Weg und Werk»
in C. Haeun (éd.), Bibliographie Helmut Gollwitzer, AW 10, Miinchen, Chr. Kaiser,
1988, p. 11-48. Pour une approche biographique plus approfondie : F.-W. MARQUARDT,
W. BrinkEL, M. WEBER (€d.), Helmut Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, Giitersloh, Chr.
Kaiser/Giitersloher Verlags-haus, 1998. Pour une analyse plus théologique : Rolf
STIEBER-WESTERMANN, op. cit.

3 Difficulté rencontrée par de nombreux spécialistes : F.-W. MarQUARDT, «Helmut
Gollwitzer. Weg und Werk», op. cit. ; B. WIELENGA, «Dank an Helmut Gollwitzer.
Laudatio zu seinem 80. Geburtstagy», in A. PanGritz (ed.), «lch werde nicht sterben,
sondern leben». Uber Helmut Gollwitzer, ibid., p. 11-36.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 311

parfois ¢été dit, le Troisiéme Reich #. Se reconstituant en Evangelische Kirche
in Deutschland (EKD), le protestantisme participa aprés la guerre a la recons-
truction de 1I’Allemagne, du moins de I’Allemagne de 1’Ouest. Cela s’avérait
d’autant plus naturel que la religion chrétienne faisait — et fait encore — office
de référence culturelle et spirituelle centrale : aujourd’hui encore, parler
d’Eglise multitudiniste ou d’Eglise du peuple pour I’Allemagne (Volkskirche)
n’est pas abusif.

Deux traits dominants paraissent des lors caractériser le protestantisme
allemand au XX°¢ siecle : son esprit multitudiniste et son conservatisme. Deux
traits dominants, certes, mais aussi deux traits sans cesse contestés, probléma-
tiques et sujets a débat — voire a combat. C’est au creux de cette tension que
doit €tre situ¢e la contribution de Gollwitzer a I’histoire du protestantisme
allemand au XX°¢ siécle.

Certains estiment que Gollwitzer fait de la théologie en partant la plupart
du temps de situations et d’expériences concrétes °. Ils attribuent donc a son
engagement une certaine priorité par rapport a la théologie. A 1’opposé,
d’autres pensent que Gollwitzer part de Dieu dans sa réalitée (Wirklichkeit
Gottes) et ne place donc pas la détermination théologique de la foi en retrait
par rapport a sa détermination contextuelle. Au contraire, sans la premiére, la
seconde ne serait pas possible ¢, de sorte qu’une certaine priorité revient a la
théologie par rapport a ’engagement. Tandis que la deuxiéme lecture souligne
la proximité de Gollwitzer et de Barth, la premiére I’interpréte davantage a
partir de son engagement socio-politique, d’abord dans les années 50, puis a
la fin des années 60 et 70.

Ces lectures ont toutes deux une certaine légitimité, notamment parce
qu’elles argumentent en partant de la vie et de I’ceuvre de Gollwitzer. Pourtant,
une trop forte accentuation de 1’un ou de 1’autre aspect — de la théologie ou
de I’engagement —, visant a établir une priorité évidente, comporte certains
dangers. Souvent une interprétation trop unilatérale des prises de position
théologiques et politiques de Gollwitzer a abouti a des malentendus : ainsi la
théologie de Gollwitzer a rarement ét¢ comprise par ses amis politiques, car
ils la considéraient comme conservatrice ; inversement, de nombreuses person-
nes, qui pourtant se disaient proches de ses prises de position théologiques,
se sont heurtées a son engagement politique.

4 Note de la rédaction : L auteur a sans doute voulu dire que méme les théologiens
les plus critiques envers le Troisiéme Reich (Barth, Bonhoeffer, Nieméller, notamment)
ne se seraient pas opposés au régime nazi sur le plan politique en tant que tel, de maniére
publique et explicite, mais se seraient contentés de résister a ce que ce régime voulait
imposer aux Eglises sous l'angle de leur organisation interne (par exemple le célebre
paragraphe aryen, interdisant la nomination de protestants d’origine juive a des fonctions
ecclésiales importantes).

> Par exemple : G. OrtH, Helmut Gollwitzer. Zur Solidaritéit befreit, Mainz, Mat-
thias-Griinewald, 1995.

® Par exemple I’ouvrage déja cité de R. STIEBER-WESTERMANN.



312 DAVID ENGELI

Quelques citations de Gollwitzer peuvent ici aider a éclairer le probleme.
Dans le livre Befreiung zur Solidaritdt, il établit que 1’Eglise constitue le lieu
spécifique de pertinence de la théologie :

La maniere de faire de la théologie dépend de la compréhension que ce groupe
[I’Eglise] — ou un groupe de ce groupe — a de lui-méme ; et cela dépend a son tour
de la compréhension d’elle-méme que développe la théologie. Il existe donc entre
la théologie et I’Eglise un cercle herméneutique, dans la mesure oul la théologie nait
de la pratique de I'Eglise ainsi que de ses besoins concrets et qu’en tant que théorie,
elle agit a son tour sur celle-ci. Il reste que I’Eglise est un groupe spécifique. [...]
Elle est un groupe qui est appelé, rassemblé et réuni par un message — par un
message universel 7.

La proclamation de ce message, d’une grande importance tant pour I’Eglise
que pour la théologie, est un acte de foi. Cela dit,

[Ce message] vient de la foi et est donné en vue de la foi. Il n’est pas un résultat
de la foi, mais la foi en est la conséquence. Le message qui précéde la foi et qui
la fait naitre, ne se fait pas entendre parmi nous autrement qu’a travers la procla-
mation de la foi. Quand la foi s’exprime, elle proclame ce qui la précéde et ce a
quoi elle obéit 8.

Cela signifie que la foi se fait ’interpréte de ce message :

[...] interprétation, en tant que tiche dont I’interpréte est partie prenante, ne se
fait pas selon le gotit personnel de celui-ci. Il en va au contraire d’une interprétation
responsable. Nous devons assumer ce que nous comprenons comme le message
chrétien devant ce qu’est le message chrétien. Que notre subjectivité soit engagée
ne soumet pas I’affaire (Sache) dont il en va ici a notre subjectivité [...]. Le message
chrétien existe en lui-méme, «objectivementy, il est une donnée autonome ; il n’est
pas créé par nous, par notre interprétation °.

Ces quelques citations montrent comment Gollwitzer congoit la théologie
et comment il définit son rapport a la pratique de 1’Eglise (et indirectement
donc a toute forme d’engagement chrétien). La théologie et la pratique se
situent 'une par rapport a 'autre dans un cercle herméneutique — elles se
présupposent et se conditionnent réciproquement. On ne peut donc pas parler
d’une priorité évidente d’un aspect par rapport a ’autre. Certes, Gollwitzer
désigne la théologie comme une tache seconde (nachtréigliches Geschift) —elle
se situe en tant que théorie entre la pratique et la pratique (zwischen Praxis
und Praxis). Mais contrairement a une théologie strictement inductive, ce n’est
pas I’engagement stricto sensu qui la précede et la fonde, mais la foi en tant

7 H. GoLLWITZER, Befreiung zur Solidaritdt, p. 25 sq. Un peu plus loin, Gollwitzer
poursuit sa pensée : «|’Eglise ne vit pas de la théologie, mais de la proclamation de ce
message par des personnes qui ont été saisies par lui. La théologie est une tache seconde.
Elle se situe en tant que théorie entre la pratique et la pratique». Ibid., p. 38.

8 H. GoLLwiTzER in ID. et W. WEISCHEDEL, Denken und Glauben. Ein Streitgesprdch,
Stuttgart, Kohlhammer, 1965, p. 8.

? Ibid., p. 9.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 313

que résultat du «message chrétien». La pratique, ou plus précisément 1’exis-
tence qui précede toujours la théologie, est elle-méme déja une existence
théologique — elle est créée et donnée. Face au message chrétien, toute personne
est enticrement passive : elle recoit la possibilité¢ d’accueillir dans la foi le
message qui lui est adresse. Or c’est la foi qui fonde la liberté chrétienne et
celle-ci s’exprime pour Gollwitzer a travers [’obéissance et la reconnaissance
envers Dieu Y. L’existence théologique des chrétiens est leur «suivance»
(Jiingerschaft), mais une forme de suivance qui se distingue par sa spontanéité
et sa capacité d’adaptation. En tant que telle, elle prend forme dans le monde
et est orientée vers lui.

2. Cohérences d’une pensée
2.1. «Théologie de la sociétéy

Helmut Gollwitzer, bien que systématicien, n’a jamais écrit de dogmatique
ou de grand ouvrage de synthése résumant sa théologie ''. Il estimait que,
depuis la Dogmatique de Karl Barth, cela n’¢tait ni nécessaire ni utile et que
I’époque dans laquelle il vivait exigeait une théologie différente, non scolaire
(non «réguliere»), mais plus ponctuelle («irréguliére»), ¢’est-a-dire se mettant
a I’écoute de la société 12,

De ce fait, Gollwitzer ne s’est pas intéressé a la foi chrétienne en tant que
telle, c’est-a-dire a sa caractérisation théologique et anthropologique exacte,
mais bien davantage a |’«existence théologique» concréte et tangible des
chrétiens dans le monde '*. Cette existence théologique, en tant que réponse
a ’appel chrétien a la suivance, devait pour lui se traduire par un lien étroit
entre la théologie des chrétiens et leur engagement, ¢’est-a-dire qu’elle devait
prendre forme dans le monde.

Gollwitzer montre, par son engagement public et politique intrépide autant qu’actif,
sur des questions de notre époque et de notre société, qu’une authentique théologie

' H. GoLLwiTzer, Forderungen der Freiheit. Aufséitze und Reden zur politischen
Ethik, Miinchen, Chr. Kaiser, 1964, p. XI-XXXIX, surtout p. XI-XVL

' Tout au plus peut-on renvoyer au dernier cours qu’il a donné avant son départ
a la retraite, cours qui, un peu comme la Einfiihrung in die evangelische Theologie de
Karl Barth, se voulait une sorte d’introduction a la théologie : H. GOLLWITZER, Befreiung
zur Solidaritdt. Einfiithrung in die Evangelische Theologie, Miinchen, Chr. Kaiser, 1978.

12" La distinction entre une théologie «réguliére» et une théologie «irréguliére» vient
de K. BartH, Kirchliche Dogmatik, KD 1/1, Zirich, Verlag der evangelischen
Buchhandlung, 1932, p. 292 sq. ; traduction frangaise : Dogmatique 1/1, Geneéve, Labor
et Fides, 1953, p. 263 sq.

13 Le terme «existence théologique» est emprunté au titre du célébre pamphlet
programmatique de Karl Barth : K. Bartu, Theologische Existenz heute ! (1933), ThExh,
n° 219, 19842,



314 DAVID ENGELI

de la société (Theologie der Gesellschaft) ne saurait consister en une simple pratique
scientifique de I"observation et du commentaire, mais qu’elle nait d’une participa-
tion active au processus de la société et qu’elle est éprouvée au cceur méme de ce
processus — elle vient de la praxis et va vers la praxis, hic et nunc '*.

La particularité de Gollwitzer — on pourrait peut-étre méme dire son ori-
ginalité — ne réside donc pas tant dans le «quoi», le contenu de sa théologie,
que dans le «comment», le geste, le processus d’effectuation de cette existence
théologique. Ce «comment» est donc a comprendre comme une interrogation sur
le présent a partir du présent, dans une constante (re)mise en question : il s’agit
dés lors bien l1a d’une pensée actuelle, se désirant marquée par son temps.

L’influence de Barth est patente, tant sur le fond que sur la maniere
d’articuler les différents themes théologiques. Mais le Barth dont Gollwitzer
est un disciple est celui du début des années 30, c’est-a-dire ni le jeune Barth
ni celui des années 50 et 60. Toute la vie et I’ceuvre de Gollwitzer peuvent
étre lues comme une traduction, ou plutét une appropriation, du pamphlet
barthien Theologische Existenz heute ! Une appropriation a la fois fidele et
personnelle. Une appropriation luthérienne, faite a la lumiére de la lecture, de
I’interprétation et de la prédication de I’Evangile de Luc, dans des contextes
ecclésiaux et socio-politiques différents, éclairée par la lecture de Karl Marx
et de Martin Buber, sous 1’influence du mouvement étudiant et de la naissance
de la «nouvelle gauche». Une appropriation originale — au sens le plus complet
de ce terme. Il s’agira dans la suite d’étayer ces ¢léments.

2.2. Enracinements de Gollwitzer

Helmut Gollwitzer est né et a grandi dans un milieu luthérien trés conser-
vateur et nationaliste '°. Sa premiére expérience théologique marquante est la
lecture du cours de Luther sur I’Epitre aux Romains (1515/1516), redécouvert
et publi¢ au début des années 20 par Eduard Ellwein. Au lycée d’abord, puis
pendant les premiéres années de ses études surtout, il se lie d’amiti¢ avec Georg
Merz, I’éditeur de la revue Zwischen den Zeiten, organe de la théologie dia-
lectique naissante ; ¢’est par lui qu’il fait la connaissance de Karl Barth. Aprés
un détour par Erlangen, ou enseignent Paul Althaus et Werner Elert, deux des

14 U. DaNNEMANN, M. WEISSINGER, «Helmut Gollwitzers Beitrag zur Theologie der
Gesellschafty, in A. Baubis, D. CLAUSERT, V. ScHLIskI, B. WEGENER (éd.), Richte unsere
Fiisse auf'den Weg des Friedens. Helmut Gollwitzer zum 70. Geburtstag, Miinchen, Chr.
Kaiser, 1979, p. 594.

15" Deutsch-national en allemand, en référence a la Deutsch-Nationale Volkspartei
(DNVP), le parti de la majorité conservatrice des protestants sous la République de
Weimar. Cf. K. Nowak, Evangelische Kirche und Weimarer Republik. Zum politischen
Weg des deutschen Protestantismus zwischen 1918 und 1932, Weimar/Géttingen,
Hermann Bdohlaus Nachfolger/Vandenhoeck & Ruprecht, 1981.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 315

principaux représentants de la Lutherrenaissance, I autre courant important des
années 20 ', Gollwitzer quitte Munich et la Baviére pour Bonn, persuadé par
Barth d’abandonner ses ¢tudes de philosophie pour se consacrer entiérement
a la théologie. 11 est d’abord 1’étudiant, puis I’assistant de Barth — notamment
lors de cette année charniére que fut 1933. La théologie de Gollwitzer plonge
donc ses racines a la fois dans la Lutherrenaissance des années 20 et dans la
théologie dialectique de Karl Barth.

C’est cette double provenance qui lui donne son originalité et lui permet de
se distinguer de son maitre 7. La théologie de Gollwitzer, a I'image de celle de
Luther, revét la plupart du temps une forme «casuistique», c’est-a-dire s’expri-
mant a partir d’événements concrets, dans des contextes toujours singuliers.

En outre, Gollwitzer s’est beaucoup inspiré de ses lectures de 1’Evangile
de Luc, notamment dans la période du national-socialisme, alors qu’il était
pasteur & Berlin-Dahlem (de 1937 a 1940). «Les interprétations de 1'Evangile
de Luc que Gollwitzer a préchées et écrites [...] pendant le Kirchenkampf ont
eu pour sa théologie une importance qui peut étre comparée a celle qu’a eue
le travail sur I’Epitre aux Romains pour Barth. '®» La prédication et I’accom-
pagnement d’une communauté dans un contexte difficile ont indéniablement
nourri son travail intellectuel, et de cette préoccupation est né en 1940 son
«Romerbrief» personnel : Die Freude Gottes '°.

Le 1°" juillet 1933 parait le fameux pamphlet de Karl Barth que nous avons
déja mentionné : Theologische Existenz heute ! Y Au milieu des troubles po-
litiques et ecclésiaux consécutifs & I"arrivée au pouvoir d’Adolf Hitler, au
milieu de I’enthousiasme et des chamboulements de la «Révolution nationale-

16 Sur ces questions, cf. H. AssiL, Der andere Aufbruch : die Lutherrenaissance.
Urspriinge, Aporien und Wege, Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994,

'7 En effet, selon Friedrich-Wilhelm Marquardt, «il existe entre les luthériens et
les calvinistes une différence de monde spirituel. [l manque au luthéranisme I’équilibre
systématique que nous apprécions tant chez Calvin et chez Barth. Le luthéranisme se
concentre sur le seul principe de ‘la justification par la foi seule, sans les ceuvres de
la Loi’. Il s’agit d’un principe polémique [...]. C’est pourquoi Gollwitzer s’est efforcé,
au sein de la théologie allemande dominée par le luthéranisme, de comprendre I’événement
de la justification (Rechtfertigungsgeschehen) comme un principe purement pratique, dans
sa signification premiére de libération paradoxale en vue de la praxis humaine, et de résister
a une nouvelle systématisation de I’ intuition fondamentale de Luther» (Friedrich-Wilhelm
MARQUARDT, «Helmut Gollwitzer. Weg und Werk», op. cit., p. 25).

18 Ibidem, p. 29.

' H. GoLLwiTzer, Die Freude Gottes. Einfithrung in das Lukasevangelium, Berlin/
Gelnhausen, Burckhardthaus-Verlag, 1940 ; p., Jesu Tod und Auferstehung nach dem
Bericht des Lukas, Miinchen, Chr. Kaiser, 1941 ; trad. fr. : 0., La joie de Dieu. Com-
mentaire de I’E'vangi!e de Luc, Neuchatel, Delachaux & Niestlé, 1958.

20 Qutre le texte lui-méme, cf. H. StoEvEsanpt, « Von der Kirchenpolitik zur
Kirche !’ Zur Enstehungsgeschichte von Karl Barths Schrift Theologische Existenz
heute ! im Juni 1933», ZThK, n° 1/76, 1979, p. 118-138 ; ., «Was heisst ‘theologische
Existenz’ ? Uber Absicht und Bedeutung von Karl Barths Schrift Theologische Existenz
heute!», EvTh, n® 2/44, 1984, p. 147-177.



316 DAVID ENGELI

socialistey, Barth affirme ne pas vouloir s’exprimer sur la «situation» (zur
Lage), mais sur le «fond» (zur Sache) :

L’essentiel de ce que j’essaie de dire au sujet des soucis et des questions ecclésiales
qui nous préoccupent depuis des mois ne saurait, pour moi, faire I’objet d’une
communication occasionnelle, car cela consiste, de manicre peu actuelle et éton-
namment simple, en ce que je m’efforce, ici avec mes étudiants, dans les cours et
les séminaires, comme si de rien n’était — a peine si le ton se fait un peu plus vif
— et sans rapport direct, de faire de la théologie et rien que de la théologie. [...]
I’estime qu’il s’agit 1a d’une prise de position — du moins d’une prise de position
ecclésiale, si ce n’est, de maniére indirecte, d’une prise de position politique! Et
j’exige que cette parole sans paroles occasionnelles soit entendue et comprise par
certains des étudiants qui me sont confiés, autant que cela est possible parmi les

nombreux événements de ces jours 2!,

Dans un contexte ou 1’ Allemagne tout entiére et plus particulicrement les
Eglises protestantes sont en pleine ébullition — elles viennent a peine de se
lancer dans un processus d’unification et de réorganisation qui vise a les
structurer de maniére plus hiérarchique et autoritaire, en analogie au
Fiihrerprinzip trés & la mode depuis I’arrivée au pouvoir de Hitler, dans ce
contexte donc, cette affirmation a de quoi étonner. En ramenant la (r)évolution
en cours vers des questions plus «fondamentales» et en se demandant si les
chrétiens, les pasteurs surtout, ne sont pas en train d’abandonner leur «exis-
tence théologique», de la solder au prix d’une actualité et d’une modernité
douteuse, Barth se situe délibérément en décalage par rapport a I’agitation et
I’effervescence du moment. Son message est clair :

Voila ce que j’appelle notre «existence théologique» : qu’au milieu de ce qui fait
notre existence en général [...], la Parole de Dieu soit ce qu’elle est une fois pour
toutes et ce qu’elle seule peut étre, que notre vocation de prédicateurs et de docteurs
nous mobilise comme elle seule peut et doit nous mobiliser. Or, cette existence
théologique, c’est-a-dire notre dépendance exclusive de la Parole de Dieu et la
validité de notre vocation spéciale au service de cette Parole, nous risquons
aujourd’hui de la perdre. [...] Car telle est, sous de nombreuses formes, la puissante
tentation de notre époque : que sous ’emprise d’autres impératifs, nous méconnais-
sions ['intensité et I’exclusivite de ’exigence de la Parole de Dieu et que du méme
coup nous cessions de comprendre la signification méme de cette Parole %2,

Cette existence théologique déterminée par le caractére exclusif de la
Parole de Dieu %3, Barth Iillustre ensuite a 1’aide de trois exemples tirés de
I’actualité de I’année 1933 : la constitution d’une Eglise unifiée (Reichskirche),
la question épiscopale (Reichsbischof) et ’apparition du mouvement des «chré-
tiens allemands» (Glaubensbewegung Deutsche Christen). Ce faisant, il mon-

21
22
23

K. BartH, Theologische Existenz heute !, op. cit., p. 26.

Ibidem, p. 29 sq.

L’importance que Barth accorde dans ce texte a la «Parole de Dieu» est & mettre
en rapport avec la publication fin 1932 du premier volume de sa Dogmatigue. 11 y présente,
en guise de prolégomenes, le «Dogme de la Parole de Dieu» (Lehre des Wortes Gottes).



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 317

tre que sa mise en garde n’émane pas d’une attitude désincarnée, hors de la
réalité, mais qu’elle revient au contraire a aborder l’actualité de maniére
différente, non de maniére superficielle, mais en partant de ’essentiel, du
«fond» (Sache), et que sa position est éminemment politique, précisément
parce qu’elle se limite a la seule théologie. Elle est une sorte de théologie
politique : ni par fascination pour le politique, ni pour étre a la hauteur des
événements cruciaux qui se produisent en Allemagne a cette époque, mais par
refus de se laisser absorber par le politique. Il s’agit d’une théologie politique
dans la mesure ou, en se limitant a son seul objet et en partant toujours de
celui-ci, elle se voit dans 1’obligation de prendre position.

Ce texte de Barth, a cause de sa mise en garde, a cause de sa «méthode»
déroutante, a un moment de ["histoire ou les événements politiques et ecclésiaux
se précipitaient, a eu un retentissement et une influence qu’on ne peut aujourd’hui
que difficilement imaginer. Il a marqué toute la suite de ce qu’on appelle com-
munement le Kirchenkampf et une génération entiere de jeunes théologiens, tous
¢léves de Barth, et parmi eux Helmut Gollwitzer. Ce n’est qu’a partir de cette
proximité que nous pouvons mieux saisir les différences de Gollwitzer par rapport
a Barth, notamment par son ancrage dans un terreau luthérien.

L’«existence théologique» selon Barth — moteur central du comportement
individuel et social du chrétien —, relue dans une perspective luthérienne, me
semble étre le point central de la vie et de I’ceuvre de Gollwitzer. C’est a partir
de ce concept que doit étre envisagé le lien organique, chez Gollwitzer, entre
théologie et engagement ; ¢’est a partir de ce concept aussi que sa pensée regoit
unité et cohérence. On peut d’ailleurs le voir dés son premier article scienti-
fique, «Amt und ‘Fiihrertum’ in der Kirche» 24, ou la marque littéraire de Barth
elle-méme est patente. Il s’agit pour nous maintenant de relire I’histoire de
la pensée de Gollwitzer a partir de ce principe. Je propose de le faire en
distinguant quatre périodes dans sa trajectoire personnelle.

3. Quatre étapes de vie et de combat
3.1. Années de formation

Il faut tout d’abord souligner le conservatisme du milieu luthérien bavarois
dans lequel Gollwitzer a grandi. A cet égard, la figure dominante était celle
de son pére, Wilhelm Georg Gollwitzer, pasteur a Bad Steben, lieu de naissance
de Helmut, puis 4 Lindau-Reutin au bord du Lac de Constance. Cependant,

2% H. Gorrwirzer, «Amt und ‘Fithrertum’ in der Kirche. Ein Beitrag zur Frage
konfessioneller Verstindigung», EvTh, n° 2-3/1, 1934, p. 79-113. Cet article date du
printemps 1934, peu de temps avant la «Déclaration théologique de Barmen», et s appuie
explicitement sur les «Théses de Diisseldorf» (mai 1933) auxquelles Barth a collaboré ;
il s’agit d’évaluer la question du Fiikrertum ou Fiihrerprinzip (depuis été 1933, Ludwig
Miiller est devenu Reichsbischof de la nouvelle Deutsche Evangelische Kirche [DEK]).



318 DAVID ENGELI

la sévérité et le conservatisme de la figure paternelle se trouvaient contreba-
lancés par le bouillonnement de la fratrie des Gollwitzer — six enfants dont
Helmut était le quatriéme. De fait le conservatisme du milieu familial ne
s’avéra pas trop contraignant et n’empécha pas les enfants Gollwitzer de
participer pleinement et avec une grande liberté a la vie intellectuelle, culturelle
et associative de la République de Weimar, et notamment aux mouvements
de jeunesse, surtout a la Jugendbewegung du début du siécle, qui jouérent un

réle important dans la vie de Helmut et de ses fréres et sceurs 2.

3.2. Le Kirchenkampf

La deuxiéme période marquante est incontestablement celle du
Kirchenkampf. A partir de 1936, Gollwitzer s’engage en effet dans [’Eglise
confessante (Bekennende Kirche) ?° ; d’abord en Thuringe, ou il est respon-
sable de la formation théologique des stagiaires ; ensuite, apres une interdiction
de parole (Redeverbot) valable pour la Thuringe, a Berlin, ou il devient en
1937, suite a I’arrestation de Martin Niemdller, le remplagant de celui-ci dans
la paroisse de Berlin-Dahlem %7, jusqu’en 1940, ou une deuxiéme interdiction
de parole lui est signifiée, cette fois pour I’ensemble du Reich
(Reichsredeverbot), assortie d’une expulsion de la ville de Berlin. Sans retracer
plus longuement le parcours de Gollwitzer pendant ces années, notamment
entre 1936 et 1940, il faut souligner que c’est sans doute cette période difficile
qui suscita en lui une sensibilité et un souci particuliers pour les questions
d’actualité qui firent de lui un théologien politique. Toute théologie, aussi
abstraite elt-elle pu étre, revétait & cette époque une dimension politique. La
particularit¢ de Gollwitzer fut non seulement de reconnaitre cet état de fait,
mais encore de I’accepter comme une responsabilité positive et une tache a
part enticre de la théologie, méme et surtout par-dela la période du
Kirchenkampf. En 1937, a la suite de 1’arrestation de Martin Niemoller —
emprisonné dans le camp de concentration de Sachsenhausen comme prison-
nier personnel de Hitler —, Gollwitzer devient, comme je |’ai dit, son rempla-
cant dans la paroisse de Berlin-Dahlem — bien que son statut ne soit pas
officialisé : le Conseil presbytéral, de tendance «modérée», choisit un autre

23 En 1963, Gollwitzer faisait une relecture plus critique de son engagement dans
la Jugendbewegung : H. GoLLwITZER, «Hoher Meissner 1963» in p., Auch das Denken
darf dienen, AW 9, Miinchen, Chr. Kaiser, 1988, p. 205-219.

26 Parmi I’abondante littérature consacrée a la période du Kirchenkampf (1933-
1945), je retiens, outre les ouvrages de référence de K. Scholder et de K. Meier, celui
de K. HerserT, Der Kirchenkampf. Historie oder bleibendes Erbe ?, Frankfurt/Main,
Evangelisches Verlagswerk, 1985. En frangais : B. Reymonb, Une Eglise @ croix gam-
mée ?, Lausanne, L’Age d’Homme, 1980.

27 G. ScuABerLE-KOENIGS, Und sie waren (iglich einmiitig beieinander. Der Weg
der Bekennenden Gemeinde Berlin-Dahlem mit Helmut Gollwitzer (1937-1943),
Gitersloh, Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, 1998. -



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 319

candidat comme successeur de Niemoller (Walter Dress), de sorte que
Gollwitzer, soutenu par les représentants locaux de Iaile radicale de 1'Eglise
confessante,  s’investit  surtout dans les cultes d’intercession
(Fiirbittegottesdienste) organisés quotidiennement dans la petite église Sainte-
Anne. Pendant toute cette période, Gollwitzer lit, interpréte et préche — en lectio
continua — I’Evangile de Luc 2. Le souvenir que Gollwitzer a gardé de cette
¢poque illustre bien que ce travail ne revét pas pour lui une signification
seulement exégétique et théologique : il s’agit d’un travail d’accompagnement
pastoral et celui-ci regoit donc en tant que tel, de maniére implicite, une
dimension politique.

La communauté était aussi attentive que les prédicateurs. D’un public de pratiquants
ordinaires elle se transformait en un troupeau de personnes en détresse, pour qui
la seule participation a un culte public représentait déja un acte de confession et
qui pourtant ne pouvaient s’en passer, parce que le culte était indispensable a leur
vie quotidienne. [La communauté] saisissait immédiatement 1’actualité du texte, de
sorte que souvent les seules lectures étaient déja recues comme une parole vivante ;
et elle percevait sans peine dans les paroles de la prédication le lien avec les
questions et les événements du jour, sans que ceux-ci ne soient explicitement

nommés 28,

L’un des meilleurs exemples du ministére de Gollwitzer dans la paroisse
de Berlin-Dahlem — peut-étre aussi le plus célébre — est sa prédication du 16
novembre 1938, le dimanche de I’année liturgique réservé a la confession des
péchés (Busstag), moins d’une semaine apres le terrible pogrom de la nuit du
9 au 10 novembre 1938 (Novemberpogrom). Apres la lecture des dix comman-
dements, qui résonnent «comme des coups de marteau dans le silence de mort
de la communauté accablée» 2%, et aprés la lecture de Lc 3,3-14, le texte du
jour en suivant la lectio continua de 1’Evangile de Luc, Gollwitzer commence
ainsi sa prédication :

Chére communauté ! Qui se doit aujourd’hui encore de précher ? Qui se doit
aujourd’hui encore de précher la confession des péchés ? La bouche ne nous est-
elle pas fermée a nous tous en ce jour? Pouvons-nous encore faire autre chose que
simplement nous taire ? [...] Que demandons-nous a Dieu, si maintenant nous
venons & lui, si maintenant nous chantons et lisons la Bible, prions, préchons,
confessons nos péchés, comme si nous pouvions nous attendre a ce qu’il soit encore
au milieu de nous et a ce que ce ne soit pas seulement un acte religieux vide qui
se déroule ici! Il doit étre dégotlité de notre entétement et de notre présomption.
Pourquoi ne pas au moins nous taire ? Oui, peut-étre que ’attitude la plus appropriée

28 Un commentaire et de trés nombreuses prédications sont les fruits de ce travail.
Cf. H. GoLLwitzer, Wir diirfen héren... Predigten, ThExh, n° 66, 1939 ; ip., Zuspruch
und Anspruch. Predigten, Miinchen, Chr. Kaiser, 1954 ; ip., ...und lobten Gott. Predigten
— gehalten in der Gemeinde Berlin-Dahlem 1938-1940, Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener Verlag, 1964 ; ., Dennoch bleibe ich stets an dir... Predigten aus dem
Kirchenkampf 1937-1940, AW 1, Miinchen, Chr. Kaiser, 1988.

2 H. GoLLwirzer, in F.-W. MarQuARDT, W. BRrINKEL, M. WEBER (éd.), Helmut
Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 119.



320 DAVID ENGELI

serait en cet instant de demeurer ici, ensemble, en silence pendant une heure, sans
chanter, sans prier, sans parler [...]. Non parce que je le veux, mais parce que je
ne peux pas échapper a4 ma mission, voila pourquoi je vous parle aujourd’hui. Et
comme vous ¢tes décidés a écouter, eh bien ! que nous puissions nous mettre
ensemble a I’écoute de ce qu’un autre a dit a une autre époque, de ce que ce Jean-
Baptiste a dit autrefois ; et nous voulons étre attentifs a ce qu’il a a nous dire, a
nous aujourd’hui, aux hommes et aux femmes de cette époque lointaine autant
qu’aux hommes et aux femmes de ce jour de confession des péchés C.

Sous une forme trés différente de celle du texte de Barth, ou encore du
premier article scientifique de Gollwitzer, le ministére de celui-ci dans la
paroisse de Berlin-Dahlem prolonge et met véritablement en ceuvre ce que
Barth a voulu dire par le terme «existence théologique» — méme s’il s’agit dans
le cas du Kirchenkampf d’une époque ou toute parole ou engagement qui sortait
d’une sorte de «conformisme national-socialiste» revétait une dimension
potentiellement, voire directement, politique.

’ by
3.3. L’apres-guerre

Aprées la guerre, la situation n’est plus la méme. Le 31 décembre 1949,
Gollwitzer rentre de cing années passées comme prisonnier de guerre en Union
soviétique. Il est immédiatement appelé a ['université de Bonn ou lui est
proposée la chaire de théologie systématique laissée vacante depuis le départ
de Barth en 1935. 1l est ainsi du jour au lendemain propulsé au milieu des
sphéres de pouvoir de la «République de Bonn» : de nombreuses connaissances
et quelques amis de Gollwitzer se retrouvent dans les instances dirigeantes,
soit de la nouvelle Eglise, la Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), soit
du nouvel Etat, la République fédérale d’ Allemagne (RFA). 1l se trouve de ce
fait rapidement impliqué dans les débats ecclésiaux et socio-politiques de
I’Allemagne de 1’apreés-guerre. D’abord quelque peu en retrait par rapport a
d’autres personnalités — Martin Niemdller, Gustav Heinemann, Hans-Joachim
Iwand, etc. — et plus conciliant qu’elles, il ne se radicalise que peu a peu. Les
principaux débats de cette €époque sont le réarmement de la RFA (création de
la Bundeswehr en 1956), la signature du contrat d’aumdnerie militaire (1957)
et le stationnement d’armes atomiques en Allemagne (RFA et RDA). Au
premier regard, I’argumentation que Gollwitzer développe tout au long des
années 50 peut paraitre d’ordre essentiellement politique, de sorte qu’il faut
se demander si le terme «existence théologique» reste approprié. A cet égard,
Gollwitzer se souvient d’une discussion avec Otto Dibelius, un des principaux
responsables ecclésiastiques de cette époque :

Dibelius me disait a I’époque : «je n’arrive pas a comprendre pourquoi il s’agit 1a
de questions théologiques. Ne sont-elles pas purement politiques ?» D’une part, je

30 Ibidem, p. 122.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 321

pouvais comprendre son interrogation ; de [’autre, ’argument inverse me convain-
quait, & savoir : nous avons en tant qu’Eglise, et en tant qu’Eglise nationale, un tel
degre de responsabilité par rapport au destin actuel du peuple, que nous devons
éviter le plus grand malheur — telle était notre conviction, a savoir celui de la scission
et de ’armement de [’un contre [autre ; ces deux aspects étaient a I’époque encore

liés, et tels sont aussi le commandement de Dieu et notre acte de repentance 3!.

Le point de départ de I’argumentation demeure donc théologique et, comme
al’époque du Kirchenkampf, continue de s’opposer a une perspective purement
politique. Cela est particuliérement clair dans le livre Die Christen und die
Atomwaffen 2. Un article portant le méme titre résume I’argumentation de
Gollwitzer :

IT suffit de prendre conscience en toute lucidité du caractére des armes atomiques,
bactériologiques et chimiques pour se rendre compte, sans hésitation possible, de
la différence par rapport aux moyens de guerre des siécles antérieurs, pour se rendre
compte également que leurs caractéristiques font éclater le cadre qui a permis a
I’Eglise de considérer le service militaire comme compatible avec la volonté de
Dieu.

Et plus loin :

Bien assez souvent I'Eglise a encouragé le peuple quand son gouvernement croyait
devoir prendre le risque d’une guerre. Elle 1’a encouragé a la foi et 4 la confiance
en Dieu dans 'audace du combat pour la liberté et le droit de la patrie et, dans la
mesure ou il s’agissait réellement d’une guerre indispensable (Notkrieg) au sens de
Luther, elle a agi en accord avec ce qu’elle considérait étre juste devant Dieu. Ne
doit-elle pas aujourd’hui encourager tout autant le peuple allemand a la foi et & la
confiance en Dieu, pour qu’il prenne le risque d’un renoncement aux armes ato-
miques ? Car elles ne permettent en aucun cas une guerre juste. Pourquoi I'Eglise
est-elle si lente a décider de franchir ce pas, aprés s’étre engagée si facilement en
temps de guerre et aprés avoir fait si peu de cas d’une «politisation» de sa prédi-
cation ? Si toutefois elle devait ne pas décider de précher la foi en Dieu et d’en-
courager a prendre un risque en fonction de ce qu’elle considére aujourd’hui étre
Jjuste devant Dieu, comment pense-t-elle alors pouvoir échapper au soupgon que sa
prédication antérieure de la volonté de Dieu en temps de guerre avait elle aussi été
une manceuvre de dissimulation religieuse et done une politisation réellement con-
damnable ? [...] Si omnes, ego non ! ([méme] si tous [les autres], moi non !) — voila
ce qu'un chrétien doit répondre a la question de la participation a cette préparation
gouvernementale d’un meurtre a grande échelle (Massenmord) 3.

A une époque ou beaucoup de théologiens et de responsables ecclésias-
tiques allemands se réfugient derriére un discours de neutralité politique, au

*I H. GoLLwrtzer, «Predigt tiber Lukas 3,3-14 — Busstagspredigt 16. November
1938», in Ip., Dennoch bleibe ich stets an dir..., p. 52 sq. Cf. aussi G. SCHABERLE-
Koenigs, Und sie waren tiglich einmiitig beieinander, op. cit., p. 188-202.

32 H. GoLLwitzer in J. MULLER-KENT, Fermdchinis fiir die Zukunft. Gespriche mit
Helmut Gollwitzer und Kurt Scharf, Minchen, Chr. Kaiser, 1989, p. 129 sq.

3 H. Goruwrrzer, Die Christen und die Atomwaffen, Miinchen, Chr, Kaiser, 1957 ;
traduction frangaise : Les chrétiens et les armes atomiques, Genéve, Labor et Fides,
1958.



322 DAVID ENGELI

nom d’une théologie des deux regnes et souvent par consentement plus ou
moins tacite a la politique du gouvernement de Konrad Adenauer, Gollwitzer
ne mache pas ses mots : avec d’autres, il témoigne de la continuité, par dela
la période du Kirchenkampf, de I'exigence d’une existence théologique que
beaucoup croient pouvoir abandonner depuis que 1’indépendance de 1I’Eglise
parait assurée et la démocratie définitivement acquise.

3.4. Aprés 68

Tout au long de la deuxiéme moitié des années 60 et au début des années
70, la compréhension gollwitzerienne de ce a quoi ’existence théologique
engage les chrétiens se précise encore. A la suite d’une expérience marquante
lors de la Conférence «Eglise et société» du COE en 1966 & Genéve, une des
conférences préparatoires de la grande Conférence d’Uppsala en 1968, et sous
I’impulsion du mouvement étudiant (Studentenbewegung), il prend conscience
de la nécessité d’une transformation radicale de la société. Cette transformation
doit étre aussi juste que possible, de sorte qu’elle ne peut aller que dans le sens
d’une (r)évolution a la fois socialiste e démocratique. Dans un exposé de 1976,
Gollwitzer se définit lui-méme, de mani¢re un peu polémique, comme un
communiste écologique, marxiste, chrétien, lucanien, luthérien, barthien, dé-
mocrate et socialiste. Et il ajoute :

Je reconnais [...] que je suis communiste. Mais en tant que tel je ne rends témoi-
gnage ni au communisme, ni au marxisme, ni a Luther, ni a Barth, mais a mon seul
Seigneur Jésus-Christ qui m’a appelé comme son disciple **.

Dans une autre contribution de la méme époque, Gollwitzer s’interroge :
un chrétien doit-il étre socialiste 7 En partant de deux citations, I’une d’Adolf
Grimme («les socialistes peuvent étre chrétiens, les chrétiens doivent étre
socialistes») et "autre du jeune Barth («un chrétien véritable doit devenir
socialiste — s’il veut prendre au sérieux la réforme du christianisme ; un
socialiste véritable doit étre chrétien — s’il tient a la réforme du socialisme»),
il établit un lien entre foi chrétienne et socialisme :

D’une part, un but est visé : un maximum de justice sociale dans la société et, en
ce qui concerne la structuration de I’Etat, I’organisation voulue par les démocraties ;
voila I’orientation et la ligne. On ne peut étre chrétien et en méme temps s’engager
et avancer dans une autre direction que celle qui vise un maximum de justice sociale
et de démocratie. D’autre part, la tiche de la réalisation demeure : a travers elle,
la liberté chrétienne va devoir s’avérer capable d’examiner toujours a nouveau les
differentes propositions et programmes de réalisation, sans exclure d’emblée, ni les
modérés par recherche de radicalité, ni les radicaux par crainte de la radicalité, et

3 H. GoLLwiTzer, «Die Christen und die Atomwaffen» in 1p., ...dass Gerechtigkeit
und Friede sich kiissen. Aufsdtze zur politischen Ethik, Vol. 2, AW 5, Miinchen, Chr.
Kaiser, 1988, p. 60 et p. 62 sq.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 323

de ne pas tenir une option pour juste en toute situation et en toute circonstance. Le
choix est soumis a la raison, non a 1’arbitraire *°.

Au-dela de cette précision sur I’orientation politique de I’existence théo-
logique, celle-ci regoit a cette époque un élargissement qui peut paraitre
nouveau au premier regard. La aussi I’accompagnement des jeunes engagés
dans le mouvement des étudiants peut étre considéré comme un facteur dé-
terminant :

Toute personne qui a vécu ces années du dedans, au centre du tourbillon, comme
nous a Berlin entre 1965 et 1970, a pu constater que pour les jeunes il s’agissait
d’une période de libre expression, d’une période enthousiasmante. Les problémes
personnels étaient tout & coup relégués au second plan, on avait beaucoup a faire,
des manifestations a organiser, et tous les jours de nouvelles idées devaient étre
discutées, sortant toutes de 1’ordinaire. C’étaient des mois de révolution sexuelle
[...]. C’est pour cela que j’ai écrit le livie Krummes Holz — aufrechter Gang
justement pendant ces années : car je savais que, quand toute cette effervescence
retomberait, la question individuelle du sens de la vie remonterait de maniére trés
intense. Elle ne se trouvait évacuée que momentanément, parce qu’on trouvait un
sens dans la transformation de la société °.

Cette citation montre que ce que j’appelle I'existence théologique de
Gollwitzer, qui au fil des années regut une orientation politique de plus en plus
explicite, ne s’est a aucun moment trouvée réduite a cette orientation politique,
pas méme pendant les années du mouvement des étudiants et de la naissance
de la «nouvelle gauche». D’ou I’étonnement de bien des éléves de Gollwitzer,
par exemple de ce pasteur berlinois : «[...] d’un point de vue théologique,
Gollwitzer fut toujours un conservateur, d’un point de vue politique [par
contre], un radical ; et comme il était en outre un personnage extrémement
aimable, on lui pardonnait sa théologie» *’. Or c’est précisément de cette
théologie conservatrice, de ce «christianisme trés dogmatique» 3%, que se nour-
rit aussi, pendant ces années, 1’engagement politique de Gollwitzer : «[...] la
théologie et sa base, la foi chrétienne, étaient le fondement existentiel de cet
engagement républicain et démocratique qui I’a rendu célébre parmi le public
et dont nous nous souvenons encore aujourd’hui» *°. Avec le livre Krummes
Holz — aufrechter Gang, Gollwitzer montre que la théologie ne saurait se diluer
dans un engagement politique, quel qu’il soit, mais qu’elle garde au contraire
une importance fondamentale et indépassable en tant que telle.

3 H. Gorrwrrzer, «Ich bin Kommunisty, Umkehr und Revolution. Aufsiitze zu
christlichem Glauben und Marxismus, Vol. 2, AW 7, Miinchen, Chr. Kaiser, 1988, p. 37 sq.

3 H, GoLLwitzer, «Muss ein Christ Sozialist sein ?», Umkehr und Revolution.
Aufséitze zu christlichem Glauben und Marxismus, Vol. 2, AW 7, Miinchen, Chr. Kaiser,
1988, p. 19 sq.

37 H. GoLLwITZER, in F.-W. MARQUARDT, W. BRiNkEL, M. WEBER (éd.), Helmut
Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 297.

38 Cité d’aprés J. MULLER-KENT, op. cit., p. 165.

3 Ibidem, p. 166.



324 DAVID ENGELI

Le mouvement ¢tudiant de la fin des années 60 marque donc, aprés le
Kirchenkampf et I’aprés-guerre, un troisiéme tournant dans 1’évolution de la
pensée politique de Gollwitzer. L’appréciation du mouvement par Gollwitzer
est en elle-méme intéressante :

Toute personne qui est elle-méme partie prenante dans les questions politiques [...]
sera soulagée de constater qu’enfin une jeune génération allemande ne s’oriente
politiquement pas vers le nationalisme et le militarisme, mais qu’elle s’ouvre au
monde et se fait porteuse de valeurs démocratiques et humanitaires d’une maniére
qui m’émeut toujours & nouveau *!.

Gollwitzer fut I'un des rares membres du corps professoral a accepter le
défi que posait a la société tout entiére et a I'université en particulier cette
«jeune génération allemande». Plus encore, le mouvement étudiant s’avéra étre
pour lui un facteur déterminant qui amena une réorientation de sa théologie
et de son engagement, leur redonnant une sorte de second souffle. Parallele-
ment, il prit conscience de la nécessité d’une transformation radicale de la
société 42 et de I'importance irréductible de la question du sens de la vie ¥,
Il sera des lors, avec Gustav Heinemann, Heinrich Boll, Erich Fried et, a Berlin,
Kurt Scharf et Heinrich Albertz, I’'un de ceux qui accompagneront I’émergence
d’une nouvelle gauche (Neue Linke) : mouvement pour la paix (Friedens-
bewegung), opposition au nucléaire (Antiatombewegung), création du parti
¢cologiste (die Griinen), etc.

Avec le déces de Brigitte Gollwitzer, sa femme — souvent considérée
comme la conscience politique du couple —, se termine pour Helmut Gollwitzer
tout un itinéraire. En 1988, chaleureusement entouré pour son 80°¢ anniver-
saire 44, il donne un dernier cours (sur le Petit Catéchisme de Luther) et un
dernier seminaire (sur la doctrine du salut universel) a la Freie Universitdt.
Il estime désormais avoir fait son temps: c’est a d’autres de reprendre le
flambeau *°. Méme s’il les a longtemps espérées, il assiste a la chute du mur
de Berlin (1989) et a la réunification allemande (1990) comme a des événe-
ments extérieurs. Il meurt en 1993. L’Allemagne évolue et doit se passer de
la voix critique d’Helmut Gollwitzer.

40 E. KrippENDORFF, «Nachdenken iiber Helmut Gollwitzer» in A. PANGRITZ, «lch
werde nicht sterben sondern lebeny. Uber Helmut Gollwitzer, op. cit., p. 50.

41 Cité d’aprés Friedrich-Wilhelm MARQUARDT, Wolfgang BrRiNkEL, Manfred WEBER
(éd.), Helmut Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 292 sq.

#2 Cette prise de conscience aboutit en 1974 au livre Die kapitalistische Revolution,
Miinchen, Chr. Kaiser, 1974.

B H. GoLLwitzer, Krummes Holz — aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des
Lebens, Miinchen, Chr. Kaiser, 1970.

# C’est a cette occasion que sont édités les Ausgewdhite Werke (AW):
H. GoLLwiTzer, Ausgewdhite Werke, 10 vol., Miinchen, Chr. Kaiser, 1988.

45 H. GoLLwiTzer, E. Ponimany, «Ich werde nicht sterben, sondern leben», in A.
Pancritz (éd.), «lch werde nicht sterben, sondern lebeny. Uber Helmut Gollwitzer,
Berlin, Orient & Okzident, 1998, p. 79-95.



UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 325

4. Reprise

Comment étre chrétien aujourd’hui ? Telle était la question qui animait
Gollwitzer. Aujourd’hui nous pouvons nous interroger : dans quelle mesure la
réponse que Gollwitzer a donnée a cette question au XX°¢ siécle peut-elle nous
aider a chercher notre réponse, celle qui nous permettra d’étre des témoins du
Christ au XXI® siecle ?

Le premier intérét de la personne, de la vie et de ’ceuvre de Gollwitzer
est certainement de rappeler que I’exigence de la foi est une exigence totale,
indivisible et donc exclusive. Telle est depuis la Réforme la conviction la plus
fondamentale du protestantisme : celle du sola fide qui s’enracine dans le sola
gratia. Ou avec Barth : «[...] 1l n’existe pas dans le monde d’exigence plus
pressante que celle élevée par la Parole de Dieu d’étre annoncée et écoutéex 46.
Toutefois, par 1a n’est dit ni ce qu’est la Parole de Dieu, ni la fagon dont elle
est accueillie, ni a quoi, enfin, elle appelle les chrétiens. De sorte qu’a ce premier
niveau, tant la question herméneutique que la question éthique demeurent.

Nombreux sans doute sont ceux qui ne désirent pas aller plus loin : ils
regoivent la vie et I’ceuvre de Gollwitzer comme un témoignage de foi, certes,
mais comme un témoignage dont ils ne souhaitent pas s’inspirer. D’autres peut-
étre acceptent de suivre Gollwitzer dans sa conception de I’existence théolo-
gique des chrétiens. Pour eux, I'intérét de la personne, de la vie et de I’ceuvre
de Gollwitzer réside dans la force et la crédibilité, donc dans la pertinence de
sa posture théologique et éthique, a son époque. La question qu’ils se posent
des lors est la suivante : cette posture théologique et éthique est-elle trans-
posable a une autre époque — ou plus modestement : est-il possible de s’en
inspirer — ou est-elle inséparablement liée au contexte qui I’a vu naitre ?

Sans prétendre répondre a cette question, il me semble que le XXI¢ siécle,
dans sa radicale nouveauté, a un besoin urgent de témoins critiques — a I’image
de ce que Gollwitzer a été dans I’ Allemagne du XX¢ siécle. Car rien n’est plus
idéologique, et donc potentiellement totalitaire, qu’une «pensée unique» qui
proclame la fin des idéologies et annonce le triomphe de la liberté. Dans cet
esprit, une appropriation critique de notre propre histoire me semble étre une
piste possible, comme une herméneutique des «signes des temps», et donc
comme un témoignage empreint de libert¢ évangélique. Peut-étre 1’exhor-
tation de Barth de 1933 (se soucier plus du «fond» que de la «situation»)
a-t-elle encore, plus que nous ne voudrions le penser, de beaux jours devant
elle.

46 K. Barth, Theologische Existenz heute !, op. cit., p. 27 sq.



	Une existence théologique : dans l'Allemagne du XXe siècle : Helmut Gollwitzer (1908-1993)

