
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 4

Artikel: Une existence théologique : dans l'Allemagne du XXe siècle : Helmut
Gollwitzer (1908-1993)

Autor: Engeli, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 134 (2002), P. 309-325

UNE EXISTENCE THEOLOGIQUE
DANS L'ALLEMAGNE DU XXe SIÈCLE :

HELMUT GOLLWITZER (1908-1993)
*

David Engeli

Résumé

Dans cet article, l'A. offre un aperçu global de la pensée d'Helmut
Gollwitzer (1908-1993), théologien allemand marqué à la fois par Karl Barth
(et son pamphlet Theologische Existenz heute de 1933) et par la Luther-
renaissance du début du XXe siècle. A travers le thème de l'«existence
théologique», l'A. montre comment Gollwitzer articulait un engagement politique
«de gauche» à une conception conservatrice de la théologie, d'abord lors de

la montée du nazisme, puis pendant la Seconde Guerre mondiale et enfin après
celle-ci, radicalisant progressivement ses positions et participant notamment
à la fondation du parti écologique allemand (Die Grünen) puis soutenant les

mouvements estudiantins de 1968.

1. Gollwitzer ou l'actualité d'une pensée

Helmut Gollwitzer a été, dans sa pensée et ses engagements, profondément
marqué par son siècle. Classés parmi les reliques de la guerre froide en

Allemagne, ses livres, beaucoup lus jusque dans les années 80, ont disparu des

étalages avec la chute du mur de Berlin ; en France, personne n'a pris la relève
de son ami et traducteur Georges Casalis. Cet oubli relatif est largement
dommageable, car la question qui animait Gollwitzer reste en de nombreux
points la nôtre : comment est-il possible d'être chrétien aujourd'hui '

Ce texte a été établi dans le cadre d'un diplôme de spécialisation en théologie
systématique, puis édité par K. Blaser t et C. Indermuhle (Lausanne) après le décès de
l'auteur le 3 septembre 2001. Un grand merci à T. Laus pour sa relecture finale du texte,
ainsi qu'à la rédaction de la RThPh qui a accepté d'éditer ce texte dans les meilleurs
délais. Toutes les traductions françaises des textes cités selon la version allemande sont
de D. Engeli.

1 «Si je me penche sur mon parcours, qu'ai-je voulu apporter à la théologie
chrétienne, à la compréhension de la foi chrétienne? Quelle a été la chose la plus importante
pour moi? Pendant la majeure partie de ma vie, la théologie a été préoccupée par la
question du rapport de la foi chrétienne à la modernité, par la question : comment peut-
on être chrétien aujourd'hui?» H. Gollwitzer, «Geleitwort», in R. Stieber-Westermann,
Die Provokation zum Leben. Gott im theologischen Werk Helmut Gollwitzers, Frankfurt/
Main etc., Peter Lang, 1993, p. 1.



310 DAVID ENGELI

L'époque dans laquelle nous vivons se présente en effet comme radicalement

nouvelle : la révolution informatique, la globalisation des communications

et des échanges consacrent le processus de mondialisation (des richesses

et des pauvretés) en cours depuis plusieurs décennies déjà. Cette époque, qui
prétend être celle du pragmatisme et de l'efficacité, proclame depuis la chute

du mur de Berlin la fin des idéologies. En même temps, elle annonce le

triomphe de la liberté - liberté d'entreprendre, liberté de faire du profit, liberté
même de s'organiser en des mouvements citoyens.

Dans quelle mesure la réponse donnée par Gollwitzer à la question de la

possibilité d'une existence chrétienne, réponse qu'il pensait actuelle, peut-elle
nous aider à chercher une réponse qui nous soit utile et qui soit nôtre? Si la

question qui animait sa pensée était traversée par le problème de l'actualité,
il nous est nécessaire, pour la comprendre, de parcourir son histoire.

Les dates de naissance et de mort d'Helmut Gollwitzer (1908-1993)2 nous

apprennent ainsi déjà beaucoup sur ce qu'il a été. Il a vécu tous les événements

importants du XXe siècle, de la Première Guerre mondiale jusqu'à la chute du

Mur de Berlin et à la Réunification allemande, la plupart du temps en tant

qu'acteur engagé. Cet attachement constant aux affaires de son monde rend

pour nous le personnage de Gollwitzer, par contraste, extrêmement fuyant.
Quand on essaie de le saisir et de le comprendre, il échappe à l'emprise et éclate

en de multiples facettes - sans cohérence apparente 3.

Par ailleurs, la société et le protestantisme allemands ont eu, tout au long
du XXe siècle, une histoire et un destin particuliers. À l'opposé du protestantisme

français, inscrit dans un système républicain laïque tel qu'il était alors

mis en place en France, le protestantisme allemand était au début du siècle une

religion d'État, qui plus est au sein d'un État impérial. Le passage à un système

républicain s'avéra difficile et douloureux, notamment pour toute une frange
de protestants conservateurs, et prépara le terrain à la montée et au triomphe
du national-socialisme. Emportés par une vague d'enthousiasme et rêvant
d'une puissance et d'une fierté nationale retrouvées, les protestants - y compris
ceux de l'Église confessante - ne combattirent pas, contrairement à ce qui a

2 La meilleure introduction à la personne et à la vie de Helmut Gollwitzer est
certainement celle de son ami et successeur Friedrich-Wilhelm Marquardt dans les

Ausgewählte Werke (AW) : F.-W. Marquardt, «Helmut Gollwitzer. Weg und Werk»
in C. Haehn (éd.), Bibliographie Helmut Gollwitzer, AW 10, München, Chr. Kaiser,
1988, p. 11-48. Pour une approche biographique plus approfondie : F.-W. Marquardt,
W. Brinkel, M. Weber (éd.), Helmut Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, Gütersloh. Chr.
Kaiser/Gütersloher Verlags-haus, 1998. Pour une analyse plus théologique : Rolf
Stieber-Westermann, op. cit.

3 Difficulté rencontrée par de nombreux spécialistes : F.-W. Marquardt, «Helmut
Gollwitzer. Weg und Werk», op. cit. ; B. Wielenga, «Dank an Helmut Gollwitzer.
Laudatio zu seinem 80. Geburtstag», in A. Panoritz (éd.), «Ich werde nicht sterben,
sondern leben». Über Helmut Gollwitzer, ibid., p. 11-36.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 311

parfois été dit, le Troisième Reich 4. Se reconstituant en Evangelische Kirche
in Deutschland (EKD), le protestantisme participa après la guerre à la
reconstruction de l'Allemagne, du moins de l'Allemagne de l'Ouest. Cela s'avérait
d'autant plus naturel que la religion chrétienne faisait - et fait encore - office
de référence culturelle et spirituelle centrale : aujourd'hui encore, parler
d'Église multitudiniste ou d'Église du peuple pour l'Allemagne (Volkskirche)
n'est pas abusif.

Deux traits dominants paraissent dès lors caractériser le protestantisme
allemand au XXe siècle : son esprit multitudiniste et son conservatisme. Deux
traits dominants, certes, mais aussi deux traits sans cesse contestés, problématiques

et sujets à débat - voire à combat. C'est au creux de cette tension que
doit être située la contribution de Gollwitzer à l'histoire du protestantisme
allemand au XXe siècle.

Certains estiment que Gollwitzer fait de la théologie en partant la plupart
du temps de situations et d'expériences concrètes -\ Ils attribuent donc à son

engagement une certaine priorité par rapport à la théologie. À l'opposé,
d'autres pensent que Gollwitzer part de Dieu dans sa réalité (Wirklichkeit
Gottes) et ne place donc pas la détermination théologique de la foi en retrait

par rapport à sa détermination contextuelle. Au contraire, sans la première, la

seconde ne serait pas possible 6, de sorte qu'une certaine priorité revient à la

théologie par rapport à l'engagement. Tandis que la deuxième lecture souligne
la proximité de Gollwitzer et de Barth, la première l'interprète davantage à

partir de son engagement socio-politique, d'abord dans les années 50, puis à

la fin des années 60 et 70.
Ces lectures ont toutes deux une certaine légitimité, notamment parce

qu'elles argumentent en partant de la vie et de l'œuvre de Gollwitzer. Pourtant,
une trop forte accentuation de l'un ou de l'autre aspect - de la théologie ou
de l'engagement -, visant à établir une priorité évidente, comporte certains

dangers. Souvent une interprétation trop unilatérale des prises de position
théologiques et politiques de Gollwitzer a abouti à des malentendus : ainsi la

théologie de Gollwitzer a rarement été comprise par ses amis politiques, car
ils la considéraient comme conservatrice ; inversement, de nombreuses personnes,

qui pourtant se disaient proches de ses prises de position théologiques,
se sont heurtées à son engagement politique.

4 Note de la rédaction : L'auteur a sans doute voulu dire que même les théologiens
les plus critiques envers le Troisième Reich (Barth. Bonhoeffer, Niemöller, notamment)
ne se seraient pas opposés au régime nazi sur le pian politique en tant que tel. de manière
publique et explicite, mais se seraient contentés de résister à ce que ce régime voulait
imposer aux Églises sous l'angle de leur organisation interne (par exemple le célèbre
paragraphe aryen, interdisant la nomination de protestants d'origine juive à des fonctions
ecclésiales importantes).

5 Par exemple : G. Orth, Helmut Gollwitzer. Zur Solidarität befreit, Mainz,
Matthias-Grünewald. 1995.

6 Par exemple l'ouvrage déjà cité de R. Stieber-Westermann.



312 DAVID ENGELI

Quelques citations de Gollwitzer peuvent ici aider à éclairer le problème.
Dans le livre Befreiung zur Solidarität, il établit que l'Église constitue le lieu

spécifique de pertinence de la théologie :

La manière de faire de la théologie dépend de la compréhension que ce groupe
[l'Église] - ou un groupe de ce groupe - a de lui-même ; et cela dépend à son tour
de la compréhension d'elle-même que développe la théologie. Il existe donc entre
la théologie et l'Église un cercle herméneutique, dans la mesure où la théologie naît
de la pratique de l'Église ainsi que de ses besoins concrets et qu'en tant que théorie,
elle agit à son tour sur celle-ci. 11 reste que l'Église est un groupe spécifique. [...]
Elle est un groupe qui est appelé, rassemblé et réuni par un message - par un

message universel7.

La proclamation de ce message, d'une grande importance tant pour l'Église
que pour la théologie, est un acte de foi. Cela dit,

[Ce message] vient de la foi et est donné en vue de la foi. Il n'est pas un résultat
de la foi, mais la foi en est la conséquence. Le message qui precèdei la foi et qui
la fait naître, ne se fait pas entendre parmi nous autrement qu'à travers la
proclamation de la foi. Quand la foi s'exprime, elle proclame ce qui la precède et ce à

quoi elle obéit 8.

Cela signifie que la foi se fait l'interprète de ce message :

[...] l'interprétation, en tant que tâche dont l'interprète est partie prenante, ne se

fait pas selon le goût personnel de celui-ci. Il en va au contraire d'une interprétation
responsable. Nous devons assumer ce que nous comprenons comme le message
chrétien devant ce qu'est le message chrétien. Que notre subjectivité soit engagée
ne soumet pas l'affaire (Sache) dont il en va ici à notre subjectivité [...]. Le message
chrétien existe en lui-même, «objectivement», il est une donnée autonome ; il n'est
pas créé par nous, par notre interprétation 9.

Ces quelques citations montrent comment Gollwitzer conçoit la théologie
et comment il définit son rapport à la pratique de l'Église (et indirectement
donc à toute forme d'engagement chrétien). La théologie et la pratique se

situent l'une par rapport à l'autre dans un cercle herméneutique - elles se

présupposent et se conditionnent réciproquement. On ne peut donc pas parler
d'une priorité évidente d'un aspect par rapport à l'autre. Certes, Gollwitzer
désigne la théologie comme une tâche seconde (nachträgliches Geschäft) - elle

se situe en tant que théorie entre la pratique et la pratique (zwischen Praxis
und Praxis). Mais contrairement à une théologie strictement inductive, ce n'est

pas l'engagement stricto sensu qui la précède et la fonde, mais la foi en tant

7 H. Gollwitzer, Befreiung zur Solidarität, p. 25 sq. Un peu plus loin, Gollwitzer
poursuit sa pensée : «l'Église ne vit pas de la théologie, mais de la proclamation de ce

message par des personnes qui ont été saisies par lui. La théologie est une tâche seconde.
Elle se situe en tant que théorie entre la pratique et la pratique». Ibid., p. 38.

8 H. Gollwitzer in id. et W. Weischedel, Denken und Glauben. Ein Streitgespräch,
Stuttgart, Kohlhammer, 1965, p. 8.

9 Ibid., p. 9.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 313

que résultat du «message chrétien». La pratique, ou plus précisément l'existence

qui précède toujours la théologie, est elle-même déjà une existence

théologique - elle est créée et donnée. Face au message chrétien, toute personne
est entièrement passive : elle reçoit la possibilité d'accueillir dans la foi le

message qui lui est adressé. Or c'est la foi qui fonde la liberté chrétienne et

celle-ci s'exprime pour Gollwitzer à travers l'obéissance et la reconnaissance

envers Dieu 10. L'existence théologique des chrétiens est leur «suivance»

(Jüngerschaft), mais une forme de suivance qui se distingue par sa spontanéité
et sa capacité d'adaptation. En tant que telle, elle prend forme dans le monde
et est orientée vers lui.

2. Cohérences d'une pensée

2.1. «Théologie de la société»

Helmut Gollwitzer, bien que systématicien, n'a jamais écrit de dogmatique
ou de grand ouvrage de synthèse résumant sa théologie ".Il estimait que,
depuis la Dogmatique de Karl Barth, cela n'était ni nécessaire ni utile et que
l'époque dans laquelle il vivait exigeait une théologie différente, non scolaire
(non «régulière»), mais plus ponctuelle («irrégulière»), c'est-à-dire se mettant
à l'écoute de la société n.

De ce fait, Gollwitzer ne s'est pas intéressé à la foi chrétienne en tant que
telle, c'est-à-dire à sa caractérisation théologique et anthropologique exacte,
mais bien davantage à l'«existence théologique» concrète et tangible des

chrétiens dans le monde 13. Cette existence théologique, en tant que réponse
à l'appel chrétien à la suivance, devait pour lui se traduire par un lien étroit
entre la théologie des chrétiens et leur engagement, c'est-à-dire qu'elle devait

prendre forme dans le monde.

Gollwitzer montre, par son engagement public et politique intrépide autant qu'actif,
sur des questions de notre époque et de notre société, qu'une authentique théologie

10 H. Gollwitzer, Forderungen der Freiheit. Aufsätze und Reden zur politischen
Ethik, München, Chr. Kaiser, 1964, p. XI-XXXIX, surtout p. XI-XVI.

" Tout au plus peut-on renvoyer au dernier cours qu'il a donné avant son départ
à la retraite, cours qui, un peu comme la Einführung in die evangelische Theologie de

Karl Barth, se voulait une sorte d'introduction à la théologie : H. Gollwitzer, Befreiung
zur Solidarität. Einführung in die Evangelische Theologie, München, Chr. Kaiser, 1978.

12 La distinction entre une théologie «régulière» et une théologie «irrégulière» vient
de K. Barth, Kirchliche Dogmatik, KD I/l, Zürich, Verlag der evangelischen
Buchhandlung, 1932, p. 292 sq. ; traduction française : Dogmatique I/l. Genève, Labor
et Fides, 1953, p. 263 sq.

13 Le terme «existence théologique» est emprunté au titre du célèbre pamphlet
programmatique de Karl Barth : K. Bariti, Theologische Existenz heute /(1933), ThExh,
n° 219, 19842.



314 DAVID ENGELI

de la société (Theologie der Gesellschaft) ne saurait consister en une simple pratique
scientifique de l'observation et du commentaire, mais qu'elle naît d'une participation

active au processus de la société et qu'elle est éprouvée au cœur même de ce

processus - elle vient de la praxis et va vers la praxis, hic et nunc ,4.

La particularité de Gollwitzer - on pourrait peut-être même dire son

originalité - ne réside donc pas tant dans le «quoi», le contenu de sa théologie,

que dans le «comment», le geste, le processus d'effectuation de cette existence

théologique. Ce «comment» est donc à comprendre comme une interrogation sur
le présent à partir du présent, dans une constante (re)mise en question : il s'agit
dès lors bien là d'une pensée actuelle, se désirant marquée par son temps.

L'influence de Barth est patente, tant sur le fond que sur la manière
d'articuler les différents thèmes théologiques. Mais le Barth dont Gollwitzer
est un disciple est celui du début des années 30, c'est-à-dire ni le jeune Barth
ni celui des années 50 et 60. Toute la vie et l'œuvre de Gollwitzer peuvent
être lues comme une traduction, ou plutôt une appropriation, du pamphlet
barthien Theologische Existenz heute Une appropriation à la fois fidèle et

personnelle. Une appropriation luthérienne, faite à la lumière de la lecture, de

l'interprétation et de la prédication de l'Évangile de Luc, dans des contextes
ecclésiaux et socio-politiques différents, éclairée par la lecture de Karl Marx
et de Martin Buber, sous l'influence du mouvement étudiant et de la naissance
de la «nouvelle gauche». Une appropriation originale - au sens le plus complet
de ce terme. Il s'agira dans la suite d'étayer ces éléments.

2.2. Enracinements de Gollwitzer

Helmut Gollwitzer est né et a grandi dans un milieu luthérien très conservateur

et nationaliste '5. Sa première expérience théologique marquante est la
lecture du cours de Luther sur l'Epître aux Romains (1515/1516), redécouvert
et publié au début des années 20 par Eduard Ellwein. Au lycée d'abord, puis
pendant les premières années de ses études surtout, il se lie d'amitié avec Georg
Merz, l'éditeur de la revue Zwischen den Zeiten, organe de la théologie
dialectique naissante ; c'est par lui qu'il fait la connaissance de Karl Barth. Après
un détour par Erlangen, où enseignent Paul Althaus et Werner Elert, deux des

14 U. Dannemann, M. Weissinger, «Helmut Gollwitzers Beitrag zur Theologie der
Gesellschaft», in A. Baudis, D. Clausert, V. Schliski, B. Wegener (éd.). Richte unsere
Füsse aufden Weg des Friedens. Helmut Gollwitzer zum 70. Geburtstag, München, Chr.
Kaiser, 1979, p. 594.

15 Deutsch-national en allemand, en référence à la Deutsch-Nationale Volkspartei
(DNVP), le parti de la majorité conservatrice des protestants sous la République de
Weimar. Cf. K. Nowak, Evangelische Kirche und Weimarer Republik. Zum politischen
Weg des deutschen Protestantismus zwischen 1918 und 1932, Weimar/Göttingen,
Hermann Bòhlaus Nachfolger/Vandenhoeck & Ruprecht, 1981.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 315

principaux représentants de la Lutherrenaissance, l'autre courant important des

années 20 l6, Gollwitzer quitte Munich et la Bavière pour Bonn, persuadé par
Barth d'abandonner ses études de philosophie pour se consacrer entièrement
à la théologie. Il est d'abord l'étudiant, puis l'assistant de Barth - notamment
lors de cette année charnière que fut 1933. La théologie de Gollwitzer plonge
donc ses racines à la fois dans la Lutherrenaissance des années 20 et dans la

théologie dialectique de Karl Barth.
C'est cette double provenance qui lui donne son originalité et lui permet de

se distinguer de son maître 17. La théologie de Gollwitzer, à l'image de celle de

Luther, revêt la plupart du temps une forme «casuistique», c'est-à-dire s'expri-
mant à partir d'événements concrets, dans des contextes toujours singuliers.

En outre, Gollwitzer s'est beaucoup inspiré de ses lectures de l'Évangile
de Luc, notamment dans la période du national-socialisme, alors qu'il était

pasteur à Berlin-Dahlem (de 1937 à 1940). «Les interprétations de l'Évangile
de Luc que Gollwitzer a prêchées et écrites [...] pendant le Kirchenkampf'ont
eu pour sa théologie une importance qui peut être comparée à celle qu'a eue
le travail sur l'Epître aux Romains pour Barth. 18» La prédication et

l'accompagnement d'une communauté dans un contexte difficile ont indéniablement
nourri son travail intellectuel, et de cette préoccupation est né en 1940 son
«Römerbrief» personnel : Die Freude Gottes 19.

Le 1er juillet 1933 paraît le fameux pamphlet de Karl Barth que nous avons
déjà mentionné : Theologische Existenz heute 20 Au milieu des troubles
politiques et ecclésiaux consécutifs à l'arrivée au pouvoir d'Adolf Hitler, au
milieu de l'enthousiasme et des chamboulements de la «Révolution nationale-

16 Sur ces questions, cf. H. Assel, Der andere Aufbruch : die Lathe/renaissance.
Ursprünge. Aporien und Wege, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1994.

17 En effet, selon Friedrich-Wilhelm Marquardt, «il existe entre les luthériens et
les calvinistes une différence de monde spirituel. Il manque au luthéranisme l'équilibre
systématique que nous apprécions tant chez Calvin et chez Barth. Le luthéranisme se

concentre sur le seul principe de 'la justification par la foi seule, sans les œuvres de
la Loi'. II s'agit d'un principe polémique [...]. C'est pourquoi Gollwitzer s'est efforcé,
au sem de la théologie allemande dominée par le luthéranisme, de comprendre l'événement
de la justification (Rechtfertigungsgeschehen) comme un principe purementpratique, dans
sa signification première de libération paradoxale en vue de lapraxis humaine, et de résister
à une nouvelle systématisation de l'intuition fondamentale de Luther» (Friedrich-Wilhelm
Marquardt, «Helmut Gollwitzer. Weg und Werk», op. cit., p. 25).

18 Ibidem, p. 29.
19 H. Gollwitzer, Die Freude Gottes. Einführung in das Lukasevangelium, Berlin/

Gelnhausen, Burckhardthaus-Verlag, 1940 ; id., Jesu Tod und Auferstehung nach dem
Bericht des Lukas, München, Chr. Kaiser, 1941 ; trad. fr. : id., La joie de Dieu.
Commentaire de l'Évangile de Luc, Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1958.

20 Outre le texte lui-même, cf. H. Stoevesandt, «'Von der Kirchenpolitik zur
Kirche ' Zur Enstehungsgeschichte von Karl Barths Schrift Theologische Existenz
heute im Juni 1933», ZThK, n° 1/76, 1979, p. 118-138 ; id., «Was heisst 'theologische
Existenz' Über Absicht und Bedeutung von Karl Barths Schrift Theologische Existenz
heute!», EvTh, n° 2/44, 1984, p. 147-177.



316 DAVID ENGELI

socialiste», Barth affinne ne pas vouloir s'exprimer sur la «situation» (zur
Lage), mais sur le «fond» (zur Sache) :

L'essentiel de ce que j'essaie de dire au sujet des soucis et des questions ecclésiales

qui nous préoccupent depuis des mois ne saurait, pour moi, faire l'objet d'une
communication occasionnelle, car cela consiste, de manière peu actuelle et
étonnamment simple, en ce que je m'efforce, ici avec mes étudiants, dans les cours et
les séminaires, comme si de rien n'était - à peine si le ton se fait un peu plus vif
- et sans rapport direct, de faire de la théologie et rien que de la théologie. [...]
J'estime qu'il s'agit là d'une prise de position - du moins d'une prise de position
ecclésiale, si ce n'est, de manière indirecte, d'une prise de position politique! Et

j'exige que cette parole sans paroles occasionnelles soit entendue et comprise par
certains des étudiants qui me sont confiés, autant que cela est possible parmi les

nombreux événements de ces jours 21.

Dans un contexte où l'Allemagne tout entière et plus particulièrement les

Églises protestantes sont en pleine ebullition - elles viennent à peine de se

lancer dans un processus d'unification et de réorganisation qui vise à les

structurer de manière plus hiérarchique et autoritaire, en analogie au

Führerprinzip très à la mode depuis l'arrivée au pouvoir de Hitler, dans ce

contexte donc, cette affirmation a de quoi étonner. En ramenant la (r)évolution
en cours vers des questions plus «fondamentales» et en se demandant si les

chrétiens, les pasteurs surtout, ne sont pas en train d'abandonner leur «existence

théologique», de la solder au prix d'une actualité et d'une modernité

douteuse, Barth se situe délibérément en décalage par rapport à l'agitation et

l'effervescence du moment. Son message est clair :

Voilà ce que j'appelle notre «existence théologique» : qu'au milieu de ce qui fait
notre existence en général [...], la Parole de Dieu soit ce qu'elle est une fois pour
toutes et ce qu'elle seule peut être, que notre vocation de prédicateurs et de docteurs
nous mobilise comme elle seule peut et doit nous mobiliser. Or, cette existence
théologique, c'est-à-dire notre dépendance exclusive de la Parole de Dieu et la
validité de notre vocation spéciale au service de cette Parole, nous risquons
aujourd'hui de la perdre. [...] Car telle est, sous de nombreuses fonnes, la puissante
tentation de notre époque : que sous l'emprise d'autres impératifs, nous méconnaissions

l'intensité et l'exclusivité de l'exigence de la Parole de Dieu et que du même

coup nous cessions de comprendre la signification même de cette Parole 22.

Cette existence théologique déterminée par le caractère exclusif de la
Parole de Dieu 23, Barth l'illustre ensuite à l'aide de trois exemples tirés de

l'actualité de l'année 1933 : la constitution d'une Église unifiée (Reichskirche),
la question episcopale (Reichsbischof) et l'apparition du mouvement des «chrétiens

allemands» (Glaubensbewegung Deutsche Christen). Ce faisant, il mon-

21 K. Barth, Theologische Existenz heute I, op. cit., p. 26.
22 Ibidem, p. 29 sq.
23 L'importance que Barth accorde dans ce texte à la «Parole de Dieu» est à mettre

en rapport avec la publication fin 1932 du premier volume de sa Dogmatique. Il y présente,
en guise de prolégomènes, le «Dogme de la Parole de Dieu» (Lehre des Wortes Gottes).



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 3 17

tre que sa mise en garde n'émane pas d'une attitude désincarnée, hors de la

réalité, mais qu'elle revient au contraire à aborder l'actualité de manière
différente, non de manière superficielle, mais en partant de l'essentiel, du
«fond» (Sache), et que sa position est éminemment politique, précisément
parce qu 'elle se limite à la seule théologie. Elle est une sorte de théologie
politique : ni par fascination pour le politique, ni pour être à la hauteur des

événements cruciaux qui se produisent en Allemagne à cette époque, mais par
refus de se laisser absorber par le politique. Il s'agit d'une théologie politique
dans la mesure où, en se limitant à son seul objet et en partant toujours de

celui-ci, elle se voit dans l'obligation de prendre position.
Ce texte de Barth, à cause de sa mise en garde, à cause de sa «méthode»

déroutante, à un moment de l'histoire où les événements politiques et ecclésiaux

se précipitaient, a eu un retentissement et une influence qu'on ne peut aujourd'hui
que difficilement imaginer. Il a marqué toute la suite de ce qu'on appelle
communément le Kirchenkampfei une génération entière déjeunes théologiens, tous
élèves de Barth, et parmi eux Helmut Gollwitzer. Ce n'est qu'à partir de cette

proximité que nous pouvons mieux saisir les différences de Gollwitzer par rapport
à Barth, notamment par son ancrage dans un terreau luthérien.

L'«existence théologique» selon Barth - moteur central du comportement
individuel et social du chrétien -, relue dans une perspective luthérienne, me
semble être le point central de la vie et de l'œuvre de Gollwitzer. C'est à partir
de ce concept que doit être envisagé le lien organique, chez Gollwitzer, entre
théologie et engagement ; c'est à partir de ce concept aussi que sa pensée reçoit
unité et cohérence. On peut d'ailleurs le voir dès son premier article scientifique,

«Amt und 'Führertum' in der Kirche» 24, où la marque littéraire de Barth
elle-même est patente. Il s'agit pour nous maintenant de relire l'histoire de

la pensée de Gollwitzer à partir de ce principe. Je propose de le faire en

distinguant quatre périodes dans sa trajectoire personnelle.

3. Quatre étapes de vie et de combat

3.1. Années de formation

Il faut tout d'abord souligner le conservatisme du milieu luthérien bavarois
dans lequel Gollwitzer a grandi. À cet égard, la figure dominante était celle
de son père, Wilhelm Georg Gollwitzer, pasteur à Bad Stehen, lieu de naissance
de Helmut, puis à Lindau-Reutin au bord du Lac de Constance. Cependant,

24 H. Gollwitzer, «Amt und 'Führertum' in der Kirche. Ein Beitrag zur Frage
konfessioneller Verständigung», EvTh, n° 2-3/1. 1934, p. 79-113. Cet article date du
printemps 1934, peu de temps avant la «Déclaration théologique de Bannen», et s'appuie
explicitement sur les «Thèses de Düsseldorf» (mai 1933) auxquelles Barth a collaboré ;

il s'agit d'évaluer la question du Führertum ou Führerprinzip (depuis l'été 1933. Ludwig
Müller est devenu Reichsbischof de la nouvelle Deutsche Evangelische Kirche [DEK]).



318 DAVID ENGELI

la sévérité et le conservatisme de la figure paternelle se trouvaient contrebalancés

par le bouillonnement de la fratrie des Gollwitzer - six enfants dont

Helmut était le quatrième. De fait le conservatisme du milieu familial ne

s'avéra pas trop contraignant et n'empêcha pas les enfants Gollwitzer de

participer pleinement et avec une grande liberté à la vie intellectuelle, culturelle
et associative de la République de Weimar, et notamment aux mouvements
de jeunesse, surtout à la Jugendbewegung du début du siècle, qui jouèrent un
rôle important dans la vie de Helmut et de ses frères et sœurs 25.

3.2. Le Kirchenkampf

La deuxième période marquante est incontestablement celle du

Kirchenkampf. À partir de 1936, Gollwitzer s'engage en effet dans l'Église
confessante (Bekennende Kirche) 26

; d'abord en Thuringe, où il est responsable

de la formation théologique des stagiaires ; ensuite, après une interdiction
de parole (Redeverbot) valable pour la Thuringe, à Berlin, où il devient en

1937, suite à l'arrestation de Martin Niemöller, le remplaçant de celui-ci dans

la paroisse de Berlin-Dahlem 27, jusqu'en 1940, où une deuxième interdiction
de parole lui est signifiée, cette fois pour l'ensemble du Reich

(Reichsredeverbot), assortie d'une expulsion de la ville de Berlin. Sans retracer

plus longuement le parcours de Gollwitzer pendant ces années, notamment
entre 1936 et 1940, il faut souligner que c'est sans doute cette période difficile
qui suscita en lui une sensibilité et un souci particuliers pour les questions
d'actualité qui firent de lui un théologien politique. Toute théologie, aussi

abstraite eût-elle pu être, revêtait à cette époque une dimension politique. La

particularité de Gollwitzer fut non seulement de reconnaître cet état de fait,
mais encore de l'accepter comme une responsabilité positive et une tâche à

part entière de la théologie, même et surtout par-delà la période du

Kirchenkampf. En 1937, à la suite de l'arrestation de Martin Niemöller -
emprisonné dans le camp de concentration de Sachsenhausen comme prisonnier

personnel de Hitler -, Gollwitzer devient, comme je l'ai dit, son remplaçant

dans la paroisse de Berlin-Dahlem - bien que son statut ne soit pas
officialisé : le Conseil presbytéral, de tendance «modérée», choisit un autre

25 En 1963, Gollwitzer faisait une relecture plus critique de son engagement dans
la Jugendbewegung : H. Gollwitzer, «Hoher Meissner 1963» in id., Auch das Denken
darf dienen, AW 9, München, Chr. Kaiser, 1988, p. 205-219.

26 Parmi l'abondante littérature consacrée à la période du Kirchenkampf (1933-
1945), je retiens, outre les ouvrages de référence de K. Scholder et de K. Meier, celui
de K. Herbert, Der Kirchenkampf. Historie oder bleibendes Erbe Frankfurt/Main,
Evangelisches Verlagswerk, 1985. En français : B. Reymond, Une Église à croix gammée

Lausanne. L'Âge d'Homme, 1980.
27 G. Schäberle-Koenigs, Und sie waren täglich einmütig beieinander. Der Weg

der Bekennenden Gemeinde Berlin-Dahlem mit Helmut Gollwitzer (1937-1943),
Gütersloh, Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus, 1998.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 319

candidat comme successeur de Niemöller (Walter Dress), de sorte que
Gollwitzer, soutenu par les représentants locaux de l'aile radicale de l'Église
confessante, s'investit surtout dans les cultes d'intercession
(Fürbittegottesdienste) organisés quotidiennement dans la petite église Sainte-
Anne. Pendant toute cette période, Gollwitzer lit, interprète et prêche - en lectio
continua - l'Évangile de Luc 27. Le souvenir que Gollwitzer a gardé de cette

époque illustre bien que ce travail ne revêt pas pour lui une signification
seulement exégétique et théologique : il s'agit d'un travail d'accompagnement
pastoral et celui-ci reçoit donc en tant que tel, de manière implicite, une
dimension politique.

La communauté était aussi attentive que les prédicateurs. D'un public de pratiquants
ordinaires elle se transformait en un troupeau de personnes en détresse, pour qui
la seule participation à un culte public représentait déjà un acte de confession et

qui pourtant ne pouvaient s'en passer, parce que le culte était indispensable à leur
vie quotidienne. [La communauté] saisissait immédiatement l'actualité du texte, de

sorte que souvent les seules lectures étaient déjà reçues comme une parole vivante :

et elle percevait sans peine dans les paroles de la prédication le lien avec les

questions et les événements du jour, sans que ceux-ci ne soient explicitement
nommés 28.

L'un des meilleurs exemples du ministère de Gollwitzer dans la paroisse
de Berlin-Dahlem - peut-être aussi le plus célèbre - est sa prédication du 16

novembre 1938, lc dimanche de l'année liturgique réservé à la confession des

péchés (Busstag), moins d'une semaine après le terrible pogrom de la nuit du
9 au 10 novembre 1938 (Novemberpogrom). Après la lecture des dix commandements,

qui résonnent «comme des coups de marteau dans le silence de mort
de la communauté accablée» 29, et après la lecture de Lc 3,3-14, le texte du

jour en suivant la lectio continua de l'Évangile de Luc, Gollwitzer commence
ainsi sa prédication :

Chère communauté Qui se doit aujourd'hui encore de prêcher Qui se doit
aujourd'hui encore de prêcher la confession des péchés La bouche ne nous est-
elle pas fennée à nous tous en ce jour? Pouvons-nous encore faire autre chose que
simplement nous taire [...] Que demandons-nous à Dieu, si maintenant nous
venons à lui, si maintenant nous chantons et lisons la Bible, prions, prêchons,
confessons nos péchés, comme si nous pouvions nous attendre à ce qu'il soit encore
au milieu de nous et à ce que ce ne soit pas seulement un acte religieux vide qui
se déroule ici! Il doit être dégoûté de notre entêtement et de notre présomption.
Pourquoi ne pas au moins nous taire Oui, peut-être que l'attitude la plus appropriée

28 Un commentaire et de très nombreuses prédications sont les fruits de ce travail.
Cf. H. Gollwitzer, Wir dürfen hören... Predigten, ThExh, n° 66, 1939 ; id., Zuspruch
und Anspruch. Predigten, München, Chr. Kaiser, 1954 ; id., ...und lobten Gott. Predigten
- gehalten in der Gemeinde Berlin-Dahlem 1938-1940, Neukirchen-Vluyn,
Neukirchener Verlag, 1964 : id., Dennoch bleibe ich stets an dir... Predigten aus dem

Kirchenkampj 1937-1940, AW 1, München, Chr. Kaiser, 1988.
19 H. Gollwitzer, in F.-W. Marquardt, W. Brinkel, M. Weber (éd.), Helmut

Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 119.



320 DAVID ENGELI

serait en cet instant de demeurer ici. ensemble, en silence pendant une heure, sans
chanter, sans prier, sans parler [...]. Non parce que je le veux, mais parce que je
ne peux pas échapper à ma mission, voilà pourquoi je vous parle aujourd'hui. Et
comme vous êtes décidés à écouter, eh bien que nous puissions nous mettre
ensemble à l'écoute de ce qu'un autre a dit à une autre époque, de ce que ce Jean-

Baptiste a dit autrefois ; et nous voulons être attentifs à ce qu'il a à nous dire, à

nous aujourd'hui, aux hommes et aux femmes de cette époque lointaine autant
qu'aux hommes et aux femmes de ce jour de confession des péchés 30.

Sous une forme très différente de celle du texte de Barth, ou encore du

premier article scientifique de Gollwitzer, le ministère de celui-ci dans la

paroisse de Berlin-Dahlem prolonge et met véritablement en œuvre ce que
Barth a voulu dire par le terme «existence théologique» - même s'il s'agit dans

le cas du Kirchenkampf 'd'une époque où toute parole ou engagement qui sortait
d'une sorte de «conformisme national-socialiste» revêtait une dimension

potentiellement, voire directement, politique.

3.3. L'après-guerre

Après la guerre, la situation n'est plus la même. Le 31 décembre 1949,
Gollwitzer rentre de cinq années passées comme prisonnier de guerre en Union
soviétique. Il est immédiatement appelé à l'université de Bonn où lui est

proposée la chaire de théologie systématique laissée vacante depuis le départ
de Barth en 1935. Il est ainsi du jour au lendemain propulsé au milieu des

sphères de pouvoir de la «République de Bonn» : de nombreuses connaissances
et quelques amis de Gollwitzer se retrouvent dans les instances dirigeantes,
soit de la nouvelle Église, la Evangelische Kirche in Deutschland (EKD), soit
du nouvel État, la République fédérale d'Allemagne (RFA). Il se trouve de ce

fait rapidement impliqué dans les débats ecclésiaux et socio-politiques de

l'Allemagne de l'après-guerre. D'abord quelque peu en retrait par rapport à

d'autres personnalités - Martin Niemöller, Gustav Heinemann, Hans-Joachim

Iwand, etc. - et plus conciliant qu'elles, il ne se radicalise que peu à peu. Les

principaux débats de cette époque sont le réarmement de la RFA (création de

la Bundeswehr en 1956), la signature du contrat d'aumônerie militaire (1957)
et le stationnement d'armes atomiques en Allemagne (RFA et RDA). Au
premier regard, l'argumentation que Gollwitzer développe tout au long des

années 50 peut paraître d'ordre essentiellement politique, de sorte qu'il faut
se demander si le terme «existence théologique» reste approprié. À cet égard,
Gollwitzer se souvient d'une discussion avec Otto Dibelius, un des principaux
responsables ecclésiastiques de cette époque :

Dibelius me disait à l'époque : «je n'arrive pas à comprendre pourquoi il s'agit là
de questions théologiques. Ne sont-elles pas purement politiques ?» D'une part, je

30 Ibidem, p. 122.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 321

pouvais comprendre son interrogation ; de l'autre, l'argument inverse me convainquait,

à savoir : nous avons en tant qu'Église, et en tant qu'Église nationale, un tel
degré de responsabilité par rapport au destin actuel du peuple, que nous devons
éviter le plus grand malheur - telle était notre conviction, à savoir celui de la scission
et de l'armement de l'un contre l'autre ; ces deux aspects étaient à l'époque encore
liés, et tels sont aussi le commandement de Dieu et notre acte de repentance ¦".

Le point de départ de l'argumentation demeure donc théologique et, comme
à l'époque du Kirchenkampf, continue de s'opposer à une perspective purement
politique. Cela est particulièrement clair dans le livre Die Christen und die

Atomwaffen 32. Un article portant le même titre résume l'argumentation de

Gollwitzer :

Il suffit de prendre conscience en toute lucidité du caractère des armes atomiques,
bactériologiques et chimiques pour se rendre compte, sans hésitation possible, de
la différence par rapport aux moyens de guene des siècles antérieurs, pour se rendre
compte également que leurs caractéristiques font éclater le cadre qui a pennis à

l'Église de considérer le service militaire comme compatible avec la volonté de
Dieu.

Et plus loin :

Bien assez souvent l'Église a encouragé le peuple quand son gouvernement croyait
devoir prendre le risque d'une guerre. Elle l'a encouragé à la foi et à la confiance
en Dieu dans l'audace du combat pour la liberté et le droit de la patrie et, dans la

mesure où il s'agissait réellement d'une guerre indispensable (Notkrieg) au sens de

Luther, elle a agi en accord avec ce qu'elle considérait être juste devant Dieu. Ne
doit-elle pas aujourd'hui encourager tout autant le peuple allemand à la foi et à la
confiance en Dieu, pour qu'il prenne le risque d'un renoncement aux armes
atomiques Car elles ne permettent en aucun cas une guene juste. Pourquoi l'Église
est-elle si lente à décider de franchir ce pas, après s'être engagée si facilement en

temps de guerre et après avoir fait si peu de cas d'une «politisation» de sa
prédication Si toutefois elle devait ne pas décider de prêcher la foi en Dieu et

d'encourager à prendre un risque en fonction de ce qu'elle considère aujourd'hui être
juste devant Dieu, comment pense-t-elle alors pouvoir échapper au soupçon que sa

prédication antérieure de la volonté de Dieu en temps de guerre avait elle aussi été

une manœuvre de dissimulation religieuse et donc une politisation réellement
condamnable [...] Si omnes, ego non ([même] si tous [les autres], moi non - voilà
ce qu'un chrétien doit répondre à la question de la participation à cette préparation
gouvernementale d'un meurtre à grande échelle (Massenmord)33.

À une époque où beaucoup de théologiens et de responsables ecclésiastiques

allemands se réfugient derrière un discours de neutralité politique, au

31 H. Gollwitzer, «Predigt über Lukas 3,3-14 - Busstagspredigt 16. November
1938», in Id., Dennoch bleibe ich stets an dir..., p. 52 sq. Cf. aussi G. Schäberle-
KoENiGS, Und sie waren täglich einmütig beieinander, op. cit., p. 188-202.

32 H. Gollwitzer in J. Müller-Kent, Vermächtnis für die Zukunft. Gespräche mit
Helmut Gollwitzer und Kurt Scharf, München, Chr. Kaiser, 1989, p. 129 sq.

33 H. Gollwitzer, Die Christen und die Atomwaffen, München, Chr. Kaiser, 1957 ;

traduction française : Les chrétiens et les armes atomiques, Genève, Labor et Fides,
1958.



322 DAVID ENGELI

nom d'une théologie des deux règnes et souvent par consentement plus ou
moins tacite à la politique du gouvernement de Konrad Adenauer, Gollwitzer
ne mâche pas ses mots : avec d'autres, il témoigne de la continuité, par delà
la période du Kirchenkampf, de l'exigence d'une existence théologique que
beaucoup croient pouvoir abandonner depuis que l'indépendance de l'Église
paraît assurée et la démocratie définitivement acquise.

3.4. Après 68

Tout au long de la deuxième moitié des années 60 et au début des années

70, la compréhension gollwitzerienne de ce à quoi l'existence théologique

engage les chrétiens se précise encore. À la suite d'une expérience marquante
lors de la Conférence «Église et société» du COE en 1966 à Genève, une des

conférences préparatoires de la grande Conférence d'Uppsala en 1968, et sous

l'impulsion du mouvement étudiant (Studentenbewegung), il prend conscience
de la nécessité d'une transformation radicale de la société. Cette transformation
doit être aussi juste que possible, de sorte qu'elle ne peut aller que dans le sens

d'une (r)évolution à la fois socialiste et démocratique. Dans un exposé de 1976,

Gollwitzer se définit lui-même, de manière un peu polémique, comme un
communiste écologique, marxiste, chrétien, lucanien, luthérien, barthien,
démocrate et socialiste. Et il ajoute :

Je reconnais [...] que je suis communiste. Mais en tant que tel je ne rends témoignage

ni au communisme, ni au marxisme, ni à Luther, ni à Barth, mais à mon seul

Seigneur Jésus-Christ qui m'a appelé comme son disciple 34.

Dans une autre contribution de la même époque, Gollwitzer s'interroge :

un chrétien doit-il être socialiste En partant de deux citations, l'une d'Adolf
Grimme («les socialistes peuvent être chrétiens, les chrétiens doivent être

socialistes») et l'autre du jeune Barth («un chrétien véritable doit devenir
socialiste - s'il veut prendre au sérieux la réforme du christianisme ; un
socialiste véritable doit être chrétien - s'il tient à la réforme du socialisme»),
il établit un lien entre foi chrétienne et socialisme :

D'une part, un but est visé : un maximum de justice sociale dans la société et, en
ce qui concerne la stmeturation de l'État, l'organisation voulue par les démocraties :

voilà l'orientation et la ligne. On ne peut être chrétien et en même temps s'engager
et avancer dans une autre direction que celle qui vise un maximum de justice sociale
et de démocratie. D'autre part, la tâche de la réalisation demeure : à travers elle,
la liberté chrétienne va devoir s'avérer capable d'examiner toujours à nouveau les
différentes propositions et programmes de réalisation, sans exclure d'emblée, ni les
modérés par recherche de radicalité, ni les radicaux par crainte de la radicalité, et

34 H. Gollwitzer, «Die Christen und die Atomwaffen» in id., ...dass Gerechtigkeit
und Friede sich küssen. Aufsätze zur politischen Ethik, Vol. 2, AW 5, München, Chr.
Kaiser, 1988, p. 60 et p. 62 sq.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 323

de ne pas tenir une option pour juste en toute situation et en toute circonstance. Le
choix est soumis à la raison, non à l'arbitraire 35.

Au-delà de cette précision sur l'orientation politique de l'existence
théologique, celle-ci reçoit à cette époque un élargissement qui peut paraître
nouveau au premier regard. Là aussi l'accompagnement des jeunes engagés
dans le mouvement des étudiants peut être considéré comme un facteur
déterminant :

Toute personne qui a vécu ces années du dedans, au centre du tourbillon, comme
nous à Berlin entre 1965 et 1970, a pu constater que pour les jeunes il s'agissait
d'une période de libre expression, d'une période enthousiasmante. Les problèmes
personnels étaient tout à coup relégués au second plan, on avait beaucoup à faire,
des manifestations à organiser, et tous les jours de nouvelles idées devaient être

discutées, sortant toutes de l'ordinaire. C'étaient des mois de révolution sexuelle
[...]. C'est pour cela que j'ai écrit le livre Krummes Holz - aufrechter Gang
justement pendant ces années : car je savais que, quand toute cette effervescence
retomberait, la question individuelle du sens de la vie remonterait de manière très
intense. Elle ne se trouvait évacuée que momentanément, parce qu'on trouvait un
sens dans la transformation de la société 36.

Cette citation montre que ce que j'appelle l'existence théologique de

Gollwitzer, qui au fil des années reçut une orientation politique de plus en plus
explicite, ne s'est à aucun moment trouvée réduite à cette orientation politique,
pas même pendant les années du mouvement des étudiants et de la naissance
de la «nouvelle gauche». D'où l'étonnement de bien des élèves de Gollwitzer,
par exemple de ce pasteur berlinois : «[...] d'un point de vue théologique,
Gollwitzer fut toujours un conservateur, d'un point de vue politique [pat-

contre], un radical ; et comme il était en outre un personnage extrêmement
aimable, on lui pardonnait sa théologie» 37. Or c'est précisément de cette

théologie conservatrice, de ce «christianisme très dogmatique» 3S, que se nourrit

aussi, pendant ces années, l'engagement politique de Gollwitzer : «[...] la

théologie et sa base, la foi chrétienne, étaient le fondement existentiel de cet

engagement républicain et démocratique qui l'a rendu célèbre parmi le public
et dont nous nous souvenons encore aujourd'hui» 39. Avec le livre Krummes
Holz- aufrechter Gang, Gollwitzer montre que la théologie ne saurait se diluer
dans un engagement politique, quel qu'il soit, mais qu'elle garde au contraire
une importance fondamentale et indépassable en tant que telle.

35 H. Gollwitzer, «Ich bin Kommunist», Umkehr und Revolution. Aufsätze zu
christlichem Glauben und Marxismus, Vol. 2, AW1, München, Chr. Kaiser, 1988, p. 37 sq.

36 H. Gollwitzer, «Muss ein Christ Sozialist sein ?», Umkehr und Revolution.
Aufsätze zu christlichem Glauben und Marxismus, Vol. 2, A Wl, München, Chr. Kaiser,
1988, p. 19 sq.

37 H. Gollwitzer, in F.-W. Marquardt, W. Brinkel, M. Weber (éd.), Helmut
Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 297.

38 Cité d'après J. Muller-Kent, op. cit., p. 165.

Ibidem, p. 166.



324 DAVID ENGELI

Le mouvement étudiant de la fin des années 60 marque donc, après le

Kirchenkampf et l'après-guerre, un troisième tournant dans l'évolution de la

pensée politique de Gollwitzer. L'appréciation du mouvement par Gollwitzer
est en elle-même intéressante :

Toute personne qui est elle-même partie prenante dans les questions politiques [... ]
sera soulagée de constater qu'enfin une jeune génération allemande ne s'oriente
politiquement pas vers le nationalisme et le militarisme, mais qu'elle s'ouvre au
monde et se fait porteuse de valeurs démocratiques et humanitaires d'une manière
qui m'émeut toujours à nouveau 4I.

Gollwitzer fut l'un des rares membres du cotps professoral à accepter le
défi que posait à la société tout entière et à l'université en particulier cette

«jeune génération allemande». Plus encore, le mouvement étudiant s'avéra être

pour lui un facteur déterminant qui amena une réorientation de sa théologie
et de son engagement, leur redonnant une sorte de second souffle. Parallèlement,

il prit conscience de la nécessité d'une transformation radicale de la
société42 et de l'importance irréductible de la question du sens de la vie43.

Il sera dès lors, avec Gustav Heinemann, Heinrich Boll, Erich Fried et, à Berlin,
Kurt Schärfet Heinrich Albertz, l'un de ceux qui accompagneront l'émergence
d'une nouvelle gauche (Neue Linke) : mouvement pour la paix
(Friedensbewegung), opposition au nucléaire (Antiatombewegung), création du parti
écologiste (die Grünen), etc.

Avec le décès de Brigitte Gollwitzer, sa femme - souvent considérée

comme la conscience politique du couple -, se termine pour Helmut Gollwitzer
tout un itinéraire. En 1988, chaleureusement entouré pour son 80e anniversaire

44, il donne un dernier cours (sur le Petit Catéchisme de Luther) et un
dernier séminaire (sur la doctrine du salut universel) à la Freie Universität.
Il estime désormais avoir fait son temps : c'est à d'autres de reprendre le
flambeau 45. Même s'il les a longtemps espérées, il assiste à la chute du mur
de Berlin (1989) et à la réunification allemande (1990) comme à des événements

extérieurs. Il meurt en 1993. L'Allemagne évolue et doit se passer de

la voix critique d'Helmut Gollwitzer.

40 E. Krippendorfi, «Nachdenken über Helmut Gollwitzer» in A. Pangritz, «Ich
werde nicht sterben sondern leben». Über Helmut Gollwitzer, op. cit., p. 50.

41 Cité d'après Friedrich-Wilhelm Marquardt, Wolfgang Brinkel, Manfred Weber
(éd.), Helmut Gollwitzer. Skizzen eines Lebens, op. cit., p. 292 sq.

42 Cette prise de conscience aboutit en 1974 au livre Die kapitalistische Revolution,
München, Chr. Kaiser, 1974.

43 H. Gollwitzer, Krummes Holz - aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des
Lebens, München, Chr. Kaiser, 1970.

44 C'est à cette occasion que sont édités les Ausgewählte Werke (AW):
H. Gollwitzer, Ausgewählte Werke, 10 vol., München, Chr. Kaiser, 1988.

45 H. Gollwitzer, E. Pohlmann, «Ich werde nicht sterben, sondern leben», in A.
Pangritz (éd.), «Ich werde nicht sterben, sondern leben». Über Helmut Gollwitzer,
Berlin, Orient & Okzident, 1998, p. 79-95.



UNE EXISTENCE THÉOLOGIQUE : HELMUT GOLLWITZER 325

4. Reprise

Comment être chrétien aujourd'hui Telle était la question qui animait
Gollwitzer. Aujourd'hui nous pouvons nous interroger : dans quelle mesure la

réponse que Gollwitzer a donnée à cette question au XXe siècle peut-elle nous
aider à chercher notre réponse, celle qui nous permettra d'être des témoins du

Christ au XXIe siècle
Le premier intérêt de la personne, de la vie et de l'œuvre de Gollwitzer

est certainement de rappeler que l'exigence de la foi est une exigence totale,
indivisible et donc exclusive. Telle est depuis la Réforme la conviction la plus
fondamentale du protestantisme : celle du sola fide qui s'enracine dans le sola

gratia. Ou avec Barth : «[...] il n'existe pas dans le monde d'exigence plus
pressante que celle élevée par la Parole de Dieu d'être annoncée et écoutée» 46.

Toutefois, par là n'est dit ni ce qu'est la Parole de Dieu, ni la façon dont elle
est accueillie, ni à quoi, enfin, elle appelle les chrétiens. De sorte qu'à ce premier
niveau, tant la question herméneutique que la question éthique demeurent.

Nombreux sans doute sont ceux qui ne désirent pas aller plus loin : ils
reçoivent la vie et l'œuvre de Gollwitzer comme un témoignage de foi, certes,
mais comme un témoignage dont ils ne souhaitent pas s'inspirer. D'autres peut-
être acceptent de suivre Gollwitzer dans sa conception de l'existence théologique

des chrétiens. Pour eux, l'intérêt de la personne, de la vie et de l'œuvre
de Gollwitzer réside dans la force et la crédibilité, donc dans la pertinence de

sa posture théologique et éthique, à son époque. La question qu'ils se posent
dès lors est la suivante : cette posture théologique et éthique est-elle trans-
posable à une autre époque - ou plus modestement : est-il possible de s'en

inspirer - ou est-elle inséparablement liée au contexte qui l'a vu naître
Sans prétendre répondre à cette question, il me semble que le XXIe siècle,

dans sa radicale nouveauté, a un besoin urgent de témoins critiques - à l'image
de ce que Gollwitzer a été dans l'Allemagne du XXe siècle. Car rien n'est plus
idéologique, et donc potentiellement totalitaire, qu'une «pensée unique» qui
proclame la fin des idéologies et annonce le triomphe de la liberté. Dans cet

esprit, une appropriation critique de notre propre histoire me semble être une
piste possible, comme une herméneutique des «signes des temps», et donc

comme un témoignage empreint de liberté évangélique. Peut-être l'exhortation

de Barth de 1933 (se soucier plus du «fond» que de la «situation»)
a-t-elle encore, plus que nous ne voudrions le penser, de beaux jours devant
elle.

K. Barth, Theologische Existenz heute I, op. cit., p. 27 sq.


	Une existence théologique : dans l'Allemagne du XXe siècle : Helmut Gollwitzer (1908-1993)

