
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse

Artikel: Shaftesbury : enthousiasme et expérience religieuse

Autor: Glauser, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 217-234

SHAFTESBURY :

ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE

Richard Glauser

Résumé

Nous étudions la dimension religieuse de l'enthousiasme chez Shaftesbury.
Après avoir distingué un sens négatif et un sens positif du terme, il convient
de distinguer deux formes positives de l'enthousiasme. La première renvoie
à une expérience religieuse de Dieu, la seconde concerne l'expérience
religieuse du monde. Nous étudions les rapports entre les deux sortes d'expériences

religieuses, ainsi qu 'entre celles-ci et l'expérience esthétique. Nous tentons
d'articuler la connexion profonde entre expérience esthétique et religion dans
la philosophie de Shaftesbwy.

Shaftesbury décrit la religion comme «une discipline et un progrès de l'âme
vers la perfection» '. La discipline exigée est à la fois intellectuelle, morale et

spirituelle. La perfection visée est sans doute ce qu'il nomme ailleurs le «théisme

parfait» 2. La religion est décrite de manière dynamique ; c'est un «progrès de

l'âme», un processus, un itinéraire dont le parcours suppose un développement
de l'esprit. De quel progrès s'agit-il au juste En quoi consiste-t-il Nous
répondrons à la fin du présent article. Auparavant, nous voudrions montrer que
le parcours est jalonné de certaines expériences religieuses qui sont le

développement naturel d'autres expériences plus élémentaires, esthétiques3.
D'autre part, nous voudrions montrer qu'il convient de distinguer deux sortes

' Characteristics of Men, Manners. Opinions. Times [lcrc éd., 1711, 2e éd. revue
par l'auteur 1714 ; dorénavant Characteristics], éd. L. E. Klein, Cambridge, Cambridge
University Press, 1999, p. 269. Les textes cités dans le présent article ont été publiés
séparément avant d'être intégrés, avec des modifications, dans les Characteristics.

2 Cf. op. cit., p. 166. Sous la plume de Shaftesbury, les termes «théisme» et
«déisme» sont parfois équivalents, parfois distincts ; sur cette question cf. L. Jaffro,
Ethique de la communication et art d'écrire. Shaftesbury et les Lumières anglaises,
Paris, P.U.F., 1998, p. 283-289.

3 Certes, le ternie «expérience religieuse» ne se trouve pas sous la plume de

Shaftesbury. Le terme «expérience esthétique» ne s'y trouve pas non plus ; Shaftesbury
est pourtant justement célèbre pour avoir été le premier, au XVIIIe siècle, à dégager
les contours d'une expérience spécifiquement esthétique. Pour une vaie plus détaillée
de l'expérience esthétique chez Shaftesbury, cf. notre «Aesthetic Experience in
Shaftesbury», Proceedings of the Aristotelian Society, 2002. Le présent article et celui-là
sont complémentaires.



218 RICHARD GLAUSER

d'expériences religieuses très différentes sur ce parcours. Elles apparaissent,
selon nous, dans sa discussion critique de l'enthousiasme. Le thème de

l'enthousiasme est un des plus récurrents de la pensée de Shaftesbury, puisqu'il figure
à divers titres dans toute la série des écrits constituant les Characteristics.

Si l'état de «perfection» spirituelle que vise la religion est le «théisme

parfait», comme nous le suggérions plus haut, il importe de tenir compte du

jeu d'oppositions entourant cette notion chez Shaftesbury. Cela nous permettra
également de préciser ce qui distingue le théisme parfait d'autres modes, moins

parfaits, du théisme. Le théisme en général s'oppose évidemment à l'athéisme.
Mais à l'intérieur du domaine du religieux Shaftesbury oppose sa propre
version du théisme à ce qu'il considère comme deux formes de fausse religion.
Ces sortes de religion erronée étaient largement discutées de son vivant. La

première forme de fausse religion peut être décrite comme une conception
générale des rapports entre l'homme et Dieu, centrée autour de la thèse du

volontarisme divin. La seconde est ce que l'on peut appeler un enthousiasme

immodéré, excessif. Les deux formes de fausse religion sont donc indépendantes

l'une de l'autre, et même de nature assez hétérogène, puisque la
première est une théorie fausse au sujet de Dieu et de son rapport à l'homme,
tandis que la seconde est une attitude inappropriée par rapport à Dieu.

Face à l'enthousiasme mélancolique et maladif caractéristique de la
seconde forme de religion erronée, Shaftesbury ne cesse d'affirmer la réalité d'un
enthousiasme de bon aloi, noble et positif. Celui-ci fait une première apparition,
timide et marginale, dans la Lettre sur l'enthousiasme (lère édition 1708), mais

par la suite il vient à occuper une place centrale dans l'œuvre de Shaftesbury,
en particulier dans Les moralistes lère édition 1709) et la deuxième Miscellany
(1711)4. Nous souhaitons montrer que l'enthousiasme, aussi bien dans sa

forme négative que dans sa forme positive contient des expériences religieuses.
Quant à la distinction entre deux sortes d'expériences religieuses à laquelle
nous faisions allusion plus haut, il s'agit d'une distinction, située à l'intérieur
de la forme noble de l'enthousiasme, entre deux sortes d'expériences qui sont
toutes deux véridiques. Nous verrons que la forme négative de l'enthousiasme,
en revanche, contient des expériences religieuses non véridiques. C'est
seulement à partir de la deuxième partie du présent essai que nous aborderons la

question de l'enthousiasme et de l'expérience religieuse. En effet, le théisme
de Shaftesbury, tout comme sa conception de l'enthousiasme noble, se

comprennent en grande partie par opposition aux formes de fausse religion qu'il
dénonce. Il convient donc, au préalable, de dire quelque chose de celles-ci, en

commençant par la thèse volontariste ct ses suites. Cela nous permettra de

4 II y a bien une évolution de la pensée de Shaftesbury au sujet de l'enthousiasme,
évolution qu'il importerait d'étudier en détail. Nous ne pouvons le faire ici. Saisissons
l'occasion pour signaler, de manière générale, que toute la présente étude concernant
l'enthousiasme et l'expérience religieuse chez Shaftesbury exigerait d'être complétée
et approfondie sur plusieurs points. Nous ne présentons ici qu'une approche préliminaire.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 219

préciser la notion de théisme, puis de «théisme parfait», chez Shaftesbury.
C'est à quoi nous consacrons la première partie du présent travail.

1. La thèse volontariste et ses suites

Sous le nom de «volontarisme» (qui ne se trouve pas sous la plume de

Shaftesbury) il convient d'entendre la conjonction des thèses suivantes : (1) les

règles morales sont autant de commandements issus de la volonté divine ; (2) ces
commandements sont arbitraires par rapport à notre raison ; (3) l'homme, de par
sa nature, est indifférent, voire réfractaire, à s'y conformer. La première thèse

n'est pas problématique en soi ; il n'y a rien d'étrange pour un philosophe
chrétien à penser que les règles morales sont voulues par Dieu. Ce sont les
deux autres thèses qui sont sujettes à controverse. En premier lieu, le caractère
arbitraire des règles morales par rapport à notre raison proviendrait, dans

l'hypothèse volontariste, de ce que les règles morales sont voulues et instituées

par Dieu, mais ne le sont pas parce qu'elles sont bonnes ; elles ne seraient pas
voulues et instituées par lui en raison de sa connaissance d'un bien, d'une fin
ou de valeurs indépendants de lui. Au contraire, elles seraient instituées par
lui seulement parce que voulues par lui. L'homme ne connaîtrait donc aucune
raison de penser que les commandements de Dieu sont justifiables - pourquoi
ceux-ci plutôt que d'autres - autrement que par sa seule volonté. Bref, la
distinction entre le bien et le mal ne serait pas fondée sur autre chose que la

volonté de Dieu, comme si son entendement n'avait pas pour objet, antérieurement

à sa volonté, une fin ou un bien intrinsèque éternel. Pire, s'il n'y a pas
quelque bien intrinsèque - connu de Dieu antérieurement à l'acte de sa
volonté- auquel il ordonne les règles morales qu'il institue, il n'est pas possible
de dire que Dieu lui-même agit en vue de ce bien. Et dans ce cas, il n'y a pas,
sauf révélation, de raison de penser que le monde soit produit en vue d'une
quelconque finalité. C'est dire que volontarisme divin sur le plan théologique
et pur mécanisme sur le plan physique font bon ménage.

En second lieu apparaît la question du rapport de notre nature humaine aux
commandements divins. En effet, la position décrite jusqu'ici rend plausible
ce que Charles Taylor appelle «la double extériorité» de la loi divine par rapport
à nous 5. Premièrement, l'homme ne peut apprendre ce qu'est le bien ou la vertu
en s'examinant lui-même, ses passions, ses inclinations naturelles et sa raison,
ni même en examinant sa place naturelle dans le monde. Au contraire, pour
savoir ce qu'est le bien et la vertu, il doit connaître les décrets de Dieu.

Deuxièmement, à cause de la corruption de l'homme par le péché originel, ou
bien la loi divine (c'est-à-dire l'ensemble des règles morales) va à l'encontre
des inclinations naturelles de l'homme et de la pente naturelle de sa volonté,

3 Cf. Ch. Taylor, Sources of the Self, Cambridge, Cambridge University Press,
1989, p. 248 sq. ; trad. fr. Les sources du soi, Paris, Seuil, 1998.



220 RICHARD GLAUSER

ou bien à tout le moins l'homme est par nature indifférent à s'y conformer.

Bref, les règles de la vertu prennent la nature humaine en quelque sorte à

rebrousse-poil. De même que l'univers physique du XVIIe siècle, purement
mécanique, est vidé de toute tendance à réaliser quelque finalité naturelle, de

même la nature humaine est, par elle-même et sans grâce divine, dépourvue
de toute inclination profonde à suivre les commandements de Dieu et à réaliser
des fins bonnes. Shaftesbury réagira tout à la fois contre cette conception de

l'univers physique et contre cette vue de l'homme.
Une autre thèse accompagne le volontarisme décrit jusqu'ici. Elle n'est pas

impliquée, mais tout de même suggérée, par ce qui précède. En effet, si les

commandements divins auxquels l'homme est censé se conformer sont
rationnellement arbitraires et doublement extérieurs (aux sens indiqués plus haut),
alors il semble que les motifs principaux pour lesquels on pourrait s'efforcer
de devenir vertueux soient la crainte d'une punition et l'espoir d'une récompense.

Ce sont d'ailleurs bien ces sentiments que l'Église cherche à cultiver
chez les fidèles afin de les amener à un comportement moral.

Or, aux yeux de Shaftesbury, cette conception générale du rapport de

l'homme à Dieu, qui est associée à la thèse du volontarisme, implique une

perversion fondamentale de la religion et de la morale. Voyons cela en

commençant par la morale. Pour Shaftesbury, comme pour Spinoza, le vice est son

propre châtiment, et la vertu sa propre récompense. La vertu n'a pas d'autre
récompense. Par conséquent, c'est méconnaître la nature même de la vertu que
de croire que Dieu assigne à la vertu une récompense extérieure, distincte
d'elle, comme si la vertu, une fois atteinte, ne se suffisait pas à elle-même.
C'est une erreur tout aussi grave que de croire que l'on pourrait réussir à

devenir vertueux en étant poussé par la crainte d'une punition ou par l'espoir
d'une récompense, quand bien même la récompense serait notre salut éternel.

Notons ici que pour Shaftesbury la thèse erronée suivant laquelle la vertu
aurait une récompense extérieure à elle -par exemple, notre salut- est
étroitement liée à la thèse, également fausse, selon laquelle les lois morales, c'est-
à-dire les décrets divins, iraient à l'encontre de la nature humaine. Plus
exactement, c'est bien parce qu'on a soutenu la seconde thèse (en alléguant la

corruption de notre volonté par le péché originel) que l'on a trouvé nécessaire
de défendre la première. En effet, si la volonté humaine n'est pas naturellement
inclinée vers la vertu ni naturellement repoussée par le vice, comment motiver
les fidèles à rechercher la vertu et à s'écarter du vice, si ce n'est en promettant
à leurs efforts des récompenses ou des peines qui, elles, motivent la volonté,
mais qui représentent alors nécessairement des choses distinctes, respectivement,

de la vertu et du vice
Or Shaftesbury s'insurge contre l'idée suivant laquelle les lois morales

prendraient la nature humaine à rebrousse-poil. Au contraire, selon lui,
l'homme a une inclination naturelle envers le bien et la vertu. Certes, cette

disposition doit se développer avant de devenir vertu. Elle peut d'ailleurs se

développer plus ou moins bien, correctement ou incorrectement, tout comme



SHAFFESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 221

une plante peut parvenir plus ou moins bien à l'éclosion et à la floraison, voire
ne pas y parvenir du tout, en raison d'accidents naturels. Cependant, même
dans sa forme la moins développée, la tendance naturelle au bien que Shaftesbury

voit en tout homme est l'exact contraire de la tendance au mal, ou à

l'indifférence morale, habituellement assignée à la volonté humaine par suite
du péché originel. Dès lors, pourrait-on dire, au lieu de prendre la nature
humaine à contre-courant, les règles morales la prennent dans le bon sens. Loin
de s'opposer aux inclinations naturelles de l'homme, elles servent à rendre plus
claire et distincte à celui-ci la finalité morale qu'il poursuit naturellement.
Selon nous, le rôle proprement normatif des règles morales chez Shaftesbury
consiste à dresser des garde-fous visant à canaliser, dans la direction de la vertu,
la tendance naturelle de l'homme à l'égard du bien moral, de sorte qu'en
suivant ces règles il parvienne plus aisément à la vertu, son développement
pratique optimal. Les règles sont un peu comme le tuteur d'une plante : par
elle-même, celle-ci a naturellement tendance à pousser verticalement et dans
la direction de la lumière, mais des accidents naturels peuvent l'en détourner,
voire la faire dépérir ; le tuteur a pour fonction d'aider la plante à se développer
de manière optimale. On le devine sans peine : la conception que se fait
Shaftesbury des rapports entre l'homme et Dieu ne pourra concéder qu'une
place très marginale au péché originel, à la corruption de l'homme, et à

l'importance de la grâce et du salut par rapport à cette vie.
Passons à présent aux erreurs du volontarisme et de ses suites par rapport

à la théologie et à la religion. Une première en'eur est d'encourager un rapport
somme toute absurde entre l'homme et Dieu. Rapport que Shaftesbury
considère comme «bassement intéressé et propre à un esprit servile» (mercenari-
ness and a slavish spirit) 6. Car agir uniquement par crainte d'une punition,
même divine, c'est agir de manière servile ; agir dans l'espoir d'une récompense

divine, même d'un bonheur éternel, c'est s'imaginer qu'on peut entretenir

avec Dieu un rapport mercantile (je veux bien suivre ses commandements,
mais en échange il faut qu'il me donne le salut éternel qu'il a promis). Ces

attitudes sont certainement compatibles avec le genre de rapport que l'homme
aurait à l'égard du Dieu décrit plus haut dans le cadre du volontarisme, c'est-
à-dire d'un Dieu dont on aurait exalté la puissance et la volonté au détriment
de la sagesse, de la bonté et de l'amour. Mais elles sont incompatibles avec
le rapport fondé sur l'amour que l'homme est censé avoir pour Dieu, et que
celui-ci a pour l'homme 7.

Une deuxième erreur, plus fondamentale, est de placer la puissance et la

volonté divines au-dessus de l'entendement, de la sagesse, de la bonté et de

Characteristics, p. 269.
7 Cf., par exemple, Characteristics, p. 268-269 et 271. Cf. aussi The Preface to

Select Sermons ofDr. Whichcote ajouté par Thoemmes Press dans le premier volume
de leur réimpression de l'édition des Characteristics de J. M. Robertson, Shaftesbury
Collection, Bristol, Thoemmes Press, 1995, t. I.



222 RICHARD GLAUSER

l'amour. Shaftesbury, à l'inverse, accorde plus d'importance à l'intelligence
et à la bonté. Ainsi, l'intelligence est le seul des attributs divins qu'il mentionne

dans sa définition d'un dieu : un dieu est «tout ce qui est supérieur au monde,
à quelque degré que ce soit, ou qui règne dans la nature avec discernement

et intelligence (a mind)» 8. De même, l'intelligence et la bonté sont les seuls

attributs mentionnés dans sa définition du théisme. Le théisme est la croyance

que «tout est gouverné, ordonné et réglé pour le mieux par un principe
prévoyant (designing) ou intelligence (mind) nécessairement bon et permanent» 9.

On notera en passant le caractère explicitement cosmologique du théisme

chez Shaftesbury. La définition de l'athéisme l'est tout autant, puisque c'est
la croyance «qu'il n'y a pas de cause, de mesure ou de règle des choses si ce

n'est le hasard, de sorte que ni l'intérêt du tout, ni celui des particuliers, ne

peut être dit le moins du monde prévu (designed), poursuivi, ou recherché» 10.

Dire que théisme et athéisme sont conçus en termes cosmologiques, c'est dire

que la notion même de théisme est celle d'une nature ordonnée et organisée
conformément au dessein d'une intelligence supérieure, ayant en vue le bien

du tout comme des parties. Autrement dit, la notion de théisme, pour
Shaftesbury, implique celle de providence ".La notion d'athéisme, en revanche,
est celle d'une nature soumise au règne du hasard. Raison pour laquelle Lucrèce
et les épicuriens sont considérés comme des athées.

En somme, il ne suffit pas de dire que Shaftesbury place résolument

l'intelligence et la bonté divines au-dessus de la volonté et de la puissance.
Il faut dire surtout qu'intelligence et bonté divines sont en quelque sorte lisibles
dans la nature à cause de la providence qui s'y trouve à l'œuvre. Nous verrons

qu'il est possible d'avoir une certaine expérience de la nature comme parcourue
de providence divine. Pareille expérience doit sans doute être une expérience
religieuse de la nature. Non point une expérience dans laquelle la nature se

présente comme (identique à) une divinité, mais dans laquelle la nature
manifeste en quelque sorte une divinité transcendante. C'est la question que nous
examinerons sous peu.

Avant de poursuivre, notons une conséquence importante de ce qui précède.
Si, en effet, la bonté est un des attributs les plus importants de Dieu, et si,

d'autre part, chaque homme contient en lui une tendance naturelle au bien, on

comprend que notre connaissance de Dieu dépende de la connaissance de nous-

Characteristics, p. 165.
9 Ibid.
10 Ibid.
11 «Nothing can be more unbecoming than to talk magisterially and in venerable

terms of "a supreme nature", "an infinite being", and "a deity" when all the while a

providence is never meant nor anything like order or the government of a mind admitted»
(op. cit., p. 267) («Rien n'est plus inconvenant que de parler sur un ton magistral et

avec vénération d'une 'nature suprême', d'un 'être infini' et 'd'une déité', tant que l'on
n'entend pas dire qu'il s'agit d'une providence et que l'on n'admet pas l'ordre et le

gouvernement d'un esprit»).



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 223

mêmes, c'est-à-dire d'une connaissance des affections naturelles qui nous
disposent à rechercher et à poursuivre le bien. En effet, nous ne pouvons savoir
ce qu'est la bonté suprême sans savoir ce qu'est la bonté en général et la vertu
morale 12. Et nous pouvons connaître cela si, et seulement si, nous commençons
par nous examiner nous-mêmes, nos affections naturelles et nos dispositions,
et découvrons en nous une tendance au bien 13. Car, contrairement à d'autres
qualités, notamment aux qualités esthétiques, la bonté est une qualité, dit
Shaftesbury, dont «on ne peut avoir une connaissance satisfaisante sans
posséder soi-même cette qualité dans une mesure satisfaisante» 14. Par conséquent,
notre connaissance de Dieu dépend nécessairement de la connaissance du bien

que nous pouvons découvrir en nous-mêmes.

2. Enthousiasme et expérience religieuse

Shaftesbury s'oppose à deux formes très différentes de fausse religion. La
religion erronée (à ses yeux) considérée dans la section précédente est
constituée d'un ensemble de thèses plus ou moins étroitement associées qui forment
une théorie, une doctrine de philosophie théologique. L'autre forme de fausse

religion que Shaftesbury critique, et qu'il convient d'aborder maintenant, se

caractérise, non pas par une théorie, mais par une certaine pratique et une

attitude, prétendument fondées sur une sorte d'expérience religieuse assimilée
à une illumination ou à une inspiration divine directe. Cette expérience est une
sorte d'enthousiasme. Toutefois, selon Shaftesbury, si un enthousiasme de cette
sorte a bien pour effet de conduire à une religion erronée, il existe une autre
sorte d'enthousiasme qu'il accepte et qu'il cherche à promouvoir. Dans la
section présente, nous introduisons une distinction entre l'enthousiasme négatif
que Shaftesbury critique, et l'enthousiasme positif qu'il accepte. Les deux

peuvent être considérés comme des sortes d'expériences religieuses, mais seul
le second est susceptible de conduire au véritable théisme.

Lorsque Shaftesbury publie sa Lettre sur l'enthousiasme en 1708, le débat

sur l'enthousiasme dure depuis plus de cinquante ans en Angleterre. Un des

ouvrages importants sur le sujet était le Enthusiasmus Trlumphatus (1656) du

platonicien de Cambridge, Henry More. La question est relancée par l'arrivée
à Londres, en 1706, de Camisards, protestants millénaristes issus des Cévennes,

qui adoptent publiquement une attitude religieuse extravagante 15. Shaftesbury

Cf. op. cit., p. 266 ; cf. aussi p. 20-21.
13 Cf. op. cit., p. 21-22. C'est pourquoi dans Les Moralistes Thëoclès, qui s'efforce

de faire connaître à Philoclès la nature du bien, commence par tenter de montrer à celui-
ci l'inclination - située en lui-même (Philoclès) - vers le bien (cf. op. cit., p. 254).

14 «But we can have no tolerable notion of goodness, without being tolerably good»
{op. cit., p. 22).

15 À ce sujet, cf. H. Schwartz, The French Prophets. A Study of a Mi/lenarian
Group in Eighteenth-Century England, Berkeley, University of California Press, 1980.



224 RICHARD GLAUSER

condamne leur prétention à être directement illuminés par Dieu, mais recommande

d'user à leur endroit de raillerie plutôt que de répression. Toujours est-

il qu'à la fin de la Lettre, après avoir fait une étude critique de l'enthousiasme

au sens négatif qu'on lui donnait couramment au XVIIe siècle, il fait une

distinction entre deux formes d'enthousiasme, et dit qu'il est lui-même un

enthousiaste en un sens 16. Certes, en un premier temps il oppose inspiration
et enthousiasme, disant que la première est «un sentiment véritable (a real

feeling) de la Présence Divine», tandis que le second en est un faux sentiment.

Mais, quelques lignes plus bas, il explique que l'inspiration «peut être correctement

nommée 'enthousiasme divin', car le terme signifie 'présence divine'
et a été employé par [Platon] pour exprimer tout ce qu 'il y a cle sublime dans

les passions humaines» '7.

De ce passage ressortent trois choses. Premièrement, Shaftesbury distingue
bien en fin de compte deux formes d'enthousiasme. L'un est négatif, l'autre

positif. Lui-même se réclame de l'enthousiasme positif. Deuxièmement, lorsque

Shaftesbury parle du sentiment d'une présence divine, il n'interprète pas

ce sentiment conformément à son sens originel - sens qu'il connaît, bien sûr-
comme le sentiment d'une possession, comme si le sujet était possédé par une
divinité (ce qui abolirait en partie la distinction entre l'esprit fini et la divinité).
Il l'interprète comme une vision, c'est-à-dire comme une expérience spirituelle
analogue à une expérience perceptuelle, ou comme une connaissance par
appréhension (ce qui préserve la distinction entre l'esprit fini et la divinité) '8.

16 Characteristics, p. 28.
17 Op. cit., p. 27 ; nos italiques.
18 Op. cit., p. 27 : «when the mind is taken up in vision and fixes its view either

on any real object or mere spectre of divinity, when it sees or thinks it sees, anything
prodigious and more than human» («lorsque l'esprit est absorbé dans une vision et fixe
son regard sur quelque objet divin, ou bien réel ou bien seulement chimérique, lorsqu'il
voit, ou pense voir, quelque chose de prodigieux et de supérieur à l'homme» [nos
italiques]). Nous défendrons plus bas l'idée suivant laquelle Shaftesbury admet une sorte
de perception, ou d'intuition, intellectuelle de Dieu et de sa beauté, sans toutefois nous

prononcer sur la question de savoir si cette expérience est accessible en cette vie ou
seulement en un au-delà. Certes, on peut hésiter à admettre cette interprétation, d'abord
pour des raisons théoriques, ensuite parce que les termes «vision» et «contemplation»
qui reviennent sous la plume de Shaftesbury peuvent être pris en un sens métaphorique,
de telle sorte, pourrait-on objecter, que l'expérience en question soit une certaine pensée
de Dieu et de sa beauté plutôt qu'une perception intellectuelle. Il convient de répondre,
premièrement, que l'on peut dissiper quelque peu nos réticences théoriques en songeant
qu'il n'y a pas d'argument fort montrant qu'il est impossible à un Dieu tout-puissant
(pouvant faire tout ce qui est logiquement possible) de faire en sorte qu'une de ses

créatures ait de lui une intuition intellectuelle. Deuxièmement, il y a au moins cinq
passages où Shaftesbury parle de la vision ou de la contemplation de Dieu d'une
façon telle qu'il serait dogmatique de les considérer comme métaphoriques : cf.

Characteristics, p. 257 et 277 ; The Life. Unpublished Letters, and Philosophical
Regimen of Anthony Earl of Shaftesbury, ed. B. Rand, Bristol, Thoemmes Press, 1999.

p. 32 (surtout) et 252 ; un texte de Shaftesbury publié par F. H. Heinemann, in «The
Philosopher of Enthusiasm, With Material Hitherto Unpublished», Revue Internationale



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 225

Troisièmement, la différence qu'il pose entre les deux formes d'enthousiasme,
négative et positive, est essentiellement la distinction entre «a real feeling of
the Divine Presence and [...] a false one», c'est-à-dire entre la forme véridique
et la forme non véridique d'un même genre d'expérience perceptuelle.
L'expérience non véridique représente, dit Shaftesbury, «un simple spectre de la
divinité». L'expérience véridique, faut-il donc inférer, représente Dieu tel qu'il
est. D'après ce que nous avons vu plus haut, cela signifie qu'il doit être

représenté comme suprêmement intelligent, bon (vertueux) et aimant. L'expérience

est donc une expérience cognitive, puisqu'elle est ou bien véridique ou
bien non véridique ; c'est aussi une authentique expérience religieuse.

Toutefois, au même endroit de la Lettre, Shaftesbury introduit un nouveau
point de vue sur l'enthousiasme qui semble perturber le résultat de la lecture

que nous avons poursuivie jusqu'ici. En effet, il note - nous l'avons vu- que

pour Platon, le terme «enthousiasme» exprime «tout ce qu'il y a de sublime
dans les passions humaines». Puis Shaftesbury poursuit avec approbation :

«Tel était l'esprit qu'il [Platon] reconnaissait aux héros, aux hommes d'état,
aux poètes, aux orateurs, aux musiciens et même aux philosophes eux-mêmes.
Et nous ne pouvons, nous non plus [...], manquer d'attribuer à un noble
enthousiasme toutes les grandes choses réalisées par ceux-là. De sorte que
presque chacun de nous connaît quelque chose de ce principe» l9. Faut-il en

conclure que Shaftesbury croit que toutes ces personnes ont eu des expériences
religieuses au sens décrit plus haut, c'est-à-dire des expériences représentant
Dieu de manière véridique, ou bien même de manière non véridique Voilà
qui serait étrange. Car, comment pourrait-il croire que le Dieu chrétien qu'il
envisage se serait régulièrement manifesté de façon véridique, tel qu'en lui-
même, à Platon et à tous les grands hommes de l'Antiquité dont parle celui-
ci D'ailleurs Shaftesbury ajoute que même certains athées ne sont pas

exempts d'enthousiasme 20. Par conséquent, selon nous, Shaftesbury fait usage
ici d'un sens plus large de «enthousiasme» que celui que nous avons rencontré

- et utilisé - jusqu'ici. C'est ce que nous voudrions montrer.
L'idée suivant laquelle presque chacun de nous connaît quelque chose de

l'enthousiasme n'apparaît qu'en passant dans la Lettre. Mais elle est reprise
et discutée au début de la deuxième Miscellany. À cet endroit le «presque»
de la Lettre disparaît, car Shaftesbury dit à présent «chacun de nous connaît

quelque chose de ce principe» 2I, et non plus «presque chacun de nous connaît

quelque chose de ce principe». Dans la Miscellany Shaftesbury reconnaît

n'avoir pas donné de définition précise de l'enthousiasme dans la Lettre ; il
se propose de réparer ce défaut en disant «qu'il y a un pouvoir des nombres,

de Philosophie, 6, 1952, p. 316. Cf. aussi S. Grean, Shaftesbuiy 's Philosophy ofReligion
and Ethics, Ohio University Press, 1967, p. 249.

19
Op. cit., p. 27-28.

20 Cf. op. cit., p. 27 ; cf. aussi p. 26 et 366.
21

Op. cit., p. 351 ; cf. p. 352.



226 RICHARD GLAUSER

de l'harmonie, de la proportion et de la beauté en tout genre qui naturellement

captive le cœur et élève l'imagination à l'opinion ou à la conception de quelque
chose de majestueux et de divin» 22. Bien sûr, ce n'est (toujours) pas une

définition précise de l'enthousiasme. Mais il est possible de reconstruire ce que

Shaftesbury veut dire ; ce faisant, nous obtiendrons un sens élargi de l'enthousiasme.

Dans le dernier passage cité, il est question de nombres, de proportion,
d'harmonie et de beauté. Lorsque Shaftesbury parle de nombres et de proportion

dans un contexte où il s'agit d'harmonie et de beauté, comme dans notre

citation, il ne pense pas avant tout à des rapports mathématiques, ni à des vérités

mathématiques, mais à des touts présentant un certain ordre 23. Et cet ordre

est une harmonie, c'est-à-dire la beauté, au sens classique épousé par
Shaftesbury. Nous devons donc comprendre que l'enthousiasme au sens large est

une expérience de la beauté, une expérience esthétique. Voilà pourquoi il est

si courant et connu de tous 24. Mais si l'enthousiasme au sens large est une

expérience esthétique, la réciproque ne s'ensuit pas. Il n'est pas vrai, en effet,

que toute expérience esthétique soit un enthousiasme. Car il existe grand
nombre d'expériences esthétiques tout à fait élémentaires, comme celles d'un
enfant devant la forme sphérique de sa balle ou la figure cubique de son dé 25,

qui ne sont manifestement pas des cas d'enthousiasme. Il faut donc concevoir
l'enthousiasme comme une expérience esthétique d'une sorte assez particulière.

Il s'agit de l'expérience esthétique d'objets dont la beauté, avons-nous

vu, «élève l'imagination à une opinion ou conception de quelque chose de

majestueux et de divin». (On songe ici à une préfiguration lointaine du sublime
chez Burke et Kant.) Autrement dit, c'est une expérience esthétique d'un objet
dont la beauté, l'ordre ou l'harmonie sont associés dans notre esprit à l'idée
de Dieu, puisque cette beauté a précisément pour effet, dans l'enthousiasme,
d'amener l'esprit à concevoir quelque chose de divin, la divinité. Mais il faut

sans doute aussi inférer que, si cette expérience esthétique est véridique,
l'association dans notre pensée a quelque fondement objectif dans la réalité.
En d'autres termes, il faut qu'il y ait, dira-t-on, quelque connexion réelle

(objective) entre l'objet harmonieux considéré et la divinité, de telle sorte que
ce ne soit pas arbitrairement que l'on passe, par association d'idées, de la

contemplation de l'objet harmonieux à la pensée de Dieu.

22 Op. cit., p. 351-352.
23 Ainsi : «Il n'y a sûrement rien qui soit aussi fortement imprimé dans nos esprits

ou plus intimement tissé dans nos âmes que l'idée ou le sens de l'ordre et de la

proportion. D'où toute la force des nombres et de ces arts puissants fondés sur leur
articulation et leur usage !» ; «[...] quelles que soient les choses qui présentent de

l'ordre, les mêmes ont quelque unité de dessein et concourent à former une unité (concur
in one), sont des parties constitutives d'un tout ou sont, en elles-mêmes, des systèmes
entiers» (op. cit., p. 273-274). Cf. Cu. Taylor, Sources of the Self, p. 254.

24 Cf. Characteristics, p. 320, 352.
25 Cf. op. cit., p. 326.



SHAFFESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 227

Or, nous pouvons dire que l'enthousiasme au sens positif, mais plus étroit,
que nous avons rencontré plus haut dans la Lettre est, lui aussi, une expérience
esthétique. En effet, nous avons vu que c'est une expérience qui représente
Dieu tel qu'il est, c'est-à-dire comme suprêmement intelligent, bon et aimant.
Or, Shaftesbury est célèbre pour avoir identifié le bien et le beau26. Ils ne sont

pas identifiés en ce sens que les mots «bien» et «beau» seraient des synonymes.
Ni en ce sens que le beau et le bien seraient une seule et même propriété
absolument, car Shaftesbury admet, évidemment, qu'il y a des choses belles

qui ne sont pas vertueuses. Il veut plutôt dire, croyons-nous, que le bien (qu'il
appelle parfois «bonté») et la vertu sont des espèces de beauté. Car la bonté
et la vertu présentent chacune une sorte d'ordre ou d'harmonie 27. Chez

l'homme, bonté et vertu présentent à la fois une harmonie intérieure, une
harmonie interne à l'âme, et une harmonie extérieure, qui se réalise par l'accord
de l'homme avec la nature (thème stoïcien s'il en est) 28. Quant à Dieu, étant

suprêmement vertueux il possède une beauté du plus haut degré. Par suite, avoir
une expérience de Dieu tel qu'il est, c'est avoir une expérience de sa beauté.

Théoclès s'efforce d'indiquer la réalité d'une telle expérience à un Philoclès
sceptique lorsqu'il lui parle «d'essayer d'obtenir quelque vue faible et distante
du génie souverain et de la première beauté» 29. Et de citer Maximus Tyrius :

«car la divinité elle-même est certainement belle, et de toutes les beautés la

plus éclatante» 30.

La plus éclatante parce que située au sommet d'une hiérarchie de degrés
de beauté, qui commence au niveau le plus élémentaire par la beauté des

qualités sensibles telles que les figures, les mouvements et les couleurs 31. Nous
ne pouvons décrire cette hiérarchie ici ; elle est complexe, et Shaftesbury n'en
a pas peut-être pas arrêté les contours et les niveaux avec toute la précision
requise. Précisons néanmoins que la hiérarchie des degrés de beauté est l'œuvre
de Dieu, non pas seulement comme un effet entièrement distinct de lui et qu'il
aurait créé une fois pour toutes, mais comme un monde qu'il anime continuellement.

Car, dans une version de l'argument cosmologique dont Shaftesbury
se sert pour prouver l'existence de Dieu, la conclusion fait apparaître Dieu
comme un esprit ou une âme animant l'univers physique - lui servant de

principe d'ordre, d'unité et d'identité - comme s'il s'agissait de son corps, par
analogie avec la manière dont une âme humaine anime son corps Si toute
beauté dans le monde dépend de Dieu, directement ou indirectement, elle ne

dépend pas seulement de Dieu comme créateur, ou comme principe d'unité

26 Cf., par exemple, op. cit., p. 320 ct 327.
27 À propos de la distinction que fait Shaftesbury entre bien (bonté) et vertu, cf.

op. cit., p. 170-175.
28 Cf. An Inquiry Concerning Virtue or Merit in Characteristics, p. 163-230.
29 Characteristics, p. 257.
30 Op. cit., p. 277.
31

Op. cit., p. 172.
32 Cf. op. cit., p. 304.



228 RICHARD GLAUSER

de l'univers ; elle dépend plus spécifiquement de la beauté divine elle-même.

En effet, «ce qui façonne même les esprits eux-mêmes contient en soi toutes

les beautés façonnées par ces esprits et, par conséquent, est le principe, la

source et la fontaine de toute beauté» ; «quelle que soit la beauté qui apparaît

en notre deuxième ordre de formes [les formes formantes], ou quelle que soit

la beauté qui en dérive ou qui est produite par elles, tout cela se trouve
éminemment, principalement et originellement en cet ordre ultime de la beauté

suprême et souveraine» 33. Quant aux objets naturels dont la beauté ne dépend

en rien de l'homme, leur beauté, elle aussi, se trouve éminemment en Dieu :

«tout ce qui dans la nature est beau ou charmant est seulement / 'ombre pâle

(faint) de cette première beauté» 34. Ainsi, Shaftesbury lie l'idée suivant
laquelle toute beauté est contenue éminemment dans la beauté divine à l'idée

d'après laquelle toute beauté dans le monde est une ombre de la beauté divine.
Or, cette dernière expression rappelle Platon, et suggère l'idée selon laquelle
toute beauté dans le monde participe de la beauté de Dieu. C'est la raison, sans

doute, pour laquelle Théoclès cite Maximus Tyrius, qui affirme que toutes les

beautés créées prennent part à la beauté divine : «La beauté d'une rivière, celle
de la mer, celle des cieux et des constellations célestes jaillissent toutes de là

[de la beauté de Dieu] comme d'une source éternelle et incorruptible. Dans
la mesure où les choses individuelles y prennent part (partake of this), elles

sont belles, florissantes et heureuses ; dans la mesure où elles en sont privées,
elles se déforment, dégénèrent et périssent» 35.

Revenons à l'enthousiasme au sens large. Il faut inférer de ce qui précède

que l'expérience esthétique a pour objet quelque chose qui se situe à quelque
niveau élémentaire ou intermédiaire de la hiérarchie, puisque l'expérience a

pour objet quelque chose dont la beauté conduit naturellement l'esprit à la

pensée de (la beauté de) Dieu, qui est situé au sommet de la hiérarchie. Quels
sont donc ces objets de niveau intermédiaire Rien ne permet d'exclure qu'il
y en ait un nombre indéfiniment grand dans le système de Shaftesbury. Mais
il mettrait incontestablement au premier rang de ces objets intermédiaires,
d'une part l'univers naturel, d'autre part la vertu morale que nous pouvons
rencontrer dans le monde. Car ce sont ces choses par excellence qui présentent
beauté, ordre et harmonie, et qui sont de nature à conduire l'esprit à la pensée
de la divinité. Théoclès explique à un Philoclès encore sceptique que, si celui-
ci avait une meilleure connaissance de l'équilibre ou de l'harmonie des
passions en l'âme, il verrait «beauté et dignité (decorum) ici comme ailleurs dans

la nature, et l'ordre du monde moral serait à égalité avec celui du monde
naturel. Ainsi apparaîtrait la beauté de la vertu, et ensuite, comme il a été

33 Op. cit., p. 324, nos italiques ; nous ajoutons les mots entre crochets afin d'éclairer

le texte.
34 Op. cit., p. 318, nos italiques.
,:ï Op. cit., p. 277, nos italiques. Pour une traduction plus récente en langue anglaise.

cf. Maximus of Tyre, The Philosophical Orations, éd. M. B. Trapp, Oxford, Clarendon
Press, 1997, p. 105.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 229

montré, la beauté suprême et souveraine, l'original de tout ce qui est bon ou
aimable» 36. Il y a donc bien un «apparaître» de la beauté de Dieu à travers

- et à l'occasion de - «l'apparaître» de la beauté du monde naturel et de celle
du «monde moral». Bien sûr, aucun esprit fini ne peut percevoir l'univers
entier, naturel ou moral ; et aucun esprit fini ne connaît toute l'harmonie qui
s'y trouve. Mais nous pouvons néanmoins connaître suffisamment le monde

pour le contempler ; et nous pouvons atteindre une connaissance suffisante de

sa beauté pour contempler celle-ci. Ainsi : «si l'ordre du monde lui-même
apparaît juste et beau, l'admiration et l'estime de l'ordre doivent croître (run
higher) et l'élégante passion ou amour de la beauté, qui est d'un si grand
avantage pour la vertu, doit devenir d'autant plus parfait (must be the more
improved) qu'il s'exerce sur un sujet si grand et si magnifique. Car il est

impossible qu'un tel ordre divin soit contemplé sans extase et ravissement

[...]» 37. C'est précisément lorsque l'ordre du monde est connu comme divin
- c'est-à-dire comme procédant de Dieu - que la contemplation de la beauté
du monde conduit à la pensée de Dieu, qui est la beauté originelle. Cette

contemplation est une expérience religieuse du monde.

3. Un bilan provisoire

Il convient de résumer les résultats de l'analyse effectuée jusqu'ici, puis
d'en tirer quelques conclusions. Puisque l'enthousiasme est susceptible d'être
ou véridique ou non véridique, c'est une expérience au moins partiellement
cognitive. Shaftesbury assimile cette expérience cognitive à une vision ou une
contemplation. C'est donc une expérience spirituelle analogue à une perception.

Mais c'est une expérience qui dépend de nombreuses connaissances et

expériences. Elle dépend d'une certaine accumulation de connaissances

préalablement acquises portant sur la structure et l'organisation de la nature,
sur l'équilibre des passions ou affections de l'âme, et sur l'harmonie aussi bien
intérieure qu'extérieure que doit réaliser le vertueux. Sans doute l'expérience
religieuse est-elle donc de nature intellectuelle, une sorte d'intuition intellectuelle.

Mais elle dépend aussi d'une réelle expérience morale, c'est-à-dire d'un
développement plus ou moins optimal de la disposition naturelle au bien qui
se trouve en chaque homme. Elle dépend aussi de la réalisation plus ou moins

optimale de la tendance naturelle à rechercher des expériences esthétiques, en

remontant par degrés de la beauté des qualités sensibles les plus simples jusqu'à
la beauté du monde, puis à celle de Dieu. On peut donc en conclure que, même
si elle est analogue à une perception, l'expérience religieuse requiert le

concours préalable de toutes les facultés cognitives de l'homme. Voilà qui
confirme l'idée suivant laquelle la religion est un progrès qui dépend d'une certaine

Op. cit., p. 277, nos italiques.
37 Op. cit., p. 191, nos italiques.



230 RICHARD GLAUSER

discipline, puisqu'il y faut progrès intellectuel, moral et esthétique tout à la

fois.
À présent, considérons les choses du point de vue de la notion d'enthousiasme.

Nous avons vu que l'on trouve, chez Shaftesbury, des sens plus ou
moins stricts de la notion. Alors, comment faut-il décrire l'enthousiasme Par

ce qui précède, on voit que l'interprète se trouve devant une difficulté. C'est

que toute description que peut proposer l'interprète doit satisfaire aux trois

exigences suivantes : (1) il faut que la description de l'expérience s'applique
aussi bien aux cas véridiques qu'aux cas non véridiques ; (2) il faut que la

description soit telle qu'elle permette de comprendre comment Shaftesbury

peut dire que l'enthousiasme est une expérience religieuse qu'ont, sous des

formes différentes, aussi bien de véritables théistes, que des camisards illuminés

au comportement extravagant, et même certains athées ; (3) il faut que la

description de l'expérience soit telle qu'elle permette de comprendre comment

Shaftesbury peut attribuer l'expérience, à la suite de Platon, «aux héros, aux
hommes d'état, aux poètes, aux orateurs, aux musiciens et même aux
philosophes eux-mêmes». Nous proposons la démarche suivante : fournir un sens

étroit de l'enthousiasme pour satisfaire aux exigences (1) et (2), et ensuite un

sens élargi pour satisfaire à l'exigence (3).
Commençons donc par le sens étroit et disons que l'enthousiasme est une

intuition intellectuelle qui représente un être comme une divinité sous tels ou
tels traits. En effet, d'après la description proposée, on peut avoir, premièrement,

une expérience d'un être représenté comme une divinité sous tels ou tels

traits, alors que l'être en question n'est pas une divinité. Par exemple,
Shaftesbury voit en Lucrèce un auteur qui a cherché son inspiration dans une nature
illusoirement représentée comme divine (an apparition of Nature, in divine

form). Et c'est pourquoi Shaftesbury fait sienne la thèse de Cudworth suivant
laquelle il y a des athées enthousiastes, tel Lucrèce justement : ceux-ci ont
d'authentiques expériences non véridiques d'un être, la nature, qu'ils se
représentent à tort comme une divinité 38.

Deuxièmement, on peut avoir une expérience d'un être représenté comme
une divinité sous tels ou tels traits, et, bien que l'être en question soit une
divinité, il n'a pas les traits sous lesquels il est représenté. C'est vraisemblablement

le genre d'expérience illusoire, non véridique, qu'ont les enthousiastes

que critique Shaftesbury dans la Lettre sur l'enthousiasme. Par exemple, si

38 Cf. op. cit., p. 26-27 et 365-366. D'ailleurs, rien n'empêche de considérer
l'expérience d'un athée (tel Lucrèce imaginé par Shaftesbury) comme une expérience
religieuse. Car «la religion n'exclut que l'athéisme parfait» (op. cit., p. 166). Un athée parfait
est celui dont toutes les pensées, à chaque moment, nient l'existence d'un «dessein dans
les choses» ; c'est pourquoi Shaftesbury pense qu'il est très difficile de dire avec certitude
si une personne est vraiment athée (cf. ibid.). Il est vraisemblable qu'aux yeux de
Shaftesbury, Lucrèce ne tombe pas dans cet extrême, et que ses expériences, bien que non
véridiques, restent dans la catégorie des expériences religieuses.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 231

Dieu est représenté sous les traits d'un être colérique, jaloux ou rancunier,
Shaftesbury dirait sans doute qu'il n'est pas représenté tel qu'il est.

Troisièmement, lorsque l'expérience est véridique, l'être représenté comme
une divinité est bien une divinité et possède réellement les traits sous lesquels
il est représenté. Étant représenté tel qu'il est, Dieu est représenté comme
suprêmement vertueux et donc beau. Nous avons là une expérience religieuse
au sens fort, puisqu'elle est véridique. C'est en même temps une expérience
esthétique, puisque c'est une contemplation de la beauté divine. Voilà
l'enthousiasme au sens positif. Mais il faut faire une distinction, avons-nous vu,
entre un sens étroit et un sens large de l'expérience positive. Ce que nous
venons de voir est l'expérience positive au sens étroit, celle qui représente Dieu
directement, et de manière véridique, tel qu'il est. C'est l'expérience du théiste.

Nous avons aussi rencontré l'enthousiasme positif en un sens plus large.
C'est ce que nous pouvons considérer comme une expérience religieuse du

monde, étant entendu que Shaftesbury parie tantôt du monde physique, tantôt
d'un monde moral. Il s'agit donc d'une expérience spirituelle, analogue à une
perception intellectuelle, qui représente - certes partiellement - l'harmonie du
monde naturel et/ou celle du monde moral, mais qui les représente d'une façon
telle qu'elles conduisent naturellement l'esprit à la pensée de Dieu. C'est sans
doute en songeant à pareille expérience que Shaftesbury laisse clairement
entendre que le théiste parfait est celui dont la pensée en tout temps «écarte
fermement et résolument toute idée de hasard, de fortune ou de mauvais dessein
dans les choses» 39. Le théiste parfait est donc celui qui est animé de ce genre
d'enthousiasme (au sens large) - de cette expérience religieuse du monde -
de manière suffisamment constante pour être entièrement convaincu de la

vérité du théisme, à l'abri du doute. Bien entendu, c'est aussi une expérience

que l'on peut avoir de manière beaucoup plus occasionnelle, ou moins
profonde, que le théiste parfait40. Même un athée, à condition de ne pas être un
«athée parfait», peut en avoir puisque «la religion n'exclut que l'athéisme
parfait»41. Voilà pourquoi l'enthousiasme au sens large peut être attribué à

nombre de personnes qui sont loin d'être des théistes parfaits (cf. supra,
l'exigence [3]).

39 Cf. op. cit., p. 166.
40 II est permis, ici, de parler de la «profondeur» de l'expérience religieuse du

monde puisqu'elle dépend de nombreuses connaissances, d'une expérience morale et

d'une expérience esthétique. Comme ces trois facteurs peuvent être plus ou moins

développés, ou réalisés de manière plus ou moins optimale, il est légitime de dire que
l'expérience religieuse qui en dépend sera plus ou moins profonde.

41
Op. cit., p. 166.



232 RICHARD GLAUSER

4. Les effets de l'enthousiasme positif

À partir d'ici se pose la question des effets de l'enthousiasme sur les

passions et sur le comportement. Il faut bien reconnaître une évolution de la

pensée de Shaftesbury sur ce sujet. Dans la Lettre, il compare les effets de

l'enthousiasme au sens positif et au sens négatif (non véridique) et dit que les

effets sur les passions et sur le comportement sont sensiblement les mêmes

dans les deux cas : horreur, délice, confusion, crainte, admiration, et un

comportement souvent extravagant. Et c'est parce que leurs effets sont très
semblables que Shaftesbury dit à cet endroit que les deux formes d'enthousiasme

sont à peine discernables par des marques extérieures 42. Dans les Moralistes,
en revanche, il en va autrement. Le comportement qui accompagne l'enthousiasme

positif est désonnais aisé à distinguer de celui de l'enthousiasme

négatif. Car Théoclès, enthousiaste au sens noble, «n'avait rien de cet air

sauvage de l'enthousiasme du genre vulgaire. Tout [en lui] était serein, doux

et harmonieux» 43. Shaftesbury a donc changé d'avis.
C'est aussi dans les Moralistes qu'apparaît pleinement la thèse suivant

laquelle les deux effets principaux de l'expérience de la beauté divine sont,
d'une part l'amour de Dieu, d'autre part une incitation plus grande à l'action
vertueuse. En effet, nous avons vu que l'enthousiasme (sens étroit) véridique
est une contemplation de la beauté de Dieu. Or «tout amour véritable» dépend
d'une «contemplation de la beauté»44. C'est pourquoi «tout amour profond
et admiration est enthousiasme» 45. Bref, l'enthousiasme véritable est un amour
désintéressé de Dieu 46. D'autre part, cet amour développe et fortifie notre
tendance naturelle à l'action vertueuse. Car «lorsque [...] la véritable divinité
est reconnue [comme providence], sa notion est [...] telle que des conséquences
en sont nécessairement tirées qui doivent nous pousser à l'action et mettre en

œuvre nos affections les plus fortes» 47. Si bien que «la vertu [...] n'est autre
chose qu'un noble enthousiasme justement dirigé et réglé par cette haute norme
(standard) [...] dans la nature des choses»48.

Relevons également une troisième conséquence de l'enthousiasme positif
(au sens restreint). Il s'agit cette fois d'une conséquence d'ordre cognitif
Lorsque l'on a eu une expérience de la beauté divine, on a eu l'intuition
intellectuelle de Dieu comme suprêmement bon, sage et providentiel. Or cela

42 Cf. op. cit., p. 27.
43 Op. cit., p. 246-247.
44 Op. cit., p. 318.
45 Op. cit., p. 320.
46 Cf., par exemple, op. cit.. p. 257 et 268.
47 Op. cit., p. 267-268.
48 Op. cit., p. 353. Selon nous, lorsque Shaftesbury s'exprime ainsi, ce qu'il appelle

«enthousiasme» est un phénomène complexe comprenant à la fois l'expérience esthétique

de Dieu et les suites comportementales de l'expérience que sont l'amour de Dieu
et la vertu.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 233

rejaillit sur notre perception de son œuvre, le monde. Comment cela Le théiste
de Shaftesbury, nous l'avons vu, peut être un théiste plus ou moins parfait,
c'est-à-dire plus ou moins fermement convaincu à chaque moment de la

présence d'une intelligence aimante constamment à l'œuvre dans l'univers. Il
peut être plus ou moins fermement convaincu qu'il n'y a aucun mal «réel»
dans l'univers, et qu'il y a seulement du mal «apparent» 49. Dans ces conditions,

tant qu'il n'est pas un théiste parfait, il peut être occasionnellement
fasciné par le spectacle du mal dit «apparent» au point de croire, de manière
erronée, qu'il est «réel». Il perdrait de vue, alors, la fonction du mal dit
«apparent» par rapport au bien de l'univers. Or, l'enthousiasme comme
contemplation de la beauté divine permet de percevoir l'univers comme le tout
parfaitement harmonieux qu'il est, dépourvu de mal réel. Théoclès annonce
à Philoclès que si celui-ci parvient à quelque vue «du souverain génie et de
la première beauté [...] tous ces aspects effrayants et ces difformités, ceux de
la nature ou de l'humanité, s'évanouiront en un instant pour faire place à

l'amour [de Dieu]» 50. Pour une personne ayant pareille expérience, la théodicée

est inutile, car cette personne a une expérience de la beauté du monde

comme reflet de la beauté - c'est-à-dire de la vertu - divine.
Nous voyons par là qu'il y a une interdépendance entre les deux formes

d'enthousiasme positif, un renforcement mutuel. Pour le montrer, limitons
notre propos au cas du théiste. Nous avons vu que l'enthousiasme positif au
sens large est une expérience religieuse du monde, expérience spirituelle qui
représente - certes partiellement - l'harmonie du monde naturel et/ou celle du

monde moral, mais qui les représente d'une façon telle qu'elles conduisent
naturellement l'esprit à la pensée de Dieu. Le processus décrit va de bas en
haut ; c'est un processus allant d'une expérience du monde à la pensée de la
divinité. Or, nous avons vu au paragraphe précédent que si un théiste est animé
d'un enthousiasme positif au sens restreint (expérience véridique de la divinité
sous tels ou tels traits), alors le processus va également de haut en bas, à savoir
d'une expérience de Dieu à celle du monde comme dépourvu de mal réel. De
ce point de vue, l'enthousiasme positif au sens étroit fortifie et élève l'enthou-

49 Cf. op. cit., p. 164-165, 169 et 269. Les expressions de mal «réel» et «apparent»,
sous la plume de Shaftesbury, sont fourvoyantes. Un mal «réel», au sens de Shaftesbury,
serait - si un tel mal existait - quelque chose d'entièrement mauvais, c'est-à-dire une
chose qui ne serait pas en même temps, sous un autre rapport, un bien ; un tel mal serait
donc un mal relativement à l'univers comme tout. Un mal «apparent» est quelque chose
de véritablement mauvais sous un rapport, mais bon sous un autre rapport. Toutefois,
en tant que mauvais il affecte une partie seulement de l'univers, un sous-système ; mais
il est bon relativement à une partie plus grande ou sous-système plus grand, ou
relativement à l'univers entier. Malgré des formulations très différentes de celles de Leibniz,
qui, lui, ne se sert pas des expressions «mal réel» et «mal apparent» comme le fait
Shaftesbury, la position de celui-ci concernant le mal est proche de celle de Leibniz.
Par exemple, tous deux affirment qu'il n'y a dans l'univers aucun mal qui ne produise
naturellement - ou qui ne soit naturellement compensé par - un bien égal ou plus grand.

50
Op. cit.. p. 257.



234 RICHARD GLAUSER

siasme positif au sens large. Il faut en conclure, pensons-nous, que, chez un
théiste du moins, les deux fonnes d'enthousiasme positif se renforcent mutuellement,

se consolident réciproquement. Un progrès dans l'enthousiasme positif
sous une forme permet un progrès dans l'enthousiasme positif sous l'autre, et

inversement.
Revenons à notre question de départ. Pourquoi Shaftesbury décrit-il la

religion comme «une discipline et un progrès de l'âme vers la perfection»
Si l'interprétation proposée est correcte, une partie de la réponse au moins tient
dans le développement progressif et interdépendant des deux formes de

l'enthousiasme positif.
En fin de compte, Shaftesbury réhabilite l'enthousiasme ; il regarde «cette

passion, simplement considérée, comme la plus naturelle, et son objet comme
le plus juste du monde» 5 '. Nous espérons avoir quelque peu éclairci cette
affirmation 52.

Op. cit., p. 353.51

52 Je remercie Laurent Jaffro pour ses remarques précieuses sur une version
antérieure du présent article, et le comité de lecture de la RThPh pour des suggestions
pertinentes.


	Shaftesbury : enthousiasme et expérience religieuse

