Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse

Artikel: Shaftesbury : enthousiasme et expérience religieuse
Autor: Glauser, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 217-234

SHAFTESBURY :
ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE

RicHArRD GLAUSER

Résume

Nous étudions la dimension religieuse de [ 'enthousiasme chez Shaftesbury.
Apres avoir distingué un sens négatif et un sens positif du terme, il convient
de distinguer deux formes positives de [’enthousiasme. La premiére renvoie
a une expérience religieuse de Dieu, la seconde concerne |'expérience reli-
gieuse du monde. Nous étudions les rapports entre les deux sortes d’expérien-
ces religieuses, ainsi qu entre celles-ci et | 'expérience esthétique. Nous tentons
d'articuler la connexion profonde entre expérience esthétique et religion dans
la philosophie de Shaftesbury.

Shaftesbury deécrit la religion comme «une discipline et un progrés de 1’ame
vers la perfection» !. La discipline exigée est 4 la fois intellectuelle, morale et
spirituelle. La perfection visée est sans doute ce qu’il nomme ailleurs le «théisme
parfait» 2. La religion est décrite de maniére dynamique ; c’est un «progrés de
I’ame», un processus, un itinéraire dont le parcours suppose un développement
de I’esprit. De quel progrés s’agit-il au juste ? En quoi consiste-t-il ? Nous
répondrons a la fin du présent article. Auparavant, nous voudrions montrer que
le parcours est jalonné de certaines expériences religieuses qui sont le déve-
loppement naturel d’autres expériences plus élémentaires, esthétiques 3.
D’autre part, nous voudrions montrer qu’il convient de distinguer deux sortes

U Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times [lérc éd., 1711, 2° éd. revue
par 'auteur 1714 ; dorénavant Characteristics], é€d. L. E. Klein, Cambridge, Cambridge
University Press, 1999, p. 269. Les textes cités dans le présent article ont été¢ publiés
séparément avant d’étre intégrés, avec des modifications, dans les Characteristics.

2 Cf. op. cit., p. 166. Sous la plume de Shaftesbury, les termes «théisme» et
«déisme» sont parfois équivalents, parfom distincts ; sur cette question cf. L. Jarrro,
Ethzque de la communication et art d’écrire. Shaftesbury et les Lumiéres anglaises,
Paris, P.UF., 1998, p. 283-289.

3 Certes, le terme «expérience religieuse» ne se trouve pas sous la plume de
Shaftesbury. Le terme «expérience esthétique» ne s’y trouve pas non plus ; Shaftesbury
est pourtant justement célébre pour avoir été le premier, au XVIII® siécle, a dégager
les contours d’une expérience spécifiquement esthétique. Pour une vue plus détaillée
de I’expérience esthétique chez Shaftesbury, cf. notre «Aesthetic Experience in Shaf-
tesbury», Proceedings of the Aristotelian Society, 2002. Le présent article et celui-la
sont complémentaires.



218 RICHARD GLAUSER

d’expériences religieuses tres différentes sur ce parcours. Elles apparaissent,
selon nous, dans sa discussion critique de I’enthousiasme. Le theme de I'en-
thousiasme est un des plus récurrents de la pensée de Shaftesbury, puisqu’il figure
a divers titres dans toute la série des écrits constituant les Characteristics.

Si I’état de «perfection» spirituelle que vise la religion est le «théisme
parfaity, comme nous le suggérions plus haut, il importe de tenir compte du
jeu d’oppositions entourant cette notion chez Shaftesbury. Cela nous permettra
également de préciser ce qui distingue le théisme parfait d’autres modes, moins
parfaits, du théisme. Le théisme en général s’oppose évidemment a I’athéisme.
Mais a I’intérieur du domaine du religieux Shaftesbury oppose sa propre
version du théisme a ce qu’il considére comme deux formes de fausse religion.
Ces sortes de religion erronée étaient largement discutées de son vivant. La
premiére forme de fausse religion peut étre décrite comme une conception
générale des rapports entre I’homme et Dieu, centrée autour de la thése du
volontarisme divin. La seconde est ce que ’on peut appeler un enthousiasme
immoderé, excessif. Les deux formes de fausse religion sont donc indépen-
dantes ['une de I’autre, et méme de nature assez hétérogene, puisque la pre-
micre est une théorie fausse au sujet de Dieu et de son rapport a I’homme,
tandis que la seconde est une attitude inappropriée par rapport & Dieu.

Face a I’enthousiasme mélancolique et maladif caractéristique de la se-
conde forme de religion erronée, Shaftesbury ne cesse d’affirmer la réalité d’un
enthousiasme de bon aloi, noble et positif. Celui-ci fait une premiére apparition,
timide et marginale, dans la Lettre sur I'enthousiasme (1% édition 1708), mais
par la suite il vient & occuper une place centrale dans 1’ceuvre de Shaftesbury,
en particulier dans Les moralistes (1 édition 1709) et la deuxiéme Miscellany
(1711)%. Nous souhaitons montrer que I’enthousiasme, aussi bien dans sa
forme négative que dans sa forme positive contient des expériences religieuses.
Quant a la distinction entre deux sortes d’expériences religicuses a laquelle
nous faisions allusion plus haut, il s’agit d’une distinction, située a I’intérieur
de la forme noble de I’enthousiasme, entre deux sortes d’expériences qui sont
toutes deux véridiques. Nous verrons que la forme négative de I’enthousiasme,
en revanche, contient des expériences religicuses non véridiques. C’est seu-
lement a partir de la deuxiéme partie du présent essai que nous aborderons la
question de I’enthousiasme et de I’expérience religieuse. En effet, le théisme
de Shaftesbury, tout comme sa conception de I’enthousiasme noble, se com-
prennent en grande partie par opposition aux formes de fausse religion qu’il
dénonce. Il convient donc, au préalable, de dire quelque chose de celles-ci, en
commengcant par la thése volontariste et ses suites. Cela nous permettra de

% 1l'y a bien une évolution de la pensée de Shaftesbury au sujet de 1’enthousiasme,
evolution qu’il importerait d’étudier en détail. Nous ne pouvons le faire ici. Saisissons
’occasion pour signaler, de maniére générale, que toute la présente étude concernant
I"enthousiasme et I’expérience religieuse chez Shaftesbury exigerait d’étre complétée
et -approfondie sur plusieurs points. Nous ne présentons ici qu’une approche prélimi-
naire.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 219

préciser la notion de théisme, puis de «théisme parfait», chez Shaftesbury.
C’est a quoi nous consacrons la premiére partie du présent travail.

1. La these volontariste et ses suites

Sous le nom de «volontarisme» (qui ne se trouve pas sous la plume de
Shaftesbury) il convient d’entendre la conjonction des théses suivantes : (1) les
régles morales sont autant de commandements issus de la volonté divine ; (2) ces
commandements sont arbitraires par rapport a notre raison ; (3) I’homme, de par
sa nature, est indifférent, voire réfractaire, a s’y conformer. La premiére thése
n’est pas problématique en soi; il n’y a rien d’étrange pour un philosophe
chrétien a penser que les régles morales sont voulues par Dieu. Ce sont les
deux autres théses qui sont sujettes a controverse. En premier lieu, le caractére
arbitraire des régles morales par rapport a notre raison proviendrait, dans
’hypothése volontariste, de ce que les régles morales sont voulues et instituées
par Dieu, mais ne le sont pas parce qu’elles sont bonnes ; elles ne seraient pas
voulues et instituées par lui en raison de sa connaissance d’un bien, d’une fin
ou de valeurs indépendants de lui. Au contraire, elles seraient institu¢es par
lui seulement parce que voulues par lui. L’homme ne connaitrait donc aucune
raison de penser que les commandements de Dieu sont justifiables — pourquoi
ceux-ci plutdt que d’autres ? — autrement que par sa seule volonté. Bref, la
distinction entre le bien et le mal ne serait pas fondée sur autre chose que la
volonté de Dieu, comme si son entendement n’avait pas pour objet, antérieu-
rement a sa volonté, une fin ou un bien intrinséque €ternel. Pire, s’il n’y a pas
quelque bien intrinséque — connu de Dieu antérieurement a ’acte de sa vo-
lonté — auquel il ordonne les régles morales qu’il institue, il n’est pas possible
de dire que Dieu lui-méme agit en vue de ce bien. Et dans ce cas, il n’y a pas,
sauf révélation, de raison de penser que le monde soit produit en vue d’une
quelconque finalité. C’est dire que volontarisme divin sur le plan théologique
et pur mécanisme sur le plan physique font bon ménage.

En second lieu apparait la question du rapport de notre nature humaine aux
commandements divins. En effet, la position décrite jusqu’ici rend plausible
ce que Charles Taylor appelle «la double extériorité» de la loi divine par rapport
anous °, Premiérement, I’homme ne peut apprendre ce qu’est le bien ou la vertu
en s’examinant lui-méme, ses passions, ses inclinations naturelles et sa raison,
ni méme en examinant sa place naturelle dans le monde. Au contraire, pour
savoir ce qu’est le bien et la vertu, il doit connaitre les décrets de Dieu.
Deuxiémement, & cause de la corruption de I’homme par le péché originel, ou
bien la loi divine (c’est-a-dire 1’ensemble des régles morales) va & I’encontre
des inclinations naturelles de I’homme et de la pente naturelle de sa volonté,

> Cf. CH. TavLor, Sources of the Self, Cambridge, Cambridge University Press,
1989, p. 248 sq. ; trad. fr. Les sources du soi, Paris, Seuil, 1998.



220 RICHARD GLAUSER

ou bien a tout le moins I’homme est par nature indifférent a s’y conformer.
Bref, les régles de la vertu prennent la nature humaine en quelque sorte a
rebrousse-poil. De méme que 'univers physique du XVII® siécle, purement
mécanique, est vidé de toute tendance a réaliser quelque finalité naturelle, de
méme la nature humaine est, par elle-méme et sans grace divine, dépourvue
de toute inclination profonde a suivre les commandements de Dieu et a réaliser
des fins bonnes. Shaftesbury réagira tout a la fois contre cette conception de
I'univers physique et contre cette vue de ’homme.

Une autre these accompagne le volontarisme décrit jusqu’ici. Elle n’est pas
impliquée, mais tout de méme suggérée, par ce qui précéde. En effet, si les
commandements divins auxquels I’homme est censé se conformer sont ration-
nellement arbitraires et doublement extérieurs (aux sens indiqués plus haut),
alors il semble que les motifs principaux pour lesquels on pourrait s’efforcer
de devenir vertueux soient la crainte d’une punition et ’espoir d’une récom-
pense. Ce sont d’ailleurs bien ces sentiments que I’Eglise cherche a cultiver
chez les fideles afin de les amener a un comportement moral.

Or, aux yeux de Shaftesbury, cette conception générale du rapport de
I’homme a Dieu, qui est associée a la thése du volontarisme, implique une
perversion fondamentale de la religion et de la morale. Voyons cela en com-
mengant par la morale. Pour Shaftesbury, comme pour Spinoza, le vice est son
propre chétiment, et la vertu sa propre récompense. La vertu n’a pas d’autre
récompense. Par conséquent, c’est méconnaitre la nature méme de la vertu que
de croire que Dieu assigne a la vertu une récompense extérieure, distincte
d’elle, comme si la vertu, une fois atteinte, ne se suffisait pas a elle-méme.
C’est une erreur tout aussi grave que de croire que 1’on pourrait réussir a
devenir vertueux en étant poussé par la crainte d’une punition ou par 1’espoir
d’une récompense, quand bien méme la récompense serait notre salut éternel.

Notons ici que pour Shaftesbury la thése erronée suivant laquelle la vertu
aurait une récompense extérieure a elle — par exemple, notre salut — est étroi-
tement liée a la these, également fausse, selon laquelle les lois morales, ¢’est-
a-dire les décrets divins, iraient a I’encontre de la nature humaine. Plus exac-
tement, c’est bien parce qu’on a soutenu la seconde thése (en alléguant la
corruption de notre volonté par le péché originel) que I’on a trouvé nécessaire
de défendre la premiere. En effet, si la volonté humaine n’est pas naturellement
inclinée vers la vertu ni naturellement repoussée par le vice, comment motiver
les fideles a rechercher la vertu et a s’écarter du vice, si ce n’est en promettant
a leurs efforts des récompenses ou des peines qui, elles, motivent la volonte,
mais qui représentent alors nécessairement des choses distinctes, respective-
ment, de la vertu et du vice ?

Or Shaftesbury s’insurge contre I’idée suivant laquelle les lois morales
prendraient la nature humaine a rebrousse-poil. Au contraire, selon lui,
’homme a une inclination naturelle envers le bien et la vertu. Certes, cette
disposition doit se développer avant de devenir vertu. Elle peut d’ailleurs se
developper plus ou moins bien, correctement ou incorrectement, tout comme



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 221

une plante peut parvenir plus ou moins bien a I’éclosion et a la floraison, voire
ne pas y parvenir du tout, en raison d’accidents naturels. Cependant, méme
dans sa forme la moins développée, la tendance naturelle au bien que Shaftes-
bury voit en tout homme est I’exact contraire de la tendance au mal, ou a
I’indifférence morale, habituellement assignée a la volonté humaine par suite
du péché originel. Deés lors, pourrait-on dire, au lieu de prendre la nature
humaine a contre-courant, les régles morales la prennent dans le bon sens. Loin
de s’opposer aux inclinations naturelles de "homme, elles servent a rendre plus
claire et distincte a celui-ci la finalité morale qu’il poursuit naturellement.
Selon nous, le réle proprement normatif des régles morales chez Shaftesbury
consiste a dresser des garde-fous visant a canaliser, dans la direction de la vertu,
la tendance naturelle de ’homme a I’égard du bien moral, de sorte qu’en
suivant ces regles il parvienne plus aisément a la vertu, son développement
pratique optimal. Les régles sont un peu comme le tuteur d’une plante : par
elle-méme, celle-ci a naturellement tendance a pousser verticalement et dans
la direction de la lumiére, mais des accidents naturels peuvent I’en détourner,
voire la faire dépérir ; le tuteur a pour fonction d’aider la plante a se développer
de maniére optimale. On le devine sans peine : la conception que se fait
Shaftesbury des rapports entre I’homme et Dieu ne pourra concéder qu’une
place trés marginale au péché originel, a la corruption de I'homme, et a
"importance de la grace et du salut par rapport a cette vie.

Passons a présent aux erreurs du volontarisme et de ses suites par rapport
a la théologie et a la religion. Une premiére erreur est d’encourager un rapport
somme toute absurde entre ’homme et Dieu. Rapport que Shaftesbury con-
sidére comme «bassement intéressé et propre a un esprit servile» (mercenari-
ness and a slavish spirit) ©. Car agir uniquement par crainte d’une punition,
méme divine, ¢’est agir de maniére servile ; agir dans I’espoir d’une récom-
pense divine, méme d’un bonheur éternel, ¢’est s’imaginer qu’on peut entre-
tenir avec Dieu un rapport mercantile (je veux bien suivre ses commandements,
mais en échange il faut qu’il me donne le salut éternel qu’il a promis). Ces
attitudes sont certainement compatibles avec le genre de rapport que 1’homme
aurait a 1’égard du Dieu décrit plus haut dans le cadre du volontarisme, ¢’est-
a-dire d’un Dieu dont on aurait exalté la puissance et la volonté au détriment
de la sagesse, de la bonté et de I"amour. Mais elles sont incompatibles avec
le rapport fondé sur I’amour que I’homme est censé avoir pour Dieu, et que
celui-ci a pour I’homme 7.

Une deuxiéme erreur, plus fondamentale, est de placer la puissance et la
volonté divines au-dessus de I’entendement, de la sagesse, de la bonté et de

% Characteristics, p. 269.

7 Cf,, par exemple, Characteristics, p. 268-269 et 271. Cf. aussi The Preface to
Select Sermons of Dr. Whicheote ajouté par Thoemmes Press dans le premier volume
de leur réimpression de 1’édition des Characteristics de J. M. Robertson, Shaftesbury
Collection, Bristol, Thoemmes Press, 1995, t. .



222 RICHARD GLAUSER

I’amour. Shaftesbury, a I’inverse, accorde plus d’importance a I’intelligence
et a la bonté. Ainsi, I’intelligence est le seul des attributs divins qu’il mentionne
dans sa définition d’un dieu : un dieu est «tout ce qui est supérieur au monde,
a quelque degré que ce soit, ou qui régne dans la nature avec discernement
et intelligence (a mind)» ®. De méme, I'intelligence et la bonté sont les seuls
attributs mentionnés dans sa définition du théisme. Le théisme est la croyance
que «tout est gouverné, ordonné et réglé pour le mieux par un principe pre-
voyant (designing) ou intelligence (mind) nécessairement bon et permanent» °.

On notera en passant le caractére explicitement cosmologique du théisme
chez Shaftesbury, La définition de 1’athéisme 1’est tout autant, puisque c’est
la croyance «qu’il n’y a pas de cause, de mesure ou de régle des choses si ce
n’est le hasard, de sorte que ni I’intérét du tout, ni celui des particuliers, ne
peut étre dit le moins du monde prévu (designed), poursuivi, ou recherchéx '°.
Dire que théisme et athéisme sont congus en termes cosmologiques, c’est dire
que la notion méme de théisme est celle d’une nature ordonnée et organisée
conformément au dessein d’une intelligence supérieure, ayant en vue le bien
du tout comme des parties. Autrement dit, la notion de théisme, pour Shaf-
tesbury, implique celle de providence '!. La notion d’athéisme, en revanche,
est celle d’une nature soumise au régne du hasard. Raison pour laquelle Lucrece
et les épicuriens sont considérés comme des athées.

En somme, il ne suffit pas de dire que Shaftesbury place résolument
I’intelligence et la bonte divines au-dessus de la volonté et de la puissance.
11 faut dire surtout qu’intelligence et bonté divines sont en quelque sorte lisibles
dans la nature a cause de la providence qui s’y trouve a I’ceuvre. Nous verrons
qu’il est possible d’avoir une certaine expérience de la nature comme parcourue
de providence divine. Pareille expérience doit sans doute étre une expérience
religieuse de la nature. Non point une expérience dans laquelle la nature se
présente comme (identique a) une divinité, mais dans laquelle la nature ma-
nifeste en quelque sorte une divinité transcendante. C’est la question que nous
examinerons sous peu.

Avant de poursuivre, notons une conséquence importante de ce qui précede.
Si, en effet, la bonté est un des attributs les plus importants de Dieu, et si,
d’autre part, chaque homme contient en lui une tendance naturelle au bien, on
comprend que notre connaissance de Dieu dépende de la connaissance de nous-

8 Characteristics, p. 165,

% Ibid.

10 Ibid.

' «Nothing can be more unbecoming than to talk magisterially and in venerable
terms of “a supreme nature”, “an infinite being”, and “a deity” when all the while a
providence is never meant nor anything like order or the government of a mind admitted»
(op. cit., p. 267) («Rien n’est plus inconvenant que de parler sur un ton magistral et
avec vénération d’une ‘nature supréme’, d’un ‘étre infini’ et ‘d’une déité’, tant que ’on
n’entend pas dire qu’il s’agit d’une providence et que 1’on n’admet pas 1’ordre et le
gouvernement d’un esprit»).



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 223

mémes, c’est-a-dire d’une connaissance des affections naturelles qui nous
disposent a rechercher et a poursuivre le bien. En effet, nous ne pouvons savoir
ce qu’est la bonté supréme sans savoir ce qu’est la bonté en général et la vertu
morale !>, Et nous pouvons connaitre cela si, et seulement si, nous commengons
par nous examiner nous-meémes, nos affections naturelles et nos dispositions,
et découvrons en nous une tendance au bien '3, Car, contrairement a d’autres
qualités, notamment aux qualités esthétiques, la bonté est une qualité, dit
Shaftesbury, dont «on ne peut avoir une connaissance satisfaisante sans pos-
séder soi-méme cette qualité dans une mesure satisfaisante» '4. Par conséquent,
notre connaissance de Dieu dépend nécessairement de la connaissance du bien
que nous pouvons découvrir en nous-meémes.

2. Enthousiasme et expérience religieuse

Shaftesbury s’oppose a deux formes trés différentes de fausse religion. La
religion erronée (a ses yeux) considérée dans la section préceédente est cons-
tituée d’un ensemble de théses plus ou moins étroitement associées qui forment
une théorie, une doctrine de philosophie théologique. L’autre forme de fausse
religion que Shaftesbury critique, et qu’il convient d’aborder maintenant, se
caractérise, non pas par une théorie, mais par une certaine pratique et une
attitude, prétendument fondées sur une sorte d’expérience religieuse assimilée
a une illumination ou a une inspiration divine directe. Cette expérience est une
sorte d’enthousiasme. Toutefois, selon Shaftesbury, si un enthousiasme de cette
sorte a bien pour effet de conduire a une religion erronée, il existe une autre
sorte d’enthousiasme qu’il accepte et qu’il cherche a promouvoir. Dans la
section présente, nous introduisons une distinction entre I’enthousiasme négatif
que Shaftesbury critique, et 1’enthousiasme positif qu’il accepte. Les deux
peuvent étre considérés comme des sortes d’expériences religieuses, mais seul
le second est susceptible de conduire au véritable théisme.

Lorsque Shaftesbury publie sa Lettre sur ['enthousiasme en 1708, le debat
sur I’enthousiasme dure depuis plus de cinquante ans en Angleterre. Un des
ouvrages importants sur le sujet était le Enthusiasmus Triumphatus (1656) du
platonicien de Cambridge, Henry More. La question est relancée par I’arrivée
a Londres, en 1706, de Camisards, protestants millénaristes issus des Cévennes,
qui adoptent publiquement une attitude religieuse extravagante '°. Shaftesbury

12.Ct. op. cit., p. 266 ; cf. aussi p. 20-21.

B Cf op. cit., p. 21-22. C’est pourquoi dans Les Moralistes Théoclés, qui s’efforce
de faire connaitre a Philoclés la nature du bien, commence par tenter de montrer & celui-
ci I'inclination — située en lui-méme (Philoclés) — vers le bien (cf. op. cit., p. 254).

14 «But we can have no tolerable notion of goodness, without being tolerably good»
(op. cit., p. 22).

5 A ce sujet, cf. H. Scuwartz, The French Prophets. A Study of a Millenarian
Group in Eighteenth-Century England, Berkeley, University of California Press, 1980.



224 RICHARD GLAUSER

condamne leur prétention a étre directement illuminés par Dieu, mais recom-
mande d’user a leur endroit de raillerie plutét que de répression. Toujours est-
il qu’a la fin de la Lettre, aprés avoir fait une étude critique de I’enthousiasme
au sens négatif qu'on lui donnait couramment au XVII® siecle, il fait une
distinction entre deux formes d’enthousiasme, et dit qu’il est lui-méme un
enthousiaste en un sens '®. Certes, en un premier temps il oppose inspiration
et enthousiasme, disant que la premiere est «un sentiment véritable (a real
feeling) de la Présence Diviney, tandis que le second en est un faux sentiment.
Mais, quelques lignes plus bas, il explique que 1’inspiration «peut étre correc-
tement nommée ‘enthousiasme divin’, car le terme signifie ‘présence divine’
et a ét¢ employé par [Platon] pour exprimer tout ce qu'il y a de sublime dans
les passions humaines» "7,

De ce passage ressortent trois choses. Premiérement, Shaftesbury distingue
bien en fin de compte deux formes d’enthousiasme. L’un est négatif, ["autre
positif. Lui-méme se réclame de I’enthousiasme positif. Deuxiémement, lors-
que Shaftesbury parle du sentiment d’une présence divine, il n’interpréte pas
ce sentiment conformément a son sens originel — sens qu’il connait, bien sir —
comme le sentiment d’une possession, comme si le sujet était possédé par une
divinité (ce qui abolirait en partie la distinction entre ’esprit fini et la divinite).
I1 ’interpréte comme une vision, ¢’est-a-dire comme une expérience spirituelle
analogue a une expérience perceptuelle, ou comme une connaissance par
apprehension (ce qui préserve la distinction entre 1’esprit fini et la divinité) 18,

16 Characteristics, p. 28.

' Op. cit., p. 27 ; nos italiques.

'8 Op. cit., p. 27 : «when the mind is taken up in vision and fixes its view cither
on any real object or mere spectre of divinity, when it sees or thinks it sees, anything
prodigious and more than human» («lorsque I’esprit est absorbé dans une vision et fixe
son regard sur quelque objet divin, ou bien réel ou bien seulement chimérique, lorsqu’il
voit, ou pense voir, quelque chose de prodigieux et de supérieur a "homme» [nos
italiques]). Nous défendrons plus bas I’idée suivant laquelle Shaftesbury admet une sorte
de perception, ou d’intuition, intellectuelle de Dieu et de sa beauté, sans toutefois nous
prononcer sur la question de savoir si cette expérience est accessible en cette vie ou
seulement en un au-dela. Certes, on peut hésiter a admettre cette interprétation, d’abord
pour des raisons théoriques, ensuite parce que les termes «vision» et «contemplation»
qui reviennent sous la plume de Shaftesbury peuvent étre pris en un sens métaphorique,
de telle sorte, pourrait-on objecter, que I’expérience en question soit une certaine pensée
de Dieu et de sa beauté plutdt qu’une perception intellectuelle. Il convient de répondre,
premi¢rement, que I’on peut dissiper quelque peu nos réticences théoriques en songeant
qu'il n’y a pas d’argument fort montrant qu’il est impossible a un Dieu tout-puissant
(pouvant faire tout ce qui est logiquement possible) de faire en sorte qu’une de ses
créatures ait de lui une intuition intellectuelle. Deuxiémement, il y a au moins cing
passages ou Shaftesbury parle de la vision ou de la contemplation de Dieu d’une
fagon telle qu’il serait dogmatique de les considérer comme métaphoriques : cf
Characteristics, p. 257 et 277, The Life, Unpublished Letters, and Philosophical
Regimen of Anthony Earl of Shafiesbury, ed. B. Rand, Bristol, Thoemmes Press, 1999,
p. 32 (surtout) et 252 ; un texte de Shaftesbury publi¢ par F. H. Heinemann, in «The
Philosopher of Enthusiasm, With Material Hitherto Unpublished», Revue Internationale



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 225

Troisiemement, la différence qu’il pose entre les deux formes d’enthousiasme,
négative et positive, est essentiellement la distinction entre «a real feeling of
the Divine Presence and [...] a false one, ¢’est-a-dire entre la forme véridique
et la forme non véridique d’un méme genre d’expérience perceptuelle. L’ex-
périence non véridique représente, dit Shaftesbury, «un simple spectre de la
divinité». L expérience véridique, faut-il donc inférer, représente Dieu tel qu’il
est. D’aprés ce que nous avons vu plus haut, cela signifie qu’il doit étre
représente comme suprémement intelligent, bon (vertueux) et aimant. L expé-
rience est donc une expérience cognitive, puisqu’elle est ou bien véridique ou
bien non véridique ; c’est aussi une authentique expérience religieuse.

Toutefois, au méme endroit de la Lettre, Shaftesbury introduit un nouveau
point de vue sur I’enthousiasme qui semble perturber le résultat de la lecture
que nous avons poursuivie jusqu’icl. En effet, il note — nous I’avons vu — que
pour Platon, le terme «enthousiasme» exprime «tout ce qu’il y a de sublime
dans les passions humaines». Puis Shaftesbury poursuit avec approbation :
«Tel était I’esprit qu’il [Platon] reconnaissait aux héros, aux hommes d’état,
aux poétes, aux orateurs, aux musiciens et méme aux philosophes eux-mémes.
Et nous ne pouvons, nous non plus [...], manquer d’attribuer a un noble
enthousiasme toutes les grandes choses réalisées par ceux-la. De sorte que
presque chacun de nous connait quelque chose de ce principe» !°. Faut-il en
conclure que Shaftesbury croit que toutes ces personnes ont eu des expériences
religieuses au sens décrit plus haut, c’est-a-dire des expériences représentant
Dieu de maniére véridique, ou bien méme de manicre non véridique ? Voila
qui serait étrange. Car, comment pourrait-il croire que le Dieu chrétien qu’il
envisage se serait réguliérement manifesté de fagon véridique, tel qu’en lui-
méme, a Platon et & tous les grands hommes de I’ Antiquité dont parle celui-
¢i? D’ailleurs Shaftesbury ajoute que méme certains athées ne sont pas
exempts d’enthousiasme 2°. Par conséquent, selon nous, Shaftesbury fait usage
ici d’un sens plus large de «enthousiasme» que celui que nous avons rencontré
— et utilisé — jusqu’ici. C’est ce que nous voudrions montrer.

L’idée suivant laquelle presque chacun de nous connait quelque chose de
’enthousiasme n’apparait qu’en passant dans la Leftre. Mais elle est reprise
et discutée au début de la deuxiéme Miscellany. A cet endroit le «presquen»
de la Lettre disparait, car Shaftesbury dit a présent «chacun de nous connait
quelque chose de ce principe» *!, et non plus «presque chacun de nous connait
quelque chose de ce principe». Dans la Miscellany Shaftesbury reconnait
n’avoir pas donné de définition précise de I’enthousiasme dans la Lettre ; 1l
se propose de réparer ce défaut en disant «qu’il y a un pouvoir des nombres,

de Philosophie, 6, 1952, p. 316. Cf. aussi S. GReAN, Shaftesbury’s Philosophy of Religion
and Ethics, Ohio University Press, 1967, p. 249.

' Op. cit., p. 27-28.

%0 Cf. op. cit., p. 27 ; cf. aussi p. 26 et 366.

2l Op. cit., p. 351 ; cf. p. 352.



226 RICHARD GLAUSER

de I’harmonie, de la proportion et de la beauté en tout genre qui naturellement
captive le ceeur et éléve ’imagination a I’opinion ou a la conception de quelque
chose de majestueux et de divin» 22, Bien siir, ce n’est (toujours) pas une
définition précise de ’enthousiasme. Mais il est possible de reconstruire ce que
Shaftesbury veut dire ; ce faisant, nous obtiendrons un sens élargi de I’enthou-
siasme.

Dans le dernier passage cité, il est question de nombres, de proportion,
d’harmonie et de beauté. Lorsque Shaftesbury parle de nombres et de propor-
tion dans un contexte ou il s’agit d’harmonie et de beauté, comme dans notre
citation, il ne pense pas avant tout a des rapports mathématiques, ni a des vérités
mathématiques, mais a des touts présentant un certain ordre 2*. Et cet ordre
est une harmonie, ¢’est-a-dire la beauté, au sens classique épousé par Shaf-
tesbury. Nous devons donc comprendre que 1’enthousiasme au sens large est
une expérience de la beauté, une expérience esthétique. Voila pourquoi il est
si courant et connu de tous >*. Mais si I’enthousiasme au sens large est une
expérience esthétique, la réciproque ne s’ensuit pas. Il n’est pas vrai, en effet,
que toute expérience esthétique soit un enthousiasme. Car il existe grand
nombre d’expériences esthétiques tout a fait ¢lémentaires, comme celles d’un
enfant devant la forme sphérique de sa balle ou la figure cubique de son dé >,
qui ne sont manifestement pas des cas d’enthousiasme. Il faut donc concevoir
I’enthousiasme comme une expérience esthétique d’une sorte assez particu-
liere. Il s’agit de 1’expérience esthétique d’objets dont la beauté, avons-nous
vu, «éleve ’imagination a une opinion ou conception de quelque chose de
majestueux et de diviny. (On songe ici a une préfiguration lointaine du sublime
chez Burke et Kant.) Autrement dit, ¢’est une expérience esthétique d’un objet
dont la beauté, I’ordre ou I’harmonie sont associés dans notre esprit a 1’idée
de Dieu, puisque cette beauté a précisément pour effet, dans I’enthousiasme,
d’amener esprit a concevoir quelque chose de divin, la divinité. Mais il faut
sans doute aussi inférer que, si cette expérience esthétique est véridique,
I’association dans notre pensée a quelque fondement objectif dans la réalite.
En d’autres termes, il faut qu’il y ait, dira-t-on, quelque connexion réelle
(objective) entre I’objet harmonieux considéré et la divinité, de telle sorte que
ce ne soit pas arbitrairement que [’on passe, par association d’idées, de la
contemplation de I’objet harmonieux a la pensée de Dieu.

2 Op. cit., p. 351-352.

23 Ainsi: «Il n’y a siirement rien qui soit aussi fortement imprimé dans nos esprits
ou plus intimement tissé¢ dans nos ames que I’'idée ou le sens de ’ordre et de la
proportion. D’ou toute la force des nombres et de ces arts puissants fondés sur leur
articulation et leur usage !»; «[...] quelles que soient les choses qui présentent de
I’ordre, les mémes ont quelque unité de dessein et concourent a former une unité (concur
in one), sont des parties constitutives d’un tout ou sont, en elles-mémes, des systémes
entiers» (op. cit., p. 273-274). Cf. CH. TAYLOR, Sources of the Self, p. 254.

2 Cf. Characteristics, p. 320, 352.

2 Cf. op. cit., p. 326.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 227

Or, nous pouvons dire que I’enthousiasme au sens positif, mais plus étroit,
que nous avons rencontré plus haut dans la Lettre est, lui aussi, une expérience
esthétique. En effet, nous avons vu que c’est une expérience qui représente
Dieu tel qu’il est, c’est-a-dire comme suprémement intelligent, bon et aimant.
Or, Shaftesbury est célébre pour avoir identifié le bien et le beau 2°. IIs ne sont
pas identifiés en ce sens que les mots «bien» et «beau» seraient des synonymes.
Ni en ce sens que le beau et le bien seraient une seule et méme propriété
absolument, car Shaftesbury admet, évidemment, qu’il y a des choses belles
qui ne sont pas vertueuses. Il veut plutot dire, croyons-nous, que le bien (qu’il
appelle parfois «bonté») et la vertu sont des especes de beauté. Car la bonté
et la vertu présentent chacune une sorte d’ordre ou d’harmonie ?7. Chez
I’homme, bonté et vertu présentent a la fois une harmonie intérieure, une
harmonie interne a I’ame, et une harmonie extérieure, qui se réalise par I’accord
de I’homme avec la nature (théme stoicien s’il en est) >%. Quant a Dieu, étant
suprémement vertueux il posséde une beauté du plus haut degré. Par suite, avoir
une expérience de Dieu tel qu’il est, c’est avoir une expérience de sa beauté.
Théocles s’efforce d’indiquer la réalité d’une telle expérience a un Philoclés
sceptique lorsqu’il lui parle «d’essayer d’obtenir quelque vue faible et distante
du génie souverain et de la premiére beauté» 2°. Et de citer Maximus Tyrius :
«car la divinité elle-méme est certainement belle, et de toutes les beautés la
plus éclatantey 30,

La plus éclatante parce que située au sommet d’une hiérarchie de degrés
de beauté, qui commence au niveau le plus ¢lémentaire par la beauté des
qualités sensibles telles que les figures, les mouvements et les couleurs *!. Nous
ne pouvons décrire cette hiérarchie ici ; elle est complexe, et Shaftesbury n’en
a pas peut-étre pas arrété les contours et les niveaux avec toute la précision
requise. Précisons néanmoins que la hiérarchie des degrés de beauté est I’ceuvre
de Dieu, non pas seulement comme un effet entiérement distinct de lui et qu’il
aurait créé une fois pour toutes, mais comme un monde qu’il anime continuel-
lement. Car, dans une version de ’argument cosmologique dont Shaftesbury
se sert pour prouver I’existence de Dieu, la conclusion fait apparaitre Dieu
comme un esprit ou une dme animant 1’univers physique — lui servant de
principe d’ordre, d’unité et d’identité — comme s’il s’agissait de son corps, par
analogie avec la maniére dont une Ame humaine anime son corps 32. Si toute
beauté dans le monde dépend de Dieu, directement ou indirectement, elle ne
dépend pas seulement de Dieu comme créateur, ou comme principe d’unité

% Cf., par exemple, op. cit., p. 320 et 327.

27 A propos de la distinction que fait Shaftesbury entre bien (bonté) et vertu, cf.
op. cit., p. 170-175.

28 Cf. An Inquiry Concerning Virtue or Merit in Characteristics, p. 163-230.

9 Characteristics, p. 257.

0 0p. cit., p. 277.

3 Op. cit., p. 172.

2 £7 op. cit., p. 304.



228 RICHARD GLAUSER

de I'univers ; elle dépend plus spécifiquement de la beauté divine elle-méme.
En effet, «ce qui fagonne méme les esprits eux-mémes contient en soi toutes
les beautés faconnées par ces esprits et, par conséquent, est le principe, la
source et la fontaine de toute beauté» ; «quelle que soit la beauté qui apparait
en notre deuxiéme ordre de formes [les formes formantes], ou quelle que soit
la beauté qui en dérive ou qui est produite par elles, tout cela se trouve
éminemment, principalement et originellement en cet ordre ultime de la beaute
supréme et souveraine» 33, Quant aux objets naturels dont la beauté ne dépend
en rien de I’homme, leur beauté, elle aussi, se trouve éminemment en Dieu :
«tout ce qui dans la nature est beau ou charmant est seulement /'ombre pile
(faint) de cette premiére beauté» **. Ainsi, Shaftesbury lie I’idée suivant la-
quelle toute beauté est contenue éminemment dans la beauté divine a I'idée
d’aprés laquelle toute beauté dans le monde est une ombre de la beauté divine.
Or, cette derniére expression rappelle Platon, et suggere 'idée selon laquelle
toute beauté dans le monde participe de la beauté de Dieu. C’est la raison, sans
doute, pour laquelle Théoclés cite Maximus Tyrius, qui affirme que toutes les
beautés créées prennent part a la beauté divine : «La beauté d’une riviére, celle
de la mer, celle des cieux et des constellations célestes jaillissent toutes de 1a
[de la beauté¢ de Dieu] comme d’une source éternelle et incorruptible. Dans
la mesure ou les choses individuelles y prennent part (partake of this), elles
sont belles, florissantes et heureuses ; dans la mesure ou elles en sont privées,
elles se déforment, dégénérent et périssent» 3.

Revenons a I’enthousiasme au sens large. 11 faut inférer de ce qui précede
que I’expérience esthétique a pour objet quelque chose qui se situe a quelque
niveau €lémentaire ou intermédiaire de la hiérarchie, puisque I’expérience a
pour objet quelque chose dont la beauté conduit naturellement I’esprit a la
pensée de (la beauté de) Dieu, qui est situé au sommet de la hiérarchie. Quels
sont donc ces objets de niveau intermédiaire ? Rien ne permet d’exclure qu’il
y en ait un nombre indéfiniment grand dans le systéme de Shaftesbury. Mais
il mettrait incontestablement au premier rang de ces objets intermédiaires,
d’une part I"univers naturel, d’autre part la vertu morale que nous pouvons
rencontrer dans le monde. Car ce sont ces choses par excellence qui présentent
beaute, ordre et harmonie, et qui sont de nature a conduire ’esprit a la pensée
de la divinité. Théoclés explique a un Philoclés encore sceptique que, si celui-
ci avait une meilleure connaissance de I’équilibre ou de ’harmonie des pas-
sions en I’4me, il verrait «beauté et dignité (decorum) ici comme ailleurs dans
la nature, et I'ordre du monde moral serait a égalité avec celui du monde
naturel. Ainsi apparaitrait la beauté de la vertu, et ensuite, comme il a été

33 ; o - salai
Op. cit., p. 324, nos italiques ; nous ajoutons les mots entre crochets afin d’éclai-
rer le texte.

¥ Op. cit., p. 318, nos italiques.
3 . . . . ’ ol
5 Op. cit., p. 277, nos italiques. Pour une traduction plus récente en langue anglaise,

cf. Maximus of TYRe, The Philosophical Orations, éd. M. B. Trapp, Oxford, Clarendon
Press, 1997, p. 105.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 229

montré, la beauté supréme et souveraine, l'original de tout ce qui est bon ou
aimable» 3¢, 1l y a donc bien un «apparaitre» de la beauté de Dieu & travers
—et a I’occasion de — «l’apparaitre» de la beauté du monde naturel et de celle
du «monde moral». Bien sir, aucun esprit fini ne peut percevoir I'univers
entier, naturel ou moral ; et aucun esprit fini ne connait toute 1’harmonie qui
s’y trouve. Mais nous pouvons néanmoins connaitre suffisamment le monde
pour le contempler ; et nous pouvons atteindre une connaissance suffisante de
sa beauté pour contempler celle-ci. Ainsi: «si I"ordre du monde lui-méme
apparait juste et beau, I’admiration et ’estime de ’ordre doivent croitre (run
higher) et I’¢légante passion ou amour de la beauté, qui est d’un si grand
avantage pour la vertu, doit devenir d’autant plus parfait (must be the more
improved) qu’il s’exerce sur un sujet si grand et si magnifique. Car il est
impossible qu’un tel ordre divin soit contemplé sans extase et ravissement
[...]» 37, C’est précisément lorsque I’ordre du monde est connu comme divin
- c’est-a-dire comme procédant de Dieu — que la contemplation de la beauté
du monde conduit a la pensée de Dieu, qui est la beauté originelle. Cette
contemplation est une expérience religieuse du monde.

3. Un bilan provisoire

Il convient de résumer les résultats de I’analyse effectuée jusqu’ici, puis
d’en tirer quelques conclusions. Puisque 1’enthousiasme est susceptible d’étre
ou véridique ou non véridique, c’est une expérience au moins partiellement
cognitive. Shaftesbury assimile cette expérience cognitive a une vision ou une
contemplation. C’est donc une expérience spirituelle analogue a une percep-
tion. Mais c’est une expérience qui dépend de nombreuses connaissances et
expériences. Elle dépend d’une certaine accumulation de connaissances
préalablement acquises portant sur la structure et I’organisation de la nature,
sur I’équilibre des passions ou affections de 1’ame, et sur I’harmonie aussi bien
intérieure qu’extérieure que doit réaliser le vertueux. Sans doute I’expérience
religieuse est-elle donc de nature intellectuelle, une sorte d’intuition intellec-
tuelle. Mais elle dépend aussi d’une réelle expérience morale, ¢’est-a-dire d’un
développement plus ou moins optimal de la disposition naturelle au bien qui
se trouve en chaque homme. Elle dépend aussi de la réalisation plus ou moins
optimale de la tendance naturelle a rechercher des expériences esthétiques, en
remontant par degrés de la beauté des qualités sensibles les plus simples jusqu’a
la beauté du monde, puis a celle de Dieu. On peut donc en conclure que, méme
si elle est analogue a une perception, ’expérience religieuse requiert le con-
cours préalable de toutes les facultés cognitives de I’homme. Voila qui con-
firme I’idée suivant laquelle la religion est un progres qui dépend d’une certaine

3 Op. cit., p. 277, nos italiques.
37 Op. cit., p. 191, nos italiques.



230 RICHARD GLAUSER

discipline, puisqu’il y faut progrés intellectuel, moral et esthétique tout a la
fois.

A présent, considérons les choses du point de vue de la notion d’enthou-
siasme. Nous avons vu que 1’on trouve, chez Shaftesbury, des sens plus ou
moins stricts de la notion. Alors, comment faut-il décrire 1’enthousiasme ? Par
ce qui précéde, on voit que ’interpréte se trouve devant une difficulté. C’est
que toute description que peut proposer ’'interpréte doit satisfaire aux trois
exigences suivantes : (1) il faut que la description de I’expérience s’applique
aussi bien aux cas véridiques qu’aux cas non véridiques ; (2) il faut que la
description soit telle qu’elle permette de comprendre comment Shaftesbury
peut dire que I’enthousiasme est une expérience religieuse qu’ont, sous des
formes différentes, aussi bien de véritables théistes, que des camisards illumi-
nés au comportement extravagant, et méme certains athées ; (3) il faut que la
description de I’expérience soit telle qu’elle permette de comprendre comment
Shaftesbury peut attribuer 1’expérience, a la suite de Platon, «aux héros, aux
hommes d’état, aux poeétes, aux orateurs, aux musiciens et méme aux philo-
sophes eux-mémes». Nous proposons la démarche suivante : fournir un sens
étroit de 1’enthousiasme pour satisfaire aux exigences (1) et (2), et ensuite un
sens ¢élargi pour satisfaire a I’exigence (3).

Commengons donc par le sens étroit et disons que I’enthousiasme est une
intuition intellectuelle qui représente un étre comme une divinité sous tels ou
tels traits. En effet, d’aprés la description proposée, on peut avoir, premiere-
ment, une expérience d’un étre représenté comme une divinité sous tels ou tels
traits, alors que I’étre en question n’est pas une divinité. Par exemple, Shaf-
tesbury voit en Lucréce un auteur qui a cherché son inspiration dans une nature
illusoirement représentée comme divine (an apparition of Nature, in divine
Sform). Et ¢’est pourquoi Shaftesbury fait sienne la thése de Cudworth suivant
laquelle il y a des athées enthousiastes, tel Lucréce justement : ceux-ci ont
d’authentiques expériences non véridiques d’un étre, la nature, qu’ils se repré-
sentent a tort comme une divinité 8.

Deuxiémement, on peut avoir une expérience d’un étre représenté comme
une divinité sous tels ou tels traits, et, bien que I’étre en question soit une
divinité, il n’a pas les traits sous lesquels il est représenté. C’est vraisembla-
blement le genre d’expérience illusoire, non véridique, qu’ont les enthousiastes
que critique Shaftesbury dans la Lettre sur [’enthousiasme. Par exemple, si

3 Cf. op. cit., p. 26-27 et 365-366. D’ailleurs, rien n’empéche de considérer I’ex-
périence d’un athée (tel Lucréce imaginé par Shaftesbury) comme une expérience reli-
gieuse. Car «la religion n’exclut que I’athéisme parfait» (op. cit., p. 166). Un athée parfait
est celui dont toutes les pensées, 4 chaque moment, nient ’existence d’un «dessein dans
lt?s choses» ; c’est pourquoi Shaftesbury pense qu’il est trés difficile de dire avec certitude
sl une personne est vraiment athée (cf. ibid.). Il est vraisemblable qu’aux yeux de Shaf-
tesbuq, Lucréce ne tombe pas dans cet extréme, et que ses expériences, bien que non
véridiques, restent dans la catégorie des expériences religieuses.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 231

Dieu est représenté sous les traits d’un étre colérique, jaloux ou rancunier,
Shaftesbury dirait sans doute qu’il n’est pas représenté tel qu’il est.

Troisiemement, lorsque I’expérience est véridique, 1’étre représenté comme
une divinité est bien une divinité et possede réellement les traits sous lesquels
il est représenté. Etant représenté tel qu’il est, Dieu est représenté comme
suprémement vertueux et donc beau. Nous avons la une expérience religicuse
au sens fort, puisqu’elle est véridique. C’est en méme temps une expérience
esthétique, puisque c’est une contemplation de la beauté divine. Voila ’en-
thousiasme au sens positif. Mais il faut faire une distinction, avons-nous vu,
entre un sens étroit et un sens large de ['expérience positive. Ce que nous
venons de voir est I’expérience positive au sens étroit, celle qui représente Dieu
directement, et de maniére véridique, tel qu’il est. C’est I’expérience du théiste.

Nous avons aussi rencontré |’enthousiasme positif en un sens plus large.
C’est ce que nous pouvons considérer comme une expérience religieuse du
monde, étant entendu que Shaftesbury parle tantdt du monde physique, tantot
d’un monde moral. Il s’agit donc d’une expérience spirituelle, analogue a une
perception intellectuelle, qui représente — certes partiellement — ’harmonie du
monde naturel et/ou celle du monde moral, mais qui les représente d’une fagon
telle qu’elles conduisent naturellement I’esprit & la pensée de Dieu. C’est sans
doute en songeant a pareille expérience que Shaftesbury laisse clairement
entendre que le théiste parfait est celui dont la pensée en tout temps «écarte
fermement et résolument toute idée de hasard, de fortune ou de mauvais dessein
dans les choses» 3°. Le théiste parfait est donc celui qui est animé de ce genre
d’enthousiasme (au sens large) — de cette expérience religieuse du monde —
de maniére suffisamment constante pour étre enticrement convaincu de la
vérité du théisme, a I’abri du doute. Bien entendu, c’est aussi une expérience
que 1’on peut avoir de maniére beaucoup plus occasionnelle, ou moins pro-
fonde, que le théiste parfait °. Méme un athée, a condition de ne pas étre un
«athée parfait», peut en avoir puisque «la religion n’exclut que 1’athéisme
parfait» !, Voila pourquoi ’enthousiasme au sens large peut étre attribué a
nombre de personnes qui sont loin d’étre des théistes parfaits (cf. supra,
I'exigence [3]).

¥ CE. op. cit., p. 166.

011 est permis, ici, de parler de la «profondeur» de I’expérience religieuse du
monde puisqu’elle dépend de nombreuses connaissances, d’une expérience morale et
d’une expérience esthétique. Comme ces trois facteurs peuvent étre plus ou moins
développés, ou réalisés de maniére plus ou moins optimale, il est légitime de dire que
expérience religicuse qui en dépend sera plus ou moins profonde.

4 Op. cit., p. 166.



232 RICHARD GLAUSER

4. Les effets de |'enthousiasme positif

A partir d’ici se pose la question des effets de I’enthousiasme sur les
passions et sur le comportement. Il faut bien reconnaitre une évolution de la
pensée de Shaftesbury sur ce sujet. Dans la Lettre, il compare les effets de
’enthousiasme au sens positif et au sens négatif (non véridique) et dit que les
effets sur les passions et sur le comportement sont sensiblement les mémes
dans les deux cas : horreur, délice, confusion, crainte, admiration, et un com-
portement souvent extravagant. Et c¢’est parce que leurs effets sont tres sem-
blables que Shaftesbury dit a cet endroit que les deux formes d’enthousiasme
sont a peine discernables par des marques extérieures 42, Dans les Moralistes,
en revanche, il en va autrement. Le comportement qui accompagne 1’enthou-
siasme positif est désormais aisé¢ a distinguer de celui de 1’enthousiasme
négatif. Car Théoclés, enthousiaste au sens noble, «n’avait rien de cet air
sauvage de I’enthousiasme du genre vulgaire. Tout [en lui] était serein, doux
et harmonieux» 4. Shaftesbury a donc changé d’avis.

C’est aussi dans les Moralistes qu’apparait pleinement la thése suivant
laquelle les deux effets principaux de I’expérience de la beauté divine sont,
d’une part ’amour de Dieu, d’autre part une incitation plus grande a I’action
vertueuse. En effet, nous avons vu que I’enthousiasme (sens étroit) véridique
est une contemplation de la beauté de Dieu. Or «tout amour véritable» dépend
d’une «contemplation de la beauté» **. C’est pourquoi «tout amour profond
et admiration est enthousiasme» *°. Bref, I’enthousiasme véritable est un amour
désintéressé de Dieu *. D’autre part, cet amour développe et fortifie notre
tendance naturelle a I’action vertueuse. Car «lorsque [...] la véritable divinité
est reconnue [comme providence], sa notion est [...] telle que des conséquences
en sont nécessairement tirées qui doivent nous pousser a ’action et mettre en
ceuvre nos affections les plus fortes» 7. Si bien que «la vertu [...] n’est autre
chose qu’un noble enthousiasme justement dirigé et réglé par cette haute norme
(standard) [...] dans la nature des choses» 5.

Relevons également une troisiéme conséquence de I’enthousiasme positif
(au sens restreint). Il s’agit cette fois d’une conséquence d’ordre cognitif.
Lorsque I’on a eu une expérience de la beauté divine, on a eu I’intuition
intellectuelle de Dieu comme suprémement bon, sage et providentiel. Or cela

2 Cf. op. cit., p. 27.

3 Op. cit., p. 246-247.

* Op. cit., p. 318.

 Op. cit., p. 320.

4 Cf., par exemple, op. cit., p. 257 et 268.

Y Op. cit., p. 267-268.

® Op. cit., p. 353. Selon nous, lorsque Shaftesbury s’exprime ainsi, ce qu’il appelle
«enthousiasme» est un phénomeéne complexe comprenant a la fois I’expérience esthé-

tique de Dieu et les suites comportementales de I’expérience que sont I’amour de Dieu
et la vertu.



SHAFTESBURY : ENTHOUSIASME ET EXPERIENCE RELIGIEUSE 233

rejaillit sur notre perception de son ceuvre, le monde. Comment cela ? Le théiste
de Shaftesbury, nous I’avons vu, peut étre un théiste plus ou moins parfait,
c’est-a-dire plus ou moins fermement convaincu a chaque moment de la
présence d’une intelligence aimante constamment a I’ceuvre dans ’univers. Il
peut étre plus ou moins fermement convaincu qu’il n’y a aucun mal «réel»
dans 'univers, et qu’il y a seulement du mal «apparent» *°. Dans ces condi-
tions, tant qu’il n’est pas un théiste parfait, il peut étre occasionnellement
fasciné par le spectacle du mal dit «apparent» au point de croire, de maniére
erronée, qu’il est «réel». Il perdrait de vue, alors, la fonction du mal dit
«apparent» par rapport au bien de I'univers. Or, I’enthousiasme comme con-
templation de la beauté divine permet de percevoir 'univers comme le tout
parfaitement harmonieux qu’il est, dépourvu de mal réel. Théoclés annonce
a Philoclés que si celui-ci parvient a quelque vue «du souverain génie et de
la premiere beauté [...] tous ces aspects effrayants et ces difformités, ceux de
la nature ou de I’humanité, s’évanouiront en un instant pour faire place a
I’amour [de Dieu]» *°. Pour une personne ayant pareille expérience, la théo-
dicée est inutile, car cette personne a une expérience de la beauté du monde
comme reflet de la beauté — c’est-a-dire de la vertu — divine.

Nous voyons par l1a qu’il y a une interdépendance entre les deux formes
d’enthousiasme positif, un renforcement mutuel. Pour le montrer, limitons
notre propos au cas du théiste. Nous avons vu que I’enthousiasme positif au
sens large est une expérience religieuse du monde, expérience spirituelle qui
représente — certes partiellement — I’harmonie du monde naturel et/ou celle du
monde moral, mais qui les représente d’une fagon telle qu’elles conduisent
naturellement ’esprit a la pensée de Dieu. Le processus décrit va de bas en
haut ; c’est un processus allant d’une expérience du monde a la pensée de la
divinité. Or, nous avons vu au paragraphe précédent que si un théiste est animé
d’un enthousiasme positif au sens restreint (expérience véridique de la divinité
sous tels ou tels traits), alors le processus va également de haut en bas, a savoir
d’une expérience de Dieu a celle du monde comme dépourvu de mal réel. De
ce point de vue, I’enthousiasme positif au sens étroit fortifie et éleve ’enthou-

¥ Cf. op. cit., p. 164-165, 169 et 269. Les expressions de mal «réel» et «apparent»,
sous la plume de Shaftesbury, sont fourvoyantes. Un mal «réel», au sens de Shaftesbury,
serait — si un tel mal existait — quelque chose d’entieérement mauvais, ¢’est-a-dire une
chose qui ne serait pas en méme temps, sous un autre rapport, un bien ; un tel mal serait
donc un mal relativement a 1’univers comme tout. Un mal «apparent» est quelque chose
de véritablement mauvais sous un rapport, mais bon sous un autre rapport. Toutefois,
en tant que mauvais il affecte une partie seulement de I’univers, un sous-systéme ; mais
il est bon relativement & une partic plus grande ou sous-systéme plus grand, ou rela-
tivement a I’univers entier. Malgré des formulations trés différentes de celles de Leibniz,
qui, lui, ne se sert pas des expressions «mal réel» et «mal apparenty comme le fait
Shaftesbury, la position de celui-ci concernant le mal est proche de celle de Leibniz.
Par exemple, tous deux affirment qu’il n’y a dans ["'univers aucun mal qui ne produise
naturellement — ou qui ne soit naturellement compensé par — un bien égal ou plus grand.

0 Op. cit., p. 257.



234 RICHARD GLAUSER

siasme positif au sens large. Il faut en conclure, pensons-nous, que, chez un
théiste du moins, les deux formes d’enthousiasme positif se renforcent mutuel-
lement, se consolident réciproquement. Un progres dans I’enthousiasme positif
sous une forme permet un progres dans I’enthousiasme positif sous 1’autre, et
inversement.

Revenons a notre question de départ. Pourquoi Shaftesbury décrit-il la
religion comme «une discipline et un progres de I’ame vers la perfection» ?
Si I’interprétation proposée est correcte, une partie de la réponse au moins tient
dans le developpement progressif et interdépendant des deux formes de I’en-
thousiasme positif.

En fin de compte, Shaftesbury réhabilite I’enthousiasme ; il regarde «cette
passion, simplement considérée, comme la plus naturelle, et son objet comme
le plus juste du monde» ®!. Nous espérons avoir quelque peu éclairci cette
affirmation 2,

SUOp. cit., p. 353.
52 : . .
Je remercie Laurent Jaffro pour ses remarques précieuses sur une version an-

térieure du présent article, et le comité de lecture de la RThPh pour des suggestions
pertinentes.



	Shaftesbury : enthousiasme et expérience religieuse

