
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse

Artikel: Le statut de la croyance dans le socinianisme

Autor: Lagrée, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 199-215

LE STATUT DE LA CROYANCE DANS
LE SOCINIANISME

Jacqueline Lagrée

Résumé

Le socinianisme, courant ultra-rationaliste au sein de la Réforme, tend à
abolir toute croyance aux grands mystères chrétiens pour s 'en tenir aux
exigences d'une religion rationnelle. C 'est que l'essentiel de la religion, pour
les disciples de Socin, consiste davantage en pratiques et en promesses qu 'en

connaissances. Le socinianisme s 'attache donc à dégager les conditions d'une
croyance raisonnable, en insistant sur le rôle de critère joué par les notions
communes. L 'article s'attache à montrer, par l'analyse des conditions de la

croyance dans le socinianisme, que ce courant religieuxprésente tous les traits
d'une croyance pour intellectuels.

Contraints par la vérité, ils répondront
indubitablement qu'ils le croient '.

Un spectre hante l Europe : le socinianisme

Un spectre hante l'Europe du XVIIe siècle : le socinianisme. C'est là

l'injure théologique suprême dont on taxe aussi bien les véritables unitariens
que les philosophes soupçonnés de déisme 2 ou les rationalistes religieux. Dans
La philosophie interprète de l'Ecriture sainte (1660) qui précéda de peu le
Traité théologico-politique de Spinoza (1667), Louis Meyer prit la peine de

consacrer un chapitre entier, le dernier, à distinguer sa position, pourtant
ultrarationaliste, de celle des sociniens, tant cette dernière avait mauvaise presse.
Le socinianisme passa ainsi, de sa naissance à l'âge de la Réforme jusqu'à la
fin des Lumières, pour la position religieuse qui abandonne la foi au profit de
la raison 3. Pourtant le socinianisme, sans être proprement une Eglise ou une

F. Socin, De l'autorité de la Sainte Ecriture, 1588, trad. J.-P. Osier in Faust Socin
ou le christianisme sans sacrifice, Paris, Cerf, 1996, p. 221 ; avec en outre la traduction
de Sur la religion naturelle (1592); voir aussi du même l'article «Unitarisme/
Antitrinitarisme» du Dictionnaire de théologie, éd. J. Y. Lacoste, P.U.F., 1998.

2 Par exemple Spinoza.
3 Voir par exemple l'article que lui consacre Naigeon dans l'Encyclopédie.



200 JACQUELINE LAGRÉE

secte, a grandement influencé les Églises unitariennes. Je ne m'attacherai pas

ici à l'analyse des causes sociologiques qui rendent compte du devenir de ce

courant marginal et de cette incompréhension historique. Je me contenterai de

présenter quelques faits qui me semblent éclairants pour comprendre le

fonctionnement différencié de la croyance religieuse, pour revenir ensuite plus

longuement aux textes et tenter de montrer, sur l'examen de la norme de la

croyance dans le socinianisme, qu'il s'agit typiquement de ce qu'on pourrait
appeler, en termes modernes, une croyance pour intellectuels.

Les faits historiques : un mouvement d'«intellectuels»4

Le socinianisme est un courant religieux - ce ne fut jamais une Église au

sens propre - qui tire son nom de la famille Sozzini, une famille de jurisconsultes

italiens (Padoue, Sienne, Bologne) et plus particulièrement de Fausto

Sozzini ou Socin (1539-1604).
Lelio Socin, l'oncle de Fauste, voulut un jour compléter ses études de

juriste par l'étude des sources divines du droit. Étudiant l'Écriture, «il saisit

sans difficultés que de très nombreux dogmes de l'Église couramment reçus
sont en contradiction flagrante avec les témoignages divins. Et ce d'autant plus
facilement que, parmi ceux-ci, la plupart s'opposent tant à la raison qu'aux
principes implantés en nous par la nature» 5. Loin d'abandonner pour cela la

religion, il apprit le grec, l'hébreu et l'arabe et il se lança dans une entreprise
de «dégraissage» des croyances religieuses. Mais il eut la sagesse de quitter
l'Italie pour voyager en Allemagne et en Suisse où il discuta avec Calvin qui
lui conseilla vivement d'arrêter de se poser des questions oiseuses et
dangereuses, s'il ne voulait pas s'attirer de sérieux ennuis. Lélio s'exila donc en
Pologne où régnait une remarquable tolérance religieuse.

Son neveu Fauste était un autodidacte qui avait lu les Anciens (la logique
d'Aristote, Cicéron). Il quitta l'Italie à 35 ans pour Bâle où il étudia la théologie
et l'Écriture et surtout les manuscrits laissés par son oncle. À la suite d'une
discussion avec un ministre évangélique, Jacques Covet, Socin rédigea, contre
les positions catholique 6 et calviniste, un traité De Jesu Christo Servatore 7

où il prit clairement position contre la doctrine de la satisfaction, c'est-à-dire
contre la thèse qui veut que les péchés des hommes soient rachetés par le

sacrifice sanglant du Dieu homme, et que soit ainsi payée à un dieu vengeur
la dette infinie provoquée par une offense au Dieu infini. En 1580 il passa en

4 Le terme doit être entendu cum grano salis. Il s'agit évidemment d'une expression
anachronique employée ici pour désigner un mouvement qui n'était pas un mouvement
populaire, du moins après la diaspora, et encore moins clérical et officiel.

5 Vita autoris conscripta ab équité polono <Samuel Przypkowski> trad. J. P. Osier,
op. cit. p. 29.

6 Position présentée par saint Anselme dans le Cur Deus homo de 1098.
7 Ouvrage rédigé en 1578 et publié en 1594.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 201

Pologne. Il s'y maria en 1586 avec Elisabeth Morsztyn dont il eut une fille
Agnès, qui fut la mère d'Andreas Wiszowaty, l'auteur de la Religio rationalis
dont je parlerai plus longuement 8.

À la fin du XVIe siècle régnait en Pologne une tolérance religieuse
remarquable, grâce au roi Sigismond Auguste. Les Frères Polonais, ou Ecclesia minor,
une secte qui n'admettait comme sacrement que le baptême des adultes 9, y
avaient leur centre de formation et un centre d'édition florissant à Rakow 10.

Fauste Socin leur servit de conseiller et de référence intellectuelle, écrivit en
faveur des unitariens polonais, mais sans jamais appartenir effectivement à leur
communion, car il refusa de se faire derechef baptiser, puisqu'il l'avait été

enfant. Son exigence de cohérence intellectuelle et de fidélité à ses convictions
(un seul sacrement, la Cène, et de valeur purement symbolique) se manifesta
ici de manière particulièrement forte. En 1594 Fauste Socin fut agressé par des

étudiants catholiques, humilié et battu quoique malade ; sa bibliothèque fut
détruite, ses manuscrits brûlés, et il mourut dans la misère en 1604.

Le fantasme du socinien

Par son refus de la plupart des croyances adoptées par les chrétiens, le

socinianisme apparut à ses adversaires comme une secte qui favoriserait la
licence et la désobéissance civile, à la fois parce qu'elle secouait le joug de

l'autorité religieuse - et donc menaçait celui de l'autorité politique - et parce
qu'elle interdisait à ses membres le port des armes et l'exercice des

magistratures, entendant revenir à la pureté des mœurs de la première communauté
chrétienne. Les sociniens refusaient toutes les guerres, y compris les guerres
de libération nationale, comme celle des Provinces Unies contre les Espagnols.
Ils se mettaient donc à dos non seulement les régimes autoritaires catholiques
mais encore les républiques calvinistes. Enfin, des hommes qui ne croient pas
à l'éternité des peines de l'enfer étaient suspects de ne pas craindre les autorités

en général et de constituer par conséquent une menace pour tout pouvoir.
En 1638, à la suite d'un incident mineur (la destruction d'une croix en bois),

le collège et l'imprimerie de Rakow furent fermés et, en 1658, les unitariens
furent priés de se convertir ou de quitter la Pologne dans les deux ans. Ils se

dispersèrent ; certains partirent en Hollande où ils furent d'abord tolérés et

même partiellement intégrés par les Arminiens qui les admirent à leur com-

8 Je me pemiets de renvoyer à mon étude : J. Lagrée, La raison ardente. Religion
naturelle et raison au XVIIe siècle, avec une traduction (du latin) du Meletius, de

Grotius, Paris, Vrin, 1991.
9 Le calvinisme avait réduit les sept sacrements catholiques à deux, le baptême et

la Cène ; les sociniens n'en admettent plus qu'un, le baptême n'étant plus que la marque
symbolique, mais indispensable, de l'entrée dans l'Église.

10 C'est à Rakow que fut publiée la fameuse Bibliotheca fratorum polonarum.



202 JACQUELINE LAGRÉE

munion. Mais la victoire des Gomaristes et la répression des Arminiens les

atteignit de plein fouet.
Andreas Wizsowaty, le petit-fils de Socin, après avoir étudié à Rakow et

à Leyde (1632-1637), voyagea en Angleterre, puis à Paris où il se lia avec

Mersenne, Gassendi, Grotius, Hobbes, Sorbière. Précepteur déjeunes nobles

polonais, il fut ensuite pasteur dans des centres sociniens de Pologne jusqu'à
l'expulsion de 1658 qui le fit partir pour Amsterdam, où il mourut en 1678.

En 1665, il tenta de démontrer à l'aide de syllogismes l'absurdité de la Trinité,

envoya cette démonstration au Baron Jean-Christian de Boineburg ' ' qui la fit
lire à Leibniz, lequel y répondit en 1669 par sa Defensio Trinitatis per nova

reperto logica contra epistolam Ariani non Incelebri, laquelle est aussi de

forme syllogistique. On notera seulement le mode d'argumentation, purement
logique en ce cas et non scripturaire, et l'intérêt que prit toujours Leibniz à

discuter les thèses des sociniens dont il reprend à l'occasion des arguments,
notamment dans le Discours préliminaire à la Théodicée.

Interprétation hostile ou récupération

Le socinianisme est une hérésie, tant pour les calvinistes que pour les

catholiques. Or les théologiens aiment bien rapporter une hérésie contemporaine

à un modèle antique. Le socinianisme fut donc assimilé à l'arianisme
ancien 12 tout comme l'antitrinitarisme de Michel Servet13. Loin d'analyser
rigoureusement leur doctrine, les règles qu'ils fixaient à la croyance pour mieux
fonder la rigueur de la pratique, on se servit de leur nom comme d'une épithète
infâme pour discréditer des adversaires. C'est ainsi qu'une accusation de

socinianisme fut lancée contre les théologiens de Port-Royal 14
pour avoir

simplement dit que la Trinité et la divinité de Jésus ne sont pas clairement

prouvées dans l'Écriture, accusation à laquelle Arnauld se vit contraint de

répondre dans son Apologie pour les catholiques.
Les Encyclopédistes, pour leur part, les considèrent plutôt comme des

déistes, terme qui, à l'époque des Lumières, se charge d'une connotation
positive, alors qu'il avait une connotation négative et libertine au XVIIe. Mais
le déisme est une position philosophique, bien plus que religieuse, qui entend

11 Luthérien converti au catholicisme en 1656 qui entretint d'étroites relations avec
le jeune Leibniz et œuvra pour la réunion des Églises. On a récemment trouvé, dans
la collection des livres de Boineburg, un exemplaire du Traité théologico-politique de

1670, lu et annoté par Leibniz.
12 Hérésie du IIe et du IIIe siècle qui faisait du Fils et du St Esprit des «modalités»

du Dieu (unique) Père.
13 Qui mourut brûlé à Genève, par ordre de Calvin.
14 Par l'auteur de La politique du clergé de France. Voir Bayle, Dictionnaire

historique et critique, Rotterdam, 1697. 2e édition, Rotterdam. 1702, art. Socin, rem. M.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 203

prouver l'existence de Dieu et déterminer ses attributs principaux à l'aide de
la raison seule. Ce n'était nullement le cas des sociniens.

Le besoin de croire à l'incompréhensible : Bayle

Bayle est un des premiers à avoir vu le caractère elitiste de la croyance
socinienne, propre à des aristocrates de l'esprit : «parce qu'elle renonce à

l'ambition et aux armes, la secte socinienne n'est pas faite pour le peuple ni

pour le grand nombre» 15. Or ce n'est pas seulement parce qu'elle interdit la
satisfaction de passions dominantes (agressivité et ambition) qu'elle se rend
impopulaire, c'est parce que, loin de soulager l'esprit par la diminution des

croyances, elle le frustre par cette modica theologia, cette théologie économe

qui n'a jamais satisfait que des intellectuels. La croyance en la Trinité ou en
l'Incarnation de Dieu n'est pas un grand fardeau. Au contraire, la négation de

la Trinité, de l'union hypostatique, du péché originel et de la prédestination
absolue l6 apparaît comme un appauvrissement insupportable de la croyance.

Les mystères spéculatifs de la religion n'incommodent guère les peuples ; ils
fatiguent à la vérité un professeur en théologie qui les médite avec attention pour
tâcher de les expliquer & de satisfaire aux objections des hérétiques. Quelques autres

personnes d'étude qui les examinent avec une grande curiosité peuvent aussi être

fatiguées de la résistance de leur raison ; mais tout le reste des hommes sont là dessus
dans une parfaite tranquillité ; ils croient ou ils croient croire tout ce qu'on en dit
& ils se reposent doucement dans cette persuasion. On serait donc presque visionnaire

si l'on se persuadait que le bourgeois et le paysan, l'homme de guerre, le

gentilhomme seraient délivrés d'un pesant joug pourvu qu'on les dispensât de croire
la Trinité & l'union hypostatique. Ils s'accommodent beaucoup mieux d'une
doctrine mystérieuse, élevée au dessus de la raison, incompréhensible ; on admire
beaucoup plus ce qu'on ne comprend point ; on s'en fait une idée plus sublime et
même plus consolante. Toutes les fins de la religion se trouvent mieux dans les

objets que l'on ne comprend point ; ils inspirent plus d'admiration, plus de respect,
plus de crainte, plus de confiance. [...] Dieu, par une sagesse infinie, s'est accommodé

à l'état de l'homme en mêlant les ténèbres avec la lumière dans sa révélation.
En un mot il faut convenir que dans certaines matières l'incompréhensibilité est un
agrément 17.

Pour Bayle, le principe socinien de ne rien admettre qui choquât directement

les lumières de la raison dénature la religion et la convertit en philosophie

18. Mais précisément, le socinianisme est-il vraiment une philosophie ou
n'est-ce pas plutôt une forme bizarre mais significative de croyance religieuse,
avec ses propres normes et ses propres exigences qui ne sont pas minces C'est
ce que nous verrons mieux en revenant aux textes sociniens.

15 Bayle, Dictionnaire, art. Socin, rem. H.
16 Liste empruntée à Bayle, ibid.
17 Ibid.
18 Rem. H.



204 JACQUELINE LAGRÉE

Retour aux textes

Quels textes retenir Ils ne sont guère nombreux en raison de la difficulté
d'accès de la Bibliothèque des frères polonais et de la destruction d'un certain

nombre de manuscrits. Je m'appuierai donc essentiellement sur deux opuscules

: De l'autorité de la Sainte Ecriture de Fauste Socin de 1588 l9 et La

religion rationnelle de Wizsowaty écrit entre 1676 et 1678 et publié à

Amsterdam en 1684 20. Bayle en rendit compte dès septembre 1684 dans La
république des Lettres et Leibniz, qui le lut en traduction allemande, en parla
assez favorablement dans des notes de lecture de 1703 2I.

Une religion rationnelle et non pas naturelle

Les sociniens ne sont pas des philosophes à la Peirce qui cherchent à passer
d'une croyance par ténacité ou par autorité à une croyance scientifiquement
fondée. Ils ne considèrent pas que la croyance religieuse soit naturelle à

l'homme ni qu'il existe une religion naturelle 22, fondée sur la seule raison et

perceptible universellement et toujours, sous le revêtement des diverses

croyances. Toute religion commence par une révélation, la première étant celle
faite à Adam, lequel, ayant vécu 930 ans, put la transmettre à de nombreuses

générations 23.

Que la croyance en la divinité ne soit pas naturelle, c'est un point de fait
et de droit : de fait puisqu'«on trouve aujourd'hui non seulement des individus
isolés mais des peuples entiers qui n'ont absolument aucun sens ou soupçon
de la divinité» 24 tant au Brésil qu'en Inde ; de droit, car, si la croyance
religieuse était naturelle, elle ne serait pas de foi et par conséquent ne servirait
en rien au salut 25. Ce qui est naturel est universel et nécessaire ; or la foi n'est

pas nécessaire mais libre.
Il est vrai que certains philosophes, comme Aristote, ont pu, par la

pénétration de leur esprit, découvrir l'existence de Dieu à partir de l'ordre du monde,
mais ils ont nié la création et la providence particulière qui sont de foi 26. D'une

19 Dans la traduction de J.-P. Osier. Cf. note 1.
20 A. Wiszowaty, Religio rationalis seu de rationis judicio (1676), lcrc éd..

Amsterdam, 1684 ; trad. Le Cène publiée par les soins de H. Vandenbossche et J. Vercruysse
dans les Wolfenbüttel Forschungen, Band 20. Wolfenbüttel, 1982 (désormais citée
Religio rationalis). Cf. note 30.

21 G. Gaston, G. W. Leibniz, Textes inédits, d'après les manuscrits de la bibliothèque

provinciale de Hanovre, P.U.F., t. I et II, 1948 ; t. I, p. 69-72.
22 Socin en donne pour contenu l'existence de Dieu, le gouvernement providentiel

du monde et des affaires humaines (Sur la religion naturelle, p. 245).
23 Ibid.
24 Ibid, p. 246 et De l'autorité de la Sainte Ecriture, IL § 1. p. 216.
25 Comme l'affirme explicitement l'épître aux Flébreux, 11,6 ; ibid. p. 245-246.
26 Id.. p. 246-247.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 205

manière générale, Socin insiste sur le fait que, là où il existe une preuve
complète, donc une connaissance ou une «croyance assurée et certaine», il n'y
a plus proprement de croyance religieuse. Toute religion «exige le mérite de

la foi» et se veut «une pierre de touche de l'honnêteté humaine» 27,

particulièrement la religion chrétienne qui promet, par l'imitation du Christ, la récompense

de l'immortalité. Dieu a voulu que «la récompense de l'immortalité
n'offrît pas d'évidence absolue et exempte de doute», afin que l'honnête
homme découvrît l'exigence d'obéir au Christ et que le méchant s'en détournât.
Ainsi les œuvres conduisent à la foi et la foi aux œuvres et Dieu peut à la fin
exercer justement sa miséricorde envers les uns et sa justice envers les autres.
Nulle dramatisation ici, puisque les sociniens rejettent aussi bien le dogme du

péché originel que celui de l'éternité des peines, la punition du méchant étant
de ne pas accéder à l'immortalité.

La religion n'est pas pour les sociniens un ensemble de connaissances. Elle
consiste principalement en commandements ou règles d'action et en promes-
ses 28. Or «les commandements du christianisme sont saints et ses promesses
admirables» 29. Toute religion, en tant que telle, est le fruit d'une révélation.
L'argumentation rationnelle préliminaire à l'adoption d'une foi doit conduire
à poser

a) qu'il peut y avoir une religion vraie ;

b) que Jésus l'a enseignée ;

c) que la révélation, caractéristique de la religion en tant que telle, est ici
contenue dans l'Écriture sainte.

Elle doit enfin permettre de déterminer comment il faut entendre cette
révélation et, là-dessus, les chrétiens divergent.

Le problème du socinianisme est donc d'établir une norme de l'interprétation

de l'Écriture sainte qui puisse être une norme de la croyance salvifique.
Avant d'analyser la structure de la croyance et sa nonne en site socinien, je
voudrais énumérer, pour fixer les idées, les croyances religieuses qu'ils accordent

:

- La religion chrétienne est vraie et elle est connue grâce à la révélation de

l'Écriture sainte.

- Dieu est un, simple et non pas trine ; il est éternel, omniscient et provident,
d'une providence non seulement générale (ordre de la nature) mais aussi

particulière.

- Dieu a créé le monde à partir d'une matière informe 30. Nulle part la

création ex nihilo n'est explicitement affirmée dans l'Écriture sainte et cette

thèse contredit un axiome fondamental de la raison universelle.

27 De l'autorité de la Sainte Écriture, V, p. 238.
28 De l'autorité de la Sainte Écriture, II, § 1, p. 211-212.
29 Ibid., p. 211.
30 Religio rationalis, p. 51/91.



206 JACQUELINE LAGRÉE

- Jésus-Christ est un «homme divin» et non pas un Dieu fait homme. D'abord

prophète, il devint ensuite prince et seigneur perpétuel du ciel31.

- Jésus est un modèle, un homme immortel, ressuscité 32
par Dieu, dont

l'immortalité garantit la nôtre. C'est la résurrection du Christ qui atteste

de la providence particulière 33.

- Il n'y a pas de sacrifice de satisfaction ou de substitution car Dieu n'est
ni offensé ni vengeur et il ignore les passions humaines.

- Un seul sacrement, de remémoration et de vénération, mais sans valeur
efficace : la Cène. Les sacrements n'ont plus qu'une valeur symbolique.

Si l'on cherche à dégager maintenant la structure formelle qui fait la

spécificité de la croyance religieuse en régime socinien par rapport à d'autres

formes de christianisme, on peut noter les points suivants :

- Le sujet de la foi est l'individu et non pas le groupe.

- La notion d'Église perd de son importance et, avec elle, ce qui caractérise

une Église, à savoir une organisation rituelle, un culte et une tradition.

- L'objet de la foi n'est pas proprement Dieu (qui peut être connu par la

raison) mais bien les mystères révélés par l'Écriture sainte.

- Si la finalité reste le salut et la cause motrice et efficiente la grâce divine,
la cause formelle pourrait être la compréhension de l'Écriture sainte dont
la lecture (ou l'audition) est cause matérielle de la foi.

On comprend donc que l'accent est mis ici sur les raisons de croire ou les

motifs de crédibilité pour les sociniens, et non pas sur les causes matérielles
et sociologiques de ce mouvement religieux. Si celui-ci peut encore nous
intéresser, en tant que philosophes, c'est par l'articulation qu'il cherche à

penser entre l'intelligence de la foi et la confiance, le discernement rationnel
et l'adhésion de la volonté manifestée dans l'assentiment. Le refus virulent
d'une «croyance asinine, brute et déraisonnable» 34 est bien le rejet de la

tradition et de l'autorité ; ce n'est ni le choix d'une croyance d'agrément35 ni
le passage à une méthode scientifique, même si ce courant a incontestablement

joué un rôle, dans l'histoire des idées, en faveur d'une lecture rationaliste de

la Bible, lecture réductrice de sa dimension symbolique.

31 De l'autorité de la Sainte Ecriture, II, § 2, p. 219-220.
32 id., II, § 2, p. 223.
33 Ibid.
34 «Facessat ab hominibus rationalibus fides asinina, bruta, irrationalis», § 6, p. 34/

35 Pour reprendre le vocabulaire de Peirce qui y voit la démarche caractéristique
des métaphysiciens, dans «The fixation of belief» (1877), trad. Comment se fixe la

75

croyance, §26, in Textes anti-cartésiens, Paris, Aubier Montaigne, 1984.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 207

Les préalables de la foi

La foi religieuse ne va pas de soi. Il y a même un paradoxe du christianisme :

«Dès le commencement il y avait des motifs énergiques et efficaces pour
provoquer l'éloignement à l'égard de cette religion si la vérité pure et manifeste
n'avait pas contraint à le faire les esprits de ceux qui, les premiers, l'adoptèrent
et mirent leur zèle à en persuader les autres» 36. L'attestation par le martyre 37

des premiers disciples et des témoins de la foi est un motif de crédibilité ; ce

n'est pas une raison suffisante de croire. Il faut donc maintenant se demander :

qu'est-ce que croire Quelles sont les conditions d'une croyance chrétienne
raisonnable Quel est exactement le rôle de la raison dans la croyance

Croire, c'est «accorder la vérité d'un fait» 38, dit Socin. Dans le genre de

la croyance, la foi est une espèce qui se définit comme «le consentement ferme

qu'on donne au témoignage divin» 39. La foi, selon les sociniens, fait appel
à la raison saine, c'est-à-dire expurgée des préjugés et des passions 40, ce qui
implique que la raison ne soit pas corrompue par le péché mais puisse
fonctionner correctement sous certaines conditions acquises par exercice. La

croyance met en œuvre deux actions qui font jouer deux facultés : le
discernement qui met en jeu l'intelligence ou l'entendement et l'assentiment qui
relève de la volonté. Ces deux facultés sont strictement personnelles et ne

peuvent être déléguées : nul ne peut discerner, assentir, et donc croire à ma

place. L'action se délègue, pas la croyance.
Mais le consentement ne saurait être aveugle ou dépendre de la seule

autorité. L'autorité, politique ou religieuse, peut bien me contraindre à faire
ou à dire ce qu'elle exige mais pas à penser autre chose que ce que je pense 41.

Et même lorsque je me soumets à une autorité, encore faut-il préalablement
que je la considère comme fiable, crédible, et non pas comme usurpée. Tous
les rationalistes religieux du XVIIe se sentent pourtant tenus de répondre à

l'objection de st Paul, en II Cor. 10,5 : «captivandum esse intellectum nostri
in obsequium fidei ; il faut captiver notre entendement sous l'obéissance de

la foi». Wizsowaty répond que l'Apôtre «n'a pas prétendu que les hommes
réduisissent tellement leur propre esprit à la captivité que, sans percevoir ni
discerner (non percipientes nec dijudicantes) si ce qu'il annonçait pouvait être

confonne à la vérité (veritate consentanea) ou non, ou même quand il serait
absolument contraire à la raison et contradictoire, ils le reçussent aveuglément
comme indubitablement véritable» 42. Avant de soumettre l'entendement à

De l'autorité de la Sainte Écriture, II, § 2, p. 219.

Ibid., p. 221.
Soctn, Contre les semi-judaïsants (1570), trad. Osier, p. 175.

«Assensus firmus testimonio divino adhibitus». Religio rationalis. § 2, p. 32/72.
Ibid.. § 1, p. 31/71.
On retrouve la même thèse chez Spinoza et chez Grotius.

Religio rationalis. p. 53/98.



208 JACQUELINE LAGRÉE

l'obéissance pratique de la foi, il faut bien d'abord user de son entendement

pour savoir à quelle autorité se soumettre et connaître ce qui est de foi.

Les conditions d'une croyance chrétienne raisonnable

La foi chrétienne se distingue du déisme 43
par l'autorité qu'elle reconnaît

à la Bible. Il faut donc prouver cette autorité contre ceux qui en doutent et

discerner quels sont les points de foi, en prouvant qu'ils sont bien contenus

dans l'Écriture sainte et qu'ils s'accordent entre eux et avec la morale. C'est
là proprement le rôle de la raison dans la foi. Or, traditionnellement, depuis
la Réforme, trois normes de la foi s'opposent dans les Églises chrétiennes :

a) l'Église, le Pape et l'autorité des conciles pour les catholiques ; b) l'inspiration

de l'Esprit Saint chez les réformés, les évangéliques, les enthousiastes

et les quakers ; c) «le jugement de la droite raison comme quelques autres

chrétiens le veulent»44. En réalité les choses ne sont pas si simples. Les

sociniens n'excluent pas l'inspiration de l'Esprit Saint 45 - c'est même en cela

que Meyer se distingue d'eux dans YInterpres - mais ils font de la raison le

juge ultime, l'instance qui juge de toutes les autres et qui seule est habilitée
à les accréditer 46. Par exemple ce qui distingue un bon réformé d'un enthousiaste

délirant, c'est que la raison valide le recours à l'Esprit Saint dans le cas

du premier et pas du second, parce que le sens de l'Écriture présenté par le

premier s'accorde avec l'analogie de la foi.
Avant tout assentiment de foi, il faut discerner ; le jugement de discernement

(judicium discretionis) diffère du jugement d'autorité (judicium authori-
tatis). Il faut un jugement de discernement préalable à la soumission à l'autorité
de l'Écriture, pour attester de l'autorité de tel livre sacré en réfutant les

objections. Il faut donc montrer, s'agissant de la Bible :

• que ses rédacteurs sont dignes de foi ;

qu'on en connaît les auteurs (sauf celui de l'Epître aux Hébreux) ; mais
il y a de la différence entre attribuer un auteur à un livre et attribuer
à ce livre une autorité canonique ;

que la corruption inévitable des manuscrits n'a pas corrompu
l'intelligence globale du texte ;

• qu'on peut donc prêter foi à la Bible.

43 «On ne pourrait bâtir qu'une théologie ou une religion purement naturelle telle
qu'est celle de ceux qu'on nomme aujourd'hui déistes, avec des principes naturels,
observés ou recueillis par la raison humaine et non pas une religion chrétienne». Religio
rationalis. p. 31/71.

44 Religio rationalis, p. 29/69.
4:1 La nécessité de l'inspiration de l'Esprit Saint est affirmée dans le catéchisme de

Rakow (1605), ch. 3, § 1.
46 Religio rationalis. § 1, p. 32/72 : «On ne peut admettre le jugement d'aucun à

moins que la raison ne nous ait auparavant dicté qu'il faut que nous obéissions à ce juge.»



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 209

Socin, qui défend ces thèses dans De l'autorité de la sainte Ecriture,
n'ignore pas les altérations de la Bible ni les difficultés d'une lecture probe
et rigoureuse, mais il souligne seulement que ce sont les mêmes - et pas plus

- que celles que l'on rencontre dans la lecture des historiens anciens, Tite Live,
Plutarque, etc. sans que cela nous empêche d'y accorder crédit. L'autorité de

la Bible étant reconnue, préalable indispensable à toute croyance chrétienne,
reste à comprendre ce qu'elle dit et à déterminer les points nécessaires au salut.

La norme de la raison dans la croyance

Croire n'est pas savoir et encore moins avoir la science. La croyance est

libre et incomplète ; elle repose sur des arguments assurés mais pas absolument
certains. La science est certaine et porte sur des objets nécessaires qu'elle
explique par des causes prochaines et nécessaires 47. La croyance est cependant
une espèce du savoir parce qu'elle repose sur des arguments, mais c'est un
savoir incomplet et qui demande un engagement plus fort de la volonté dans

l'assentiment. Les sociniens recherchent donc une norme de la croyance qui
soit certaine mais non pas infaillible. C'est là une différence radicale d'avec
Meyer qui, parti du doute radical et hyperbolique de Descartes, recherche, lui,
une norme absolument infaillible. N'admettre que la raison, exclure la raison,
sont deux excès également récusés. Refuser la raison comme norme ou
concevoir la toute-puissance divine de manière si extrême qu'elle puisse le

contradictoire, c'est tomber dans le pyrrhonisme 48. Or, «quoique plusieurs hommes

se trompent en plusieurs choses, ils ne se trompent pas en tout, ni en tout
temps. Il y a des choses qui sont d'une vérité si évidente que ceux qui n'ont
pas perdu l'esprit et qui ne sont pas furieux ou entêtés (cimentes ac furiosi vel

pertinencia dementati), peuvent facilement recevoir, comme sont celles qu'on
nomme des notions communes»49. Il est légitime de nier l'impossible (le
contradictoire) mais on peut accorder son assentiment à ce qui est d'abord
douteux (ou incroyable) dès lors que la raison atteste que cela est au-dessus
de la raison et non pas contre elle 50.

Avant d'en venir à l'admission des mystères et à l'explication naturaliste
des miracles, voyons pourquoi il faut se servir de la raison et pourquoi on ne
saurait s'en passer.

- N'en point user serait dangereux et conduirait à une croyance aveugle,
brutale (asinine), source de superstition et de fanatisme ; mais en outre,

Religio rationalis, p. 54/99.
4S C'est effectivement là la position de Montaigne dans l'Apologie (Essais, II, 12).
49 Religio rationalis, p. 49/93-94.
50 Distinction qui sera reprise par Leibniz dans le Discours préliminaire de la

Théodicée. On retrouve aussi cet argument dans le chap. XV du Traité théologico-
politique de Spinoza.



210 JACQUELINE LAGRÉE

c'est impossible car on ne peut récuser la raison que par des arguments,
donc en l'utilisant51. «Ils tâchent à prouver en raisonnant qu'il ne faut point
raisonner, ce qui est la dernière absurdité.»52

- Le témoignage fait appel aux sens, même dans le cas de la foi : par exemple,
Jésus fit toucher son corps ressuscité 53 ou goûter le vin de Cana. Or la

raison est «l'instrument naturel de la vérité» 54, un sens spirituel, un œil

intérieur, l'œil de l'âme 55, une «main spirituelle», qui joue pour la foi le

rôle que jouent les sens pour appréhender les objets naturels.

Il est donc aussi absurde de vouloir connaître la vérité et la défendre sans y employer
la raison qu'il serait absurde de vouloir voir et discerner les couleurs sans les yeux
ou les yeux fermés ; ou de vouloir entendre sans oreilles ou avec les oreilles
bouchées ou prendre ou lancer des armes sans mains ; et, comme si quelqu'un disait

qu'il faut seulement lire les écrits profanes avec les yeux et pas les écrits sacrés,

[...] il passerait pour insensé.56

En outre, cela est conforme à la pratique commune des théologiens qui,
loin de se contenter d'un usage ordinaire de la raison, en font un usage savant

en se servant des transcendantaux 57. Enfin cela est conforme à l'Écriture, et

même recommandé par elle ou par l'Esprit Saint qui a animé ses rédacteurs 58,

comme en témoignent de multiples références scripturaires.
Si nous nous amusions à formaliser quelque peu, nous pourrions dire :

Soitp une croyance nécessaire au salut (et donc en droit une proposition
qui doit être accessible à tous).

p doit pouvoir se lire dans l'Écriture sainte qui est le lieu et la source
de toute révélation.
Mais il y a dans l'Écriture bien des passages obscurs et sa lecture donne
lieu à des interprétations divergentes.
Il faut donc recourir à une norme de vérité qui tranche entre les points
controversés.
Or la raison est cette norme parce qu'elle permet d'établir :

- que l'Écriture sainte affirme que p ;

- quel est le sens de p.

51 Religio rationalis, § 15, p. 42/84.
52 Id., § 16, p. 42/85. Cette formule fait songer à Spinoza, Traité théologico-

politique. ch. XVL : «insanire cum ratione».
53 «Cependant, J. C. pour persuader ses disciples qu'il avait un véritable corps après

sa résurrection, en appelait à leurs yeux et à leurs mains», id., p. 54/99.
54 «Instrumentum naturale ad verum», id., § 5, p. 33/74.
55 Ibid.
56 Ibid.
57 Que Wizsowaty appelle termes métaphysiques et transnaturels : id.. § 14, p. 41/

83.
58 Religio rationalis, § 12, p. 40-41/82-83.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 211

• Donc, si l'Écriture dit que p et que le sens de p est clair, alors p est
vrai (puisque l'auteur de l'Écriture sainte, Dieu, est omniscient et

verace). Quod erat demonstrandum.
On voit donc quelle est la fonction de la raison dans le socinianisme.

Quoique son rôle soit très important, sa fonction reste modeste et subordonnée :

elle est la règle de la vérité et non pas sa source ; elle est juge des controverses
et non pas fondement59. Elle sert à distinguer le sens littéral et le sens figuré
pour éviter des conséquences absurdes 60. «Il est constant panni tous les hommes

sages que les paroles mêmes de l'Écriture sans leur véritable intelligence
qui en est l'âme n'ont aucune vertu» 61.

Les notions communes

Un des principes herméneutiques qui a le plus scandalisé les contemporains,

c'est l'affirmation répétée que la théologie ne devait jamais, ni dans la

position d'un article de foi, ni dans sa justification, admettre un principe qui
aille à l'encontre d'une notion commune, d'un axiome ou d'une maxime
universellement reçus. Or, dans le § 11 de la Religio rationalis, Wizsowaty
donne une liste de 81 notions communes que l'interprétation de l'Écriture doit
respecter. Je ne m'attarderai pas à leur examen en détail, ce qui serait dénué

d'intérêt. Je noterai seulement ceci : la liste commence classiquement par
l'énoncé du principe de contradiction : impossibile est idem simul esse et non
esse, seu contradictoria non possunt simul esse vera 62

; mais ce principe est

immédiatement spécifié par une formule qui n'est plus proprement logique
mais qui a des implications théologiques : sive quod contradictionem implicat
id est absolute impossìbile cuivis potentiae 63, ce qui est l'affirmation de la

limitation de la toute-puissance divine au logiquement possible. Le deuxième

principe définit l'un comme indivisé ; ce qui mène au troisième axiome qui
contredit implicitement le dogme de la Trinité comme Un-Trine. Si l'on
parcourt la liste de ces 81 principes en y recherchant un ordre logique, on a

l'impression d'avoir affaire à un bric-à-brac. Mais si l'on fait passer à l'arrière-
plan la formulation de type logique pour mettre sur l'avant-scène les
implications théologiques possibles de ces principes, on voit que ce désordre ap-

59 Id., § 2, p. 30-31/70-71 qui dit que les mystères n'ont pas été inventés par la
raison mais enseignés par la révélation et que les mystères surpassent la raison humaine
mais ne la renversent pas.

60 Et notamment pour ne pas prendre à la lettre toutes les métaphores et tous les

anthropomorphismes présents dans l'Écriture : cf. Religio rationalis, § 10. p. 36/77.
61 Id, § 5, p. 35/76.
62 II est impossible que la même chose soit et ne soit pas en même temps ou bien

encore des contradictoires ne peuvent être vrais en même temps.
63 C'est-à-dire que ce qui implique contradiction est absolument impossible à

quelque puissance que ce soit.



212 JACQUELINE LAGRÉE

parent correspond à l'ordre de l'histoire du salut : définition de Dieu (unité
stricte, toute-puissance), la création, la genèse du Fils et sa non-divinité («une

personne qui procède d'une autre n'est point le Dieu très Haut»), l'impossibilité
de l'incarnation («le Dieu très haut et l'homme sont des choses séparées

<disparata>»), l'impossibilité de la transsubstantiation («un seul et même

corps ne peut être tout ensemble en plusieurs lieux séparés ; l'accident ne

subsiste point par lui-même et ne peut être sans son sujet ni en demeurer

séparé»), le rejet de la prédestination («les choses qui n'ont pas une vérité

prédéterminée ne peuvent être sues de qui que ce soit déterminément»), et de

la satisfaction («ce qui a été payé très pleinement par quelqu'un ne peut être

dit pardonné gratuitement»), l'affirmation de la résurrection («l'âme seule sans

corps n'est pas un homme, ni une personne, ou une substance complète»)64.

Une norme de la croyance pour intellectuels

La liste de ces notions communes, telle qu'on la trouve au § 11 de la

Religion rationnelle de Wizsowaty, ne correspond évidemment pas à une

perception commune mais bien à une connaissance savante. Et c'est sur ce

point que je voudrais conclure. La norme rationnelle de la croyance religieuse,
telle que la pensent les sociniens, constitue une norme de la croyance pour
intellectuels et non pas pour le peuple. Je ne rappellerai pas les remarques
judicieuses de Pierre Bayle, déjà citées. Je regarderai seulement la pratique et

les affirmations explicites des sociniens.

Logique naturelle et logique savante

Les sociniens et les unitaristes polonais sont une secte chrétienne proche
des réformés. Comme tous les réformés, ils admettent que les points nécessaires

au salut sont en petit nombre, clairs et faciles à lire dans le Nouveau
Testament 65. Ce qui divise les théologiens, qui sont des doctes - nous dirions
aujourd'hui des intellectuels -, ce sont des points obscurs, qui donnent lieu
à controverses et qu'un esprit instruit et qui a consacré sa vie aux recherches
intellectuelles ne supporte pas de laisser indécis, comme le dogme de la Trinité,
la doctrine de la Cène ou encore la thèse de la satisfaction du Christ.

Il y a là une différence de pratique et d'usage d'une logique naturelle d'un
côté, d'une logique savante et artificielle de l'autre, parallèle à ce qui se passe
entre, d'une part, ceux qui connaissent seulement l'usage commun de la langue,
suffisant pour savoir s'exprimer et se faire entendre, et, d'autre part, les

grammairiens qui connaissent les subtilités de la grammaire, ce qui est indis-

64 Religio rationalis, § 11, p. 37-40/78-82.
65 Id, p. 56/101.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 213

pensable pour lire et interpréter les textes des jurisconsultes, des philosophes
et des théologiens. Je cite Wiszowaty :

Il suffit à ceux qui ne sont pas savants (ineruditi) et qui peuvent néanmoins avoir
quelque usage de la Logique naturelle, s'ils ne possèdent pas l'artificielle (etsi non
artificialis saltern naturalis logtcae peritiam habentes), de connaître ce qui est
nécessaire à salut, quoiqu'ils ne connaissent pas parfaitement les Mystères les plus
cachés qui sont à la vérité utiles mais qui ne sont pas absolument nécessaires. Or
ces choses qui sont si absolument nécessaires à savoir qu'on ne puisse parvenir au
salut sans les connaître ne sont pas en si grand nombre et elles sont clairement
exprimées (consigliata) dans l'Ecriture sainte en sorte que les ignorants et ceux qui
ne sont pas lettrés (rudes et illiterati) les peuvent facilement entendre pourvu qu'ils
ne soient pas tout à fait stupides (bardi et stolidi), qu'ils y apportent de l'attention
et qu'ils demandent les secours du Saint Esprit par leurs prières 66.

La logique savante sert à trancher les controverses : sur la divinité du Christ
qui n'est appelé Logos que parce qu'il portait la parole divine aux hommes 67

;

sur la Cène, contre la transsubstantiation catholique et l'ubiquité des luthériens
en faveur d'un sens symbolique de ce sacrement 68

; elle sert encore à récuser
la Trinité au nom d'arguments strictement logiques 69

; enfin elle écarte la
doctrine calviniste de la satisfaction par des arguments à la fois logiques,
juridiques et moraux.

Le refus du sacré comme séparé

D'une manière générale, cette manière de faire correspond à une conception

de la religion non seulement rationaliste - les sociniens accordent beaucoup

moins à la raison que les cartésio-spinozistes - mais surtout individualiste,
elitiste 70 et naturaliste. On pourrait rattacher au naturalisme rationaliste
l'explication naturaliste des miracles, très proche de celle qu'on trouve dans le
Traité théologico-politique de Spinoza au chap. VI. Les sociniens ne récusent

pas totalement le concept de miracle mais le limitent à des faits avérés par des

témoignages crédibles et inexplicables par la raison et les connaissances
communes. Si le feu ne brûla pas Daniel dans la fournaise de Babylone, c'est que
l'ange fit souffler un vent rafraîchissant ; le soleil arrêta sa course du temps
de Josué ou plutôt Dieu disposa le globe terrestre de manière à ce que le soleil
parût s'arrêter71 ; Jésus a pu changer l'eau en vin à Cana en modifiant sa

66 Id, p. 56/101.
Voir de Socin la Brève explication du premier chapitre de Jean (1561

68 Religio rationalis. § 17. p. 42/85.
(,I) Id., § 17, p. 44/87.
70 D'un élitisme qui correspond à une aristocratie de l'esprit, certes, en droit

accessible à quiconque, mais élitisme tout de même.
71

Spinoza va plus loin dans le naturalisme en expliquant ce miracle par un
phénomène de parhélie.



214 JACQUELINE LAGRÉE

composition élémentaire mais il n'aurait pu faire que cette eau changée en vin
conservât la saveur de l'eau 72. «Les miracles sont à la vérité au-dessus de la

nature et au-dessus et outre le cours ordinaire de la nature ; mais ils ne sont

point contraires à la raison en sorte qu'ils renversent les notions communes.»73

Là encore, on croirait entendre le Leibniz du Discours préliminaire à la

Théodicée.
Si Socin a été le conseiller des unitariens polonais et le rédacteur du

catéchisme de Rakow, on se rappellera qu'il n'appartint jamais à leur Église

puisqu'il refusa de se faire rebaptiser, préférant l'accord avec lui-même à

l'intégration sacramentaire à une communauté ecclésiale. Si la raison est la

norme de la croyance religieuse vraie pour les sociniens, la cohérence de la

conduite, qui est le corrélat pratique de la cohérence de la pensée, est aussi

pour eux une valeur supérieure à l'autorité du groupe puisque, si Socin ne fut

pas intégré à l'Église, il n'en fut pas davantage exclu ou écarté.

Enfin, l'examen du traité de Socin De Jesu Christo Servatore de 1578,

surtout si on le compare au traité d'Anselme Cur Deus Homo (1098) et à la

réponse de Grotius, pourtant arminien et donc libéral en théologie, De

satisfactione Christi14 (1616), montrerait amplement que le socinianisme

prend parti résolument pour une religion éthique et non sacrificielle 75. Dieu
n'est pas un créancier que seul peut apaiser le sang de son débiteur (ou d'une
victime émissaire) ; la mort du Christ est la mort d'un homme exceptionnel
qui lui a valu un don exceptionnel (la résurrection et l'immortalité) dont Dieu
fait ensuite profiter tous les hommes qui l'imitent.

Une croyance qui se juge à ses fruits

Finalement une croyance se juge toujours à ses fruits. Les sociniens ont
été des pacifistes et des modestes ; ils ont refusé le port d'armes et les titres
ou les magistratures ; ils ont mené une vie d'intellectuels discrets, actifs dans

l'édition 76 plus que dans la controverse publique et, en cela, ils ont influencé

72 Cet argument vise la doctrine de la transsubstantiation et l'argument de la

conservation des accidents du pain lors du changement de substance du pain en corps
du Christ. Religio rationalis, p. 51/96.

73 Ibid.
74 Voir l'édition et traduction de ce texte par Edwin Rabbie (Defensio fidei

catholicae De Satisfactione Christi adversus Faustum Socinum Senensem, Leyde, 1617.
réédition accompagnée d'une traduction anglaise, d'une introduction et de notes par
Edwin Rabbie, Van Gorcum, 1990) et mon étude sur Grotius. Droit et théologie dans
le De satisfactione Christi, in Politique, droit et théologie chez Bodin, Grotius et Hobbes.
sous la direction de L. Foisneau, Paris, Kimé 1997, p. 193-212.

75 Voir sur ce thème la belle présentation de J.-P. Osier dans Fauste Socin.... «Une
religion sans sacrifice», op. cit., ch. 2.

76 La Bibliotheca fratrum Polonorum publiée à Amsterdam en 1665-1668 comprenait
les œuvres de Socin, Crell, Wolsogen, Schlichting.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 215

durablement la théologie réformée. S'ils refusèrent avec énergie le scepticisme,

y compris sous sa forme fidéiste, ils admirent aussi qu'il y a une part irréductible

d'incompréhensible dans l'objet de la croyance religieuse. S'il ne faut pas
la récuser, il ne faut surtout pas l'amplifier et cette herméneutique minimaliste
garantit à leurs yeux une croyance ferme et fiable. S'il fallait les comparer à

nos presque contemporains, c'est certainement du minimalisme de William
James que je serais tentée de les rapprocher plus encore que de la tentative
barthienne de réduction de la révélation au kérygme.

À la fin de l'âge classique on pouvait écrire :

Il n'y a point d'injure plus atroce aujourd'hui que celle de Socinien. Comme l'on
a beaucoup plus de penchant à juger mal de son prochain qu'à en avoir bonne
opinion, on croit facilement ces sortes de médisances et là-dessus se forme un bruit
qui noircit les plus honnêtes gens. Les imaginations prévenues n'en demeurent pas
là et le socinianisme même ne leur paraît plus tel qu'il est si on lc considère dans

ses principes mais il se trouve enfin transformé dans une espèce de déisme ou
d'athéisme (Jean Le Clerc, début février 1697, au théologien anglais Gilbert Burnet,
évêque de Salisbury 77).

De fait Descartes, Spinoza, Le Clerc, John Locke 7S et tant d'autres furent
calomnieusement accusés de socinianisme - et cette accusation pouvait avoir
des suites redoutables - pour avoir simplement refusé lc vocabulaire et les

modes d'argumentation de la scolastique au profit d'une logique plus naturelle
et commune. Le véritable héritage des sociniens, cependant, n'est pas direct
mais oblique : il réside dans l'impulsion qu'ils donnèrent à leurs critiques,
également hostiles à la scolastique, à savoir dans le développement de l'exégèse

critique où s'illustrèrent au XVIIe siècle des hommes comme Spinoza,
Richard Simon, Jean Le Clerc qui, dans des perspectives religieuses fort
différentes, s'efforcèrent de penser une norme rationnelle de la croyance
religieuse, fondée sur une interprétation de l'Écriture sainte faisant de la raison,
instruite par les disciplines historiques et philologiques, son principal instrument.

77
Correspondance de Jean Le Clerc, Epistolario, a cura di Mario Sina, Florence,

1991, t. II, L.234. p.154-155.
78 Par un censeur de l'Essai sur l'entendement humain. Le Clerc prétend même qu'il

suffit d'être un peu frotté de science et de ne pas écrire comme le vulgaire pour se faire
taxer de socinianisme. Cf. Epistolario, a cura di Mario Sina, Florence, 1991, t. II, L. 299
à John Locke 17 fév. 1699.




	Le statut de la croyance dans le socinianisme

