Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse
Artikel: Le statut de la croyance dans le socinianisme
Autor: Lagrée, Jacqueline

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 199-215

LE STATUT DE LA CROYANCE DANS
LE SOCINIANISME

JACQUELINE LAGREE

Résume

Le socinianisme, courant ultra-rationaliste au sein de la Réforme, tend a
abolir toute croyance aux grands mystéres chrétiens pour s'en tenir aux
exigences d 'une religion rationnelle. C’est que ’essentiel de la religion, pour
les disciples de Socin, consiste davantage en pratiques et en promesses qu’en
connaissances. Le socinianisme s 'attache donc a dégager les conditions d 'une
croyance raisonnable, en insistant sur le réle de critére joué par les notions
communes. L article s attache a montrer, par ['analyse des conditions de la
croyance dans le socinianisme, que ce courant religieux présente tous les traits
d'une croyance pour intellectuels.

Contraints par la verité, ils répondront
indubitablement qu'ils le croient .

Un spectre hante I'Europe : le socinianisme

Un spectre hante |’Europe du XVII® siécle : le socinianisme. C’est la
injure théologique supréme dont on taxe aussi bien les véritables unitariens
que les philosophes soupgonnés de déisme 2 ou les rationalistes religieux. Dans
La philosophie interpréte de I’Ecriture sainte (1660) qui précéda de peu le
Traité théologico-politique de Spinoza (1667), Louis Meyer prit la peine de
consacrer un chapitre entier, le dernier, a distinguer sa position, pourtant ultra-
rationaliste, de celle des sociniens, tant cette derniére avait mauvaise presse.
Le socinianisme passa ainsi, de sa naissance a I’Age de la Réforme jusqu’a la
fin des Lumiéres, pour la position religieuse qui abandonne la foi au profit de
la raison 3. Pourtant le socinianisme, sans étre proprement une Eglise ou une

' F. SociN, De ['autorité de la Sainte Ecriture, 1588, trad. I.-P. Osier in Faust Socin
ou le christianisme sans sacrifice, Paris, Cerf, 1996, p. 221 ; avec en outre la traduction
de Sur la religion naturelle (1592); voir aussi du méme larticle «Unitarisme/
Antitrinitarisme» du Dictionnaire de théologie, éd. J. Y. Lacoste, P.U.F., 1998.

? Par exemple Spinoza.

3 Voir par exemple I’article que lui consacre Naigeon dans I’Encyclopédie.



200 JACQUELINE LAGREE

secte, a grandement influencé les Eglises unitariennes. Je ne m’attacherai pas
ici a ’analyse des causes sociologiques qui rendent compte du devenir de ce
courant marginal et de cette incompréhension historique. Je me contenterai de
présenter quelques faits qui me semblent éclairants pour comprendre le fonc-
tionnement différencié de la croyance religieuse, pour revenir ensuite plus
longuement aux textes et tenter de montrer, sur I’examen de la norme de la
croyance dans le socinianisme, qu’il s’agit typiquement de ce qu’on pourrait
appeler, en termes modernes, une croyance pour intellectuels.

Les faits historiques : un mouvement d’«intellectuels» *

Le socinianisme est un courant religieux — ce ne fut jamais une Eglise au
sens propre — qui tire son nom de la famille Sozzini, une famille de juriscon-
sultes italiens (Padoue, Sienne, Bologne) et plus particulierement de Fausto
Sozzini ou Socin (1539-1604).

Lélio Socin, ’oncle de Fauste, voulut un jour compléter ses études de
juriste par I’étude des sources divines du droit. Etudiant 1’Ecriture, «il saisit
sans difficultés que de trés nombreux dogmes de I’Eglise couramment regus
sont en contradiction flagrante avec les témoignages divins. Et ce d’autant plus
facilement que, parmi ceux-ci, la plupart s’opposent tant a la raison qu’aux
principes implantés en nous par la nature» °. Loin d’abandonner pour cela la
religion, il apprit le grec, I’hébreu et ’arabe et il se langa dans une entreprise
de «dégraissage» des croyances religieuses. Mais il eut la sagesse de quitter
I’Ttalie pour voyager en Allemagne et en Suisse ou il discuta avec Calvin qui
lui conseilla vivement d’arréter de se poser des questions oiseuses et dange-
reuses, s’il ne voulait pas s’attirer de sérieux ennuis. Lélio s’exila donc en
Pologne ou régnait une remarquable tolérance religieuse.

Son neveu Fauste était un autodidacte qui avait lu les Anciens (la logique
d’Aristote, Cicéron). Il quitta I’Italie & 35 ans pour Béle ou il étudia la théologie
et I'Ecriture et surtout les manuscrits laissés par son oncle. A la suite d’une
discussion avec un ministre évangélique, Jacques Covet, Socin rédigea, contre
les positions catholique ¢ et calviniste, un traité De Jesu Christo Servatore’
ou il prit clairement position contre la doctrine de la satisfaction, c¢’est-a-dire
contre la these qui veut que les péchés des hommes soient rachetés par le
sacrifice sanglant du Dieu homme, et que soit ainsi payée a un dieu vengeur
la dette infinie provoquée par une offense au Dieu infini. En 1580 il passa en

* Le terme doit étre entendu cum grano salis. 11 s’agit évidemment d’une expression
anachronique employée ici pour désigner un mouvement qui n’était pas un mouvement
populaire, du moins apres la diaspora, et encore moins clérical et officiel.

> Vita autoris conscripta ab equite polono <Samuel Przypkowski> trad. J. P. Osier,
op. cit. p.29.

6 Position présentée par saint Anselme dans le Cur Deus homo de 1098.

7 Ouvrage rédigé en 1578 et publié¢ en 1594.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 201

Pologne. Il s’y maria en 1586 avec Elisabeth Morsztyn dont il eut une fille
Agneés, qui fut la mére d’Andreas Wiszowaty, [’auteur de la Religio rationalis
dont je parlerai plus longuement .

A la fin du XVI€ siécle régnait en Pologne une tolérance religieuse remar-
quable, grace au roi Sigismond Auguste. Les Fréres Polonais, ou Ecclesia minor,
une secte qui n’admettait comme sacrement que le baptéme des adultes ?, y
avaient leur centre de formation et un centre d’édition florissant 4 Rakow 19,
Fauste Socin leur servit de conseiller et de référence intellectuelle, écrivit en
faveur des unitariens polonais, mais sans jamais appartenir effectivement a leur
communion, car il refusa de se faire derechef baptiser, puisqu’il I’avait été
enfant. Son exigence de cohérence intellectuelle et de fidélité a ses convictions
(un seul sacrement, la Céne, et de valeur purement symbolique) se manifesta
ici de maniére particuliérement forte. En 1594 Fauste Socin fut agressé par des
¢tudiants catholiques, humilié¢ et battu quoique malade ; sa bibliotheque fut
détruite, ses manuscrits briilés, et il mourut dans la misére en 1604.

Le fantasme du socinien

Par son refus de la plupart des croyances adoptées par les chrétiens, le
socinianisme apparut a ses adversaires comme une secte qui favoriserait la
licence et la désobéissance civile, a la fois parce qu’elle secouait le joug de
Pautorité religieuse — et donc menagait celui de I’autorité politique — et parce
qu’elle interdisait a ses membres le port des armes et I’exercice des magis-
tratures, entendant revenir a la pureté des meeurs de la premiére communauté
chrétienne. Les sociniens refusaient toutes les guerres, y compris les guerres
de libération nationale, comme celle des Provinces Unies contre les Espagnols.
IIs se mettaient donc a dos non seulement les régimes autoritaires catholiques
mais encore les républiques calvinistes. Enfin, des hommes qui ne croient pas
a I’éternité des peines de I’enfer étaient suspects de ne pas craindre les autorités
en général et de constituer par conséquent une menace pour tout pouvoir.

En 1638, a la suite d’un incident mineur (la destruction d’une croix en bois),
le collége et I'imprimerie de Rakow furent fermés et, en 1658, les unitariens
furent priés de se convertir ou de quitter la Pologne dans les deux ans. Ils se
dispersérent ; certains partirent en Hollande ou ils furent d’abord tolérés et
méme partiellement intégrés par les Arminiens qui les admirent a leur com-

¥ Je me permets de renvoyer & mon étude : J. LAGREE, La raison ardente. Religion
naturelle et raison au XVIIF siécle, avec une traduction (du latin) du Meletius, de
Grorius, Paris, Vrin, 1991.

? Le calvinisme avait réduit les sept sacrements catholiques a deux, le baptéme et
la Céne ; les sociniens n’en admettent plus qu’un, le baptéme n’étant plus que la marque
symbolique, mais indispensable, de 1'entrée dans I'Eglise.

10 C’est a Rakow que fut publiée la fameuse Bibliotheca fratorum polonarum.



202 JACQUELINE LAGREE

munion. Mais la victoire des Gomaristes et la répression des Arminiens les
atteignit de plein fouet.

Andreas Wizsowaty, le petit-fils de Socin, aprés avoir étudi¢ a Rakow et
a Leyde (1632-1637), voyagea en Angleterre, puis a Paris ou il se lia avec
Mersenne, Gassendi, Grotius, Hobbes, Sorbiére. Précepteur de jeunes nobles
polonais, il fut ensuite pasteur dans des centres sociniens de Pologne jusqu’a
I’expulsion de 1658 qui le fit partir pour Amsterdam, ot il mourut en 1678.
En 1665, il tenta de démontrer a 1’aide de syllogismes ’absurdité de la Trinite,
envoya cette démonstration au Baron Jean-Christian de Boineburg !! qui la fit
lire a Leibniz, lequel y répondit en 1669 par sa Defensio Trinitatis per nova
reperta logica contra epistolam Ariani non incelebri, laquelle est aussi de
forme syllogistique. On notera seulement le mode d’argumentation, purement
logique en ce cas et non scripturaire, et ’intérét que prit toujours Leibniz a
discuter les théses des sociniens dont il reprend a 1’occasion des arguments,
notamment dans le Discours préliminaire a la Théodicée.

Interprétation hostile ou récupération

Le socinianisme est une heéresie, tant pour les calvinistes que pour les
catholiques. Or les théologiens aiment bien rapporter une hérésie contempo-
raine a un modele antique. Le socinianisme fut donc assimilé a 1’arianisme
ancien !> tout comme I’antitrinitarisme de Michel Servet 3. Loin d’analyser
rigoureusement leur doctrine, les regles qu’ils fixaient a la croyance pour mieux
fonder la rigueur de la pratique, on se servit de leur nom comme d’une épithéte
infame pour discréditer des adversaires. C’est ainsi qu’une accusation de
socinianisme fut lancée contre les théologiens de Port-Royal '* pour avoir
simplement dit que la Trinité et la divinité de Jésus ne sont pas clairement
prouvées dans ’Ecriture, accusation a laquelle Arnauld se vit contraint de
répondre dans son Apologie pour les catholiques.

Les Encyclopédistes, pour leur part, les considérent plutét comme des
déistes, terme qui, a 1’époque des Lumicres, se charge d’une connotation
positive, alors qu’il avait une connotation négative et libertine au XVII¢. Mais
le déisme est une position philosophique, bien plus que religieuse, qui entend

' Luthérien converti au catholicisme en 1656 qui entretint d’étroites relations avec
le jeune Leibniz et ceuvra pour la réunion des Eglises. On a récemment trouvé, dans
la collection des livres de Boineburg, un exemplaire du Traité théologico-politique de
1670, lu et annoté par Leibniz.

12 Hérésie du II° et du III° siécle qui faisait du Fils et du St Esprit des «modalités»
du Dieu (unique) Pere.

13 Qui mourut briilé & Genéve, par ordre de Calvin.

14 Par Dauteur de La politique du clergé de France. Voir BavYLE, Dictionnaire his-
torique et critique, Rotterdam, 1697. 2¢ édition, Rotterdam, 1702, art. Socin, rem. M.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 203

prouver I’existence de Dieu et déterminer ses attributs principaux a ’aide de
la raison seule. Ce n’était nullement le cas des sociniens.

Le besoin de croire a ['incompréhensible : Bayle

Bayle est un des premiers a avoir vu le caractére é¢litiste de la croyance
socinienne, propre a des aristocrates de 1’esprit : «parce qu’elle renonce a
I’ambition et aux armes, la secte socinienne n’est pas faite pour le peuple ni
pour le grand nombre» ', Or ce n’est pas seulement parce qu’elle interdit la
satisfaction de passions dominantes (agressivité et ambition) qu’elle se rend
impopulaire, c’est parce que, loin de soulager 1’esprit par la diminution des
croyances, elle le frustre par cette modica theologia, cette théologie économe
qui n’a jamais satisfait que des intellectuels. La croyance en la Trinité ou en
I’Incarnation de Dieu n’est pas un grand fardeau. Au contraire, la négation de
la Trinité, de ’'union hypostatique, du péché originel et de la prédestination
absolue '¢ apparait comme un appauvrissement insupportable de la croyance.

Les mysteres spéculatifs de la religion n’incommodent guere les peuples ; ils fa-
tiguent a la vérité un professeur en théologie qui les médite avec attention pour
tacher de les expliquer & de satisfaire aux objections des hérétiques. Quelques autres
personnes d’étude qui les examinent avec une grande curiosité peuvent aussi €tre
fatiguées de la résistance de leur raison ; mais tout le reste des hommes sont 1a dessus
dans une parfaite tranquillité ; ils croient ou ils croient croire tout ce qu’on en dit
& 1ls se reposent doucement dans cette persuasion. On serait donc presque vision-
naire si I’on se persuadait que le bourgeois et le paysan, I’lhomme de guerre, le
gentilhomme seraient délivrés d’un pesant joug pourvu qu’on les dispensét de croire
la Trinité¢ & 'union hypostatique. Ils s’accommodent beaucoup mieux d’une doc-
trine mystérieuse, élevée au dessus de la raison, incompréhensible ; on admire
beaucoup plus ce qu’on ne comprend point ; on s’en fait une idée plus sublime et
méme plus consolante. Toutes les fins de la religion se trouvent mieux dans les
objets que I’on ne comprend point ; ils inspirent plus d’admiration, plus de respect,
plus de crainte, plus de confiance. [...] Dieu, par une sagesse infinie, s’est accom-
modé a 1’état de I’homme en mélant les ténebres avec la lumiere dans sa révélation.
En un mot il faut convenir que dans certaines matieres I’incompréhensibilité est un
agrément !7.

Pour Bayle, le principe socinien de ne rien admettre qui choquat directe-
ment les lumiéres de la raison dénature la religion et la convertit en philoso-
phie '8, Mais précisément, le socinianisme est-il vraiment une philosophie ou
n’est-ce pas plutdt une forme bizarre mais significative de croyance religicuse,
avec ses propres normes et ses propres exigences qui ne sont pas minces ? C’est
Ce que nous verrons mieux en revenant aux textes sociniens.

'S BavLg, Dictionnaire, art. Socin, rem. H.
16 Liste empruntée a Bayle, ibid.

\7 Ibid.

'8 Rem. H.



204 JACQUELINE LAGREE

Retour aux textes

Quels textes retenir ? Ils ne sont guére nombreux en raison de la difficulté
d’accés de la Bibliothéque des fréres polonais et de la destruction d’un certain
nombre de manuscrits. Je m’appuierai donc essentiellement sur deux opuscu-
les : De ['autorité de la Sainte Ecriture de Fauste Socin de 1588 !” et La
religion rationnelle de Wizsowaty écrit entre 1676 et 1678 et publié 4 Ams-
terdam en 1684 2°. Bayle en rendit compte dés septembre 1684 dans La ré-
publique des Lettres et Leibniz, qui le lut en traduction allemande, en parla
assez favorablement dans des notes de lecture de 1703 2!

Une religion rationnelle et non pas naturelle

Les sociniens ne sont pas des philosophes a la Peirce qui cherchent a passer
d’une croyance par ténacité¢ ou par autorité a une croyance scientifiquement
fondée. Ils ne considérent pas que la croyance religieuse soit naturelle a
I’homme ni qu’il existe une religion naturelle 22, fondée sur la seule raison et
perceptible universellement et toujours, sous le revétement des diverses
croyances. Toute religion commence par une révélation, la premiére étant celle
faite a Adam, lequel, ayant vécu 930 ans, put la transmettre a de nombreuses
générations 23,

Que la croyance en la divinité ne soit pas naturelle, ¢’est un point de fait
et de droit : de fait puisqu’«on trouve aujourd’hui non seulement des individus
isolés mais des peuples entiers qui n’ont absolument aucun sens ou soupgon
de la divinité» ?* tant au Brésil qu’en Inde; de droit, car, si la croyance
religieuse était naturelle, elle ne serait pas de foi et par conséquent ne servirait
en rien au salut 2. Ce qui est naturel est universel et nécessaire ; or la foi n’est
pas nécessaire mais libre.

Il est vrai que certains philosophes, comme Aristote, ont pu, par la péné-
tration de leur esprit, découvrir I’existence de Dieu a partir de ’ordre du monde,
mais ils ont nié la création et la providence particuliére qui sont de foi 2°. D’une

19 Dans la traduction de J.-P. Osier. Cf. note 1.

20 A. Wiszowaty, Religio rationalis seu de rationis judicio (1676), 14 éd., Ams-
terdam, 1684 ; trad. Le Céne publiée par les soins de H. Vandenbossche et J. Vercruysse
dans les Wolfenbiittel Forschungen, Band 20, Wolfenbiittel, 1982 (désormais citée
Religio rationalis). Cf. note 30.

2L G. Gaston, G. W. Leibniz, Textes inédits, d’aprés les manuscrits de la bibliothé-
que provinciale de Hanovre, P.UF., t. T et 11, 1948 ; t. [, p. 69-72,

22 Socin en donne pour contenu ’existence de Dieu, le gouvernement providentiel
du 11;1301](16 et des affaires humaines (Sur la religion naturelle, p. 245).

=2 [bid.

24 Ibid, p. 246 et De lautorité de la Sainte Ecriture, 11, § 1, p. 216.

5 Comme I'affirme explicitement 1épitre aux Hébreux, 11,6 ; ibid. p. 245-246.

26 Id, p. 246-247.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 205

mani€re générale, Socin insiste sur le fait que, la ou il existe une preuve
complete, donc une connaissance ou une «croyance assurée et certaine», il n'y
a plus proprement de croyance religieuse. Toute religion «exige le mérite de
la foi» et se veut «une pierre de touche de ’honnéteté humaine» 27, particu-
liérement la religion chrétienne qui promet, par I’imitation du Christ, la récom-
pense de I'immortalité. Dieu a voulu que «la récompense de I’immortalité
n’offrit pas d’évidence absolue et exempte de doute», afin que I’honnéte
homme découvrit I’exigence d’obéir au Christ et que le méchant s’en détournat.
Ainsi les ceuvres conduisent a la foi et la foi aux ceuvres et Dieu peut a la fin
exercer justement sa miséricorde envers les uns et sa justice envers les autres.
Nulle dramatisation ici, puisque les sociniens rejettent aussi bien le dogme du
péché originel que celui de I’éternité des peines, la punition du méchant étant
de ne pas accéder a I’immortalité.

La religion n’est pas pour les sociniens un ensemble de connaissances. Elle
consiste principalement en commandements ou regles d’action et en promes-
ses 28, Or «les commandements du christianisme sont saints et ses promesses
admirables» 2°. Toute religion, en tant que telle, est le fruit d’une révélation.
L’argumentation rationnelle préliminaire a I’adoption d’une foi doit conduire
a poser

a) qu’il peut y avoir une religion vraie ;

b) que Jésus I’a enseignée ;

¢) que la révélation, caractéristique de la religion en tant que telle, est ici

contenue dans I’Ecriture sainte.

Elle doit enfin permettre de déterminer comment il faut entendre cette
révélation et, la-dessus, les chrétiens divergent.

Le probleme du socinianisme est donc d’établir une norme de ['interpré-
tation de I’Ecriture sainte qui puisse étre une norme de la croyance salvifique.
Avant d’analyser la structure de la croyance et sa norme en site socinien, je
voudrais énumeérer, pour fixer les idées, les croyances religieuses qu’ils accor-
dent :

— La religion chrétienne est vraie et elle est connue grice a la révélation de
I"Ecriture sainte.

— Dieu est un, simple et non pas trine ; il est éternel, omniscient et provident,
d’une providence non seulement générale (ordre de la nature) mais aussi
particuliére.

~ Dieu a créé le monde a partir d’une matiére informe *°. Nulle part la
création ex nihilo n’est explicitement affirmée dans |’ Ecriture sainte et cette
thése contredit un axiome fondamental de la raison universelle.

27 De l'autorité de la Sainte Ecriture, V, p. 238.

B De I'autorité de la Sainte Ecriture, 11, § 1, p. 211-212.
2 Ibid., p. 211.

30 Religio rationalis, p. 51/91.



206 JACQUELINE LAGREE

—  Jésus-Christ est un «homme divin» et non pas un Dieu fait homme. D’abord
prophéte, il devint ensuite prince et seigneur perpétuel du ciel *'.

—  Jésus est un modéle, un homme immortel, ressuscité 3 par Dieu, dont
’immortalité garantit la ndtre. C’est la résurrection du Christ qui atteste
de la providence particuliére 3.

— Il n’y a pas de sacrifice de satisfaction ou de substitution car Dieu n’est
ni offensé ni vengeur et il ignore les passions humaines.

—  Un seul sacrement, de remémoration et de vénération, mais sans valeur
efficace ; la Céne. Les sacrements n’ont plus qu’une valeur symbolique.

Si ’on cherche a dégager maintenant la structure formelle qui fait la
spécificité de la croyance religieuse en régime socinien par rapport a d’autres
formes de christianisme, on peut noter les points suivants :

— Le sujet de la foi est /'individu et non pas le groupe.

— La notion d’Eglise perd de son importance et, avec elle, ce qui caractérise
une Eglise, 4 savoir une organisation rituelle, un culte et une tradition.

— L’objet de la foi n’est pas proprement Dieu (qui peut étre connu par la
raison) mais bien les mystéres révélés par I’Ecriture sainte.

—  Si la finalité reste le salut et la cause motrice et efficiente la grdce divine,
la cause formelle pourrait étre la compréhension de I’Ecriture sainte dont
la lecture (ou I'audition) est cause matérielle de la foi.

On comprend donc que 1’accent est mis ici sur les raisons de croire ou les
motifs de crédibilité pour les sociniens, et non pas sur les causes matérielles
et sociologiques de ce mouvement religieux. Si celui-ci peut encore nous
intéresser, en tant que philosophes, c¢’est par Particulation qu’il cherche a
penser entre I’intelligence de la foi et la confiance, le discernement rationnel
et I’adhésion de la volonté manifestée dans I’assentiment. Le refus virulent
d’une «croyance asinine, brute et déraisonnable» ** est bien le rejet de la
tradition et de I’autorité ; ce n’est ni le choix d’une croyance d’agrément 3> ni
le passage a une méthode scientifique, méme si ce courant a incontestablement
joué un réle, dans I’histoire des idées, en faveur d’une lecture rationaliste de
la Bible, lecture réductrice de sa dimension symbolique.

De ['autorité de la Sainte Ecriture, 11, § 2, p. 219-220.

32 0d, 11, § 2, p. 223.

3 Ibid.

«Facessat ab hominibus rationalibus fides asinina, bruta, irrationalis», § 6, p. 34/
75.

Pour reprendre le vocabulaire de Peirce qui y voit la démarche caractéristique
des métaphysiciens, dans «The fixation of belief» (1877), trad. Comment se fixe la
croyance, § 26, in Textes anti-cartésiens, Paris, Aubier Montaigne, 1984.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 207

Les préalables de la foi

La foi religieuse ne va pas de soi. Il y a méme un paradoxe du christianisme :
«Des le commencement il y avait des motifs énergiques et efficaces pour pro-
voquer I’éloignement a 1’égard de cette religion si la vérité pure et manifeste
n’avait pas contraint a le faire les esprits de ceux qui, les premiers, I’adopterent
et mirent leur zéle a en persuader les autres» 3. L attestation par le martyre >’
des premiers disciples et des témoins de la foi est un motif de crédibilité ; ce
n’est pas une raison suffisante de croire. Il faut donc maintenant se demander :
qu’est-ce que croire 7 Quelles sont les conditions d’une croyance chrétienne
raisonnable ? Quel est exactement le role de la raison dans la croyance ?

Croire, c’est «accorder la vérité d’un fait» 3, dit Socin. Dans le genre de
la croyance, la foi est une espéce qui se définit comme «le consentement ferme
quon donne au témoignage divin» *°. La foi, selon les sociniens, fait appel
a la raison saine, c’est-a-dire expurgée des préjugés et des passions 4, ce qui
implique que la raison ne soit pas corrompue par le péché mais puisse fonc-
tionner correctement sous certaines conditions acquises par exercice. La
croyance met en ceuvre deux actions qui font jouer deux facultés : le discer-
nement qui met en jeu l’intelligence ou ’entendement et /’'assentiment qui
releve de la volonté. Ces deux facultés sont strictement personnelles et ne
peuvent étre déléguées : nul ne peut discerner, assentir, et donc croire a ma
place. L’action se délégue, pas la croyance.

Mais le consentement ne saurait étre aveugle ou dépendre de la seule
autorité. L’autorité, politique ou religieuse, peut bien me contraindre a faire
ou & dire ce qu’elle exige mais pas 4 penser autre chose que ce que je pense 4!,
Et méme lorsque je me soumets a une autorité, encore faut-il préalablement
que je la considére comme fiable, crédible, et non pas comme usurpée. Tous
les rationalistes religieux du XVII® se sentent pourtant tenus de répondre a
I’objection de st Paul, en IT Cor. 10,5 : «captivandum esse intellectum nostri
in obsequium fidei ; il faut captiver notre entendement sous 1’obéissance de
la foi». Wizsowaty répond que I’Apdtre «n’a pas prétendu que les hommes
réduisissent tellement leur propre esprit a la captivité que, sans percevoir ni
discerner (non percipientes nec dijudicantes) si ce qu’il annongait pouvait étre
conforme a la vérité (veritate consentanea) ou non, ou méme quand il serait
absolument contraire a la raison et contradictoire, ils le recussent aveuglément
comme indubitablement véritable» 4. Avant de soumettre I’entendement a

3 De Pautorité de la Sainte Ecriture, 11, § 2, p. 219.

' i o B2

¥ Socin, Contre les semi-judaisants (1570), trad. Osier, p. 175.

39 «Assensus firmus testimonio divino adhibitus», Religio rationalis, § 2, p. 32/72.
Y bid., § 1, p. 31/71.

41 On retrouve la méme thése chez Spinoza et chez Grotius.

22 Religio rationalis, p. 53/98.



208 JACQUELINE LAGREE

I’obéissance pratique de la foi, il faut bien d’abord user de son entendement
pour savoir & quelle autorité se soumettre et connaitre ce qui est de fol.

Les conditions d’'une croyance chrétienne raisonnable

La foi chrétienne se distingue du déisme ** par I’autorité qu’elle reconnait
4 la Bible. Il faut donc prouver cette autorité contre ceux qui en doutent et
discerner quels sont les points de foi, en prouvant qu’ils sont bien contenus
dans I’Ecriture sainte et qu’ils s’accordent entre eux et avec la morale. C’est
12 proprement le réle de la raison dans la foi. Or, traditionnellement, depuis
la Réforme, trois normes de la foi s’opposent dans les Eglises chrétiennes :
a) I’Eglise, le Pape et I’autorité des conciles pour les catholiques ; b) 'inspi-
ration de I’Esprit Saint chez les réformés, les évangéliques, les enthousiastes
et les quakers ; ¢) «le jugement de la droite raison comme quelques autres
chrétiens le veulent» **. En réalité les choses ne sont pas si simples. Les
sociniens n’excluent pas I’inspiration de I’Esprit Saint 4 — ¢’est méme en cela
que Meyer se distingue d’eux dans 1’/nterpres — mais ils font de la raison le
juge ultime, 1’instance qui juge de toutes les autres et qui seule est habilitée
a les accréditer *°. Par exemple ce qui distingue un bon réformé d’un enthou-
siaste délirant, c’est que la raison valide le recours a I’Esprit Saint dans le cas
du premier et pas du second, parce que le sens de I’Ecriture présenté par le
premier s’accorde avec l’analogie de la foi.

Avant tout assentiment de foi, il faut discerner ; le jugement de discerne-
ment (judicium discretionis) différe du jugement d’autorité (judicium authori-
tatis). 11 faut un jugement de discernement préalable a la soumission a 1’autorité
de I’Ecriture, pour attester de autorité de tel livre sacré en réfutant les
objections. Il faut donc montrer, s’agissant de la Bible :

* que ses rédacteurs sont dignes de foi ;

* qu’on en connait les auteurs (sauf celui de 1’Epitre aux Hébreux) ; mais

il y a de la différence entre attribuer un auteur a un livre et attribuer
a ce livre une autorité canonique ;

* que la corruption inévitable des manuscrits n’a pas corrompu ’intel-

ligence globale du texte ;

* qu’on peut donc préter foi a la Bible.

# «On ne pourrait batir qu’une théologie ou une religion purement naturelle telle

qu’est celle de ceux qu’on nomme aujourd’hui déistes, avec des principes naturels,
observés ou recueillis par la raison humaine et non pas une religion chrétienne», Religio
rationalis, p. 31/71.

¥ Religio rationalis, p. 29/69.

# La nécessité de I'inspiration de I’Esprit Saint est affirmée dans le catéchisme de
Rakow (1605), ch. 3, § 1.

46 i warisiains 8 : > ]
* Religio rationalis, § 1, p. 32/72: «On ne peut admettre le jugement d’aucun a
mo1ns que la raison ne nous ait auparavant dicté qu’il faut que nous obéissions a ce juge.»



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 209

Socin, qui défend ces théses dans De ['autorité de la sainte Ecriture,
n’ignore pas les altérations de la Bible ni les difficultés d’une lecture probe
et rigoureuse, mais il souligne seulement que ce sont les mémes - et pas plus
— que celles que I’on rencontre dans la lecture des historiens anciens, Tite Live,
Plutarque, etc. sans que cela nous empéche d’y accorder crédit. L’autorité de
la Bible étant reconnue, préalable indispensable a toute croyance chrétienne,
reste a comprendre ce qu’elle dit et a déterminer les points nécessaires au salut.

La norme de la raison dans la croyance

Croire n’est pas savoir et encore moins avoir la science. La croyance est
libre et incompleéte ; elle repose sur des arguments assurés mais pas absolument
certains. La science est certaine et porte sur des objets nécessaires qu’elle
explique par des causes prochaines et nécessaires 47, La croyance est cependant
une espeéce du savoir parce qu’elle repose sur des arguments, mais c¢’est un
savoir incomplet et qui demande un engagement plus fort de la volonté dans
I’assentiment. Les sociniens recherchent donc une norme de la croyance qui
soit certaine mais non pas infaillible. C’est 1a une différence radicale d’avec
Meyer qui, parti du doute radical et hyperbolique de Descartes, recherche, lui,
une norme absolument infaillible. N’admettre que la raison, exclure la raison,
sont deux exceés également récusés. Refuser la raison comme norme ou con-
cevoir la toute-puissance divine de maniere si extréme qu’elle puisse le con-
tradictoire, ¢’est tomber dans le pyrrhonisme 4%, Or, «quoique plusieurs hom-
mes se trompent en plusieurs choses, ils ne se trompent pas en tout, ni en tout
temps. Il y a des choses qui sont d’une vérité si évidente que ceux qui n’ont
pas perdu I’esprit et qui ne sont pas furieux ou entétes (amentes ac furiosi vel
pertinencia dementati), peuvent facilement recevoir, comme sont celles qu’on
nomme des notions communes» #. Il est légitime de nier 1’impossible (le
contradictoire) mais on peut accorder son assentiment a ce qui est d’abord
douteux (ou incroyable) dés lors que la raison atteste que cela est au-dessus
de la raison et non pas contre elle .

Avant d’en venir a ’admission des mystéres et a [’explication naturaliste
des miracles, voyons pourquoi il faut se servir de la raison et pourquoi on ne
saurait s’en passer.

— N’en point user serait dangereux et conduirait & une croyance aveugle,
brutale (asinine), source de superstition et de fanatisme ; mais en outre,

47 Religio rationalis, p. 54/99.

B Cest effectivement 1a la position de Montaigne dans 1’ dpologie (Essais, 11, 12).

Y Religio rationalis, p. 49/93-94.

0 Distinction qui sera reprise par Leibniz dans le Discours préliminaire de la
Théodicée. On retrouve aussi cet argument dans le chap. XV du Traité théologico-
politique de Spinoza.



210 JACQUELINE LAGREE

¢’est impossible car on ne peut récuser la raison que par des arguments,
donc en 'utilisant °!. «Ils tichent & prouver en raisonnant qu’il ne faut point
raisonner, ce qui est la derniere absurdité.» 52

Le témoignage fait appel aux sens, méme dans le cas de la foi : par exemple,
Jésus fit toucher son corps ressuscité >} ou goiter le vin de Cana. Or la
raison est «’instrument naturel de la vérité» >4, un sens spirituel, un ceil
intérieur, I’ceil de I’Ame 3, une «main spirituelle», qui joue pour la foi le
role que jouent les sens pour appréhender les objets naturels.

[l est donc aussi absurde de vouloir connaitre la vérité et la défendre sans y employer
la raison qu’il serait absurde de vouloir voir et discerner les couleurs sans les yeux
ou les yeux fermés; ou de vouloir entendre sans oreilles ou avec les oreilles
bouchées ou prendre ou lancer des armes sans mains ; et, comme si quelqu’un disait
qu’il faut seulement lire les écrits profanes avec les yeux et pas les écrits sacrés,
[...]1il passerait pour insensé.>®

En outre, cela est conforme a la pratique commune des théologiens qui,

loin de se contenter d’un usage ordinaire de la raison, en font un usage savant
en se servant des transcendantaux 7. Enfin cela est conforme a I’Ecriture, et

méme recommandé par elle ou par I’Esprit Saint qui a animé ses rédacteurs ~°,

58

comme en témoignent de multiples références scripturaires.

Si nous nous amusions a formaliser quelque peu, nous pourrions dire :

« Soit p une croyance nécessaire au salut (et donc en droit une proposition
qui doit étre accessible a tous).

«  p doit pouvoir se lire dans I’Ecriture sainte qui est le lieu et la source
de toute révélation.

*  Mais il y a dans I’Ecriture bien des passages obscurs et sa lecture donne
lieu a des interprétations divergentes.

* Il faut donc recourir a une norme de vérité qui tranche entre les points
controverses.

* Or la raison est cette norme parce qu’elle permet d’établir :
— que I’Ecriture sainte affirme que p;
— quel est le sens de p.

SU Religio rationalis, § 15, p. 42/84.
2 Id., § 16, p. 42/85. Cette formule fait songer a Spinoza, Traité théologico-

politique, ch. XVL : «insanire cum ratione».

33 «Cependant, J. C. pour persuader ses disciples qu’il avait un véritable corps apres

sa résurrection, en appelait a leurs yeux et a leurs mains», id., p. 54/99.

83.

* «Instrumentum naturale ad verumy, id., § 5, p. 33/74.

2 i

36 Ihid.

Que Wizsowaty appelle termes métaphysiques et transnaturels : id., § 14, p. 41/

8 Religio rationalis, § 12, p. 40-41/82-83.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 211

*  Donc, si I’Ecriture dit que p et que le sens de p est clair, alors p est
vrai (puisque ’auteur de I’Ecriture sainte, Dieu, est omniscient et
vérace). Quod erat demonstrandum.

On voit donc quelle est la fonction de la raison dans le socinianisme.
Quoique son réle soit trés important, sa fonction reste modeste et subordonnée :
elle est la régle de la vérité et non pas sa source ; elle est juge des controverses
et non pas fondement *°. Elle sert a distinguer le sens littéral et le sens figuré
pour éviter des conséquences absurdes . «Il est constant parmi tous les hom-
mes sages que les paroles mémes de 1’Ecriture sans leur véritable intelligence
qui en est I’dAme n’ont aucune vertu» °!.

Les notions communes

Un des principes herméneutiques qui a le plus scandalisé les contempo-
rains, ¢’est 1’affirmation répétée que la théologie ne devait jamais, ni dans la
position d’un article de foi, ni dans sa justification, admettre un principe qui
aille a I’encontre d’une notion commune, d’un axiome ou d’une maxime
universellement regus. Or, dans le § 11 de la Religio rationalis, Wizsowaty
donne une liste de 81 notions communes que 1’interprétation de I’Ecriture doit
respecter. Je ne m’attarderai pas a leur examen en détail, ce qui serait dénué
d’intérét. Je noterai seulement ceci: la liste commence classiquement par
I’énoncé du principe de contradiction : impossibile est idem simul esse et non
esse, seu contradictoria non possunt simul esse vera ®* ; mais ce principe est
immeédiatement spécifié par une formule qui n’est plus proprement logique
mais qui a des implications théologiques : sive quod contradictionem implicat
id est absolute impossibile cuivis potentiae ®, ce qui est I’affirmation de la
limitation de la toute-puissance divine au logiquement possible. Le deuxiéme
principe définit I’un comme indivisé ; ce qui méne au troisiéme axiome qui
contredit implicitement le dogme de la Trinit¢é comme Un-Trine. Si I'on
parcourt la liste de ces 81 principes en y recherchant un ordre logique, on a
'impression d’avoir affaire  un bric-a-brac. Mais si I’on fait passer a |’arriére-
plan la formulation de type logique pour mettre sur I’avant-scéne les impli-
cations théologiques possibles de ces principes, on voit que ce désordre ap-

3 Id., § 2, p. 30-31/70-71 qui dit que les mystéres n’ont pas été inventés par la
raison mais enseignés par la révélation et que les mysteéres surpassent la raison humaine
mais ne la renversent pas.

0" Et notamment pour ne pas prendre a la lettre toutes les métaphores et tous les
anthropomorphismes présents dans I'Ecriture ; cf. Religio rationalis, § 10, p. 36/77.

1 Jd., § 5, p. 35/76.

62 1l est impossible que la méme chose soit et ne soit pas en méme temps ou bien
encore des contradictoires ne peuvent étre vrais en méme temps.

63 C’est-a-dire que ce qui implique contradiction est absolument impossible &
quelque puissance que ce soit.



212 JACQUELINE LAGREE

parent correspond a I’ordre de 1’histoire du salut : définition de Dieu (unite
stricte, toute-puissance), la création, la genése du Fils et sa non-divinité («une
personne qui procéde d’une autre n’est point le Dieu trés Haut»), I’impossibilite
de I’incarnation («le Dieu trés haut et I'homme sont des choses séparces
<disparata>»), I'impossibilité de la transsubstantiation («un seul et méme
corps ne peut étre tout ensemble en plusieurs lieux séparés ; I’accident ne
subsiste point par lui-méme et ne peut étre sans son sujet ni en demeurer
séparé»), le rejet de la prédestination («les choses qui n’ont pas une verité
prédéterminée ne peuvent étre sues de qui que ce soit déterminément»), et de
la satisfaction («ce qui a été payé trés pleinement par quelqu’un ne peut étre
dit pardonné gratuitement), I’affirmation de la résurrection («I’ame seule sans
corps n’est pas un homme, ni une personne, ou une substance compléte») G

Une norme de la croyance pour intellectuels

La liste de ces notions communes, telle qu’on la trouve au § 11 de la
Religion rationnelle de Wizsowaty, ne correspond évidemment pas a une
perception commune mais bien a une connaissance savante. Et c¢’est sur ce
point que je voudrais conclure. La norme rationnelle de la croyance religieuse,
telle que la pensent les sociniens, constitue une norme de la croyance pour
intellectuels et non pas pour le peuple. Je ne rappellerai pas les remarques
judicieuses de Pierre Bayle, dé¢ja citées. Je regarderai seulement la pratique et
les affirmations explicites des sociniens.

Logique naturelle et logique savante

Les sociniens et les unitaristes polonais sont une secte chrétienne proche
des réformés. Comme tous les réformés, ils admettent que les points néces-
saires au salut sont en petit nombre, clairs et faciles a lire dans le Nouveau
Testament . Ce qui divise les théologiens, qui sont des doctes — nous dirions
aujourd’hui des intellectuels —, ce sont des points obscurs, qui donnent lieu
a controverses et qu’un esprit instruit et qui a consacré sa vie aux recherches
intellectuelles ne supporte pas de laisser indécis, comme le dogme de la Trinité,
la doctrine de la Céne ou encore la thése de la satisfaction du Christ.

Il y a la une différence de pratique et d’usage d’une logique naturelle d’un
coteé, d’une logique savante et artificielle de Iautre, paralléle a ce qui se passe
entre, d’une part, ceux qui connaissent seulement ’usage commun de la langue,
suffisant pour savoir s’exprimer et se faire entendre, et, d’autre part, les
grammairiens qui connaissent les subtilités de la grammaire, ce qui est indis-

8 Religio rationalis, § 11, p. 37-40/78-82.
65 Id., p. 56/101.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 213

pensable pour lire et interpréter les textes des jurisconsultes, des philosophes
et des théologiens. Je cite Wiszowaty :

Il suffit a ceux qui ne sont pas savants (ineruditi) et qui peuvent néanmoins avoir
quelque usage de la Logique naturelle, s’ils ne possédent pas I’artificielle (etsi non
artificialis saltem naturalis logicae peritiam habentes), de connaitre ce qui est
nécessaire a salut, quoiqu’ils ne connaissent pas parfaitement les Mystéres les plus
cachés qui sont a la vérité utiles mais qui ne sont pas absolument nécessaires. Or
ces choses qui sont si absolument nécessaires a savoir qu’on ne puisse parvenir au
salut sans les connaitre ne sont pas en si grand nombre et elles sont clairement
exprimées (consignata) dans 1’Ecriture sainte en sorte que les ignorants et ceux qui
ne sont pas lettrés (rudes et illiterati) les peuvent facilement entendre pourvu qu’ils
ne soient pas tout a fait stupides (bardi et stolidi), qu’ils y apportent de I’attention
et qu’ils demandent les secours du Saint Esprit par leurs priéres .

La logique savante sert a trancher les controverses : sur la divinité du Christ
qui n’est appelé Logos que parce qu’il portait la parole divine aux hommes 67 ;
sur la Céne, contre la transsubstantiation catholique et I’ubiquité des luthériens
en faveur d’un sens symbolique de ce sacrement ® ; elle sert encore a récuser
la Trinité au nom d’arguments strictement logiques % ; enfin elle écarte la
doctrine calviniste de la satisfaction par des arguments a la fois logiques,
juridiques et moraux.

Le refus du sacré comme séparé

D’une maniere générale, cette maniére de faire correspond a une concep-
tion de la religion non seulement rationaliste — les sociniens accordent beau-
coup moins a la raison que les cartésio-spinozistes — mais surtout individualiste,
¢litiste 70 et naturaliste. On pourrait rattacher au naturalisme rationaliste ’ex-
plication naturaliste des miracles, trés proche de celle qu’on trouve dans le
Traité théologico-politique de Spinoza au chap. VI. Les sociniens ne récusent
pas totalement le concept de miracle mais le limitent a des faits avérés par des
témoignages crédibles et inexplicables par la raison et les connaissances com-
munes. Si le feu ne brila pas Daniel dans la fournaise de Babylone, c’est que
’ange fit souffler un vent rafraichissant ; le soleil arréta sa course du temps
de Josué ou plutét Dieu disposa le globe terrestre de maniére a ce que le soleil
parit s’arréter /' ; Jésus a pu changer I’eau en vin a Cana en modifiant sa

% Id., p. 56/101.
Voir de Socin la Bréve explication du premier chapitre de Jean (1561 7).
68 Religio rationalis, § 17, p. 42/85.
9 Id., § 17, p. 44/87.
D’un élitisme qui correspond a une aristocratic de 1'esprit, certes, en droit
accessible a quiconque, mais élitisme tout de méme.
' Spinoza va plus loin dans le naturalisme en expliquant ce miracle par un phe-
nomeéne de parhélie.



214 JACQUELINE LAGREE

composition élémentaire mais il n’aurait pu faire que cette eau changée en vin
conservat la saveur de I’eau ’>. «Les miracles sont a la vérité au-dessus de la
nature et au-dessus et outre le cours ordinaire de la nature ; mais ils ne sont
point contraires a la raison en sorte qu’ils renversent les notions communes.» 7
La encore, on croirait entendre le Leibniz du Discours préliminaire a la
Théodicée.

Si Socin a été le conseiller des unitariens polonais et le rédacteur du
catéchisme de Rakow, on se rappellera qu’il n’appartint jamais a leur Eglise
puisqu’il refusa de se faire rebaptiser, préférant ’accord avec lui-méme a
I’intégration sacramentaire & une communauté ecclésiale. Si la raison est la
norme de la croyance religieuse vraie pour les sociniens, la cohérence de la
conduite, qui est le corrélat pratique de la cohérence de la pensée, est aussi
pour eux une valeur supérieure a 1’autorité du groupe puisque, si Socin ne fut
pas intégré a I’Eglise, il n’en fut pas davantage exclu ou écarté.

Enfin, ’examen du traité de Socin De Jesu Christo Servatore de 1578,
surtout si on le compare au traité d’Anselme Cur Deus Homo (1098) et a la
réponse de Grotius, pourtant arminien et donc libéral en théologie, De
satisfactione Christi 7 (1616), montrerait amplement que le socinianisme
prend parti résolument pour une religion éthique et non sacrificielle >. Dieu
n’est pas un créancier que seul peut apaiser le sang de son débiteur (ou d’une
victime émissaire) ; la mort du Christ est la mort d’un homme exceptionnel
qui lui a valu un don exceptionnel (la résurrection et I’immortalité) dont Dieu
fait ensuite profiter tous les hommes qui I'imitent.

Une croyance qui se juge a ses fruits

Finalement une croyance se juge toujours a ses fruits. Les sociniens ont
été des pacifistes et des modestes ; ils ont refusé le port d’armes et les titres
ou les magistratures ; ils ont mené une vie d’intellectuels discrets, actifs dans
I’édition 7 plus que dans la controverse publique et, en cela, ils ont influencé

72 Cet argument vise la doctrine de la transsubstantiation et I’argument de la
conservation des accidents du pain lors du changement de substance du pain en corps
du Christ. Religio rationalis, p. 51/96.

3 Ibid.

™ Voir I'édition et traduction de ce texte par Edwin Rabbie (Defensio fidei
catholicae De Satisfactione Christi adversus Faustum Socinum Senensem, Leyde, 1617,
réédition accompagnée d’une traduction anglaise, d’une introduction et de notes par
Edwin Rabbie, Van Gorcum, 1990) et mon étude sur Grotius, Droit et théologie dans
le De satisfactione Christi, in Politique, droit et théologie chez Bodin, Grotius et Hobbes,
sous la direction de L. Foisneau, Paris, Kimé 1997, p. 193-212.

5 Voir sur ce théme la belle présentation de J.-P. Osier dans Fauste Socin.. ., «Une
religion sans sacrifice», op. cit., ch. 2.

7S La Bibliotheca fratrum Polonorum publiée & Amsterdam en 1665-1668 compre-
nait les ceuvres de Socin, Crell, Wolsogen, Schlichting.



LE STATUT DE LA CROYANCE DANS LE SOCINIANISME 215

durablement la théologie réformée. S’ils refusérent avec énergie le scepticisme,
y compris sous sa forme fidéiste, ils admirent aussi qu’il y a une part irréduc-
tible d’incompréhensible dans 1’objet de la croyance religieuse. S’il ne faut pas
la récuser, il ne faut surtout pas [’amplifier et cette herméneutique minimaliste
garantit a leurs yeux une croyance ferme et fiable. S’il fallait les comparer a
nos presque contemporains, c¢’est certainement du minimalisme de William
James que je serais tentée de les rapprocher plus encore que de la tentative
barthienne de réduction de la révélation au kérygme.
A la fin de ’age classique on pouvait écrire :

II n’y a point d’injure plus atroce aujourd’hui que celle de Socinien. Comme 1’on
a beaucoup plus de penchant a juger mal de son prochain qu’a en avoir bonne
opinion, on croit facilement ces sortes de médisances et la-dessus se forme un bruit
qui noircit les plus honnétes gens. Les imaginations prévenues n’en demeurent pas
la et le socinianisme méme ne leur parait plus tel qu’il est si on le considére dans
ses principes mais il se trouve enfin transformé dans une espece de déisme ou
d’athéisme (Jean Le Clerc, début février 1697, au théologien anglais Gilbert Burnet,
évéque de Salisbury 7).

De fait Descartes, Spinoza, Le Clerc, John Locke 78 et tant d’autres furent
calomnieusement accusés de socinianisme — et cette accusation pouvait avoir
des suites redoutables — pour avoir simplement refusé le vocabulaire et les
modes d’argumentation de la scolastique au profit d’une logique plus naturelle
et commune. Le véritable héritage des sociniens, cependant, n’est pas direct
mais oblique : il réside dans I’impulsion qu’ils donncrent a leurs critiques,
cgalement hostiles a la scolastique, a savoir dans le développement de I’exé-
gese critique ou s’illustrérent au XVII® siecle des hommes comme Spinoza,
Richard Simon, Jean Le Clerc qui, dans des perspectives religieuses fort
différentes, s’efforcérent de penser une norme rationnelle de la croyance re-
ligieuse, fondée sur une interprétation de ’Ecriture sainte faisant de la raison,
instruite par les disciplines historiques et philologiques, son principal instru-
ment.

a Correspondance de Jean Le Clerc, Epistolario, a cura di Mario Sina, Florence,
1991, t. T, L.234, p.154-155,

8 Parun censcur de | Essai sur | 'entendement humain. Le Clerc prétend méme qu’il
suffit d’étre un peu frotté de science et de ne pas écrire comme le vulgaire pour se faire
taxer de socinianisme. Cf. Epistolario, a cura di Mario Sina, Florence, 1991, t. II, L. 299
a John Locke 17 fév. 1699.






	Le statut de la croyance dans le socinianisme

