Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse
Artikel: Croyance religieuse, crédulité et vertu
Autor: Pouivet, Roger

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 161-173

CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU

RoGER PoOUIVET

Résume

Les croyances religieuses sont souvent acquises dans la petite enfance et
de fagon fondamentalement non critique. Elles sont régies par ce que Thomas
Reid appelle le «principe de crédulitér. L article s efforce de montrer qu 'en-
tretenir des croyances religieuses sur la base de la confiance qu’on a dans
ses éducateurs ne constitue en rien une faute épistémique, injustifiable par une
ethique de la croyance. Il conteste ’emprise dans la philosophie moderne d’un
modele épistémologique dans lequel une croyance n’est rationnelle qu'a I'is-
sue d’'un examen critique. Il soutient la these de la valeur épistémique de la
crédulite.

Valeur de la crédulité

En général, on acquiert ses croyances religieuses dans I’enfance. Elles sont
ainsi étroitement liées a I’éducation regue. Ne seraient-elles pas alors le simple
effet de la crédulité ?

Le credule accorde trop facilement sa confiance a ce qu’on lui dit ou a ce
qu’il lit. Il ne pratique pas la critique des croyances regues ou, trop jeune ou
immature, il n’a pas les moyens intellectuels de cette critique. Comme de
vieilles taches résistant aux produits décapants, les croyances tot acquises,
religieuses et autres, elles aussi, résistent a la saine critique, s’incrustent et
gachent la santé épistémique du crédule.

Si vous avez été éduqué dans la religion — la religion catholique par
exemple —, vos croyances religieuses devraient faire 1’objet d’une sorte de
grande lessive, étre mises entre parenthéses en vue d’un examen critique et
d’une reconstruction. Celle-ci sera peut-étre démonstrative, vous parviendrez
alors finalement a avoir de bonnes raisons de croire. Elle pourrait aussi, et pour
certains elle devrait, prendre la forme d’une intuition, d’un appel ou d’un élan
du cceur, plus fondamental en matiére de spiritualité, disent-ils, que les argu-
ments et les raisons. Quoi qu’il en soit de ["opposition des rationnels et des
émotionnels, sans doute pas plus crédible ici qu’ailleurs !, cette démarche

' Jai critiqué cette fausse opposition dans le domaine de I’esthétique : Esthétique
et logique, Licge, Mardaga, 1996 ; «On the Cognitive Functioning of Aesthetic Emo-



162 ROGER POUIVET

critique a I’égard de votre crédulité initiale vous fait courir le risque de la perte
des croyances religieuses de I’enfance. Peut-étre ne vous apparaitront-elles pas
suffisamment fondées, en raison ou en émotion ? Rien ne semble pire que d’en
rester a la crédulité d’une religiosité infantile, devenue coupable a 1’age adulte.

Essayons pourtant de donner une certaine crédibilité a la thése selon la-
quelle étre né dans une famille catholique, avoir ét¢ baptis¢ des sa plus tendre
enfance, avoir €té élevé dans cette religion, tout cela constitue une bonne raison
d’étre catholique. Ainsi formulée, je reconnais que cette thése n’est pas vrai-
ment attirante. Elle I’est encore moins pour des philosophes peu enclins, par
déontologie professionnelle, a s’en laisser conter par les idées regues, et aguer-
ris a leur faire une chasse impitoyable.

Avant de défendre la thése du bien-fondé de la crédulité religieuse, je vais
encore la préciser par quelques remarques. Ne pourrait-on pas dire qu’avoir
des croyances religieuses parce qu’on est né quelque part, qu’on appartient de
facto a une certaine tradition culturelle, cela constitue peut-étre une cause de
la croyance, mais certainement pas une raison d’entretenir cette croyance ?
C’est méme le genre de cause qu’un psychologue, un psychanalyste ou un
sociologue se proposera d’étudier. Que répondre a cette objection préalable ?

1) La thése entend montrer qu’avoir recu des croyances d’une tradition
familiale, ou plus généralement culturelle, constitue une raison, et une raison
acceptable, d’entretenir des croyances religieuses. On ne se contentera pas d’un
constat sur des causes psychologiques ou sociologiques, loin de la.

2) La thése n’implique nullement que c’est la seule, la scule bonne ou la
meilleure raison de croire quelque chose. Elle n’implique pas, par exemple,
qu’il ne pourrait pas y avoir une réflexion argumentative sur I’existence et la
nature de Dieu. Cette réflexion conforte a juste titre notre croyance, lui donne
une respectabilité métaphysique ; elle n’est certainement pas a sous-estimer
quand on discute avec I'insensé ou I’infidele.

3) La these du bien-fondé¢ de la crédulité n’implique pas non plus qu’il
serait impossible d’en venir a croire des choses fausses du fait de 1’apparte-
nance a une tradition culturelle. Remarquons aussi qu’elle n’implique pas non
plus qu’il ne puisse y avoir de bonnes raisons d’entretenir des croyances fausses
— une situation épistémique qui me semble hélas étre fondamentalement notre
lot.

4) De¢s lors, la thése porte seulement sur la valeur épistémique de la
crédulité comme base des croyances religieuses ; elle ne porte pas, au moins
pas directement, sur la vérité de ces croyances. (J’en suis profondément désolé,
car la chose la plus intelligente a faire serait de prouver définitivement 1’exis-
tence de Dieu et la pertinence des croyances religieuses, mais je n’ai aucun
argument meilleur a proposer que ceux que vous connaissez déja.)

tions», Leonardo, Vol. 33, n° 1, 2000. A mon sens, elle fait les mémes dégats dans les
deux domaines de I’esthétique et de la philosophie de la religion.



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 163

Je m’efforcerai donc seulement de montrer qu’entretenir des croyances
religieuses sur la base de la confiance qu’on a dans ses éducateurs ne constitue
en rien une faute épistémique, injustifiable par une éthique de la croyance.

Ce mode ordinaire d’acquisition des croyances religicuses par I’éducation
religieuse fait ’objet, de la part de certains philosophes qu’on peut appeler
Jondationnalistes, d’une forme de mépris épistémologique. Croire sur cette
base culturelle serait une attitude en soi irrationnelle, dont le psychologue et
le sociologue pourraient donner une explication causale. Je veux essayer de
montrer que croire sur la base d’une appartenance culturelle, cela n’a en soi
rien d’irrationnel. Contrairement a certains wittgensteiniens et méme, peut-
étre, a Wittgenstein lui-méme, je ne prétends nullement que cela n’aurait aucun
sens de se proposer de donner des arguments philosophiques en faveur des
croyances religicuses 2. Mais je cherche a mettre I’accent sur la rationalité du
mode ordinaire d’acquisition et de préservation des croyances religieuses, par
imprégnation culturelle. A mon sens, celui qui est ainsi conduit a croire ne
commet aucun péché épistémique.

Reid et le principe de crédulité

Thomas Reid parle d’un principe de crédulité selon lequel «concernant les
faits, il convient de tenir compte du témoignage humain et méme, en matiére
d’opinion, de I’autorité humaine» 3. Avant que nous soyons & méme de rai-
sonner, «il y a beaucoup de choses qu’il nous revient de connaitre, pour
lesquelles nous ne pouvons avoir aucune autre évidence» 4. Ce principe de
crédulité aurait été implanté en nous par le sage Auteur de la nature afin de
pallier la latence épistémique préalable au développement de la raison. Reid
ajoute :

Si les enfants étaient constitués de telle fagon qu’ils ne tenaient pas compte du
témoignage ou de Iautorité, ils devraient périr du manque de connaissance, et cela
au sens littéral. Il n’est pas plus nécessaire qu’ils soient nourris avant qu’ils ne
puissent se nourrir eux-mémes, qu’ils ne soient instruits de bien des choses avant
qu’ils ne puissent les découvrir par leur propre jugement >

Reid ne dit pas qu’un tel principe de crédulité ne vaut que pour I’enfance,
qu’il convient de le rejeter a I’dge de raison — ou a celui, plus tardif, des

% Sur ce point, R. Pourver, «Faith, Reason, and Logic», in T. L. Smits (éd.), Faith
and Reason, South Bend, St Augustine’s Press, In, 2000.

3 T. Rei, Essays on the Intellectual Powers of Man, V1, V, in Philosophical Works,
¢d. W. Hamilton, Edinburgh, 1846/1895, p. 450b, rééd. Hildesheim, G. Olms, 1983. (Il
existe des traductions frangaises, faites au XIX® siécle, par Jouffroy, puis Mabire ; elles
ne sont pas citées ici.)

4 Ibid.

S Ibid.



164 ROGER POUIVET

méditations. Sitdt que 1’age lui permet de sortir de la sujétion de ses précep-

teurs, Descartes se résout a ne plus chercher d’autre science qu’en lui-méme

ou dans le grand livre du monde ©. En revanche, pour Reid, le principe naturel

de crédulité n’est pas provisoire, ni faute de mieux. Sa nécessité subsiste 7.
Reid ajoute une précision fondamentale :

Quand les signes de la croyance dans le locuteur sont ambigus, ¢’est avec plaisir
qu’on observe avec quelle sagacité les enfants fouillent dans les traits de I’expression
de cette croyance pour savoir si le locuteur croit réellement ce qu’il dit ou, sim-
plement, contrefait la croyance. Dés que cela est acquis, leur croyance est réglée

par la sienne. Si le locuteur a des doutes, ils en ont ; s’il est str de lui, ils le sont
8

aussi °.

Ainsi, «ce ne sont pas les mots du témoin, mais sa croyance qui produit
[une] croyance dans un enfant» °. Par exemple, un enfant apprend rapidement
a distinguer la plaisanterie, laquelle ne produit en lui aucune croyance, de ce
qui est dit sérieusement. Le principe de crédulité met donc aussi en ceuvre un
principe de discernement des croyances. La tendance naturelle a croire, a faire
confiance, éveille une disposition griace a laquelle nous apprenons a attribuer
un degré de crédibilité a une croyance.

Examiné a |’intérieur du cadre philosophique dans lequel la question
essentielle est celle de la constitution de sa connaissance par le sujet connais-
sant, sur la base du rapport qu’il est supposé entretenir avec son propre esprit,
le principe de crédulité est aberrant. Il contrevient a [’émancipation épistémo-
logique du sujet. Certains diraient aussi qu’il s’oppose a son émancipation
politique. Ne serait-il pas la contrepartie épistémologique d’un conservatisme
social, voire d’une conception politique rien moins que réactionnaire ? Mais
compris dans le cadre d’une réflexion sur la rationalité de 1’espéce humaine,
et non sur la rationalité¢ individuelle, le principe de crédulité apparait évident
et, surtout, naturel. Aristote, dans le livre I des Politigues, insiste sur 1’idée
qu’un animal possédant le /ogos n’est pas social par accident, mais essentiel-
lement. Une autre fagon de le dire est celle de Mclntyre parlant des étres
humains comme d’«animaux rationnels dépendants». Pour Mclntyre, «un rai-
sonneur pratique indépendant est une fin, mais ¢’est toujours une fin a laquelle
d’autres ont fait des contributions essentielles» '°. Dés lors, le principe de

6 Paraphrase de R. DESCARTES, Discours de la méthode, (Euvres philosophiques, éd.
F. Alquié, Paris, Garnier, 1963, t. I, p. 576-577. On peut aussi renvoyer a la Régle 11
des Regles pour la direction de l'esprit et & bien d’autres célebres passages, comme
par exemple la Lettre a Hogelande du 8 février 1640.

7 A ce sujet, voir C. A. I. Coapy, Testimony. A Philosophical Study, Oxford,
Clarendon Press, 1992,

8 T. Rep, Essays on the Active Powers of Man, 111, 1, 11, in Philosophical Works.,
p. 549b.

® Ibid., p. 549a.

10" A. McINTYRE, Dependant Rational Animals, Chicago and La Salle, Ill., Open
Court, 1999, p. 82.



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 165

crédulité, selon lequel nous croyons ce que 1’on nous dit, n’est pas un préjugé
qu’il convient de passer au crible d’un doute méthodique, ¢’est une loi de notre
nature.

Si le discernement ne va pas contre la crédulité, c’est qu’il en est I"effet.
La normativité, en fonction de laquelle nous évaluons les croyances, et la
causalité, qui rend compte de leur acquisition, ne s’opposent donc pas. La
capacité discriminative ou normative résulte du développement réussi d’une
capacité naturelle. Autrement dit, si les vertus intellectuelles sont normatives,
leur acquisition et leur développement sont affaire de 1’excellence de notre
nature '!. Nous n’avons pas de raison fondamentale de penser incompatibles
un modele causal et un modéle normatif de la connaissance. C’est plutdt en
développant excellemment ses dispositions naturelles sous forme de vertus que
’homme est aussi ce qu’il doit étre. Nous apprenons a étre critiques : notre
confiance est payée en retour par une plus grande capacité de déceler la
tromperie. C’est pourquoi les philosophes pour lesquels il est de bonne mé-
thode de jeter un voile d’ignorance sur nos croyances et de procéder ensuite
par reconstruction épistémologique, ontologique ou politique, font, 8 mon sens,
fausse route. Et ils ne font de toute fagon jamais ce qu’ils prétendent faire.
Ayant été enfants avant que d’€tre hommes, ils ne peuvent simuler la radicalité
ou la subversion que sur la base de ce que leurs nourrices leur ont appris.

Crédulite et autorité

Pour expliquer pourquoi il est rationnel d’accepter une croyance sur la base
de I’autorité de ceux qui I’enseignent, il est nécessaire de se demander d’abord
ce qui peut rendre une croyance rationnelle. Mais le sujet est si vaste qu’il est
ici impossible de faire plus que de proposer une distinction cruciale entre deux
grands modeles épistémologiques. Dans I’un, une croyance rationnelle résulte
d’un examen des raisons de croire, de leur légimité. Cela suppose qu’on
posséde un critére. Ce critére pourra prendre la forme de I’évidence intellec-
tuelle, de I’évidence empirique ou de la cohérence avec nos autres croyances.
Il pourrait y avoir des critéres différents selon les domaines. La certitude
métaphysique n’est pas exigible «pour régler nos meeurs», pense Descartes :
la certitude morale, c¢’est-a-dire la probabilité qu’une croyance soit vraie, est
suffisante '2. Quoi qu’il en soit, nous devons étre conscients de la nécessité
d’imposer 4 nos croyances un examen de leur droit épistémique. Dans ce

" Pour J. McDowell, «avant 1’époque moderne, |'idée que la connaissance possede
un statut normatif n’était pas comprise comme s’opposant a I’idée que la connaissance
pourrait, disons, résulter d’un exercice des pouvoirs naturels» (Mind and World, Cam-
bridge, Ma., Harvard University Press, 1994, p. 80).

12 Cf. R. DescarTEs, Principes de la philosophie, t. IV, éd. F. Alquié, Euvres
philosophiques, Paris, Garnier, 1973, t. II1.



166 ROGER POUIVET

modele, le témoignage et 1’autorité n’ont pas de fonction constitutive pour la
croyance rationnelle.

Dans le second modele epistémologique, ce qui importe n’est pas un
contrdle de la [égitimité de nos croyances selon un critére. La croyance d’une
personne est rationnelle si cette croyance est issue de processus cognitifs ou
de pouvoirs cognitifs qui fonctionnent correctement, et si cette personne se
trouve dans un environnement propice a I’exercice de ses pouvoirs cognitifs,
en fonction d’un plan dont la finalité est la production en elle de croyances
vraies. La formulation de ce second modele épistémologique doit beaucoup
a Alvin Plantinga 3.

Dans ce modele, quand les conditions sont réunies — bon fonctionnement
de ses pouvoirs cognitifs, environnement propice et volonté de vérité —, un étre
humain a des croyances non seulement rationnelles, mais probablement vraies.
En I’absence d’évidence contraire, les choses sont probablement comme elles
nous paraissent étre. Une évidence contraire est une croyance qui, en I’occur-
rence, parait plus fiable que la premiére et conduit a 1’affaiblir. Mais, bien
entendu, la confiance que nous avons dans cette seconde croyance qui affaiblit
la premiére repose sur le méme principe : les choses sont probablement comme
elles nous paraissent étre. Ainsi, le second modéle pourrait étre caractérisé par
I’importance qu’on accorde a la confiance que nous avons dans nos pouvoirs
cognitifs, confiance immédiate et nullement réfléchie, au sens ou elle repose-
rait, comme dans le premier modele épistémique, sur la satisfaction de critéres
prédéterminés. Nous ne commencons pas par avoir d’abord une théorie de nos
croyances, avant de les passer au crible de nos critéres théoriques. Nous
commencons par avoir des croyances, dont certaines sont pour nous des pa-
radigmes de rationalité. Des lors, ce n’est pas seulement que la crédulité
possede une certaine rationalité, pour autant qu’elle n’est pas excessive. Le
second modele va plus loin, en disant qu’étre rationnel, c'est étre crédule, pour
autant que rien n’ait entravé le développement de 1’esprit critique — ce principe
de discernement, dont la crédulité, on I’a vu, est la source méme. Le principe
de crédulité s’attache évidemment aux croyances perceptives, mais aussi a
toutes les croyances acquises par I’intermédiaire des autres. C’est ce en quoi
le principe de crédulité est aussi un principe d’autorité 4.

Ethique de la croyance et vertus intellectuelles

La différence entre ces deux modeéles épistémiques se joue finalement sur
la place, décisive ou non, accordée aux vertus intellectuelles dans 1’acquisition

13 Voir sa trilogie : Warrant: The Current Debate, Warrant and Proper Function,
Warranted Christian Belief, Oxford, Oxford University Press, 1993-2000.

14 Voir R. SWINBURNE, The Evolution of the Soul, Oxford, Clarendon Press, rev. ed.,
1997, p. 11-16.



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 167

de croyances rationnelles. Or, seule une épistémologie faisant acception des
personnes et indifférente a I’universalisme épistémologique peut faire jouer un
role primordial aux vertus intellectuelles.

Pour le déontologisme épistémologique, il existe un critére ou des critéres
qui s’appliquent a nos croyances indépendamment des personnes qui connais-
sent. Par analogie, on peut penser a un universalisme abstrait en morale : la
moralité suppose I’'impératif catégorique d’universalisation possible de la
maxime qui régle ’action. Quelle personne agit, quel est son caractére, on ne
doit absolument pas en tenir compte, sinon pour expliquer les échecs d’une
vraie rationalité morale. Le second modele, celui de la confiance épistémique
dans les autres et en soi, ne porte pas sur des croyances prises une a une afin
d’examiner leur valeur épistémique selon des critéres prédéterminés. La con-
fiance épistémique est I’attitude naturelle, mais elle admet des degrés qui sont
fonction des vertus intellectuelles. Parmi ces vertus : la sagesse, la prudence
intellectuelle, la compréhension, le discernement, [’amour de la vérité, 1"hon-
néteté intellectuelle, la capacité a percevoir des conséquences lointaines, la
patience dans 1’¢tude, etc. Elles s’opposent aux vices intellectuels que sont la
folie, I’étroitesse d’esprit, la grossiéreté conceptuelle, le cloisonnement mental,
Iindifférence pour la vérité, la malhonnéteté intellectuelle, la curiosité mal-
saine, la précipitation, etc. L’épistémologie du second modéle, a la fois des-
criptive et normative, fait donc acception des personnes ; elle met [’accent sur
la confiance dans nos facultés, et non dans des critéres abstraits de justification
de nos croyances. Elle tient compte du caractére des personnes et de leur statut
intellectuel. Elle souligne I'importance de I’éducation, puisque, a partir de
dispositions naturelles, les vertus intellectuelles sont acquises. Il y a bien une
exigence d’universalité dans la rationalité : nous devons tous nous efforcer
d’entretenir des croyances garanties. Mais la rationalité n’en est pas moins
relative aux personnes. Croire au Pére Noél a trois ans, quand tout le monde
vous dit qu’il existe et que tout le confirme, n’a rien d’irrationnel. Y croire
a vingt ans et une fois devenu étudiant en philosophie serait nettement plus
critiquable. (Mais notez bien qu’en disant cela, on ne se prononce nullement
sur I’existence ou non du Pére Noél.)

Qu’est-ce qui garantit la croyance d’une personne ? L’épistémologie de la
confiance propose la procédure suivante : demandons-nous quel est le caractére
intellectuel de cette personne. Quels sont ses traits psychologiques, comme
Iintelligence, la prudence, la science ? Est-elle intellectuellement vertueuse ?
L’¢ducation qu’elle a regue était-elle propice au développement des vertus
intellectuelles qui paraissent indispensables pour entretenir des croyances
rationnelles et vraies dans tel ou tel domaine ici en jeu ? La réponse n’est pas
d’une seule piéce, car les vertus admettent des degrés. Mais il est indéniable-
ment prudent d’accepter une croyance sur la base de I’enseignement quand
votre professeur parait compétent, qu’il est passé par de bonnes écoles — et
de toute fagon vous le faites, que vous le vouliez ou non. Ainsi, toute une part
de la confiance raisonnable que nous pouvons avoir dans les croyances acqui-



168 ROGER POUIVET

ses par I’intermédiaire d’autres personnes est liée a la communauté intellec-
tuelle a laquelle nous appartenons, c¢’est-a-dire a la tradition intellectuelle dont
nous relevons et a sa valeur relative.

Si donc le recours fait au principe de crédulité pour affirmer la rationalité
des croyances regues vous parait paradoxal ou, pire, loufoque, je vous propose
de vous demander si vous ne partez pas du principe que le seul mode¢le
épistémologique respectable serait le premier modele, celui de I'existence
d’une sorte de droit épistémique abstrait. En ce cas, jamais vous ne trouverez
ma thése ne serait-ce que sensée. Permettez alors que j’en rende tres largement
responsable votre mauvaise éducation cartésienne. Hélas, je ne peux alors faire
plus pour vous que d’indiquer la liste des philosophes d’Aristote a MclIntyre,
en passant par saint Thomas, Thomas Reid, le Cardinal Newman, Wittgenstein,
J. L. Austin, et Peter Geach qui ont déja dit, chacun a sa fagon, ce que je viens
de soutenir. Ma liste ne comprend aucun Frangais, remarquera-t-on avec jus-
tesse. Pour ne pas étre pris en flagrant délit de francophobie épistémologique,
j’ajoute a cette liste le trop oublié Pére Buffier, de la Compagnie de Jésus. Dans
son excellent Traité des premiéres vérités et de la source de nos jugements '3,
au chapitre XIX de la premiere partie, il affirme qu’en certaines circonstances
"autorité humaine tient lieu de premiere vérité. Laissons cependant ceux qui
décidément ne peuvent accepter cette these. La suite, qui nous fera passer de
Reid a saint Thomas, apportera des précisions supplémentaires a ceux qui la
trouvent plausible.

Saint Thomas : prudence et docilité

Enfant, j’ai cru mon maitre quand il m’apprenait [’arithmétique ou la
geographie, alors que je ne pouvais aucunement vérifier moi-méme ses ensei-
gnements. J’ai cru mon professeur de physique quand il demandait qu’on
connaisse des formules que j’aurais ét€ (ou suis encore) incapable de démon-
trer. J’ai cru mon professeur de philosophie — méme lui — quand il m’apprenait
certaines choses sur Platon ou sur Kant. Je crois aussi que je suis né a ’endroit
indiqué sur mes papiers, que je m’appelle Roger Pouivet, et bien d’autres
choses qui n’ont finalement pour appui que ma confiance en autrui. Certes,
me dira-t-on, mais ne s’agit-il pas de choses empiriquement vérifiables, ou bien
qui relevent d’une décision, comme un nom propre ? Et supposons méme qu’on
m’apprenne brusquement, par un coup de fil, que je ne suis pas celui que je
croyais étre, que je posséde une tout autre origine, voire un autre nom, tout

cela continuerait & reposer sur ma confiance en autrui et sur mes (rares) vertus
intellectuelles.

1_5 C. BurriER, Cours de Sciences, 1715 et 1732, édition en fac-similé chez Slatkine
Reprints, Geneéve, 1971 (comprenant le Traité des premiéres vérités).



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 169

Peut-on en dire autant pour la croyance en un Dieu Créateur ou en la
Resurrection du Christ 7 Ce qui est étonnant, a cet égard, c’est que nous
sommes tentés de répondre négativement a cette question. Mais pourquoi le
principe de crédulité vaudrait-il dans nombre de domaines, mais pas pour les
croyances religieuses ? A cet égard, Peter van Inwagen stigmatise ce qu’il
appelle la thése de la différence : les croyances religieuses seraient redevables
de critéres épistémiques plus exigeants que n’importe quelle autre croyance '°.
Cette thése de la différence, issue de la philosophie des Lumiéres, surtout
frangaise, et du positivisme, revient moins a faire preuve de sérieux dans
I’examen épistémologique des croyances religicuses qu’a élever certains ju-
gements en critéres, par exemple le jugement qu’une croyance supposant
I’existence d’un étre non matériel est par principe absurde !7. Mais je crois
aussi qu’avec saint Thomas on peut fournir un argument plus raffiné que la
simple critique des préjugés scientistes de notre époque.

Saint Thomas fait la remarque suivante :

Si un homme voulait croire seulement ce qu’il connait, il lui serait certainement
impossible de vivre en ce monde. Comment en effet pourrait-il vivre, s’il ne croyait
personne ? Il ne croirait méme pas que ’homme qui est véritablement son pére est
bien son pére '8,

Mais Thomas ne se contente pas de cette remarque de bon sens que
développera Reid sous la forme du principe de crédulité. Son analyse de la
prudence nous permet d’aller plus loin. Voici comment il s’exprime dans la
Somme théologique, liallz, 3, 49 :

Comme on I’a dit plus haut, la prudence concerne les actions particuliéres. En ce
domaine, la diversité est comme infinie, et il n’est pas possible qu’un seul homme
soit pleinement informé de tout ce qui s’y rapporte, surtout en peu de temps ; il
lui en faut beaucoup, au contraire. C’est pourquoi la prudence est une matiere ou
I’homme a besoin plus qu’ailleurs d’étre formé par autrui ; les vieillards surtout sont
qualifiés pour Iéclairer, eux qui sont parvenus & la saine intelligence des choses
relatives & I’action.

Saint Thomas cite ce passage de 1'Ethique @ Nicomagque ou il est dit que,
par leurs expériences, les plus Agés «pergoivent les principes» (XI, 6, 1143 b
L1). 11 cite également le Livre des Proverbes (3,5) et I’ Ecclésiastique (6,35)
qui nous enjoignent d’emprunter notre prudence aux Anciens, en quelque sorte,
et de nous tenir au milieu d’eux. Une partie de la prudence, celle par laquelle

1® P, Van Inwacen, «Quam Dilectan, The Possibility of Resurrection and Other
Essays in Christian Apologetics, Boulder-Co., Westwiew Press, 1998. _

' Voir R. Pouver, «Epistémologie de la croyance religieuse» et «Epistémologie
thomiste et épistémologie réformée», in B. Gnassounou, S.BoURGEOIS-GIRONDE,
R. Pourver (€ds), Analyse et théologie : croyances religieuses et rationalité, Paris, Vrin,
2002,

18 QaNT Thomas, Commentaire du Credo, texte latin et tr. fr. par un moine de
Fontgombault, Paris, Nouvelles Editions Latines, 1969, p. 25.



170 ROGER POUIVET

cette vertu est acquise, est la docilite. On ne s’étonnera pas qu’une partie de
la prudence soit utile a son acquisition, car «bien que la docilité soit utile a
toute vertu intellectuelle [la science ou ’intelligence], elle ’est particuliere-
ment a la prudence», dit Thomas (sol. 1). Deux vices semblent contraires a
la docilité : I’orgueil et la paresse. L orgueil fait mépriser I’enseignement des
anciens par la prétention volontaire a ce qui nous dépasse '? ; c’est le péché
du premier homme, c’est donc un péché mortel et le principe de tout péché 29,
Dans la paresse, [’absence de docilité pourrait bien, sous la fausse apparence de
la pensée critique, dans la prétention a penser par soi-méme, masquer une ne-
gligence coupable a I’égard de ce que 1’on aurait pu apprendre. Dés lors, précise
saint Thomas, «les supérieurs eux-mémes doivent étre dociles quant a certaines
choses, car il n’est personne qui se suffise en tout dans les maticres relevant de
la prudence» (sol. 3). Le principe de crédulité prend donc chez saint Thomas la
forme d’une vertu, celle de prudence, dont une partie constitutive est la docilité.

Cependant la prudence est une vertu cardinale et non pas théologale, c’est-
a-dire qu’elle n’a pas Dieu pour objet 2. N’est-elle donc pas mal choisie s’il
convient d’expliquer le role qu’elle peut jouer dans I’acceptation de ce qu’on
nous demande de croire en matiere de croyances religieuses et de foi 7 On
pourrait répondre, de fagon générale, en expliquant en quoi, chez saint Thomas,
la distinction entre vertus théologales et vertus cardinales ne recoupe pas celle,
moderne, entre théologie et morale, vues comme deux domaines qui peuvent
étre liés mais qui sont hétérogénes en leur principe — ce que dirait un kantien.
Toutefois, dans la Somme théologique, 11-11, examinons aussi I’article 4 de la
question 17 qui porte sur la question : «Est-il permis de mettre son espérance
dans ’homme ?». Cette fois, 1l s’agit bien d’une des vertus théologales, 1’es-
pérance. Et (une partie de) la réponse est la suivante :

De méme qu’il n’est pas permis d’espérer un bien quelconque, hors la béatitude,
comme fin ultime, mais seulement comme moyen ordonné a la fin qu’est la béa-
titude, de méme il n’est pas permis de mettre son espérance dans un homme ou
une autre créature, comme dans une cause premiére qui méne a la béatitude ; mais
il est permis de mettre son espérance en un homme ou une créature, comme en
I’agent secondaire et instrumental qui aide dans la recherche de tous les biens
ordonnés a la béatitude. Et c’est de cette fagon que nous nous tournons vers les
saints, que nous demandons certaines choses aux hommes, et que I’on blame ceux
en qui ’on ne peut se confier pour recevoir du secours.

Mettre son espérance dans un homme ou une créature revient a accepter
ce qu’il peut apporter en vue de la béatitude. Il s’agit d’un secours. Ce secours
peut prendre la forme de certains signes que Dieu nous envoie par des inter-
médiaires humains. La crédulité, sous la forme thomiste de la docilité, pourrait
alors étre comprise comme un secours.

19 Voir Somme théologique, 11-11, 162.
20 Voir Somme théologique, 11-11, 163, 1.
21 Voir Somme théologique, 1-11, 62.



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 171

Imaginons que vous soyez perdu dans une jungle inextricable, remplie de
piéges et peuplée de bétes féroces ; vous y étes promis a une mort presque
certaine. Vous rencontrez enfin des étres humains qui vous disent le chemin
a suivre. Quelle est I’attitude rationnelle 7 Accepter le secours ou le refuser ?
Les philosophes modernes ont tendance a répondre qu’il faut refuser le secours
et ne compter que sur ses propres forces rationnelles. Ils le disent parfois
seulement pour la théorie et pas pour la pratique (comme Descartes), parfois
aussi pour les deux. Ils considérent que, de toute fagon, il me faudrait un critére
d’acceptabilité du secours et donc que, finalement, je ne dois compter que sur
mes propres forces rationnelles. Mais ce qui est douteux dans ce raisonnement,
c’est qu’il y ait jamais un premier moment au cours duquel le critére de
crédibilité serait absolu, ne dépendrait d’aucun secours et ne supposerait
aucune confiance dans quoi que ce soit d’autre que mes propres forces ration-
nelles. Ce qui est douteux, c’est qu’il y ait un degré zéro de la croyance
rationnelle, et donc qu’on puisse jamais éliminer le principe de crédulité et le
besoin d’un secours.

Mais, objectera-t-on, n’est-ce pas en croyant le Serpent leur disant que Dieu
leur avait interdit de manger du fruit de I’arbre du Bien et du Mal de peur qu’ils
ne parviennent a lui ressembler, qu’five et Adam ont introduit le péché dans
la Création ? Le premier péché n’est-il pas de ["ordre de la crédulité ? Cer-
tainement pas. Le premier péché, si du moins on accepte I’interprétation
traditionnelle, est péché d’orgueil. C’est un péché contre I’ Autorité de Dieu.
La confiance d’Eve dans ce que dit le Serpent n’est nullement de la docilité
(une vertu), mais de I’orgueil (un vice) qu’Adam partage avec elle. Le premier
homme «voulait, par la vertu de sa propre nature, se fixer a lui-méme ce qu’il
était bon et ce qu’il était mauvais de faire» 22. «Faire», et non pas «croire»,
dira encore 1’objecteur. Mais en 1’occurrence, se fixer a soi-méme ce que [’on
doit croire ne serait guére moins de I’orgueil. La Genese dit : «La femme vit
que I’arbre était bon a manger et séduisant a voir, et qu’il était cet arbre,
désirable pour acquérir le discernement» (3, 6, tr. Bible de Jérusalem). C’est
bien d’orgueil épistémique qu’il s’agit! La docilit¢ dont parle Thomas ne
consiste nullement & croire ce que n’importe qui vous dit, mais a croire qui
peut vous apporter le secours nécessaire. Une vertu essentielle tient donc dans
la capacité de savoir & qui s’adresser, de reconnaitre I’agent secondaire et
instrumental de la béatitude.

Raison et tradition
J’ai voulu montrer les liens qu’entretiennent le principe de crédulité, le

principe de discernement et le développement des vertus intellectuelles avec
I’origine de nos croyances en général, y compris nos croyances religieuses. Je

22 Somme théologique, 11-11, 163, 2.



172 ROGER POUIVET

terminerai en insistant sur le lien entre rationalité et tradition que cette thése
invoque.
Roger Trigg s’exprime de la fagon suivante :

Nous avons tous besoin d’une tradition qui nous fournit une plate-forme a partir
de laquelle nous entrons en contact avec la réalité ; tout le monde dépend d’un
arriere-fond particulier de concepts et de croyances. On ne peut pas rencontrer la
réalité brute sans aucune préconception. Cependant, les anti-réalistes vont au-dela
de ce constat, en déniant qu’il y ait quoi que ce soit de réel au-dela de la tradition,
de ce que la tradition permettrait de fonder ou de justifier 2.

Comment envisager la relation entre réalité et tradition ? Ne dépend-elle
pas, dans une grande mesure, de notre conception de la rationalité¢ ? Mais la
raison est-elle une chose essentiellement privée, qui ne devient publique qu’a
notre gré ? Ou bien n’est-ce pas plutot quelque chose d’essentiellement social,
méme si elle peut étre accidentellement solitaire, au moins pour un temps ? Le
préjugé cartésien en faveur d’une rationalité s’opposant a la tradition ¢était peut-
étre une attitude saine a I’égard d’une culture autoritaire. Mais, comme le dit
Annette Baier, «si nous ne demandons pas seulement quelle conception a cons-
titué un correctif salutaire dans une société qui exigeait la conformité a des dogmes
traditionnels, mais si nous demandons plutét ce en quoi consiste la recherche de
la vérité ou la capacité de reconnaitre la vérité, alors d’autres conceptions de la
raison, moins individualistes, méritent d’étre entendues» **. Pour ma part, je ne
dis pas seulement qu’elles méritent d’étre entendues, mais qu’elles sont simple-
ment, comme ’a montré Wittgenstein, beaucoup plus plausibles.

Roger Trigg a raison de dire que de flirter avec des conceptions
wittgensteiniennes, qui majorent I’imprégnation culturelle, est excessivement
risqué 2, surtout pour I’idée méme d’une vérité indépendante de nous et a
laquelle nous pourrions accéder. Mais je ne suis pas sir que Wittgenstein ait
jamais rien dit qui aille contre le réalisme ordinaire — ni qu’il ait entretenu,
sur ce point, ce que I’on consideére parfois comme des «conceptions wittgen-
steiniennes» 6. Et surtout, il ne me parait pas moins risqué d’entretenir une
conception de la rationalité¢ qui dévaluerait épistémologiquement la nature et
le mode d’acquisition des croyances religieuses de la plupart de ceux qui en
possedent, ne leur accordant au mieux qu’une certitude morale — le genre de
certitude qui suffit «pour régler nos meceursy», comme dirait Descartes. C’est
bien dans ce cas que la socialisation des croyances religieuses serait réductrice.

23 R. TricG, «Realism and Antirealismy», in P. L. Qumvn, C. TALIAFERRO (éd.),
A Companion to Philosophy of Religion, Londres, Blackwell, 1997, p. 216.

24 A. C. Baier, The Commons of the Mind, Chicago and La Salle, I11., Open Court,
1997, p. 6.

2 R. TrIGG, Rationality and Religion, Oxford, Blackwell, 1998, p. 122.

% Larticle de E. Anscomsg, «The Question of Linguistic Idealismy» (From
Parmenides to Wittgenstein, Collected Philosophical Papers I, Minneapolis, University
of Minessota Press, 1981) constitue une tentative pour montrer que Wittgenstein est
moins anti-réaliste qu’il n’y parait.



CROYANCE RELIGIEUSE, CREDULITE ET VERTU 173

On voit ainsi qu’un fondationnalisme épistémologique, arc-bouté sur la cer-
titude métaphysique, peut fort bien s’accorder, une fois les croyances religieu-
ses du tout-venant placées du coté de la pratique, avec une forme de
conventionnalisme religieux. C’est précisément cela qui me parait malheureux.

L’idéal d’une rationalité solitaire et absolue, auto-constitutive, auto-
fondationnelle, est une illusion moderne récurrente, aussi bien chez les posi-
tivistes que chez les phénoménologues. L’une de ses conséquences aura €té
la critique des croyances religieuses traditionnelles, jugées infra-rationnelles
au regard de I’exigence de radicalité fondationnelle. Ce que j’ai voulu montrer,
c’est que suivre la tradition, en matieére de religion comme en d’autres, n’est
nullement une attitude dont il conviendrait de se départir afin de parvenir a
optimiser la rationalit¢ de ses croyances.






	Croyance religieuse, crédulité et vertu

