
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse

Artikel: La théologie naturelle, source de normes pour la croyance religieuse

Autor: Clavier, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 145-159

LA THEOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE
NORMES POUR LA CROYANCE RELIGIEUSE

Paul Clavier

Résumé

La théologie naturelle, i.e. l'enquête sur I 'existence et les attributs de Dieu

qui ne s 'appuie pas sur un donné révélé, peut fournir des normes pour la

croyance religieuse, sans se substituer pour autant à l'acte de foi ou à toute

forme d'expérience religieuse. Elle considère que le donné révélé est toujours
coordonnable avec la raison naturelle, et invite à réexaminer la thèse selon

laquelle le monde est créé, c 'est-à-dire tient son existence d'une cause distincte
de lui, la susplscion dans laquelle on la tient n 'étantpas un argument suffisant
contre elle.

Par théologie naturelle, j'entendrai ici toute recherche concernant l'existence

et les attributs de Dieu, sur la base de prémisses naturelles - sans partir
d'un donné explicitement révélé. Mon propos est de montrer que la théologie
naturelle est source de normes pour la croyance religieuse. Cela ne veut pas
dire que le contenu de la croyance religieuse puisse ou doive être déterminé

par les arguments de la théologie naturelle. L'office de la théologie naturelle
est ailleurs : énoncer les préambules de la foi en dehors desquels la croyance
religieuse court le risque de n'être qu'une forme individuelle ou collective

d'autosuggestion, de pieux mensonge social, ou de montage subjectif dépourvu
de base objective. À vrai dire, un tel risque n'est pas complètement supprimé

par la théologie naturelle : mais il peut être considérablement réduit et assumé

en connaissance de cause. Pour remplir cet office, il faut toutefois que la

théologie naturelle ne soit ni caduque, ni vide. Là-dessus, de nombreuses

réserves ont été émises, et il faut bien les entendre, si l'on ne veut pas passer

pour sourd.

Quelques résistances à la théologie naturelle

Je voudrais utiliser quelques formules pascaliennes pour esquisser une
brève typologie des principales formes de résistance à la théologie naturelle.
Cette résistance peut se rencontrer :



146 PAUL CLAVIER

1) du côté d'une conception exclusivement christocentrique de la connaissance

de Dieu : «Nous ne connaissons Dieu que par J.-C. Sans ce médiateur est

ôtée toute communication avec Dieu. Par J.-C. nous connaissons Dieu. Tous ceux

qui ont prétendu connaître Dieu et le prouver sans J.-C. n'avaient que des preuves
impuissantes» (Pensées, 189, éd. Lafuma) ; on peut transposer cette forme

d'exclusivisme à d'autres révélations (mosaïque, ou coranique, par exemple) ;

2) du côté de la «sotériologie» (Pensées, 110, éd. Lafuma, in fine : «[...Jsans

quoi la foi n'est qu'humaine et inutile au salut») ; crainte de voir la rehgion
enfermée dans les limites de la simple raison : «Si on soumet tout à la raison,

notre religion n'aura rien de mystérieux et de surnaturel.» (Pensées, 173, éd.

Lafuma). Nécessité d'un saut kierkegaardien...
Ces deux lignes argumentatives seront à nouveau brandies par le Karl Barth

des années 30 : en vain son collègue Emil Brunner ' cherchait-il dans la

rationalité, la personnalité et la responsabilité humaines un point de rattachement

de la nature à la grâce, et un lieu d'accueil de la Révélation, c'est un
retentissant «Nein!» qui fut la réponse : la Révélation n'a pas de préambules
naturels, on ne la discute pas. Même leçon chez Torrance 2.

3) du côté de l'art de persuader. Pascal incrimine moins l'incapacité de la

raison à connaître l'existence de Dieu, que son impuissance à convaincre : «Les

preuves de Dieu métaphysiques sont si éloignées du raisonnement des hommes

qu'elles frappent peu et quand cela servirait à quelques uns, cela ne servirait

que pendant l'instant qu'ils voient cette démonstration, mais une heure après
ils craignent de s'être trompés» (Pensées, 190, éd. Lafuma).

4) du côté d'une «équivoque» entretenue par la nature : «Si je n'y voyais
rien qui marquât une Divinité, je me déterminerais à la négative ; si je voyais
partout les marques d'un Créateur, je reposerais en paix dans la foi. Mais

voyant trop pour nier et trop peu pour m'assurer, je suis dans un état à plaindre,
et où j'ai souhaité cent fois que, si un Dieu la soutient, elle le marquât sans

équivoque ; et que, si les marques qu'elle en donne sont trompeuses, elle les

supprimât tout à fait ; qu'elle dît tout ou rien, afin que je visse quel parti je
dois suivre» (Pensées, 429, éd. Lafuma). Pascal déplore l'insuffisance des

traces de Dieu dans la nature. Il se plaint du défaut d'argumentation deductive.
Peut-être faut-il se contenter d'une argumentation inductive. C'est le sens de

l'entreprise de Richard Swinburne.
Les objections 3) et 4) contre la théologie naturelle concernent son

inefficacité psychologique, et, ce qui n'est pas sans lien, son manque de force
deductive. On reviendra sur l'une et l'autre. Quant aux objections 1) et 2),
(l'exclusivisme christocentrique et sotériologique), elles nous paraissent cons-

1 E. Brunner, Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth,.Zürich, 1935.
- T. F. Torrance, La science théologique, traduit de l'anglais par J.-Y. Lacoste,

Paris, P.U.F., 1990 : «Si Dieu est vraiment Dieu, il serait irrationnel de l'approcher ou
même de croire que l'on peut prendre connaissance de lui autrement qu'à partir de lui-
même, et sur un mode qui convienne à sa nature transcendante» (p. 72).



LA THÉOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 147

tituer une menace exorbitante. Poussons à bout cette contestation d'une
connaissance naturelle de l'existence de Dieu. Si seul Dieu peut parler de Dieu,
alors il n'y a aucun critère permettant de savoir que c'est lui qui parle. À moins
de supposer en chaque individu un «sensus divinitatis» dont il faut expliquer
la coexistence et le raccordement avec les autres facultés humaines, aucune
communication avec Dieu n'est concevable. Car alors n'importe quel message
pourrait tenir lieu de Révélation : seule l'authentifie l'autorité confessionnelle.
Sur quelle base Même une vision ou une extase réclament, pour être
identifiées, des préambules. «Dieu s'est adressé à moi (ou à nous)» n'a pas de sens
si le mot Dieu est lui-même dépourvu de signification, voire de référence.

Bien entendu, une notion préalable de Dieu reconnue par la raison naturelle
ne suffit pas à valider ou à disqualifier ia révélation (la surdité ou l'imposture
sont toujours possibles), mais elle facilite l'accueil, le cas échéant, de la
révélation. La théologie naturelle peut énoncer des normes conditionnelles
d'accueil de la révélation. C'est en ce sens que, par exemple, l'Église catholique

revendique la capacité universelle de la raison naturelle à reconnaître
l'existence d'un Dieu créateur, personnel et provident : «Sans cette capacité,
l'homme ne pourrait accueillir la révélation de Dieu» 3. Imaginons en effet que
nous nous promenions sur le Sinaï, et qu'une voix s'adresse à nous depuis un
buisson ardent qui brûle sans se consumer, mais que nous ayons la certitude

complète que rien, dans la nature, ne dépasse la nature, qu'aucune cause
surnaturelle n'est requise d'aucune manière. La seule explication de cette

expérience serait le trouble du comportement, l'hallucination (la religion mérite
alors son qualificatif d'opium du peuple), ou le trucage.

Le paradoxe de Moore et les préambules naturels
de la croyance religieuse

Ainsi, rompre avec tout préambule naturel de la croyance religieuse, c'est

exposer dangereusement celle-ci à des paradoxes, comme le paradoxe de Moore.
Le paradoxe de Moore naît de la considération d'un énoncé de la forme :

«Je crois que p, mais en fait nonp». Par exemple : «Je crois qu'il pleut mais
en fait il ne pleut pas». Ce qui est paradoxal selon Moore, c'est que la
signification d'une telle proposition est la même que : «Moore croit qu'il pleut, mais

en fait il ne pleut pas». Et pourtant, énoncée en première personne, elle est
absurde. Sauf mensonge 4, simulation ou mauvaise foi, je ne peux pas
raisonnablement croire à un état de choses dont j'affirme la fausseté.

3 Catéchisme de l Église catholique, Mame-Librairie éditrice vaticane, Paris, 1992,
art. 36.

4 «[...] dire qu'on croit ce qu'il est impossible de croire, c'est mentir». Voltaire,
Dictionnaire philosophique, article «Foi». Sans doute faudrait-il compléter la leçon du
paradoxe de Moore en précisant : il est impossible d'affirmer p et de ne pas croire/;,
en même temps et sous le même rapport. Car on peut bien imaginer une succession



148 PAUL CLAVIER

Dans quelle mesure cette formule exprime-t-elle l'attitude propositionnelle
de la croyance religieuse Dire que toute croyance religieuse peut-être exprimée

sous la forme «je crois que p mais en fait non-/?», revient, semble-t-il :

- soit à faire de la croyance religieuse une superstition volontaire. C'est

l'hypothèse psychologique de deux registres indépendants de l'assentiment.

Une illustration cocasse en est donnée par cette boutade reprise par
Woody Allen : «Dieu n'existe pas et nous sommes son peuple élu» 5

; où

l'on peut considérer que «nous sommes son peuple élu» exprime un contenu

de croyance, et «Dieu n'existe pas», une affirmation réputée vraie.

- soit à estimer que la croyance religieuse vaut même contre l'évidence
naturelle. Hypothèse êpistémique d'une double vérité. On pourrait résumer

cette position par : credo fidem esse veram et intelligo quod non vera est,

formule par laquelle Ramon Lull entendait convaincre l'averroîsme du

crime de double vérité 6.

Dans ce dernier cas, la croyance religieuse fait intervenir un élément qui
transcende la possibilité de justification rationnelle propre à l'esprit humain,
ce qui produit la superposition de deux points de vues inconciliables, voire de

deux mondes distincts : l'un naturel, l'autre surnaturel. Dans ces conditions,
le contenu de la croyance religieuse est placé au-dessus de toute discussion :

il devient indiscutable. Nous avons alors affaire à une forme aiguë de fidéisme.
Bien entendu, il y a des formes plus bénignes de fidéisme, et toute croyance
religieuse ne s'oppose pas nécessairement à la connaissance naturelle au point
de la contredire expressément. Auquel cas, il y a tout intérêt pour chacun

(croyant ou athée) à élucider les préambules naturels de la croyance religieuse,
de manière à ne pas s'enfermer dans la proclamation ou dans le refus.

Supposons que nous voulions mettre la croyance religieuse à l'abri du

paradoxe de Moore. Pour être sûr d'échapper au risque du paradoxe de Moore,
il faut avoir une raison d'exclure «mais en fait non-p». Ce ne peut être

l'affirmation pure et simple de p : en effet, «je crois que p et (je sais que) p»
élimine le paradoxe mais du même coup rend caduque la croyance. Essayons :

«je crois que/? et je crois que p est possible». Ma croyance est alors confortée

par une croyance, au second degré en quelque sorte : «je crois que je peux
croire que p». Comme je m'appuie encore sur une croyance, je ne suis pas à

l'abri d'un «mais je sais que p n'est pas possible».
Essayons autre chose : «je crois que p et je sais que p est possible».

Comment comprendre ici «je sais que p est possible» Certes pas comme une
possibilité dont je saurais qu'elle n'est pas réalisée, ou réalisée dans un autre

d'états mentaux au cours de laquelle je ne crois pas que p, puis je m'avise que p, ou
j'affirme p, puis j'ai un doute sérieux et je ne crois plus que p.

5 M.-A. Ouaknin, La Bible de l'humour juif Paris, «J'ai lu». 1996, p. 39.
6 Je crois que la foi est vraie mais je comprends qu'elle est fausse. Voir la mise

au point d'Alain de Libera, dans Averroès, Discours décisif, trad. M. Geoffroy, Paris,
GF-Flammarion, 1996, Introduction, p. 30.



LA THÉOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 149

univers, mais comme une possibilité qui n'est pas exclue : je ne sais pas si p
est le cas, mais rien, à ma connaissance, n'entraîne que p est faux.

Maintenant, si j'envisage la classe de mes croyances religieuses, un moyen
sûr pour que toutes échappent au paradoxe de Moore est que pour chaque p,
je sache que p est possible. Dans chaque cas, ma certitude que p est possible
pourrait dépendre de la considération de p en question. Mais on peut envisager
un moyen plus économique, qui est de supposer l'existence d'une justification
commune de la possibilité de tout p, bref un motif général de crédibilité. On
aurait alors une prémisse, ou un ensemble de prémisses c, telle que pour tout

p, «je crois que p» est justifié par le fait que c implique «je sais que p est

possible». Quel est le statut de cette implication On peut envisager deux cas
de figure :

- cette implication est elle-même objet de croyance : je crois que (c implique
«p est possible»), auquel cas, si je crois ou même si je sais l'antécédent

c, alors je crois le conséquent : je crois, mais je ne sais pas que p est

possible.

- il semble donc plus prudent de rechercher le deuxième cas de figure, où

l'implication de la possibilité du contenu de la croyance est sue, et pas
seulement crue : je sais que (c implique «p est possible»), auquel cas, si

je sais que c, je sais du même coup que p est possible.
À quoi peut bien ressembler la prémisse c Quel pourrait être ce garde-

fou universel des croyances religieuses contre le paradoxe de Moore
Mettons que toutes les croyances/? d'une religion reposent sur l'existence

d'une divinité, et de sa relation avec le monde et ses habitants. La prémisse c

pourrait porter sur le cadre général des relations de Dieu avec le monde. Elle
devrait fournir une garantie générale de la possibilité du contenu propositionnel
de chaque croyance particulière. Une prémisse affirmant l'existence de Dieu
et de ses attributs serait à même de remplir cet office. Pour chaque croyance
particulière «Dieu a fait ceci ou cela», il existerait une justification de sa

possibilité, donc de sa crédibilité.
Évidemment, cette prémisse c ressemble à un chèque en blanc au bénéfice

des croyances religieuses de ce type. Mais dire que cette prémisse est un chèque
en blanc ne suffit pas à annuler le chèque : il se peut que le compte de la
certitude en matière d'existence d'un Dieu tout-puissant, créateur, personnel
et provident soit approvisionné. Pourtant, on peut redouter que l'approvisionnement

du compte soit excessif, et qu'il puisse servir à couvrir les dépenses
les plus folles. Affirmer l'existence d'un Dieu tout-puissant justifierait la

crédibilité de n'importe quelle action attribuée à Dieu, pour autant qu'elle ne
contredise pas sa toute-puissance. Qu'on se rassure : les propositions de la

théologie naturelle sont plus contraignantes, et si le crédit de Dieu est inépuisable,

les lignes budgétaires de son utilisation sont surveillées : on ne peut pas
faire dire ni faire faire n'importe quoi à Dieu, s'il existe.

Ainsi, les croyances religieuses ne sont pas déduites des propositions de

la théologie naturelle, mais elles y trouvent un point d'ancrage et de repère.



150 PAUL CLAVIER

Ce point de contact avec des connaissances vraies, accessibles à tous, croyants
et non-croyants, c'est la possibilité rationnelle de ce qui est cru. Les propositions

de la théologie naturelle ne nous disent pas comment ce qui est cru est

possible, mais nous permettent d'accepter que c'est possible, que ce que nous

croyons peut être vrai.
Si tel est bien le cas, la théologie naturelle permet de contester le reproche

d'absurdité du contenu propositionnel généralement adressé aux croyances
religieuses. En effet, le primat du facteur psychologique sur le facteur

propositionnel réduit souvent la croyance, et en particulier la croyance
religieuse, au statut d'une vision du monde riche de sens, mais déconnectée de

la vérité de tout état de choses. Il s'agit de dissiper le soupçon d'auto-suggestion

collective qui pèse ordinairement sur les croyances religieuses, considérées

comme délire cohérent, fiction consolatrice, compensation symbolique, ou
fuite dans l'imaginaire.

En outre, la théologie naturelle permet de surmonter certaines conséquences

de ce que Quine a nommé l'opacité referentielle des contextes d'attribution
de croyance. L'élaboration de définitions conceptuelles et d'arguments rationnels

relatifs à une cause première de l'existence des choses, à un être nécessaire

par lui-même, etc. permet de comparer les descriptions sous lesquelles Dieu

figure dans l'expression de croyances apparemment concurrentes. Si X croit
qu'Elohim a créé le ciel et la terre, et si Ferait que c'est Allah, Allah et Elohim
ont, en tant que cause première de l'existence de toutes choses, la même

référence pour X et pour Y. Les croyants de confessions diverses peuvent ainsi

chercher, sinon à se confondre, du moins à mieux se comprendre, en clarifiant
le contenu propositionnel des croyances qui les rapprochent ou les séparent.

Sans doute le dieu des philosophes et des savants, s'il existe, a-t-il peu de

choses à voir avec le dieu des croyants. Mais ce peu n'est pas rien. Ce n'est
peut-être pas un point de passage obligé, mais il est praticable. Il serait bien
étonnant que Dieu, s'il existe, ait doué l'espèce humaine d'une raison
naturellement condamnée à ignorer son existence, ou même à la dénier formellement,

ou qu'il ait définitivement réservé la découverte de son existence et de

ses attributs à quelques happy few.
Ainsi, le recours à la théologie fournit à la croyance religieuse des normes

de sécurité contre le paradoxe de Moore, sans pour autant réduire les croyances
religieuses à des connaissances naturelles. Il encourage le dialogue
interreligieux et rend sa place à la discussion entre croyants, agnostiques et athées.

De sorte qu'il peut être opportun de limiter la croyance pour refaire un peu
de place au savoir.

La thèse de la création du monde au tribunal de la théologie naturelle

Je propose maintenant d'appliquer les considérations qui précèdent à ce qui
est généralement considéré comme un objet de croyance irrationnelle et su-



LA THEOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 151

perstitieuse : la création du monde, et que la théologie naturelle conduirait

plutôt à requalifier comme un préambule de la foi (que ce préambule soit

accepté ou refusé), accessible en droit à la raison naturelle, pour peu qu'on
distingue mieux entre création et nouveauté du monde.

Distinguons d'abord la thèse de la création du monde d'avec la thèse de

la «nouveauté du monde». La thèse de la création du monde signifie que
l'existence du monde dépend de l'action d'un créateur distinct de lui. Elle est

compatible avec la thèse d'une éternité du monde. La thèse de la nouveauté
du monde, en revanche, est incompatible avec son éternité : elle implique une
durée limitée, au moins a parte ante, de l'existence du monde. Voyons quelles
pistes se présentent à l'enquêteur :

1. La thèse de la création du monde (ci-après désignée par l'abréviation TCM)
a été éliminée ;

- 1 .a : TCM a été déboutée : à partir des prémisses habituellement présentées

pour la démontrer, on a pu montrer que la conclusion n'était pas TCM, et

que, en tant que conclusion d'un argument, TCM était erronée

- l.b : TCM a été directement réfutée : à partir de prémisses tenues pour
vraies, on a pu établir la fausseté de TCM

- Le : TCM a été éliminée au profit de thèses concurrentes (plus convain¬

cantes), ce qui peut être fait - 1 .c' : selon un procédé correct, si l'on dispose
d'un procédé sûr pour comparer les degrés de probabilité de diverses
thèses ; - 1 .c" : selon un procédé incorrect (par exemple si TCM est

amalgamée à une thèse improbable, confondue à dessein avec une thèse

sur le commencement du monde dans le temps... 7)

- l.d : TCM est éliminée comme dénuée de sens, ou comme objet d'une
antinomie : «TCM» et «non-TCM» sont également soutenables

- Le : TCM est écartée pour des raisons de convenance épistémologique. De

ce que les sciences de la nature ne sont pas compétentes pour parler de

création, de ce que leur méthode de recherche exclut de pouvoir décrire
la moindre création ex nihilo, et doit même chercher à réduire toute idée

de création à une séquence évolutive, le philosophe estime devoir rester
dans l'horizon circonscrit par la méthodologie anti-créationniste des sciences

de la nature.

7 Ce n'est pas le moindre mérite de Clarke que d'avoir rappelé cette distinction,
à un moment où, pour des raisons polémiques, on commençait à les confondre : «Car
la question qui nous oppose aux athées n'est pas de savoir si le monde pouvait être

éternel, mais de savoir s'il peut être l'Être originaire, indépendant et existant par soi.
C'est une question très différente» (A Discourse concerning the Being and Attributes
ofGod, The Obligations ofNatural religion, And The truth and certainty ofthe Christian
Revelation, Tenth edition. Corrected, p. 28). On sait que Kant, pour les besoins de sa

cause (débouter les prétentions de la raison naturelle à parler de création du monde)
confond nouveauté du monde et création du monde.



152 PAUL CLAVIER

- l.f : TCM est éliminée sans raison : elle est jugée démodée ou obsolète ;

elle n'a pas survécu au concept d'un dieu créateur, qui l'aura entraînée dans

sa ruine. On peut aussi faire l'hypothèse du «suicide ontologique de l'idée
de Dieu», qui entraîne non seulement la vacance du poste de créateur, mais

la vacuité même du concept de création. Mais comment une idée se sup-

prime-t-elle si on ne l'y pousse pas En attendant, TCM n'est plus
soutenue, parce qu'on n'en veut pas. Parce qu'elle est gênante, compromettante.

Cas de résistance psychologique. Vérité insupportable, ou dont on

ne sait pas quoi faire, dont on ne veut rien faire.

2. TCM a été écartée du champ de la philosophie, pour être reléguée dans

le domaine des dogmes religieux, des croyances populaires, des analogies
artificialistes ou des métaphores poétiques. Cela signifie :

- 2.a : que TCM a cessé d'être vraie en philosophie, ce qui suppose que les

critères de vérité, le domaine de compétence ont été modifiés

- 2.b : que TCM n'aurait jamais dû être admise en philosophie, où elle s'est

infiltrée ou imposée comme présupposé religieux, par exemple lors de

l'avènement du christianisme comme religion officielle de l'Empire
romain, et que seule la diminution de l'emprise ecclésiastique sur le travail
des philosophes a permis de secouer comme un joug intellectuel

3. TCM a été neutralisée ou maintenue sous d'autres formes. Elle décrit un
état de choses peut-être vrai, mais que pour des raisons culturelles (opportunité,

mode, incompétence) on préfère présenter sous une forme édulcorée,

ou laisser en suspens : ni TCM, ni non-TCM.

On peut considérer TCM de deux façons, soit en partant du monde pour
remonter, le cas échéant, à une cause de l'existence des choses ; soit en
découvrant dans un être donné la faculté de causer l'existence de toutes choses.

Soit donc on découvre a posteriori les choses comme créatures et le monde

comme création (au sens passif), soit on met directement la main sur un
créateur, ce qui suppose qu'on a la main particulièrement heureuse.

Dans le cadre d'une démonstration strictement a priori de l'existence de

Dieu, il ne semble pas qu'on puisse dire quoi que ce soit de la création. Si

une définition de Dieu entraînait nécessairement l'existence de Dieu, et avec
elle l'existence de toutes choses, alors la création perdrait toute contingence
(cas de la déduction spinoziste à partir de la définition de la causa sui et de

la substance). Dans le cadre de démonstrations a posteriori de l'existence de

Dieu, il en va autrement. On part des choses, dont on cherche la cause de

l'existence, ne la trouvant pas en elles (c'est le problème de la self-existence).
Nous voulons présenter un premier relevé des objections possibles à l'idée

d'une cause première de l'existence des choses, préalable du concept de création

dans le cadre d'une démonstration a posteriori de l'existence de Dieu.
Proposons ce relevé sous la forme d'une question disputée de théologie naturelle.



LA THEOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 153

Question : si l'on peut se débarrasser d'une cause première de

l'existence des choses

Contre la cause première de l'existence des choses, on peut objecter :

1) qu'il n'y a pas à expliquer ou à justifier l'existence des choses. L'existence
des choses est constatée, sans qu'il soit possible de remonter à une

quelconque cause productrice. Autrement dit : restons-en là Halte aux questions

métaphysiques.
2 que nous ne savons pas ce que signifie «cause productrice de l'existence d'une

chose», ni a fortiori «cause productrice de l'existence de toutes choses».

En effet :

- a) la production d'un effet par une cause désigne toujours, pour nous, une
transformation d'une chose préexistante ;

- b) la recherche d'une cause productrice se fait toujours dans le monde, rien
n'autorise à l'extrapoler au monde lui-même ;

3) que nous ne pouvons rien dire de l'existence des choses en elles-mêmes.
Nous ne pouvons parler que des impressions et des perceptions que nous
en avons. De la perception à la chose perçue, la conséquence n'est pas
bonne. Ce que nous pouvons dire de l'enchaînement plus ou moins réglé
de nos impressions ne concerne pas valablement le perçu, mais les
habitudes mentales du percevant.

4) que toutes les choses existantes se produisent elles-mêmes. Il n'y a pas à

chercher en dehors des choses une cause de leur existence :

- a) chacune est cause d'elle-même : hypothèse d'une génération spontanée
généralisée ;

- b) pour chaque chose, on peut trouver une autre chose qui est cause de son
existence (qui fait qu'elle existe), et ainsi de suite, indéfiniment ;

- c) toutes choses sont les accidents ou les modes d'une seule substance qui
est cause de soi.

A l'objection 1), je réponds qu'on se pose sans arrêt ce genre de questions,
et que c'est à celui qui veut les interdire de montrer qu'on n'a pas de raison
de les poser.

À la 2), je réponds a) que nous devons réviser notre concept de cause qui
à l'évidence n'a pas le même sens appliqué à l'existence des choses et à la
transformation mutuelle de leurs états ; b) de ce fait, la cause première ne sera

pas homogène à la série des causes des phénomènes dans le monde.
À la 3), je demande quel est le lien entre les choses dont nous avons des

impressions et nos impressions. S'il n'y en a aucun, ne parlons que de nos
impressions : mais alors qu'est-ce qui les produit quelle est la cause de leur
existence Pure fantaisie Si au contraire, nous pouvons remonter de nos

perceptions aux choses perçues, on retrouve la question de la cause de leur
existence, telle que posée initialement.

À la 4) a) et c), je réponds qu'il est impossible de concevoir dans le monde

une génération spontanée, ou de conclure que le monde dans sa totalité est



154 PAUL CLAVIER

cause de soi. Rien, dans la conception que nous avons d'une chose naturelle,
n'autorise à penser qu'elle existe nécessairement par elle-même. Tout porte
à penser le contraire. Cela veut dire que la distinction entre la nature ou

l'essence d'une chose et son être, son acte d'exister, est pertinente pour toutes

les choses qui sont contingentes, ou dont la nécessité est causée par autre chose.

Au contraire, tout ce dont l'essentia et I'actus essendi coïncident est un être

nécessaire par soi.

Excursus : Que vaut cette distinction de l'esse et de I 'essentia

On peut avec Thomas faire cette remarque : «Toute essence ou quiddité

peut être comprise sans que quelque chose soit compris quant à son existence

[awe]. En effet je peux comprendre ce que c'est que homme ou phénix tout

en ignorant si [cela] a l'existence dans la nature ; il est donc patent que
l'existence est autre chose que l'essence ou quiddité» 8. La distinction de

l'essentia et de l'esse ne concerne d'abord que notre capacité de compréhension.

Nous les distinguons parce que nous pouvons comprendre l'essence de

quelque chose sans rien savoir de son existence.
Cette distinction n'entraîne donc pas la séparation de l'essence et de l'existence

dans la nature des choses, dans la réalité. Au contraire, la distinction ainsi
formulée stipule que l'existence en question n'est jamais que l'existence de

ce qui est compris comme l'essence. Le fait que nous comprenions des essences

(par homme j'entends animal rationnel, par phénix oiseau à combustion
régénératrice) sans nécessairement connaître quoi que ce soit de la réalité
correspondant à ces essences ne signifie pas que ces essences subsistent séparément,

en dehors de la réalité. La seule manière pour une essence de subsister,
autrement que comme objet d'intellection, c'est d'exister dans la nature, dans

la réalité. Mais cette distinction nous apprend que l'essence n'existe que par
un acte qu'elle n'est pas. L'essence ne se donne pas elle-même l'existence réelle.

Elle n'est pas ce qui l'actualise dans la réalité. Mais c'est bien elle qui est

actualisée dans la réalité, et qui d'ailleurs n'existe qu'actualisée dans la réalité.
De sorte que la distinction de l'essentia et de l'esse, si elle nous est connue

par une expérience de pensée, n'en désigne pas moins une composition des

choses. Ens essentia + esse. Mais comment comprendre cette composition
Comme une simple addition de composants Difficile d'admettre qu'on ajoute
à une essence (c'est-à-dire à la nature d'une chose) l'existence. En effet c'est
l'existence de cette chose qui fait que l'essence de la chose est actualisée. La
composition n'est donc pas à comprendre comme l'addition de deux choses

séparées ou séparables. D'ailleurs l'essence n'est pas une chose : la chose, c'est

8 De ente et essentia, IV, 5, texte et traduction par C. Michon, que je retouche en
rendant systématiquement esse par exister ou existence, Paris, Seuil, 1996, p. 102.



LA THÉOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 155

justement l'existence de l'essence dans la réalité, ou, si l'on veut, l'essence

ayant l'existence dans la réalité (essentia habens esse in rerum natura).
Toutefois, la distinction de l'esse et de l'essentia peut être mise en cause.

Thomas en fait aussitôt l'hypothèse : «à moins qu'il n'y ait une chose dont
la quiddité ne soit justement sa propre existence». Thomas montre alors que
s'il existe une telle chose, elle est unique, et il conclut : « [...] pour toute autre
chose différente de celle-là, son existence est autre que sa quiddité ou nature ou
forme» 9.

Maintenant, d'où vient l'existence de quelque chose C'est ici que la

composition des choses selon l'essence et l'existence ouvre (ou découvre) une
voie vers l'existence de la cause première.

Or il ne peut pas se faire que l'existence elle-même soit causée par la propre forme
ou quiddité de la chose, disons en termes de cause efficiente, car alors une chose
serait justement la cause d'elle-même, c'est-à-dire qu'une chose se produirait elle-
même dans l'existence : ce qui est impossible. Toute réalité dont l'existence est autre

que sa nature doit donc tenir l'existence d'autre chose. Et comme tout ce qui existe

par autre chose est reconduit à ce qui existe par soi comme à sa cause première,
il faut qu'existe une chose qui soit cause de l'existence pour toutes les choses parce
qu'elle-même est pure existence ; autrement on irait à l'infini dans les causes,
puisque toute chose qui n'est pas la pure existence, doit avoir une cause de son
existence, comme on l'a dit 10.

On connaît l'argument thomasien contre le causa sui esse (existence cause
de soi) : «ce qui n'existe pas ne peut rien faire» (C. G., I, 15, 5), et donc surtout

pas donner ce qu'elle n'a pas (l'existence) : quant à se donner à soi-même ce

qu'on n'a pas, c'est encore plus absurde, même si charité bien ordonnée

commence par soi-même. Que veut dire habere suum esse ab alio (tenir son
existence d'un autre) Thomas donne à ce sujet quelques indications. Elles
sont les bienvenues : «Tout ce qui reçoit quelque chose d'un autre est en
puissance à l'égard de cet autre, et ce qui est reçu en lui est son acte». Application :

la quiddité ou la forme est «en puissance par rapport à l'existence qu'elle reçoit
de Dieu, et cette existence est reçue sur le mode de l'acte» ".

La composition d'existence et d'essence ne fait pas de l'existence un simple
«complementum possibilltatis», la goutte d'eau qui fait déborder le vase de

sorte que l'existence in intellectu déborderait in re. Cette idée d'un accès à

l'existence par excès ou débordement d'essence ne tient pas. C'est au contraire
l'existence de la chose qui fait de telle essence l'essence de quelque chose,
et en ce sens on peut bien dire que l'essence reçoit l'existence, qu'elle est

actualisée dans la chose par l'existence de la chose : c'est dans la chose

existante que telles et telles propriétés qui constituent ce qu'on appelle son
essence sont actualisées. En ce sens, il y a composition («les substances sont

9 Ibid., IV, 5, infine.
10 Ibid., IV, 6.
11 Ibid., IV, 7, p. 104.



156 PAUL CLAVIER

composées de ce qui fait qu'elles existent (ex quo est) et de ce qu'elles sont

(quod est), ou encore de ce qu'elles sont et de leur acte d'exister (vel ex quod
est et esse»), «quod est» désignant l'essence ou quiddité («sa quiddité ou son

essence est donc justement ce qu'elle est elle-même» [«ideo quiditas vel

essentia ejus est ipsum quod est ipsa»]), et «quo est», l'existence («l'acte
d'exister qu'on reçoit de Dieu» est ce qui fait qu'on subsiste dans la nature»

[«esse suum reception a Deo est id quo subsistit in rerum natura»]) 12.

L'existence n'est donc pas un composant au sens d'un ingrédient qui,
mélangé à l'essence dans des proportions correctes, donnerait la chose

existante, c'est «ce par quoi la chose subsiste dans la réalité», ce qui fait que
la chose existe. L'existence n'est pas un composant qu'on trouverait en
analysant le concept, la définition exprimant l'essence de la chose.

Doit-on dire alors que l'existence est quelque chose qui arrive à l'essence
Pas davantage, car qu'est-ce qui peut bien arriver à quelque chose qui n'existe

pas Ou bien une chose existe in natura rerum, et la composition d'essence

et d'existence définit sa structure : l'essence existe ou subsiste en vertu d'un
acte qui n'est pas elle-même, sauf dans le cas de la cause première, ou bien

une chose n'existe pas in natura rerum (dans la nature des choses), et, à

proprement parler, elle n'a pas d'essence, puisqu'elle n'existe pas, et que ce

qui n'existe pas ne peut rien avoir. On peut parler néanmoins d'essences
nominales pour rendre compte des fictions ou des hypothèses «non réalisées»,
des chimères, etc.

De ce qui précède, on peut tirer les suggestions suivantes : considérer

«esse» comme un verbe d'action, un verbe qui «nomme un certain acte» (C. G.,

22) : l'action par laquelle la chose subsiste, et qui ne saurait donc être mise

sur le même plan que des prédicats d'action, de qualité, de relation, etc. L'acte
est reçu par la chose, mais pas confondu avec elle, sauf dans le cas de Dieu.
Hormis Dieu, aucune chose n'est ce qui la fait exister, mais aucune chose non
plus n'est sans ce qui la fait exister. D'où l'idée de composition d'existence
et d'essence ; car c'est bien telles et telles propriétés essentielles que l'existence
actualise dans telle chose. De cet excursus, on peut tirer que la notion de cause
de l'existence est légitime.

Je ne retiens donc que l'objection 4) b) d'une régression des causes à

l'infini : véritable «must» de la théologie naturelle.

La régression des causes à l'infini

Dans un article consacré à cette question l3, Patterson Brown rappelle les

distinctions précisées par Duns Scot (Opus oxoniense, I, Dist. II, Q. 1) entre

12 Ibid., IV, 7, infine.
13 «Infinite causal regression», The Philosophical Review, Vol. LXXV, 1966,

p. 510-525, réimprimé in Aquinas : A Collection of Critical Essays, ed. par A. Kenny,
London, Macmillan, 1969.



LA THÉOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 157

causes ordonnées par soi ou essentiellement ordonnées et causes ordonnées
accidentellement : «dans les causes ordonnées essentiellement, la seconde

dépend de la première précisément dans son acte de causation. Dans les causes
ordonnées accidentellement, ce n'est pas le cas, même si la seconde peut
dépendre de la première pour son existence ou d'une autre manière. Ainsi un
fils dépend du père pour son existence mais ne dépend pas de lui pour exercer
sa propre causalité [c'est-à-dire pour engendrer lui-même un enfant], puisque
aussi bien il peut passer à l'acte [d'engendrer], que son père soit vivant ou
mort».

L'argument de Patterson Brown consiste à dire :

1) que l'on peut concevoir une régression à l'infini des causes accidentelle¬

ment ordonnées ;

2) que cependant, l'existence de cette série infinie ne se soutient pas toute
seule, et réclame une ou des causes essentiellement ordonnées ;

3) et que la série des causes essentiellement ordonnées ne peut pas être infinie,
qu'il y a donc une première cause de l'existence des choses, responsable
de leur pouvoir de causer.

Développons chacun de ces points.
1 On peut admettre le principe sublata causa, tollitur effectus (supprimer

la cause, c'est enlever l'effet) sans en inférer sublata prima causa, tolluntur
effectus (supprimer la première cause, c'est enlever les effets). Aristote, par
exemple, tient à la fois pour la première cause et l'éternité du monde, et Thomas

d'Aquin admet cette possibilité pour la raison naturelle. Thomas admet la

possibilité d'une régression à l'infini, pour peu qu'elle concerne les causes
efficientes accidentelles : «[...] il est accidentel à cet homme particulier,
considéré comme géniteur, d'avoir été engendré par un autre homme ; c'est en

tant qu'homme qu'il engendre, et non en tant que fils d'un autre homme [...]
Il n'est donc pas impossible pour un homme d'être engendré par l'homme à

l'infini» (ST, I, qu. 46, art. 2, Resp. Obj. 7).

2) Pour Thomas comme pour Aristote, le nombre de causes intermédiaires

n'importe pas : «tant qu'elles ont la nature de causes intermédiaires, elles ne

peuvent être la première cause du mouvement» (Commentaire sur la
Métaphysique, Livre II, lec. 3). L'antécédent immédiat, intermédiaire dans la série
des causes efficientes, ne suffit pas à expliquer l'acte de causalité dont il
transmet l'effet au conséquent. Scot radicalise l'argument: «[...] même si

l'ensemble des êtres causés était infini, ils dépendraient encore de quelque
chose d'extérieur à cet ensemble» 14.

L'explication physique d'un état du monde par l'état précédent, dans une

régression à l'infini, n'est pas incompatible avec une explication métaphysique
de l'existence même de ces états, avec leurs lois de changement. Pourtant, ce

sont deux choses aussi différentes que le sont l'auteur d'un livre qui aurait

In Ockham, Philosophical Writings, ed. Boehner. Edinburgh, 1957, p 124.



158 PAUL CLAVIER

toujours existé, recopié d'un exemplaire sur l'autre, et les copistes qui le

retranscrivent.
On peut donc admettre une série infinie de causes accidentellement ordonnées

(par exemple des générations sans commencement ni fin, ou les

recopiages successifs d'un exemplaire) mais l'existence même de la génération
et de membres de la série en général réclame une cause essentiellement
ordonnée, c'est-à-dire une cause dont dépende l'existence de chaque cause et son

pouvoir d'exercer la causalité...
Si aucune cause intermédiaire n'est première cause du mouvement, comment

une infinité de causes intermédiaires le serait-elle Cette question nous

conduit à affronter le sophisme de la composition : on ne peut pas toujours
conclure d'une propriété commune à toutes les parties à une propriété de

l'ensemble : un mur de briques pesant chacune une livre ne pèse pas une livre.
Mais un mur de briques dont chacune est rouge sera rouge.

Patterson Brown note une hypothèse envisagée par Ockham (dans Quaest.

In lib. I Physicorum, Q. 132-136) : «Tout l'ensemble des causes essentiellement

et accidentellement ordonnées est causé, mais pas par quelque chose qui
fait partie de cet ensemble, ni qui est extérieur à cet ensemble, mais une partie
est causée par quelque chose qui fait partie de cet ensemble, et une autre par
une autre, et ainsi de suite à l'infini». On a accordé, avec Thomas, la possibilité
d'une régression infinie des causes accidentellement ordonnées. Mais qu'en
est-il pour la série des causes essentiellement ordonnées

3) Dans une série de causes ordonnées essentiellement, la relation de

causalité est transitive (ce qui n'est pas le cas pour les causes ordonnées
accidentellement : Abraham engendre Isaac, Isaac engendre Jacob, Abraham

n'engendre pas Jacob). Pourquoi ne pourrait-elle régresser indéfiniment Tout
dépend du concept de cause que l'on retient. Ou bien, par cause, on entend
seulement un antécédent coordonné avec son successeur, selon une habitude
de concomitance ou une règle de consecution. Ou bien la cause est ce qui, par
son acte, est responsable de la production de l'effet. C'est le sens de l'aitia
aristotélicienne. Et la transitivité de cette responsabilité réclame un premier
responsable : «Il est clair que tout mu est mu par le moteur qui est précédent
(anôterô) mais plus encore par l'antérieur (protéron) des moteurs» (Phys, 257

a 10-13 et le commentaire de Thomas). Car alors, il ne s'agit pas seulement
de transmettre un mouvement, mais d'expliquer sa production. A fortiori,
quand il s'agit d'expliquer l'existence des choses, il est nécessaire de remonter
à une première cause.

Maintenant, peut-on remonter à l'infini dans la série des causes essentiellement

ordonnées Pourquoi n'y aurait-il pas une infinité de causes pleinement
responsables de l'existence de l'effet et de son pouvoir causal

Patterson Brown propose une illustration un peu déroutante de ce concept
de causalité-responsabilité, mais qui a le mérite d'éclairer l'argument.
M. Alpha, un automobiliste à l'arrêt, est embouti par l'arrière. Son pare-chocs
est endommagé. Il décide de faire un constat. Le constat d'accident révèle que



LA THÉOLOGIE NATURELLE, SOURCE DE NORMES 159

le véhicule de M. Bêta, responsable de ce dommage a été lui-même embouti

par le véhicule de Mr. Gamma qui l'a poussé à emboutir, et ainsi de suite,
indéfiniment. La question est : à qui l'assurance de M. Alpha réclamera-t-elle
les dommages Un carambolage peut-il comporter un nombre infini de

véhicules Ne faut-il pas malgré tout qu'un premier véhicule ait commencé à

rentrer dans le véhicule de devant Ne faut-il pas une explication ultime au

carambolage Nous sommes bien devant un cas de causes essentiellement
ordonnées : chaque voiture dépend de la voiture de derrière pour ce qui est

d'emboutir celle de devant. Reporter à l'infini la cause du carambolage, c'est
écarter définitivement une cause première. C'est accepter de laisser sans

explication l'existence des choses et de leur pouvoir causal. Le défaut majeur
de cet argument contre la régression des causes essentiellement ordonnées,
c'est qu'il est compréhensible par un enfant de huit ans. Signalons quand même

que Leibniz ne l'a pas dédaigné dans le De rerum originatione radicali de

1697. Mais c'est là un argument d'autorité.
Un des bénéfices de la théologie naturelle pourrait être celui-ci : clarifier

les adhésions ou les réticences intellectuelles qui président à l'acceptation ou
au refus de certains préambules de la foi, au lieu de réduire ces choix à une
question d'appartenance confessionnelle ou de sensibilité religieuse. La théologie

naturelle considère que les énoncés portant sur l'existence et les attributs
de Dieu ont une valeur de vérité. C'est ce qui lui permet de proposer des normes

pour la croyance religieuse, sans se substituer pour autant à l'acte de foi ou
à toute forme d'expérience religieuse. Mais, cet acte ou cette expérience ne
doivent pas être tenus pour «incoordonnables» avec la raison naturelle : «La
raison, avoue Pascal, ne se soumettrait jamais si elle ne jugeait qu'il y a des

occasions où elle doit se soumettre» (Lafuma, 174).

Il resterait à comprendre, si les propositions portant sur l'existence et les

attributs de Dieu ont une valeur de vérité, et ne restent pas indécidables,
pourquoi elles ne font pas l'unanimité. Une brève remarque fournira un premier
élément de réponse. Il faut peut-être reconsidérer les arguments qui conduisent
à ces propositions comme des arguments inductifs et non déductifs. C'est tout
le sens du monumental travail de Richard Swinburne à Oxford. Un argument
inductif est celui dont la conclusion n'est pas nécessaire : il conclut sans

contraindre. Cela ne l'empêche pas, le cas échéant, d'être extrêmement probant.
Mais l'échappatoire est toujours possible, puisque le raisonnement permet une
conclusion qu'il ne peut imposer. Les raisonnements en théologie naturelle sont

peut-être de ce type : ils proposent une explication ultime de l'existence des

choses et de leur pouvoir causal. Cette explication a beau être, sans comparaison,

la meilleure (elle est meilleure que le hasard, ou la génération spontanée
de l'existence), on peut toujours arguer qu'il n'y a pas besoin d'explication. De
sorte que tout en étant ontologiquement objective, l'existence de Dieu ne serait

pas psychologiquement obligatoire.




	La théologie naturelle, source de normes pour la croyance religieuse

