
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse

Vorwort: Introduction

Autor: Pouivet, Roger / Gnassounou, Bruno

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 113-115

INTRODUCTION

Roger Pouivet et Bruno Gnassounou

Pour ceux qu'on appelle les maîtres du soupçon, Nietzsche, Marx et Freud,
la croyance religieuse est respectivement un symptôme de ressentiment,
d'aliénation, de refoulement. Ils ont moins cherché à discuter la question de jure,
celle de la justification êpistémique des croyances religieuses, qu'ils n'ont
interprété la religion en tant que phénomène philosophique, social ou
psychologique. De ces interprétations, il paraît difficile de ne pas conclure à un
discrédit radical de la religion. Les croyances religieuses ne seraient pas ce

qu'elles prétendent être : des affirmations au sujet de l'existence de Dieu, de

sa nature, de la création du monde et de la finalité de l'existence humaine. Elles
sont le masque du ressentiment du faible, l'opium du peuple, une maladie
infantile de l'humanité. Dès lors, la philosophie de la religion se confond avec
une étiologie déterminant quelles sont les causes, parfois inavouables, du fait
religieux. De l'étiologie à la tératologie, le pas est vite franchi.

Ce discrédit est parfois tenu pour un apport fondamental et indiscutable
de la pensée moderne. Son acceptation par certains philosophes de la religion
les encourage à tenter d'adapter l'étude de la croyance religieuse à cet «acquis»
de la philosophie contemporaine. En ce sens, on a même pu contester que
l'affirmation de l'existence de Dieu soit vraiment nécessaire aux pratiques
religieuses (Paul Tillich, Karl Rahner) ou qu'elle soit à comprendre au même
titre que les affirmations empiriques (Wittgenstein). Dès lors, la philosophie
de la religion a suivi deux voies. Si la croyance religieuse est injustifiable par
principe, en revanche l'expérience religieuse peut faire l'objet d'une
phénoménologie : c'est la première voie, suivie, chacun à sa façon, par Edith Stein,
Emmanuel Lévinas, Paul Ricœur, Jean-Luc Marion, fortement inspirée de

Husserl et de Heidegger. La deuxième voie passe par l'histoire de la
philosophie : si le travail du philosophe n'est plus de justifier la croyance religieuse
ou de la critiquer, les formes que la pensée philosophique a pu donner à cette

justification et à cette critique deviennent l'objet même de la recherche. À cet
égard, les travaux sur la religion chez Platon, Aristote, Descartes, Hobbes,
Spinoza, Kant, etc., ne manquent pas

La question de jure a été délaissée ou laissée à des philosophes dont on

soupçonnait que leur intention réelle n'était autre qu'apologétique (le Cardinal
Newman, par exemple, ou même Jacques Maritain). Ce n'est que fort récemment,

à l'intérieur de la philosophie dite analytique, que la question de jure
semble être redevenue digne d'intérêt. Des philosophes comme Richard
Swinburne, Alvin Plantinga, William Alston, Paul Helm, Peter Van Inwagen,
Roger Trigg, John Haldane et bien d'autres, ont relevé le défi des critiques du



114 ROGER POUIVET

théisme qu'ils trouvaient chez J. C. Smart, J. L. Mackie, Anthony Kenny, Robin
Le Poidevin. Relever le défi aura parfois consisté à contester qu'on ait
simplement à y répondre (Alston, Plantinga). Quoi qu'il en soit, Vargumentation
en matière de croyances religieuses était de nouveau prise au sérieux. Il ne

s'agit pas dès lors d'interpréter le problème religieux ou l'expérience
religieuse, mais de savoir s'il est rationnel ou non d'entretenir des croyances
religieuses '. Avons-nous de bonnes raisons de croire que Dieu existe, qu'il
est tout-puissant et créateur du ciei et de la terre, omniscient et infiniment bon,
de croire à la rémission des péchés, à la résurrection de la chair et à la vie
éternelle Notons que s'il y a vraiment de bonnes raisons d'y croire, il est alors

possible (mais non nécessaire) que n'y pas croire ne soit pas justifiable
La problématique de ce volume est une réflexion sur les normes de la

croyance religieuse : peut-elle être rationnellement justifiée ou non Comment

Doit-elle l'être Toute une partie de ce qui a pu être écrit sur ces

questions, particulièrement à l'âge classique, n'apparaît pas du tout comme
relevant exclusivement de la connaissance historique. C'est une source vivante.
Par exemple, serait-il vraiment si ridicule de penser que l'argument de Leibniz
en faveur de l'existence de Dieu, dans De l'origine radicale des choses, est,

finalement, correct L'histoire de la philosophie peut ainsi avoir une autre
ambition que d'exhumer des auteurs réfutés, des moments de l'histoire des

idées. Les philosophes de la religion d'aujourd'hui prétendent ainsi s'insérer
dans les Dialogues sur la religion naturelle de Hume, réfuter, corriger, amender

les arguments de Philon, Cléanthe et Déméa, ou abonder dans leur sens.
Bien loin de rompre avec la tradition philosophique classique, la philosophie
analytique en constitue à quelque titre une forme de renouveau. En cela,
certains trouveront peut-être une raison supplémentaire de bouder des travaux
dont les articles de ce volume se font souvent l'écho et dont, pour certains au
moins, ils partagent la méthode et la finalité. D'autres auront peut-être l'heureuse

surprise de rencontrer ici une philosophie plus «naïve», traitant du problème
de la croyance religieuse de façon directe, cherchant à répondre à la question :

«Que je croie en Dieu ou que je n'y croie pas, est-ce pour de bonnes raisons ?»
Ce numéro de la Revue de Théologie et de Philosophie propose une partie

des interventions faites lors d'un colloque intitulé «Les normes de la croyance
religieuse», tenu à l'Université de Rennes 1, en octobre 2000. Il était organisé
conjointement par l'équipe «Philosophie des normes» de l'Université de Rennes

1 (directeur : André Clair) et l'équipe «Philosophies de l'expérience» de
l'Université de Nantes (directeur : Michel Malherbe). Les responsables du
colloque étaient Bruno Gnassounou (Université de Nantes) et Roger Pouivet
(alors à l'Université de Rennes 1). Les discussions qui suivirent les interventions

ont été riches. Même si elles n'ont pu être reprises pour la publication,
les textes présentés ici permettent, je l'espère, de comprendre la double
ambition qui animait ce colloque. Premièrement, poser la question de la

1 Voir aussi S. Sacha-Gironde, B. Gnassounou, R. Pouivet (éds.), Analyse et
théologie : croyances religieuses et rationalité, Vrin, Paris, 2002.



INTRODUCTION 115

croyance religieuses de façon directe. Deuxièmement, relier cette réflexion à

des philosophes de la tradition dont les argumentations sont particulièrement
riches et marquantes. Les quatre derniers articles sont plus historiques et moins

typiquement «analytiques». Ils examinent de façon monographique la question
de la croyance religieuse chez des philosophes particuliers de la tradition. Si

la préoccupation de ces textes est historique, leur ambition est bien de traiter
du problème de la justification des croyances religieuses. De plus, l'ensemble
des textes, même ceux dont la préoccupation n'est pas d'abord monographique,
sont nourris de références historiques.

Chacun à sa façon, les articles de Roger Trigg, Cyrille Michon et Paul

Clavier tentent de justifier «le recours à la théologie comme norme de la

croyance religieuse», pour reprendre le titre du dernier. Roger Trigg s'oppose
au rejet de la théologie naturelle dans l'epistemologie religieuse inspirée de

Calvin, défendue aujourd'hui par Alvin Plantinga. Il soutient une conception
fondationnaliste de la croyance religieuse. Cyrille Michon réexamine la
formule des «préambules de la foi» inscrite au début de la Somme théologique
de saint Thomas. Quant à Paul Clavier, il propose une défense du projet même
de la théologie naturelle, c'est-à-dire d'une justification des croyances religieuses

en termes de croyances non religieuses. Roger Pouivet pose la question
de la légitimité d'une croyance religieuse acquise dans l'enfance sans
reconsidération critique à l'âge adulte ni tentative de fondation «plus sérieuse». La

réponse est positive. Douglas Hedley examine la thèse de William Alston selon

laquelle la perception de Dieu n'est pas un phénomène irrationnel : il en montre
les attraits, mais aussi les faiblesses (dont certaines sont historiques). Jean-

Michel Vienne pose la question de savoir si la croyance religieuse est une
activité qui construit un objet de croyance et une raison de croire, ou si elle
est l'effet d'une évidence extérieure passivement subie par le croyant. Cette

question est examinée à travers une réflexion sur la différence de traitement
du problème de la passivité de la croyance chez Spinoza et chez les empiristes
(Locke). Jacqueline Lagrée examine «le spectre qui hante l'Europe du XVIIe
siècle : le socinianisme», qui peut apparaître comme une religion d'«intellec-
tuel» qui prétend choisir ce qu'il considère comme digne d'être cru. Ainsi Jésus

y devient homme divin et non pas Dieu fait homme et rarement la prétention
à s'interroger sur la norme des croyances religieuses n'aura été aussi explicite.
Avec Richard Glauser, la croyance religieuse gagne cette fois à être examinée
dans la perspective de l'enthousiasme religieux, au moins sous ses formes

positives qu'un rationalisme étroit risque de méconnaître. Enfin, en examinant
la pensée de Kierkegaard, Joël Janiaud s'interroge sur la possibilité d'une

croyance en un Dieu qui se contredit. C'est bien sûr la figure d'Abraham et

du «sacrifice» de son fils qui est au centre de cette réflexion.
Cette publication a reçu une aide de l'équipe «Philosophie des normes»

de l'Université de Rennes 1 et de l'équipe «Philosophies de l'expérience» de

l'Université de Nantes. L'équipe rédactionnelle de la Revue de Théologie et
de Philosophie doit aussi être remerciée pour l'aide précieuse et patiente qu'elle
a apportée à la mise au point des textes.




	Introduction

