Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 2-3: Les normes de la croyance religieuse
Vorwort: Introduction

Autor: Pouivet, Roger / Gnassounou, Bruno

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 113-115

INTRODUCTION

RoGER Poulvetr ET BRUNO GNASSOUNOU

Pour ceux qu’on appelle les maitres du soupgon, Nietzsche, Marx et Freud,
la croyance religieuse est respectivement un symptéme de ressentiment, d’alié-
nation, de refoulement. Ils ont moins cherché a discuter la question de jure,
celle de la justification épistémique des croyances religieuses, qu’ils n’ont
interprété la religion en tant que phénomene philosophique, social ou psycho-
logique. De ces interprétations, il parait difficile de ne pas conclure a un
discrédit radical de la religion. Les croyances religieuses ne seraient pas ce
qu’elles prétendent étre : des affirmations au sujet de I’existence de Dieu, de
sa nature, de la création du monde et de la finalité de 1’existence humaine. Elles
sont le masque du ressentiment du faible, I’opium du peuple, une maladie
infantile de ’humanité. Des lors, la philosophie de la religion se confond avec
une ¢tiologie déterminant quelles sont les causes, parfois inavouables, du fait
religieux. De I’étiologie a la tératologie, le pas est vite franchi.

Ce discrédit est parfois tenu pour un apport fondamental et indiscutable
de la pensée moderne. Son acceptation par certains philosophes de la religion
les encourage a tenter d’adapter 1’étude de la croyance religieuse a cet «acquis»
de la philosophie contemporaine. En ce sens, on a méme pu contester que
’affirmation de ’existence de Dieu soit vraiment nécessaire aux pratiques
religieuses (Paul Tillich, Karl Rahner) ou qu’elle soit a comprendre au méme
titre que les affirmations empiriques (Wittgenstein). Dés lors, la philosophie
de la religion a suivi deux voies. Si la croyance religieuse est injustifiable par
principe, en revanche I’expérience religieuse peut faire I’objet d’une phéno-
meénologie : c¢’est la premiére voie, suivie, chacun a sa fagon, par Edith Stein,
Emmanuel Lévinas, Paul Ricceur, Jean-Luc Marion, fortement inspirée de
Husserl et de Heidegger. La deuxiéme voie passe par ’histoire de la philo-
sophie : si le travail du philosophe n’est plus de justifier la croyance religieuse
ou de la critiquer, les formes que la pensée philosophique a pu donner a cette
justification et a cette critique deviennent 1’objet méme de la recherche. A cet
égard, les travaux sur la religion chez Platon, Aristote, Descartes, Hobbes,
Spinoza, Kant, etc., ne manquent pas !

La question de jure a été délaissée ou laissée a des philosophes dont on
soupe¢onnait que leur intention réelle n’était autre qu’apologétique (le Cardinal
Newman, par exemple, ou méme Jacques Maritain). Ce n’est que fort récem-
ment, a I'intérieur de la philosophie dite analytique, que la question de jure
semble étre redevenue digne d’intérét. Des philosophes comme Richard
Swinburne, Alvin Plantinga, William Alston, Paul Helm, Peter Van Inwagen,
Roger Trigg, John Haldane et bien d’autres, ont relevé le défi des critiques du



114 ROGER POUIVET

théisme qu’ils trouvaient chez J. C. Smart, J. L. Mackie, Anthony Kenny, Robin
Le Poidevin. Relever le défi aura parfois consisté a contester qu’on ait sim-
plement a y répondre (Alston, Plantinga). Quoi qu’il en soit, I’argumentation
en matiére de croyances religieuses était de nouveau prise au sérieux. Il ne
s’agit pas des lors d’interpréter le probléme religieux ou I'expérience reli-
gieuse, mais de savoir s’il est rationnel ou non d’entretenir des croyances
religicuses !. Avons-nous de bonnes raisons de croire que Dieu existe, qu’il
est tout-puissant et créateur du ciel et de la terre, omniscient et infiniment bon,
de croire a la rémission des péchés, a la résurrection de la chair et 4 la vie
éternelle ? Notons que s’il y a vraiment de bonnes raisons d’y croire, il est alors
possible (mais non nécessaire) que n’y pas croire ne soit pas justifiable !
La problématique de ce volume est une réflexion sur les normes de la
croyance religieuse : peut-elle étre rationnellement justifiée ou non ? Com-
ment ? Doit-elle I’étre ? Toute une partie de ce qui a pu étre &crit sur ces
questions, particuliérement a 1’age classique, n’apparait pas du tout comme
relevant exclusivement de la connaissance historique. C’est une source vivante,
Par exemple, serait-il vraiment si ridicule de penser que 1’argument de Leibniz
en faveur de I’existence de Dieu, dans De ['origine radicale des choses, est,
finalement, correct ? L histoire de la philosophie peut ainsi avoir une autre
ambition que d’exhumer des auteurs réfutés, des moments de 1’histoire des
idées. Les philosophes de la religion d’aujourd’hui prétendent ainsi s’insérer
dans les Dialogues sur la religion naturelle de Hume, réfuter, corriger, amen-
der les arguments de Philon, Cléanthe et Déméa, ou abonder dans leur sens.
Bien loin de rompre avec la tradition philosophique classique, la philosophie
analytique en constitue a quelque titre une forme de renouveau. En cela,
certains trouveront peut-étre une raison supplémentaire de bouder des travaux
dont les articles de ce volume se font souvent I’écho et dont, pour certains au
moins, ils partagent la méthode et la finalité¢. D autres auront peut-étre 1’heu-
reuse surprise de rencontrer ici une philosophie plus «naive», traitant du probléme
de la croyance religieuse de fagon directe, cherchant a répondre 4 la question :
«Que je croie en Dieu ou que je n’y croie pas, est-ce pour de bonnes raisons ?»
Ce numéro de la Revue de Théologie et de Philosophie propose une partie
des interventions faites lors d’un colloque intitulé «Les normes de la croyance
religieuse», tenu a I’Université de Rennes 1, en octobre 2000. I était organisé
conjointement par 1’équipe «Philosophie des normes» de 1’Université de Ren-
nes 1 (directeur : André Clair) et I’équipe «Philosophies de I’expérience» de
’Université de Nantes (directeur : Michel Malherbe). Les responsables du
colloque €taient Bruno Gnassounou (Université de Nantes) et Roger Pouivet
(alors a I"Université de Rennes 1). Les discussions qui suivirent les interven-
tions ont ét¢ riches. Méme si elles n’ont pu étre reprises pour la publication,
les textes présentés ici permettent, je ’espére, de comprendre la double
ambition qui animait ce colloque. Premi¢rement, poser la question de la

! Voir aussi S. SacHa-GIrRonNDE, B. Gnassounou, R. PoulVET (éds.), Analyse et
théologie : croyances religieuses et rationalité, Vrin, Paris, 2002.



INTRODUCTION 115

croyance religieuses de fagon directe. Deuxieémement, relier cette réflexion a
des philosophes de la tradition dont les argumentations sont particuliérement
riches et marquantes. Les quatre derniers articles sont plus historiques et moins
typiquement «analytiques». Ils examinent de fagon monographique la question
de la croyance religieuse chez des philosophes particuliers de la tradition. Si
la préoccupation de ces textes est historique, leur ambition est bien de traiter
du probleme de la justification des croyances religieuses. De plus, I’ensemble
des textes, méme ceux dont la préoccupation n’est pas d’abord monographique,
sont nourris de références historiques.

Chacun a sa facon, les articles de Roger Trigg, Cyrille Michon et Paul
Clavier tentent de justifier «le recours a la théologie comme norme de la
croyance religieuse», pour reprendre le titre du dernier. Roger Trigg s’oppose
au rejet de la théologie naturelle dans I’épistémologie religieuse inspirée de
Calvin, défendue aujourd’hui par Alvin Plantinga. Il soutient une conception
fondationnaliste de la croyance religieuse. Cyrille Michon réexamine la for-
mule des «préambules de la foi» inscrite au début de la Somme théologique
de saint Thomas. Quant a Paul Clavier, il propose une défense du projet méme
de la théologie naturelle, c’est-a-dire d’une justification des croyances religieu-
ses en termes de croyances non religieuses. Roger Pouivet pose la question
de la légitimité d’une croyance religieuse acquise dans I’enfance sans reconsi-
dération critique a I’age adulte ni tentative de fondation «plus sérieuse». La
réponse est positive. Douglas Hedley examine la these de William Alston selon
laquelle la perception de Dieu n’est pas un phénomeéne irrationnel : il en montre
les attraits, mais aussi les faiblesses (dont certaines sont historiques). Jean-
Michel Vienne pose la question de savoir si la croyance religieuse est une
activité qui construit un objet de croyance et une raison de croire, ou si elle
est I’effet d’une évidence extérieure passivement subie par le croyant. Cette
question est examinée a travers une réflexion sur la différence de traitement
du probleme de la passivité de la croyance chez Spinoza et chez les empiristes
(Locke). Jacqueline Lagrée examine «le spectre qui hante 1’Europe du XVII®
siécle : le socinianisme», qui peut apparaitre comme une religion d’«intellec-
tuel» qui prétend choisir ce qu’il considére comme digne d’étre cru. Ainsi Jésus
y devient homme divin et non pas Dieu fait homme et rarement la prétention
a s’interroger sur la norme des croyances religieuses n’aura été aussi explicite.
Avec Richard Glauser, la croyance religieuse gagne cette fois a étre examinée
dans la perspective de l'enthousiasme religieux, au moins sous ses formes
positives qu'un rationalisme étroit risque de méconnaitre. Enfin, en examinant
la pensée de Kierkegaard, Joél Janiaud s’interroge sur la possibilité¢ d’une
croyance en un Dieu qui se contredit. C’est bien sir la figure d’Abraham et
du «sacrifice» de son fils qui est au centre de cette réflexion.

Cette publication a recu une aide de 1I’équipe «Philosophie des normes»
de I"Université de Rennes 1 et de I’équipe «Philosophies de I’expérience» de
I’Université de Nantes. L’équipe rédactionnelle de la Revue de Théologie et
de Philosophie doit aussi étre remerciée pour 1’aide précieuse et patiente qu’elle
a apportée a la mise au point des textes.






	Introduction

