Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 52 (2002)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 73-110

BIBLIOGRAPHIE

ANGELA LoNGO, La tecnica della domanda e le interrogazioni fittizie in Platone,
Pisa, Pubblicazioni della classe di Lettere e Filosofia della Scuola Normale
Superiore di Pisa, 2000, 301 p.

Ce livre prend comme point de départ 1’intérét et la perplexité que les lecteurs des
dialogues platoniciens de la premiére période ressentent face au contraste entre les
déclarations d’ignorance de Socrate et ’habileté dialectique avec laquelle de fait il
conduit ses discussions. Cette question de départ conduit I’A. a développer une analyse
approfondie et compléte de la technique de ’interrogation platonicienne. La méthode
suivie est celle d’une patiente récolte et classification des données dialogiques, telles
que les questions socratiques, les interrogations fictives, ainsi que d’autres scénes
fictives présentes dans les dialogues de Platon, comme les objections et les exhortations.
De plus, I’attention se tourne vers les théories contemporaines plus connues (surtout
par rapport a la réfutation et aux questions socratiques), que I’A. discute et dépasse
parfois afin d’en présenter d’autres plus fideéles aux textes platoniciens. Dans les trois
premiers chapitres du livre, la considération des questions socratiques et des interro-
gations fictives (& savoir, les cas ou Socrate céde a un interlocuteur fictif la faculté de
poser les questions, en se rendant plutdt disponible pour répondre) est conduite par
rapport aux dialogues platoniciens de la premicre période. Cette analyse aboutit & une
réduction de la portée de I’«ignorance» socratique : un résultat important est le constat
que les déclarations d’ignorance de Socrate ont essentiellement pour but de conduire
les interlocuteurs, & savoir les sophistes, a accepter la forme du dialogue socratique, pour
ensuite permettre a Socrate de les interroger pour démasquer leur fausse sagesse. En
général, sans vouloir nier !'issue aporétique qui caractérise les premiers dialogues
platoniciens, cette partie du travail de I’ A. met en évidence I’habileté dialectique positive
et constructive de Socrate. L’analyse des interrogations fictives est ensuite proposée
pour les dialogues de la période du milieu (chapitre IV) et de la période tardive (chapitre
V). L’A. montre que, bien que [’usage des interrogations fictives se retrouve jusqu’aux
Lois, il se modifie aussi bien dans la forme que dans le contenu. Ces modifications
suivent en effet I’évolution de la philosophie de Platon, qui, en partant d’une situation
aporétique, aboutit a certaines convictions et doctrines philosophiques positives. Le
chapitre conclusif (VI) traite enfin des objections et des exhortations fictives dans les
dialogues des périodes intermédiaire et tardive. On trouve ici une confirmation des
résultats obtenus a propos des interrogations fictives : les objections et les exhortations
reflétent deux moments différents de I’évolution philosophique de Platon, les uns
témoignant d’une acquisition de vérités encore soumise a une confrontation, les autres
attestant une possession de la vérité désormais affranchie du doute. Ce que I’A. s’est
proposée dans son travail, c’est de présenter de fagon unitaire une masse importante
de ce matériau, celui précisément des interrogations et des scenes fictives, jusqu’a
maintenant pas encore organisé et considéré comme il le mérite. Dans ce sens, son étude
constitue une base importante et stimulante pour des recherches et des approfondisse-
ment ultérieurs, au sujet de la technique des interrogations non seulement chez Platon,
mais aussi chez d’autres auteurs classiques.

MADDALENA BONELLI

Histoire de
la philosophie



74 BIBLIOGRAPHIE

Apa Nescuke-Hentscrke (€d.), Le Timeée de Platon. Contributions a ! histoire
de sa réception (Bibliothéque philosophique de Louvain), Louvain-Paris,
Peeters. 2000, 348 p.

Le Timée occupe une place exceptionnelle dans I’histoire de la philosophie : il est
le seul texte platonicien & avoir ¢té commenté sans interruption de I Antiquité grecque
a nos jours. En effet, le fragment du Timée (17a-53¢c), traduit au IV® siecle par le
néoplatonicien chrétien Chalcidius, est I'unique écrit de Platon a avoir connu au Moyen
Age une large diffusion et une influence comparable a celle des traités aristotéliciens.
Deux étapes de la réception sont habituellement mises en avant par la littérature secon-
daire, celles ou le Timée fut le texte de référence d’un courant de pensée : le moyen
platonisme et le milieu chartrain du XII¢ siécle. Pour les médio-platoniciens, le Timée
occupe le rang que tiendra le Parménide chez les néoplatoniciens, celui d’écrit censé
contenir le cceur de I'enseignement de Platon ; ils en ont extrait, a Uinstar d’Apulée,
une théorie des principes (Dieu, la Matiére, les Formes). La version latine de Chalcidius
a tenu un réle de premier plan dans la philosophie médiévale, jusqu’a constituer le texte
de référence de I'Ecole de Chartres, comme en témoignent les gloses de Guillaume de
Conches ou de Bernard de Chartres. Pour un auteur du Moyen Age, la doctrine de Platon
était avant tout la philosophie naturelle et la cosmologie du Timée. Ce ne sont pas ces
deux temps forts de 'histoire du Timée que ce volume d’actes analyse ; il privilegie
des ¢tapes moins attendues, voulant «combler certaines lacunes dans ['histoire de la
réception du Timée [...] en présentant les interprétations et lectures de philosophes et
commentateurs peu connus» (p. xxxvii). Il présente ainsi quelques épisodes de sa
réception mais aussi des approches plus systématiques des questions de cosmologie ou
de mathématiques. II refléte surtout le changement d’orientation de lecture depuis les
interprétations physico-théologiques antiques, les lectures théologico-métaphysiques du
Moyen Age jusqu’aux perspectives actuelles d’ordre épistémologique. L’introduction
synthétique d’ Ada Neschke analyse le Timée comme contribution & la physique grecque
comprise comme cosmogonie ou cosmologie, ¢’est-a-dire comme une philosophie de
la nature non pas empirique mais spéculative. Elle établit que les deux grands paradig-
mes de la réception du Timée — la philosophie et les sciences de la nature d’une part,
et la théologie de la création d’autre part — trouvent tous deux leurs fondements textuels
dans la réinterprétation de la techine humaine de Platon comme une démiurgic de ordre.
Le volume debute par I’¢tude des lectures antiques du 7imée : Mario Vegetti insiste,
a partir du De placitis Hippocratis et Platonis et du Quod animi mores, sur la fine
connaissance qu’avait Galien du dialogue de Platon et son utilisation dans la constitution
d’une doctrine de I’ame et d’une théorie des éléments. Deux contributions s’attachent
a Uexégese plotinienne, plus métaphysique que cosmologique, du 7imée : Dmitri
Nikulin pour la question de I’éternité (le méme théme sera examiné dans la Consolation
de Boece par Walter Mesch) et Jens Halfwassen pour celle du démiurge, dans son
intéressant article «Der Demiurg : seine Stellung in der Philosophie Platons und seine
Deutung im antiken Platonismus». Alain Lernould s’attache 4 montrer le tournant
théologique que suggere interprétation de Proclus dont le commentaire ne nous est
que partiellement conserve. Pour le Diadoque, qui tient a voir en Platon un pythagoricien
qui «éléve la physique au rang d’une certaine théologie» (p. 93), le Timée doit étre
analysé¢ grace a «une dialectique théologique comparable a celle qui caractérise le
Parménide». Chalcidius, selon Enno Rudolph, opte pour une lecture physique du dia-
logue. Z¢non Kaluza par une remarquable contribution traite de «1organisation politique
de la cité» dans un commentaire anonyme de 1363 ; ["auteur du commentaire rédige
a la fois une défense et «une moralisation de la doctrine de Socrate» (p. 171) contre
les critiques de ces theologiens et philosophes «qui parlent de Platon sans jamais avoir
vu un de ses livres» (folio 17 verso). Alexandre Etienne ¢tudie la lecture du Timée que
Marsile Ficin, le traducteur de Platon a la Renaissance, propose dans son Compendium
in Timaeum : I"interprétation du Florentin puise aussi bien dans le christianisme que dans



BIBLIOGRAPHIE 75

le néoplatonisme pour souligner «la valeur théologique de la ‘physique’ platonicienne».
Signalons encore, outre le texte stimulant de Luc Brisson «le rdle des mathématiques dans
le Timée sclon les interprétations contemporaines», les études de Wolfgang Réd sur la
presence du Timée dans la cosmologie de Kepler et la philosophie de la nature de Descartes,
de Jean-Frangois Pradeau relative & |'Essai sur ['explication historique que Platon «
donnée de sa République et de son Atlantide du scientifique du XVIII® siécle Giuseppe
Bartoli, de Gabor Betegh sur Whitehead qui voit en Platon un précurseur de sa propre
cosmologie et de Karen Gloy sur le role fondateur de Platon pour les sciences de la nature.
Par sa varicté et ses analyses ponctuelles, ce volume souligne 'extraordinaire richesse de
la destinée historique et de la postérité philosophique du Timée.

CHRISTOPHE ERISMANN

Duns Scor, Traité du premier principe, Texte latin établi par W, Kluxen, traduit
par J.-D. Cavigioli, J.-M. Meilland et F.-X. Putallaz, sous la direction de
R. Imbach, avec une introduction de F.-X. Putallaz (Bibliothéque des textes
philosophiques), Paris, Vrin, 2001, 220 p.

L’entreprise d’édition critique des ceuvres de Jean Duns Scot, marquée par la
parution d’un premier volume en 1950, inaugurait la redécouverte d’un théologien qui
n’¢tait des lors plus le négatif décadent du thomisme. Depuis les années 1980, études
et traductions frangaises livrent petit a petit I’ceuvre du plus subtil des scolastiques. Loin
de gagner en simplicité, la pensée de Scot apparait alors dans toute sa technicité et
richesse discursive, échappée au carcan simplificateur de 1"étiquetage historiographique
cn vigueur lors de 'anachronique conflit entre scotistes ct thomistes du début du siécle
pass€. Sous la direction de R. Imbach, I’ceuvre sans doute la plus difficile et concise
du théologien franciscain — le Traité du premier principe — reparait en traduction
francaise, accompagnée du texte latin établi par W. Kluxen en 1974, (La premiére
parution de cette traduction date de 1983, in Cahier de la RThPh 10, sans texte latin ;
dans la présente publication, les notes ont été modifiées ; la bibliographie et I'introduc-
tion sont nouvelles.) Le Traité du premier principe est un précis de théologie rigoureux,
dont le propos est la démonstration nécessaire quoique @ posteriori de I’existence d’un
premier principe, dont il est possible de déduire la propriété d’étre infini. Le champ
discursit est proprement métaphysique ; au début du XIV* siécle, Scot établit en effet
les fondations d’une nouvelle métaphysique dégagée de la physique et de son confi-
nement au monde factuel. Comme le résume F.-X. Putallaz dans sa lumineuse intro-
duction, «Jean Duns Scot a en effet bouleversé [’histoire de la philosophie en induisant
un changement de paradigme au cceur de la métaphysique. Avec lui, la métaphysique
acquiert une ampleur insoupgonnée, dans la mesure ou elle s’est libérée de la contin-
gence des choses qui risque indiment de la limiter : I’étre, avec Scot, loin de se réduire
a ‘ce qui est’, dit désormais le possible qui ne répugne pas a cxister» (p. 14). La
métaphysique constitue de fagon critique et autonome 1’objet de notre théologie, a savoir
I"étre infini. L"A. de Uintroduction le souligne, au cceur du systéme scotiste est 1’étre
possible ou essence, mieux, le réel-possible ou face essentielle de la réalité concréte.
L’¢tant existentiel, en sa contingence, est hétérogene a la rationalité métaphysique ; seul
I’ordre des essences, stable et nécessaire, peut en constituer I'objet adéquat, A I'inverse
des théories modernes du «troisiéme domaine», Scot ne distingue pourtant pas les deux
ordres en deux mondes. L étre possible, propre a la quiddité essenticlle ou nature, est
la «racine» de 1'étre contingent. L’étre possible est découvert dans 1'étre contingent :
il est possible parce qu’il est, et non I'inverse. Le réel-possible excede la pure possibilité
logique, et sc distingue formellement du réel existant. Le projet de Scot est ainsi
d’échapper a I’arbitraire d’une théologie étrangére a la rationalité métaphysique, privee



76 BIBLIOGRAPHIE

d’objet et grevée de considérations empiriques : «En se libérant de la contingence pour
atteindre ce-qui-est dans sa possibilité réelle (ens quidditative sumptum), la pensce
scotiste donnait a la raison humaine de construire une métaphysique ou la non-contra-
diction suffirait pour dire les propriétés de 1’étre.» (p. 22) Par la, Scot peut aussi éviter
I’auto-suffisance fragile de ’argument ontologique, qui, impuissant face a la critique
depuis S. Anselme, reste campé en sa stabilité pétrifiée. Chez Scot, I'existence n’est
en effet pas déduite de la possibilité, «puisque les propriétés de I'ordre essentiel de
causalité, telles 'effectibilité ou ’effectivité, sont des propriétés de 'étre réel donné
dans I’expérience, saisics dans "ordre métaphysique du possible» (p. 55).

CATHERINE KONIG-PRALONG

JEaN JoLver, La théologie et les Arabes (Initiations au Moyen Age), Paris,
Cert, 2002, 120 p.

Le propos de ce petit livre est triple : tracer les grandes lignes de la philosophie
ct de la théologie arabes médiévales, inscrire la translatio de la philosophie arabe en
terre chrétienne dans le contexte concret des entreprises de traduction, et faire un point
sur son influence en théologic latine. Le résultat est éblouissant, tant la synthése est
serrée et les informations nombreuses. Théologique et philosophique, le portrait
bicéphale de la pensée arabe dressé par J. Jolivet est modulé d’accents antithétiques.
De la pensée arabe, seule la philosophie et les sciences passeront a la latinité médievale,
alors que la théologie demeurera en sa terre d’origine ; & plusieurs reprises, I’ A. regrette
ainsi le manque culturel et intellectuel signifié en creux par I'absence de la théologie
arabe en terre chrétienne : «L’ apport des philosophes arabes aux théologiens latins a
€té important, mais il ne compense nullement leur ignorance de la théologie des théo-
logiens musulmans» (p. 26-27). En philosophie cependant, il faut se réjouir du legs d’un
second aristotélisme a I’occident latin, plus neuf et plus authentique a la fois, plus proche
de ’esprit d’ Aristote «que ne I’étaient Proclus et sa descendance philosophique (Denys
et Jean Scot)» (p. 41). Une fois passé a la latinité, I’ A. ne regarde toutefois pas |’ influence
philosophique du nouvel Aristote arabe, a savoir la naissance de mouvements et de
revendications proprement philosophiques au sein des institutions universitaires. En
maniére de chiasme, de contrepoint a 1’absence de théologie arabe, il ne considére en
effet que la théologie latine, abstraction faite des arts, de la médecine, et du droit. Qu’il
s’agisse de regretter une ignorance ou d’¢lucider une influence transdisciplinaire de la
philosophie, le propos de I’A. demeure orienté sur le théologique. Ainsi, le regard est-
il focalisé sur la figure d’Avicenne, mieux accueilli par les théologiens latins que le
projet philosophique autonomiste d’Averroés ; de méme, la discussion critique est
organisée autour de figures caractérisées par leurs prises de positions théologiques
conscientes en historiographie, particulierement E. Gilson, qui inventa la catégorie
d’«augustinisme avicennisant». L’A. propose de déplacer 'accent sur Avicenne, et
d’établir la catégorie d’«avicennisme latin». D’accord avec R. de Vaux, il souligne les
déviations par rapport a I’ancienne tradition théologique latine issue d’Augustin (p. 69).
Les quarante dernieres pages de ’ouvrage font un rapide point sur la présence d’Avi-
cenne chez Thomas d’Aquin et Jean Duns Scot, puis abordent un «cas particulier»
(p. 95), Jean de Ripa lecteur d’Averroés. Récapitulations des thémes plutdt qu’éluci-
dations de leurs contenus, ces derniéres considérations, techniques et sommaires a la
fois, sont emblématiques des difficultés que rencontrera le lecteur profane a I’abord de
"ouvrage ; celles-ci ne sont d’ailleurs pas le fait de I’A., mais découlent d’un projet
éditorial ambitieux, celui d’un précis qui soit 4 la fois une initiation.

CATHERINE KONIG-PRALONG



BIBLIOGRAPHIE 77

JACQUELINE HAMESSE, CARLOS STEEL (€ds.) L ‘élaboration du vocabulaire phi-
losophique au Moven Age, Actes du collogue international de Louvain-la-
Neuve ef Leuven [2-14 septembre 1998 organisé par la Société Interna-
tionale pour I’Etude de la Philosophie Médiévale, Turnhout, Brepols, 2000,
566 p.

La pensée médiévale représente une étape essentielle dans ’évolution de la pensée
occidentale et constitue un apport précieux au patrimoine de la philosophie. Cest cette
theése forte que le présent volume prouve en démontrant le réle capital qu’a joué le
Moyen Age dans la formation du vocabulaire philosophique. Complément du livre édité
par J. Hamesse Aux origines du lexique philosophique européen. L 'influence de la
latinitas (Louvain, 1997), cet ouvrage ¢étudie la créativité médiévale au niveau concep-
tuel et linguistique. Il analyse I’¢laboration de la terminologie scolastique qui, malgré
les critiques des humanistes, sera encore, en grande partie, celle de la phtlosophie
moderne a partir de Descartes et de Spinoza. Plus largement, ce volume est une inter-
rogation stimulante sur le rapport fondamental mais complexe que la philosophie
entretient avec le langage. Il est indéniable que le vocabulaire philosophique a été
considérablement transformé et développé durant le Moyen Age. Ce constat s’explique
premiérement par le fait que les auteurs médiévaux ont connu leurs textes de référence
par I'intermeédiaire de traductions, tant du grec que de ’arabe, ce qui a profondément
bouleversé le lexique en usage ; et deuxiemement, parce que la philosophie, mais aussi
la théologie, sont devenues de plus en plus scolastigues : les pratiques académiques
telles que la lectio des textes d’autorité et les questions disputées conclues par une
determinatio magistralis, les polémiques universitaires, I’importance de ’analyse logi-
que ont alimenté ce foisonnement sémantique unique qui caractérise la réflexion mé-
diévale. Ce trés riche volume, par ses 24 contributions, montre la constitution d’un
vocabulaire philosophique, tant par la création de néologismes, par la redéfinition de
mots depuis longtemps en usage que par 'effet d’une transformation culturelle qui
donne a des mots anciens une signification nouvelle. Les innovations peuvent ainsi soit
étre dues aux traductions de textes grecs, arabes ou persans, soit résulter d’une réflexion
«typiquement latine». La nécessité de rendre en latin des subtilités philosophiques plus
aisément exprimées en grec a amené les traducteurs & proposer un certain nombre de
solutions novatrices. Un bel exemple est fourni par I’analyse que propose Edouard
Jeauncau des traductions érigéniennes de Denys I’ Aréopagite et de Maxime le Confes-
seur. Pour rendre les particularismes linguistiques hyperboliques et idio-syncrasiques
de Denys, Erigéne a da faire preuve d’une rare inventivité. Formant les néologismes
avec une ardeur peu commune, notamment pour rendre les expressions dionysiennes
comportant le préfixe huper ou celles caractéristiques du néoplatonisme composées avec
auton, Jean Scot resémantise des termes anciens tels causalis, causativus, substantia,
finis, locus ou encore I'expression quia est. La destinée de quelques créations
érigéniennes telles supernaturalis ou superadditus prouve le succeés de certains choix
de traduction du maitre irlandais. Francisco Bertelloni met en lumiére l'influence sur
la réception et la lecture de la Politique du scheme tripartite de la philosophia practica
(ethica, wconomica, politica) vers 1265. Jean Jolivet, dans une contribution remarqua-
ble, montre les difficultés des traducteurs tolédans du XII* si¢cle pour rendre le voca-
bulaire ontologique et cosmologique complexe d’Avicenne dans un lexique latin tech-
nique constitué a partir de textes étrangers a I’univers avicennien : la philosophie latine,
les Péres, Boéce ou la logique d’Aristote traduite en latin. Il souligne la postérité d’un
néologisme tel que gquidditas, fruit de cet effort de translation. Pour démontrer 1'in-
fluence du vocabulaire arabe, Cristina d’Ancona analyse la provenance et le destin du
lemme Causa prima est esse tantum, ¢’est-a-dire de la thése selon laquelle la Cause
premiére est étre pur. Roland Hissette, par une étude des traductions atiribuces a
Guillaume de Luna, et Richard Taylor pour le champ sémantique de la cogitatio



78 BIBLIOGRAPHIE

témoignent de Iinfluence d’Averroés. Relevons encore les contributions de M. Monteiro
Pacheco sur le concept de natura, de J. Gracia sur le langage des catégories, dec
G. Mensching sur le néologisme scotiste de formalitas, de M. Burger sur la présence
de la terminologie dionysienne chez Albert le Grand, de J. Aertsen sur la genéalogie
du terme transcendens, de J.-M. Counet sur la créativité lexicale de Nicolas de Cues
et de E. Bos sur quelques conceptions de substantia. L article d’Alain de Libera insiste
a la fois sur le lien étroit entre la formation du vocabulaire philosophique médiéval et
I"histoire des corpus accessibles et des traductions, dans une perspective de histoire
de la philosophie comprise comme translatio studiorum, mais surtout démontre 1'intérét
d’une telle étude ; car si I’élaboration du vocabulaire a un intérét pour I’histoire de la
philosophie, ¢’est qu’elle est avant tout travail du concept ; en effet «le seul moyen de
savoir comment les médiévaux ont pensé le monde, c¢’est de tenter de déterminer de quelle
maniére ils ont habité ct travaillé les langages qui leur permettaient de se le représenter».

CHRISTOPHE ERISMANN

Jonannes REucHLIN, Briefwechsel, t. 1: 1477-1505, Unter Mitwirkung von
Stefan Rhein, bearbeitet von Matthias Dall’ Asta une Gerald Dorner, Stu-
ttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2000, LXVI + 505 p.

JOHANNES REUCHLIN, Briefwechsel I, 1477-1505, Leseausgabe in deutscher
Ubersetzung von Adalbert Weh. Im Auftrag und mit Unterstiitzung der
Stadt Pforzheim, Stuttgart-Bad-Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2000,
297 p.

Depuis 1875, date a laquelle Ludwig Geiger publia la premicre collection de lettres
de Johannes Reuchlin, collection qui fut rééditée en 1962 chez Georg Olms, non
seulement les exigences éditoriales ont bien changé, mais de nouvelles lettres ont été
retrouvées. Le premier volume de I'édition scientifique de cette correspondance que
nous proposent aujourd’hui Matthias Dall’ Asta, Gerald Ddrner et Stefan Rhein est un
modéle du genre par le soin qu’ils y ont apporté et la qualité des notes techniques et
historiques dont ils ont accompagg¢ le texte. Sur les 136 lettres qui furent échangées entre
1477 et 1505, dont I’édition Geiger ne connaissait que 96, 48 sont de Reuchlin et 88
viennent de ses correspondants, parmi lesquels nous trouvons en particulier ’ami
d’Oecolampade Bernard Adelmann, Rudolf Agricola, Johannes Amerbach, Heinrich
Bebel, Marsilio Ficino, Pic de la Mirandole, Jodocus Gallus, Georg von Gemmingen,
Bernhard Perger, Adam Frei, Sebastian Brant, et bien d’autres encore dent les noms
illustrent la fin du XV*® et le début du XVI° siécles. Deux lettres sont écrites en hébreu,
trois autres en grec, une en grec et latin, douze en allemand, cent dix-huit en latin. Mais
que se dit-on, entre gens de lettres, a cette époque ? L une des préoccupations majeures
qui ressort de ces premicres lettres s’avere étre le livre, le livre sous toutes ses formes,
le livre qu’on achéte ou qu’on emprunte, le livre qu’on étudie ou qu’on écrit, le livre
qu’on offre ou que I’on récupére, le livre imprimé ou manuscrit. La curiosité s éveille
a tout ce qui existe en grec, en latin, en hébreu ou en langue vernaculaire. Dans son
désir de tout savoir, Reuchlin fait preuve d’une vivacité intellectuelle exceptionnelle et
la culture qu’il a déja acquise fait réver plusieurs de ses amis. Il travaille & un manuel
d’hébreu qui doit, selon son intention, permettre a tout un chacun d’apprendre cette
langue divine chez soi, sans 'aide d’un précepteur qu’il était toujours difficile de
trouver. Ce sont les années importantes au cours desquelles il écrit le De Verbo mirifico
(publie en 1494), et ol il prépare aussi son traité sur la prédication et le fameux De
arte cabalistica, qui paraitront respectivement en 1504 et 1517. On le sent passionné



BIBLIOGRAPHIE 79

par ses recherches en kabbale et par le tétragramme divin, dont il est ['un des premiers
chrétiens a dévoiler les incroyables mystéres. Comme beaucoup d’hommes de ce temps,
Reuchlin est ouvert non seulement a ’astronomie, mais aussi a ’astrologie. Enfin,
I"avidite intellectuelle ne I'a pas empéché d’avoir un engagement politique et de s’in-
teresser 4 la chose publique. Ces quelques mots suffisent & montrer I'intérét de cette
premiere partie de la correspondance de Johannes Reuchlin, auquel les éditeurs ont
ajouté en annexe le certificat de licence en droit civil qui lui fut octroyé en 148l par
I'université de Poitiers, le certificat impérial lui conférant en 1492 le titre de
«Hofpfalzgraty, et un contrat (1497) par lequel il s’engageait a remplir les fonctions
de conseiller palatin et de précepteur principal des fils du comte palatin. L’ouvrage se
termine par la liste des abréviations utilisées, la bibliographie des sources manuscrites
et imprimées, un index des citations bibliques, des auteurs classiques et du droit romain,
des noms de personnes et de licux cités. — De ces 136 Lettres, et par le soin des mémes
éditions Fromumann-Holzboog, une magnifique traduction allemande a été faite par
Adalbert Weh. L’introduction de Matthias Dall’Asta résume de maniére excellente
I’essentiel de 1’édition historico-critique précédente, et souligne bien 'importance de
cette correspondance non seulement pour reconstruire la biographie du grand humaniste,
mais aussi pour mieux comprendre I'ambiance intellectuelle de la Renaissance. Deux
index des noms des correspondants, des noms de lieux et de personnes, ainsi qu’une
bréve bibliographie facilitent les points de repére pour les lecteurs.

Jean BoreL

Tommaso CAMPANELLA, Apologia pro Galileo (Apologie de Galilée), texte,
traduction et notes par Michel Pierre Lerner (Science et Humanisme), Paris,
Les Belles Lettres, 2001, 335 p.

Achevée au début de 'année 1616 — peu avant la condammnation de ["héliocentrisme
prononcée au mois de mars de la méme année — et publiée pour la premiére fois a
Francfort en 1622, I’dpologie de Galilée est plus qu’un simple épisode dans le contexte
des grands débats cosmologiques suscités par le De revolutionibus orbium de Copernic,
et plus qu’un témoignage de l'admiration et de I'amitié — restées par ailleurs sans
réciprocité — que Campanella vouait & celui qu’il considérait «un Christophe Colomb
des cieux». L objet de I” Apologie n’est pas la thése copernicienne, mais le rapport entre
la science et I"Ecriture, autrement dit entre la philosophie naturelle et les enseignements
«physiques» contenus dans les livres saints. Aussi, la défense de Galilée présentée par
Campanella concerne-t-elle la méthode galiléenne de philesopher et devient-elle le
manifeste d’une /ibertas philosophandi qui se veut respectueuse de la foi — une reven-
dication de la liberté de pensée d’autant plus audacieuse et courageuse qu’elle venait
d’un Campanella ayant déja connu la prison, avant de faire acte d’abjuration et qui,
accusé de complot politique et d’hérésie, avait échappé de justesse a la peine capitale.
L’ Apologie de Galilée doit étre lue a la lumiére du vaste projet de Campanella, 4 la
fois culturel et politique, visant la fondation d’une philosophie nouvelle et I'instauration
d’une monarchie universelle. Ce projet, sans doute trés loin de !’intérét purement
scientifique de Galilée, trouvait néanmoins un point d’ancrage dans la démarche ga-
liléenne du fait que celle-ci reposait sur une méthode nouvelle et impliquait le rejet de
"aristotélisme. Ces deux motifs convergeaient dans la «démonstration que le sens de
I’Ecriture n’est pas réductible a I'intelligibilité privilégi¢e d’une seule doctrine philo-
sophique» (p. xcv). Aussi, le résultat de cette apologie sera-t-il que la philosophie
nouvelle de Galilée non seulement ne contrarie pas I'Ecriture, mais qu’elle répond mieux
au besoin d’une philosophie naturelle authentiquement chrétienne. Ce qui compte pour
le moine calabrais, c’est que «Dieu a livré le monde a I’examen des hommes» (p. cxvi)



80 BIBLIOGRAPHIE

et que Uintelligibilité que ceux-ci sont invités a y découvrir est en continuité avec le
christianisme — la raison humaine ayant sa source dans le Verbe divin (p. cxxi). A partir
de 14, tout le probléme consiste a ne pas identifier I'intelligibilité du monde avec une
philosophie particuliére (notamment avec 1’aristotélisme) et a sauvegarder la «liberté
de philosopher». C’est pourquoi Campanella, tout en jugeant caduque la physique
aristotélicienne, n’adhére pas pour autant au copernicanisme et maintient sur ce point
une attitude d’hésitation, défendant une cosmologie et une astronomie personnelles,
s’apparentant par certains de leurs ¢léments a la conception traditionnelle et s’appro-
chant par d’autres des doctrines nouvelles (p. cxxxv). Publiée et diffusée en Allemagne
par ses admirateurs protestants, 1’ Apologie fut saisie dés son arrivée a Rome vers la fin
de 1622, en vertu de I'interdiction de publication dont Campanella faisait toujours
I’objet ; dés lors, cet écrit partagea le discrédit qui frappa Galilée apres sa condamnation
et son abjuration. L' Apologia pro Galileo ne cessera pas pour autant d’exercer son
influence et de contribuer, jusqu’au début du XIX* siecle, & la bataille menée en Italie
pour la reconnaissance de la nouvelle astronomie et de sa non-contradiction avec
I'Ecriture. Au vu de I’intérét de cet écrit, on ne peut que saluer la présente publication,
qui fournit une édition bilingue et traduit pour la premiére fois en francgais le celebre
traité de Campanella. Michel Pierre Lerner — auteur d’un Campanella en France au
XVIFE siecle (Naples, 1995) — livre aux lecteurs un texte muni d’un riche apparat de
notes et d’une excellente introduction : le rapport de Campanella avec Galilée, le projet
philosophique et politique du moine calabrais, sa conception de la science, sa critique
de I’aristotélisme, sa relation au copernicanisme ainsi que I'influence de I'Apologia font
I’objet d’une présentation éclairante, qui rend manifeste la densité de signification de
ce traité et situe Tommaso Campanella & sa juste place dans les débats cosmologiques
qui ont marqué la culture européenne entre le XVI® et le XVII® siecle.

TiziaNA SUAREZ-INANI

G. W. E. HeGEL, Ecrits sur la religion (1822-1829), traduction de Jean-Louis
Georget et Philippe Grosos, avant-propos de J.-L. Georget, introduction de
Ph. Grosos (Textes philosophiques), Paris, Vrin, 2001, 177 p.

Traduits pour la premiére fois en francais, les quatre textes proposés dans ce volume
sont a tous égards des textes de circonstance. Préface a 'ouvrage d’un autre, défense
publique faisant réponse a une plainte en diffamation, recension de livre ou réaction
a une publication critique de sa doctrine, ils ont chacun été sollicités par I’entourage
de I'illustre professeur ou suscités par les circonstances plutdt qu’ils ne s”inscrivent dans
le développement organique de sa pensée. En outre, ils doivent beaucoup au contexte
qui les a vu naitre, que ’avant-propos de J.-L. Georget reconstitue minutieusement
comme marqué & la fois par la réorganisation liturgique et administrative des Eglises
commandée par ['affirmation étatique de la dynastie prussienne et la recherche par un
Hegel tout fraichement appelé a Berlin d’une position institutionnelle et politique,
laquelle passait par la constitution de réseaux et une obédience sans faille au pouvoir.
[l est donc malaisé de distinguer ce qui dans ces textes pouvait relever des dispositions
philosophiques et spirituelles de Hegel (dans ’ordre de la foi, le protestantisme s"ac-
cordait assurément au plus prés avec le procés général d’intériorisation dévolu a la
philosophic de I"Esprit, et peut-étre I’englobante réforme prussienne de I’Etat ne dis-
convenait-elle pas au mouvement déclaré de la raison dans I"histoire) de ce qui revenait
a la déférence envers cet Etat qui avait fait de lui une figure incontournable de la nouvelle
université (et qui ne pouvait que lire alors d’un ceil favorable I’affirmation philosophique
de sa propre unité avec I’ Eghsc protestante). Ainsi, exemplairement, est-ce autant par



BIBLIOGRAPHIE 31

fidelite au pouvoir que par conviction intellectuelle que Hegel, dans le premier de ces
textes, s’attaque a la religion du sentiment exposée par Schleiermacher, alors en dif-
ficulté avec les services du roi Frédéric-Guillaume 11 dans la querelle de la liturgie.
Les écrits rassemblés dans ce volume ne sont donc pas pour faire mentir ’apostrophe
de philosophische Ministerkreatur lancée par Schopenhauer a Iendroit de Hegel. Du
reste leur caractére circonstanciel n'est pas sans avoir laissé une empreinte : ’obscurité
de la prose, sinucuse et embarrassée, a pu en effet le faire soupgonner de duplicité voire
de crypto-athéisme par la critique moderne. Une suspicion dont {’introduction de Ph.
Grosos vise pourtant a le laver en recadrant la difficulté : s’il n’est certes pas question
de nier ce que ces textes doivent a leur conjoncture particuliére, le probléme précisément
posé par I’énonciation hégélienne devrait pourtant étre considéré depuis la perspective
inverse, soit a partir de la gageure que constituait pour le philosophe la fidélité a sa
propre pensée dans un tel contexte spirituel. En effet, sa thése fondamentale de "ac-
complissement de 'absolu en sa présence a lui-méme intégrale et sans retrait dans
["immanence du concept se trouvait désaccordée avec plus d’un aspect essentiel du
luthéranisme (ainsi la transcendance de Dieu, caché encore en sa révélation christique),
et la supériorité alors implicite de I’approche philosophique du religieux sur celle
théologique ne pouvait guére espérer trouver grace dans un tel environnement. [l fallait
donc avancer avec précaution, voire ruser quelque peu. En outre, la tiche difficile tentée
par Hegel de penser le rapport de la religion a la philosophie selon le schéme d’une
réconciliation entre fol et savoir requérait une expression et un lexique appropriés, qu’il
s agissait de conquérir. L obscurité de ces textes est donc tout aussi bien 4 mettre au
crédit d’un penseur qui n’a pas reculé devant les défis qu'un effort de cette ampleur
posait a la langue philosophique.

Francors FeLix

Xavier TILLETTE, Les philosophes lisent la Bible (Philosophie et théologie),
Paris, Cerf, 2001, 198 p.

Loin d’étre une recherche méthodique sur les types de lecture que les philosophes
ont pu faire de la Bible, cet ouvrage ne donne que quelques échantillons caractéristiques
de leur approche des textes. Et comme ['attention des philosophes n’a été aimantée que
par un nombre restreint de passages ou de livres bibliques, le choix des commentaires
est dicté par la chose méme. Nous trouvons dans 'ordre la création du monde et de
"homme, le péché et I'expulsion du paradis, la figure de Cain, Babel et la confusion
des langues, le sacrifice d’Abraham, la lutte de Jacob avec I’ Ange, Moise et le buisson
ardent, la prosopopée de la Sagesse et les malheurs de Job. Parmi les passages du
Nouveau Testament, dont les principaux ont déja ét¢ examinés par I’A. dans Le Christ
de la philosophie, il ne reste ici que le mystére de Noél, le baptéme et les tentations
de Jésus. Cette enquéte s'avere décevante. Dés les premiéres pages, on s’apercoit que
la Bible, malgré ’hommage que la plupart des philosophes lui adressent, ne pénétre pas
profondément leur réflexion, qu’elle n’est a leurs yeux le lieu que d’une extrarationalité
étrange et qu’elle leur demeure par conséquent étrangere. C’est le cas de Descartes,
Leibniz, Jacobi, Schopenhauer, Jaspers. Pour Kant et les philosophes postkantiens,
pourtant théologiens de formation et nourris de Bible, il n’en va guére autrement ; par
méthode ou par sensibilité, ils sont restés a 'extérieur du temple. Et que peuvent bien
apprendre ’ironie et la polémique souvent cinglante de Bauer, Marx, Engels et Nietzs-
che ? Quant aux apergus que I’A. donne des ceuvres de Béhme, Hamann, Schelling,
Baader, Chestov, Kierkegaard, ils sont & notre gott trop brefs, mélés a des considérations
d’un moindre intérét, et ne permettent pas de mesurer les enjeux spéculatifs et existen-
tiels réels que ces auteurs ont voulu donner a leur approfondissement des saintes



32 BIBLIOGRAPHIE

Ecritures. lci, ¢’est I'A. qui nous semble étre resté a la périphérie des choses. En
conclusion, cet ouvrage donne une impression d’inachevé et de décousu, et n’éclaire
a notre avis ni la Bible ni la démarche philosophique.

JeaNn BoreL

Mario TurcHeTTl, Tyvrannie et tyrannicide de 'Antiquité a nos jours (Fonde-
ments de la politique), Paris, P.U.F., 2001, 1044 p.

Ce livre monumental a pour objet de réunir toutes les réflexions et les pensées sur
la tyrannie et le tyrannicide. L’A. propose a son lecteur un voyage historique et phi-
losophique pendant lequel il écoute ceux qui se sont exprimés sur cette question pendant
plus de 2000 ans : philosophes, historiens, rhéteurs, hommes politiques, poetes, théo-
logiens, canonistes, penseurs politiques, sociologues, économistes, anthropologues, etc.
Mais loin de résumer leurs pensées, I’A. propose de fines analyses sur les nombreux
avatars de la tyrannie (despotisme, autocratie, césarisme, dictature, etc.) et du tyranni-
cide (droit de résistance, refus d’obéissance, régicide, exil, etc.) dont toutes les époques
se préoccupent. — L’ouvrage est composé de deux parties. La premicre concerne la
période antique et médiévale. C’est "occasion d’assister a la naissance de la tyrannie
et aux premiers tyrannicides dans le monde grec, et de distinguer leurs premiéres
caractéristiques. Puis I’A. montre comment ces concepts évoluent, se transforment a
Rome, dans le judaisme ct le christianisme en passant, toujours avec beaucoup de soin
et de détails, jusqu’a la fin du Moyen Age. C’est que la tyrannie et le tyrannicide sont
liés a d’autres idées sur e pouvoir et le droit, comme le droit naturel et le positivisme
juridique. Sans omettre le droit d’excommunter qui donna lieu 4 une importante querelle.
Quand un roi ou un empereur jugé hérétique par le pape refusait de déposer sa couronne,
il devenait un «tyran d’usurpation» et ainsi, susceptible d’étre assassiné. La querclie
entre le pouvoir spirituel (pape) et le pouvoir temporel (empereur ou roi) s’est étendue
sur plusicurs siécles. — La deuxiéme partie. qui traite de [’ére moderne au sens large,
du XVI¢ au XX siccle, continue sur la méme ligne en présentant ce qui s’est dit et pensé
avec unc exhaustivité remarquable. La tyrannie est toujours proche de diverses notions
politiques ou non, par exemple, comme celles de raison d’Etat ou bien de dignité
humaine, voire d’une philosophie de I'histoire particuliére. Les arguments des auteurs
ou des courants philosophiques sont exposés avec clarté et concision, et placés dang
leur cadre historique. La tyrannie ne s’arréte pas au XVIII® siécle. Elle continue d’ali-
menter les débats aux XIX® et XX° siécles sous d’autres déguisements : dictature,
terrorisme et totalitarisme. La dictature du prolétariat, comme la concevait Lénine, se
compose de deux éléments, la négation de la démocratic, qui en cst [’cssence, et la
violence, qui en est la dynamique. Eléments indispensables a la tyrannie classique.
L’¢épilogue s’interroge les formes actuelles de la tyrannie, La mondialisation est peut-
étre 'une d’elles : elle constitue un «pouvoir économique redoutable parce qu’a la
différence du pouvoir politique, il est anonyme et sans visage» (p. 976). Ce livre nous
apprend, entre autres, comment différentes notions politiques — ainsi le droit de résis-
tance — sont entrées dans les constitutions de plusieurs pays. La tyrannie fait partie
int¢gralement de notre histoire, clle n’est pas limitée a telle ou telle ¢poque lointaine.
Bref, ce parcours historique sur le phénomene tyrannique est indispensable non seu-
lement pour comprendre I'histoire des idées politiques, mais aussi pour saisir les causes
idéologiques des grands événements. Le livre contient une importante bibliographie, un
index des noms de personnes, ainsi le lecteur intéressé peut consulter cette somme de
savoir par théme ou bien par auteur.

KARIM ERARD



BIBLIOGRAPHIE 83

JeaN-PierrRE COMETTI, Musil philosophe, ['utopie de [’essayisme, Paris, Seuil,
2001, 171 p.

L’A. signe ici, sauf erreur, son quatri¢éme ouvrage sur Musil, dans lequel il appro-
fondit certains des themes centraux des préoccupations de Musil, qui ont essentiellement
trait au rapport entre philosophie et roman ou entre la théorie et la fiction. Comme I’A.
le rappelle dans son avant-propos, «les positions de Musil a I’endroit de la philosophie
sont passablement ambigués. Cette ambiguité tient en partie au fait que Musil, avant
de choisir le métier d’écrivain, a été philosophe, entendons par la qu’il a étudié la
philosophie» (p. 11). Nous sommes effectivement en présence d’un écrivain dont les
compétences en philosophie, mais aussi dans les sciences, la psychologie ou la socio-
logie ¢taient bien au-dessus de la moyenne et qui a sciemment renoncé a pratiquer
professionnellement la philosophie, alors qu’il avait un don et les moyens de devenir
un bon professionnel dans cette discipline, pour se consacrer entiérement a 1’écriture
romanesque. On pourrait donc dire, que Musil aurait largement eu, s’il I’avait voulu,
les moyens de devenir un philosophe professionnel. C’est en véritable philosophe qu’il
rédige certains chapitres de L homme sans qualités, notamment ceux consacrés a la
psychologie du sentiment. Mais Musil se plaint par ailleurs dans maint passage des
Journaux, notamment a la fin de sa vie, de la dérive théorique de son écriture. On connait
aussi sa déclaration fracassante contre les philosophes qui sont «des violents qui, faute
d’armée a leur disposition, se soumettent le monde, en I’enfermant dans un systéme»
(HsQ, chap 62, cité p. 58). La relation que Musil entretient avec la philosophie est donc,
pour le moins ambivalente. Dans le chapitre 1 («Philosophie et utopie», p. 17- 34),
Cometti montre 1’attrait de Musil pour une philosophie empiriste et «soucieuse de
rigueur» (p. 17) et retrace la formation intellectuelle de Musil passant par E. Mach
(2 la pensée duquel il consacre sa thése de doctorat) et Nietzsche, chez qui Musil
«trouvait une réponse a son propre attrait pour I’éthique et I'esthétique, ainsi que
I"illustration d’un type d’écriture et de philosophie différent de ce qu’il refusait a la fois
en littérature et en philosophie» (p. 25). Le chapitre 2 intitulé «Philosophes et écrivains»
(p- 35-56) est consacré a I’analyse de ce que Ulrich/Musil appellent le «sens du pos-
sible», par opposition au sens du réel. Si Ihistorien a affaire au passé, le romancier a
plutot affaire au possible : le roman apparait ainsi plutdt comme «une version du monde»
qu’une «chronique du monde» (p. 40). Le probléme essentiel étant pour le romancier
de présenter des modéles de vie possible et d’actions possibles. Mais «vivre comme
on lit ou vivre comme on philosophe [...] n’est pas si simple, car avant de philosopher
il faut vivre» (p. 46) et Musil reconnaissait lui-méme avoir «si peu vécu». Si «d’un
philosophe on attend habituellement qu’il s’attache a des problemes et s’emploie a les
¢lucider» (p. 57) qu’attend-on d’un romancier ? C’est a la réponse de cette question
qu’est consacré le chapitre 3 («Expériences de pensée», p. 57-77). Selon I’A.«au regard
de ce qu’ils intégrent, les grands romans s’apparentent a des univers de sens qui
fournissent un éclairage spécifique, certes différent — du moins en apparence —, mais
tout aussi important que les systémes philosophiques» (p. 58). La fiction permet a Musil
de multiplier les points de vue en conférant a chacun d’eux une importance particuliere,
permettant & chaque fois qu'un probléme particulier est posé de trouver une réponse
particuliére, alors que «les problémes philosophiques réclament des solutions globales»
(p. 70). Pour Musil la fiction ouvre sur le monde du possible et donc de I’utopie ce
qui implique cette omniprésence de I’ironie (p. 75) qui frappe le lecteur des les premicres
lignes de L 'homme sans qualités. Dans «Ethique et esthétique» (p.79-110) dont Musil
a «toujours pensé qu’il ne faisaient qu’un» (cité p. 79), I’A. traite du rapport du ratioide
et du non-ratioide, de celui entre I’art et le réel et, plus généralement de la conception
de la vie humaine, sujet de préoccupation éthique majeur de Musil. Ces points sont d’une
grande importance puisque le romancier estimait que son ceuvre €tait tout autant la
description d’une société donnée (une sorte de comédie humaine de I’ Autriche d’avant

Philosophie
contemporaine



84 BIBLIOGRAPHIE

la catastrophe de 1914) qu’un livre ouvert sur le possible et décrivant des modes d’agir
éthiques. L’A. distingue ici deux types fondamentaux de conception romanesque : celle
qu’il appelle «textualisme», dont Proust serait 'exemple et qui serait centrée sur une
conception «autoréférenticlle» (p. 91) de la littérature. «La position de Musil est d’une
autre nature ; elle plaide pour une esthétique soucieuse de mieux comprendre les rapports
complexes qui associent [art et I'expérience esthétique a d’autres formes d’expérience»
(p. 91) et permet donc une confrontation de la littérature avec une ensemble d’expé-
riences extra-littéraires. Ainsi I’art ne doit pas, aux yeux de Musil étre opposé a la
science, pas plus qu’il ne faut opposer le sentiment a I'intellect, mais selon lui, «les
émotions elles-mémes doivent se voir attribuer une dimension cognitive» (p. 97). Un
centre de préoccupation majeur de Musil a été la psychologie expérimentale, notamment
[’école de la Gestalt. Dans «Questions de psychologie» (p. 111-138) I’A. traite notam-
ment des critiques de Musil a I’encontre de Mach. En vertu de I’adage gestaltiste, selon
lequel le tout est davantage que la somme de ses parties (par exemple la melodie est
davantage que la somme des notes qui la compose), Musil critique la conception
machienne de 1’émotion qui fait de celle-ci un simple agrégat d’éléments simples. Cette
position conduit Musil a «ne pas identifier le sentiment et la sensation» (p. 127). Dans
la derniére partie de son ouvrage («Philosophie de I’essayisme», p.139-159), I’A. traite
de I’essai qui, a bien des égards constitue la réponse de Musil au dilemme de I’opposition
entre la théorie et la fiction. En effet, «I’essayiste ne démontre pas [...] c’est un esprit
attentif au singulier, donnant a ce qu’il écrit une coloration éthique» (p. 140) et le mode
particulier de I’essai permet ainsi de faire le lien entre art et science, Musil plaidant
«vigoureusement pour une littérature dont ’audace rivaliserait avec les innovations de
la science» (p. 149) et dont les concepts vagues seraient traités avec toute 1’exactitude
et la précision qu’ils méritent. Deux erreurs typographiques a signaler : p. 71 ligne 28,
il faut lire Agathe pour «Clarisse» ; p. 112, note 3 il faut lire 1838 pour «1938».

STEFAN IMHOOF

FeLix PerEzZ, En découvrant le quotidien avec Emmanuel Lévinas (Judaismes),
Paris, L’Harmattan, 2000, 336 p.

FeLix Perez, D 'une sensibilité a autre dans la pensée d’ Emmanuel Lévinas
(Judaismes), Paris, L’Harmattan, 2001, 332 p.

Comme la geste d’Abraham ne cherche pas a expliquer dans quelle Mésopotamie
a grandi le Patriarche, mais la maniere dont il s’en déprend, le premier ouvrage de Félix
Perez ne vise pas a dire dans quel Heidegger s’est forgé Lévinas, mais comment il s’en
distancie. Le parallele de ces deux détachements n’est nullement fortuit, et ¢’est bien
ce que I’A. va s’efforcer de montrer. De méme qu’Abraham, en s’éloignant de sa patrie,
de ses habitants et des siens, a progressivement vécu un autre rapport a la terre et au
prochain, de méme Emmanuel Lévinas, en se déprenant du climat et de I’enchantement
heideggériens, a retrouvé le sens et ’authenticité du quotidien. Alors que Heidegger
semble maintenir un systeme de valeurs par lequel I'Un, I’Unique, ’Unité sont valorisés
contrairement au quotidien dans son mode multiple qui, lui, est dévalorisé et ne peut
€tre envisageé que comme une expérience inauthentique, I’A. montre comment la redé-
couverte que Lévinas a faite de la transcendance du Dieu biblique, qu’aucun théme ne
peut amener dans la course de I’étre, I’a conduit a repenser la vie quotidienne comme
['unique relation, et la plus souhaitable, a la terre. Et I’A. de résumer de maniére trés
suggestive "accomplissement de I’itinéraire philosophique qu’il retrace : «chez Lévinas,
la finalité de la nature est la maitrise non pour le culte, mais pour le quotidien, non pour
le temple, mais pour la nourriture, non pour les jours d’inauguration, mais pour les jours



BIBLIOGRAPHIE 85

ouvrables, non pour célébrer un événement festif, mais pour subvenir aux besoins des
hommes. Pour Heidegger, sans le sacré, le monde tombe dans les choses quotidiennes,
pour Lévinas, sans le quotidien, le monde n’est pas découvert» (Cf. p. 74). — C’est un
autre trajet de la pensée lévinassienne que Félix Perez poursuit dans le deuxiéme
ouvrage. Il s’agit la d’expliciter le changement d’orientation et I’approfondissement qui
se sont opérés dans la manicre d’envisager le rapport au prochain a partir de Totalité
et infini, et qui aboutissent a Autrement qu 'étre. En effet, si, dans le premier texte, le
sensible est interprét¢ dans le sens de la consommation et de la jouissance, si I’ego
s’identifie dans le «concret de I’égoisme», et que la jouissance de I’ego donne sa
concretude a la sensibilité, dans le second texte, cette jouissance de I’ego séparé n’est
plus seulement la condition de possibilité¢ d’un désir métaphysique par lequel il s’ouvre
a plus qu’a lui-méme et découvre sa subjectivité comme accueil et hospitalité, elle se
métamorphose totalement jusqu’a se nier elle-méme dans le réveil d’une responsabilité
infinie envers le prochain, jusqu’a se substituer a lui dans la condition d’otage. Pour
Lévinas, cette responsabilité pour le prochain, qui va au-dela du légal, oblige au-dela
du contrat, ne peut venir que d’en-de¢a de la liberté, comme d’un immémorial. Elle se
vit comme une kénose sans fin, ou le moi responsable n’en finit pas de se vider de lui-
méme.»En tant que m’arrachant moi au concept du Moi, dit-il, la fission du sujet est
une croissance de I’obligation au fur et a mesure de mon obéissance, 1’augmentation
de la culpabilité avec I"augmentation de la sainteté, accroissement de la distance au fur
¢t a mesure de I’approche». Dans ce bel exposé qui tente de rendre compte de tous les
aspects de l'identité nouvelle du ['un-pour-{'autre que la subjectivité acquiert dans
Autrement qu'étre, I’A. nous offre aussi de belles pages de confrontation avec la
perspective sartrienne de 'autre comme «enfer».

JEAN BOREL

JacQuUES DERRIDA, ELISABETH ROUDINESCO, De quoi demain... Dialogue (Histoire
de la pensée), Paris, Fayard/Galilée, 2001, 324 p.

Voici un ouvrage qui nous montre Derrida sous un jour nouveau. Le philosophe,
qui a la réputation de publier des ouvrages difficiles, nous livre ici un texte fluide et
passionnant qui aborde les questionnements de société les plus actuels, ceux-la méme
que nous rencontrons quotidiennement dans la presse et les médias, traités souvent avec
combien peu de profondeur. Le texte prend la forme d’un dialogue dense et animé avec
["historienne et spécialiste de la psychanalyse E. Roudinesco, et soumet a une réflexion
toujours vive et exigeante successivement les questions de I’héritage intellectuel, de la
politique de la différence, de la reformulation de la famille, de la liberté humaine, du
mauvais traitement des animaux, de ’esprit de la révolution, de ["antisémitisme, de la
peine de mort et enfin de la psychanalyse. Les deux penseurs prennent pour point de
départ I’interrogation inquiete de Victor Hugo sur la nature de nos lendemains. L époque
que nous vivons est ainsi d’emblée pergue comme le crépuscule d’un état a venir, sur
lequel il nous faut d’ores et déja réflechir. Une complicité vieille de trente ans unit les
deux interlocuteurs. Elle débouche sur un dialogue sans complaisance, qui a été d’abord
enregistré puis retranscrit par le biais d’une écriture «a deux mainsy. Cette approche
mixte s’avére d’une grande richesse, combinant avec bonheur philosophie, histoire,
littérature, politique et psychanalyse. Le texte s’ouvre sur la question de ['héritage, et
plus spécifiquement, pour Derrida, du choix que chacun est tenu de faire vis-a-vis de
ce dernier. Le philosophe se positionne notamment par rapport aux penseurs des années
soixante-dix, et décrit le lien qu’il congoit comme nécessaire entre la notion d’héritage
et celle de déconstruction. L héritage apparait ainsi comme une dialectique entre fidélité
et infidélité : il s’agit de réaffirmer le passé pour mieux s’en affranchir. L’héritage



86 BIBLIOGRAPHIE

effectuc alors son réle de transmetteur, tout en étant remis en question, transformé. La
déconstruction fonctionne d’une maniére comparable. Derrida la présente ici comme un
hommage critique. 1l s’agit de saisir le moment dogmatique d’une ccuvre pour mieux
en rendre compte, de la critiquer pour la faire vivre autrement. La démarche de Derrida
apparait au fil du dialogue dans toute sa clarté : il est a la recherche du présuppose de
toute pensée, de ce qui la rend possible mais la restreint tout a la fois. C’est a la suite
de cette épreuve seulement que cette pensée pourra ¢évoluer, étre transmise, transformeée,
réappropriée, et fonctionner ainsi en tant qu’héritage. — Le chapitre suivant traite des
politiques de la différence. Derrida et Roudinesco y abordent des questions telles le
politiquement correct, le harcélement sexuel ou les quotas. Tous deux défendent une
position de prudence et de mesure. S’il faut refuser un certain narcissisme des minorités,
il est néanmoins nécessaire de comprendre ["urgence vitale des réflexes identitaires. La
philosophie nous appuie dans cette démarche dans la mesure ou elle se présente comme
un projet de perpétuel déracinement, de rupture continuelle des limites. Les deux
penseurs pronent en définitive une éthique de la vigilance. — Les questions de la
normalisation de I’homosexualité dans nos sociétés et de la transformation de la structure
familiale traditionnelle sont ensuite 1’objet d'une réflexion sans préjugé. Derrida se
montre trés progressiste, acceptant notamment les enfants dans le couple homosexuel.
Ce qu’il importe de maintenir, souligne-t-il, c’est le lien familial lui-méme, qui doit
persister a travers les évolutions inévitables de ’organisation de la famille. Le chapitre
qui suit traite de la liberté, dont les deux penseurs ont des conceptions divergentes. Celle
de Derrida fait de la liberté un exceés de complexité par rapport a un état machinal de
base : la liberté est un excés de jeu dans la machine. Plus simplement, la liberté est pour
Derrida «ce qui vient», I'incalculable, I’événementiel, 'imprévisible, bref, 1’Autre.
- Cet Autre peut prendre la figure de I’animal. La question de I’animalité apparait
comme centrale aux yeux de Derrida en tant que signe majeur de logocentrisme depuis
Descartes et I’hétérogénéité qu’il a fondée entre humanité et animalité. Selon Derrida,
il y a au fond bien plus d’une limite et de trés nombreuses hétérogénéités dans 1’or-
ganisation du vivant en général. Aucune des caractéristiques spécifiquement humaines
ne s’avérent en effet réservées a 'homme seul : soit que I'on découvre que certains
animaux possédent ¢galement tel trait que [’on croyait distinctif, soit que ['on réalise
qu’au fond, 'homme ne le détient pas vraiment. C’est néanmoins une erreur de vouloir
accorder des droits aux animaux a la suite des droits de I’homme. Derrida propose une
démarche plus fondamentale : réélaborer ces derniers en interrogeant la notion de
subjectivité humaine post-cartésienne qui les fonde. — La notion de révolution occupe
ensuite le cceur du dialogue entre les deux auteurs. Il s agit de transformer I'idée méme
de la révolution pour la sauver. Pour Derrida, toute responsabilité est révolutionnaire.
C’est notamment le cas de celle de I'Etat face au néo-libéralisme. Le philosophe appelle
de ses veeux la constitution d’une nouvelle Internationale en lutte contre les plaies du
nouvel ordre mondial : chomage, exclusion, guerre économique, trafic d’armes,
ethnicisme, mafia, drogues, etc., sous I’égide d’une déclaration sur I’horreur de I’état
du monde qui ferait écho a I'«horreur économique» de Viviane Forrester. Le chapitre
qui suit pose le probleme de I'antisémitisme. Derrida et Roudinesco y effectuent une
méditation autour du sentiment de la judéité et tentent de se situer au-dela des
communautarismes. L antisémitisme apparait comme un symptome qu’il est nécessaire
de prendre en compte. Ne pas interdire, donc, mais répondre. — Derrida en vient ensuite
a la peine de mort, en confrontation avec Kant, qui pose cette derniére comme le
transcendantal du droit lui-méme. Selon le philosophe, ¢’est précisément & cette position
que I'abolitionnisme doit s’attaquer afin de justifier I’abolition de maniére principielle.
[l faut en finir avec cette conception propre & une majorité des philosophes, selon
laquelle la peine de mort constituerait la dignit¢ de I’homme qui transcende ainsi sa
condition de vivant. Le philosophe y oppose une réflexion sur le pardon. — Le dialogue
se termine avec la question de la psychanalyse, a propos de laquelle Derrida est tenu
de se situer. C’est par le biais de la notion d’amitié qu’il décrit sa relation avec la discipline



BIBLIOGRAPHIE 87

chére a Roudinesco : il I’approuve mais désire rester critique. Il souligne en outre le fait
qu’il n’existe pas de prise en compte réelle des résultats de la psychanalyse dans nos
sociétes, notamment dans le domaine du droit, ce qu’il regrette. Une forme de révolution
psychanalytique s’avere nécessaire. — Cet ouvrage est a mettre entre toutes les mains. Celui
qui connait déja Derrida le retrouvera avec plaisir dans cette confrontation directe avec
des questions d’actualité, alors que ceux qui ne |’ont pas encore lu trouveront ici une porte
d’entrée qui aiguisera leur intérét et les guidera vers d’autres textes.

ADELE THORENS

MUuRier GILBERT, L 'identite narrative. Une reprise a partir de Freud de la
pensée de Paul Riceeur (Le champ éthique — 36), Geneve, Labor et Fides,
2001, 277 p.

I1 s’agit d’une thése de doctorat en psychologie, qui interroge le concept ricceurien
d’identité narrative en se demandant, & partir d’une relecture de Freud et de Lacan, si
Ricceur n’est pas passé a coté des présupposés inconscients de cette identité narrative.
Il y aurait ainsi comme une trop grande transparence dans la perception narrative de
soi telle que Ricceur la construit, au détriment des ¢léments de décentrement qui rendent
plus difficile le rassemblent unitaire du soi. L. A. nous oblige ainsi a revenir sur les débats
antérieurs de Ricceur avec ’anthropologie psychanalytique. Elle montre en méme temps,
de maniere convaincante, que la constitution du soi, si importante pour I’ éthique, requiert
une mise en demeure plus radicale, pouvant provenir d’autrui, mais aussi de I'incons-
cient comme tel. — Malgré certains répétitions et une argumentation parfois un peu
hdchée, I’ouvrage se lit agréablement et vient s’ajouter aux bonnes présentations de
I"éthique ricceurienne. Dans la bibliographie, on regrettera I’absence des travaux de Jean-
Marc Ferry, de Gilbert Vincent (sur la notion d’identité narrative) et d*Alain Thomasset.

Denis MULLER

Joun D. Caruto, On Religion (Thinking in Action), London-New York,
Routledge, 2001, 147 p.

Professeur de philosophie a 1'Université Villanova aux Etats-Unis, I’A. est bien
connu des amateurs de Kierkegaard, de Heidegger et de Derrida (I’ouvrage est dédié
a ce dernier). On Religion est une méditation originale, profonde, déroutante et méme
assez drole, sur les liens philosophiques, spirituels et existentiels entre Dieu et I’'amour.
Trés marqué par Augustin et par Derrida, I’A. propose une conception large de la
religion, ¢’est-a-dire a la fois non confessionnelle, non limitée au judéo-christianisme,
post-séculiére et post-moderne. La religion est pour celles et ceux qui aiment (religion
is for lovers), sans que 1’on puisse pour autant confondre toute forme d’amour avec I’idée
de Dieu. Le décryptage de cette religion traverse la culture contemporaine, du
cyberspace a la Guerre des étoiles en passant par I'examen du fondamentalisme et la
mort de la mort de Dieu. Le front anti-rationaliste prend un tour anti-kantien, si du moins
Kant peut étre compris ironiquement comme «le chef de la police» (the chief of police,
sic, p. 49) patrouillant pour délimiter les bornes du possible. Le Dieu de la «religion des
amants» est, au contraire, un dieu lié a I’indécidable, mais derechef traduisible dans les
formes éthiques les plus variables et les plus concrétes. Un livre passionnant et irritant,
qui a le mérite de placer le couple de Dieu et de I'amour au cceur du retour des religions.

Denis MULLER



28 BIBLIOGRAPHIE

JACQUELINE LAGREE, Le médecin, le malade et le philosophe, Paris, Bayard,
2002, 219 p.

Spécialiste de la philosophie de I’age classique, J. Lagrée participe depuis quinze
ans a un dialogue intensif avec des médecins au sein du Comité régional d’éthique de
Rennes. Le présent ouvrage est le fruit croisé de cette compétence et de cette expérience :
le lecteur y découvre avec bonheur comment la philosophie morale, dans son épaisseur
historique et dans sa diversité doctrinale, peut étre renouvelée par les questions concrétes
nées de la pratique médicale et de la délibération clinique, tout en restant elle-méme
a distance et en apportant sa propre contribution. L’ouvrage est organisé en quatre
parties. 1) Qui soigne-t-on ? 2) Ce que parler veut dire 3) La pratique médicale 4) Des
vertus du malade et du médecin. Dans la premiére partie, il est souligné que le malade
est une personne, alors que I’embryon, lui, appelle un respect spécifique, dépassant
I’opposition simpliste du réductionnisme a un simple matériau biologique ou de I'iden-
tification substantialiste de I’embryon a une personne compléte des la fécondation. Il
s’ensuit de belles réflexions, sereines et assez classiques, sur le «don médical de soi»
(qui est toujours davantage qu’un don d’organes) et sur les conditions d’un authentique
consentement libre et éclairé et d’une expérimentation humaine respectueuse des fina-
lités humanistes de la médecine. La deuxiéme partie développe les relations de confiance
et de vérité constitutives du colloque du médecin et du patient. La pratique médicale,
objet de la troisieme partie, se déploie en trois directions : thérapie, opération chirur-
gicale (regard étonnant de la philosophie sur 1’acte d’opérer) et accompagnement
(J. Lagrée présente ici des réflexions modérées et pleines de bon sens sur les ambiva-
lences de I’euthanasie active directe et plaide avec force pour les soins palliatifs). La
quatriéme partie se termine par un appel a une éthique de la sollicitude. — Il s’agit d’un
ouvrage agréable a lire et fournissant un bon apergu des débats actuels en éthique clinique.
Peut-étre la perspective est-elle trop centrée sur le médecin individuel et pas assez sur les
dynamiques et problémes des équipes soignantes et des structures médicales et universitaires.

DenNts MULLER

GILBERT Boss, La fin de ['ordre économique, Zurich, Grand Midi, 2000, 232 p.

L’ouvrage de Boss est une critique reconstructive du systéme économique libéral
en vigueur et aujourd’hui en crise. Un systéme caractérisé par la centralité du marché
comme régulateur naturel de [’activité économique, mais qui s’auto-détruit par sa
généralisation a I’ensemble des productions et des échanges humains (p. 158). Les
conséquences d’un tel systéme sont la misére, le chdmage grandissant et la cohabitation
dangereuse entre la majorité de la population pauvre et la minorité riche, cible privilégiée
de diverses violences. La menace pour la minorité riche est d’autant plus sérieuse que
les rangs des chomeurs se voient grossir par les techniciens, les scientifiques,les intel-
lectuels et les cadres (p. 217). De plus I’ordre économique actuel — 1’économisme — est
fortement marqué par son immoralité et son refus de toute idée contraire 4 son fonde-
ment. C’est ce qui constitue selon I’A., le facteur essentiel de son déclin. Pour lui, la
méfiance face aux pures idées, a la réflexion critique, a la spéculation, caractéristique
de la vision technique et économique du monde, représente I’un des obstacles majeurs
a la résolution de la crise actuelle, dans la mesure ou elle n’est plus simplement une
crise économique mais une crise de I’économie (p. 13). Une telle crise se manifeste par
la poursuite du confort qui représente plutdt une réduction de la recherche de I’accom-
plissement terrestre de [’homme a ses aspects les plus vulgaires, les moins enthousias-
mants. Pourtant notre civilisation preche tant la liberté, le développement autonome de
I'individu, I'initiative personnelle et le génie créateur, I'indépendance et 1’originalité,



BIBLIOGRAPHIE 89

alors qu’en réalité, et sous le couvert du libre trafic du travail, ce systéme répand la
servitude a un degré sans doute jamais connu dans I’histoire humaine. C’est un systéme
de servitude qui se poursuit de maniére sauvage (p. 142, 145). L’A. ne propose pas une
morale en remplacement d’une autre, mais plutdt d’avoir un sens authentique de la
morale. Il devient ainsi nécessaire d’ouvrir un chantier permanent de la réflexion
politique et éthique non dans un terrain vague aux frontiéres de la cité mais au centre
méme (p. 218). Un tel chantier se chargera d’élaborer de nouvelles conceptions éthiques
compatibles avec notre désir de réaliser I’humanité dans la vie terrestre des individus.
Au demeurant, il importe de ramener le marché a sa fonction normale d’échange de
marchandises, et de rétribuer le travail intellectuel et artistique autrement que par les
mécanismes habituels du marché. Car le domaine des idées echappe a la notion de
propriété qui fonde 1’échange. En définitive, Boss nous donne a faire et a espérer. En effet,
pour lui, I’écroulement de I’ordre économique actuel est une chance, une occasion donnée
a I’imagination, a la pensée, et en cela il est un appel & une nouvelle émancipation marquée
par la prépondérance des idées et la participation de tous a des degrés divers. Ainsi pourra-
t-on garantir 4 la science économique, jusqu’ici apprivoisée par les seuls experts, la
légitimité dont elle a besoin pour son applicabilit¢ populaire. On peut seulement se
demander si la démocratie en tant que jeu majoritaire est applicable a la science.

Ricnarp Onpir’t TounG

JEAN LAPORTE, Les Peéres de [ ’Eglise, t. I : Les Peres latins, t. 11 : Les Peres
grecs (Initiations aux Péres de I’Eglise), Paris, Cerf, 2001, 311 + 279 p.

J. Laporte, traducteur de la fameuse Initiation aux Péres de I'Eglise de J. Quasten,
s’est lui-méme essayé de concevoir un manuel d’initation aux «principaux Péres de
I’Eglise latine et grecque» permettant au lecteur d’«entrer profondément dans ’esprit
et les intéréts intellectuels, spirituels et pastoraux de ces grands hommes d’Eglise» (t. I,
p. 7). — La présentation de chaque Pére de I’Eglise consiste en une bréve biographie,
suivie d’extraits et de paraphrases d’ceuvres choisies, qui ne sont pas introduits et ne
font I’objet d’aucun commentaire, ni de notes explicatives, sauf dans de tres rares cas.
Ce parti-pris de livrer les textes antiques au lecteur moderne sans aide particuliére se
comprend dans le contexte nord-américain, ou les fextbooks sont monnaie courante.
Mais il dessert le projet de J. Laporte, qui appelle les lecteurs du XXI® siécle a
«interpréter» les Péres «dans leur contexte historique et culturel» et a ne pas «leur faire
dire ce qui est hors de leur portée en transposant sans précaution leurs données en termes
d’aujourd’huix» (t. I, p. 8). Avec un tel avertissement, louable au demeurant, on s’at-
tendrait & ce que I’A. présente le contexte culturel des textes qu’il cite et qu’il donne
les garde-fous nécessaires pour éviter des transpositions abusives (ne serait-ce qu’en
signalant dans quelle mesure les textes qu’il a choisis sont représentatifs d’un auteur
ou d’un milieu particulier). — Le fait de répartir la matiére en deux volumes, respec-
tivement consacrés aux «Péres latins» et aux «Péres grecs», est probablement repris au
célébre manuel de H. Campenhausen (trad. frang. : Les Péres grecs et Les Péres latins,
Paris, L’Orante, 1963, 1967, republiés au Seuil). Mais des choix différents ont ét¢ faits
quant aux Péres qualifiés de grecs et de latins. J. Laporte traite ainsi de Justin et d’Irénée
parmi les Péres latins, méme s’ils ont écrits en grec (I’A. confond probablement «latin»
et «occidentaly), probablement parce que Justin, bien que né & Naplouse, a enseigné
a Rome et qu’Irénée, bien qu’asiate, a été¢ évéque a Lyon ; inversément, il classe Jean
Cassien parmi les Péres grecs, méme si sa production littéraire est entiérement en latin,
parce qu’il est d’origine scythe (encore que cela soit discut€), et qu’il a vécu en Orient
avant de s’établir A Marseille. Dans ’avertissement (vol. I, p. 7), I’ A. dit regretter d’avoir
fait figurer parmi les Péres latins Justin et Irénée «qui se sentiraient plus a 'aise chez

Histoire de
la théologie



90 BIBLIOGRAPHIE

les grecs». Ce repentir (dont on peut regretter qu’il ne se soit pas concrétisé) montre
lextréme difficulté qu’il y a & répartir la matiére en fonction d’un critére ethnico-
linguistique qui exclut, ceci dit en passant, toute la production des Peres d’Orient, non
hellénophones (J. Laporte manie d’ailleurs ce critere de fagon peu rigoureuse, puisqu’il
classe Cassien en fonction de son lieu d’origine, mais Justin et Irénée selon leur lieux
de production). Sur ce point, le parti pris non géographique d’A. G. Hamman (Les Péres
de ]’Egl:’se, éd. rev., Paris, Migne, 2000) ainsi que de C. Moreschini et d’E. Norelli
(Histoire de la littérature chrétienne ancienne, grecque et latine, t. 1 : De Paul a l'ere
de Constantin, Genéve, Labor et Fides, 2000) est nettement supérieur, et plus conforme
4 la recherche actuelle, qui remet en cause les classifications trop rigoureuses en écoles
et en éres géographiques qui ont été si répandues jusque dans les années 1960. — Du
point de vue du contenu, I’'ouvrage de J. Laporte est daté. Ainsi I’A. renvoie-t-il, pour
Augustin, a la traduction (parfois inexacte et, en tout cas, difficilement trouvable) en
32 volumes parue a Paris en 1873, et ne dit mot ni de la Bibliotheque Augustinienne,
ni de la Nouvelle Bibliothéque Augustinienne, ni de la «Bibliothéque de La Pléiade»,
dans laquelle de nouvelles traductions paraissent depuis 1998. De méme la présentation
des hérésies (t. II, p. 271-276) est-clle reprise a la premiere édition de The Oxford
Dictionary of the Christian Church, publié sous la direction de F. L. Cross, en 1958,
un ouvrage pourtant réactualisé a plusieurs reprises depuis lors. Cette méconnaissance
des travaux récents (justifiée de facon cavaliére dans ’avertissement, vol. [, p. 8) et les
a priori confessionnels de J. Laporte expliquent les développements parfois curieux qui
émaillent son ouvrage, et les jugements de valeur a I’emporte-piece qui y sont légion
(cf. par exemple la note sur ’exégese des Péres, t. II, p. 57, n. 16). — Nombre de fautes
de frappe subsistent dans cet ouvrage qui a déja de nombreuses rides.

Rimir GOUNELLE

CLAUDE JEAN-NESMY, ELISABETH DE SOLMS (éds), Bible Chrétienne, t. V : Le
Psautier et textes en paralléle, Sillery/Québec, Anne Sigier, 2001, 566 p.

CLAUDE JEAN-NESMY, ELISABETH DE SOLMS (éds), Bible Chrétienne, t. V¥ :
Commentaires, Sillery/Québec, Anne Sigier, 2001, 694 p.

Cette ¢édition de la Bible veut répondre a I’attente croissante de beaucoup de fidéles
de toutes les confessions, qui est celle de pouvoir lire et comprendre les Ecritures avec
I"apport des meilleurs commentaires anciens et modernes écrits dans I'histoire de
I’Eglise, et ceci sans devoir étre un spécialiste versé dans [’histoire de I’exégése.
Persuadés, a juste titre, que le renouveau biblique sera de type contemplatif ou ne sera
pas, les éditeurs et chevilles ouvriéres de ce grand ceuvre que sont Dom Claude Jean-
Nesmy et Mére Elisabeth de Solms ont mis le plus grand soin dans la réalisation de
ce cinquiéme tome qui, aprés le Pentateuque, les quatre Evangiles, Les Actes des
Apdtres, Les épitres aux Romains, Corinthiens et Galates, nous présente les 150 Psau-
mes. Cette édition nous invite non seulement a méditer les textes & la lumiére de la priére
bimillénaire chrétienne, mais elle tente encore une voie nouvelle qui, & notre connais-
sance, n’a aucun équivalent a notre époque, en proposant un remarquable effort de
synthese entre I'exégeése moderne et les interprétations tirées de I'immense trésor de la
tradition des Péres de I"Eglise et des Docteurs médiévaux. Le premier volume donne
une traduction précise des Psaumes, faite par Elisabeth de Solms avec, en regard, le
texte complet des paralleles bibliques (et pas seulement les renvois), ce qui permet de
saisir d’un seul coup d’ceil la Tradition cohérente dans laquelle s est développée la Bible,
comme un arbre ou les dernieres branches s’articulent avec le tronc et les racines. «Nous
avons privilégié, disent les auteurs, les paralléles externes avec les autres livres de



BIBLIOGRAPHIE 91

I’Ancien et du Nouveau Testament, car ces paralleles sont a la fois plus fondamentaux
et plus aptes a mettre en valeur 'harmonieuse unité de toute la Révélation, si divers
qu’en soient les €poques, les milieux et les auteurs. Méme en s’en tenant & ces paralléles
externes, ils sont si nombreux que nous avons di leur faire place non seulement sur
les pages de droite, qui leur sont réservées, mais souvent aussi sur les pages de gauche,
en dessous du texte principal qu’ils concernent» (p. 23). Le deuxiéme volume est fait
d’un choix judicieux et significatif de commentaires anciens et modernes, qui ouvrent
a la compréhension profonde de Iintention et du sens spirituel des Psaumes. Apparais-
sent en caractére romain toutes explications sur les points difficiles de la traduction qui
suit le texte massorétique (avec indication des versions LXX et Vulgate), I’interprétation
des textes, la définition des mots ou des thémes fondamntaux, les perspectives spiri-
tuelles ouvertes par cette lecture des psaumes a la lumiére de ’A.T. et du N.T. En italique
est donné un choix des meilleurs commentaires que nous laisse la Tradition. Cette édition
de la Bible et des Psaumes sera précieuse non seulement pour la méditation personnelle
du grand public, mais aussi pour tous ceux qui, d’une maniére ou d’une autre, sont engagés
dans un partage communautaire des Ecritures. Comme les précédents, ces deux nouveaux
volumes ont ¢té réalisés avec le plus grand soin, typographie et mise en page, qualité du
papier et reliure, et se terminent par une table de classification des psaumes selon les
travaux de Hermann Gunkel et une table analytique des mots et thémes clés.

JEAN BOREL

MicHEL REMAUD, 4 cause des Péres. Le «Mérite des Péres» dans la tradition
Jjuive (Collection de la Revue des Etudes Juives — 22), Paris-Louvain,
Peeters, 2000, 367 p.

Le théme du «mérite des peres», pourtant si décisif dans la littérature et les argu-
mentations rabbiniques, n’avait non seulement plus été repris par quiconque depuis
I’étude de A. Marmorstein, The Doctrine of Merits in Old Rabbinic Literature (Londres,
Jews College, 1920), mais n’a jamais fait non plus I’objet d’une étude d’ensemble. C’est
d’emblée dire I"importance de la recherche de Michel Remaud. A cause des patriarches,
de leur foi, de leurs ceuvres et de leur priere, Dieu se montre favorable a I[sraél : telles
sont, briévement résumeées, les conceptions qui s’expriment a travers la formule hébrai-
que zekhut avot, traduite par «mérite des peres». Michel Remaud procede de maniére
tout-a-fait logique : la premiére partie a trait au vocabulaire par lequel s’exprime les
notions liées a I’idée de mérite, ainsi que les termes et expressions par lesquels sont
désignés, dans la tradition juive, les patriarches et les matriarches. Une deuxiéme partie,
qui présente ’essentiel du dossier, se divise elle-méme en trois sections : la premiére
présente les grandes lignes du theme, tel qu’il apparait dans les principaux textes
aggadiques. Aprés une étude de I’adage rabbinique selon lequel ce qui advient aux peres
a valeur de signe pour les fils, I’A. examine les textes présentant le mérite conjoint des
trois patriarches Abraham, [saac et Jacob, puis ceux qui sont attribués a chacun d’entre
eux en particulier. Cette premiére section comporte en outre un chapitre sur les mérites
attribués a d’autres personnages, notamment a la triade de Moise, Aaron et Myriam.
La deuxiéme section s’attache a "’examen du théme et de ses origines dans les targums
Ongelos, Neofiti, Pseudo-Jonathan, chez Philon d’Alexandrie et Flavius Josephe, qui
sont les deux principaux témoins du judaisme hellénistique, dans la littérature apocryphe
et pseudépigraphique des Jubilés et des Testaments des douze Patriarches, et enfin dans
la Bible elle-méme. Une troisiéme section montre que la croyance dans le mérite des
péres, si elle est abondamment attestée dans les sources, ne fait pourtant pas I'unanimite
de la tradition et qu’elle est au contraire I’objet d’une forte opposition, dont I'A. analyse
avec pertinence les motifs et les arguments. A toutes ces sources invoquées manquait
encore le témoignage de la liturgie synagoguale, qui est présenté dans la troisiéme et



Theéologie
contemporaine

92 BIBLIOGRAPHIE

derniére partie, et I’A. de nous montrer que c’est surtout dans le contexte des fétes
d’automne, dont I’'un des thémes dominants est le pardon des péchés, que la liturgie,
au-dela des débats sur la notion de mérite, rappelle a Dieu le souvenir des patriarches
en faveur de leurs descendants. En annexe, I’A. fait une bréve analyse de la formule
«a cause des péres» que 1’on trouve en Romains 11,28. Une large bibliographie, un index
des auteurs anciens et modernes et un index de toutes les sources citées achévent de
faire de cette recherche une référence importante dans le domaine de la tradition juive.

JEaN BOREL

MAaRrC LIENHARD, Martin Luther. La passion de Dieu (L’aventure intérieure),
Paris, Bayard, 1999, 335 p.

Ecrit par le meilleur connaisseur francophone de ’ceuvre de Luther, cet ouvrage
prend place dans une collection fondée en 1996 qui, comme son nom I’indique, accueille
des études consacrées aux figures marquantes de I’histoire de la spiritualité. Cette
orientation explique le propos liminaire de M. Lienhard : «[...] c’est le cheminement
intérieur de I’homme et aussi ses idées que nous aborderons avant tout, pour autant,
certes, que nos sources nous permettent de reconstituer ’aventure intérieure. C’est de
spiritualité plutdt que de controverse qu’il sera question, du regard porté par Luther sur
les choses plutdt que les choses elles-mémesy» (p. 8). Conformément aux principes de
la collection, ce livre comporte trois parties : une biographie intellectuelle, une antho-
logie agrémentée de quelques mots de commentaire, un bref survol de la réception de
la pensée de Luther ; on se bornera a quelques remarques sur I’anthologie. Trés bien
faite, cette anthologie constitue un véritable itinéraire théologique, nous conduisant de
la connaissance ou plutot de la méconnaissance de Dieu par la seule raison a I’existence
eschatologique du chrétien, en passant par la foi que crée la Parole, la révélation de
Dieu en Jésus-Christ, la justification, le Saint-Esprit (réalité dont M. Lienhard fait valoir
que Luther ne I’a pas négligée, contrairement & ce qu’on a pu affirmer parfois), I'Eglise
et les sacrements. On a la, en quelque cent cinquante pages, les principaux thémes de
la théologie de Luther tels qu’ils figurent dans ses écrits les plus importants. En méme
temps qu’il offre une vue synthétique de la vie et de la pensée du Réformateur, cet
ouvrage fournit une précieuse aide a la lecture des textes retenus dans 1’édition, co-
dirigée par M. Lienhard, des (Euvres de Luther & la Pléiade ; a I’heure ou ces lignes
sont écrites, seul le premier des deux volumes prévus a paru. L’auteur rappelle (p. 288)
le cri poussé par le vieux Luther : «Viens, cher dernier jour». Qu’on nous permette plus
sobrement de soupirer : «Viens, cher second volume».

Marc ViaL

DieTricH BONHOEFFER, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
aus der Haft, herausgegeben von Christian Gremmels, Eberhard Bethge
und Renate Bethge, in Zusammenarbeit mit [Ise Todt (Dietrich Bonhoeffer

Werke — 8), Giitersloh, Chr. Kaiser Verlag-Gtitersloher Verlagshaus, 1998,
796 p.

Les specialistes de B. seront spécialement intéressés par la lecture des lettres de
Bethge lui-méme qui interpellent et répondent & son ami et qui se trouvent rassemblées
ici intégralement pour la premiére fois. On obtient ainsi une image plus compléte de
ce célébre échange de correspondance, les nouvelles idées de B. étant nées d’un véritable



BIBLIOGRAPHIE 93

dialogue. D’autre part, certains fragments qui ont été retenus sont encore inconnus des
lecteurs et lectrices francophones, en particulier le fragment : «La perspective d’en-bas»
(p. 38-39), qui avait spécialement frappé Gustavo Gutierrez dans son projet d’une
théologie de la libération. Réinterpréter la réalité a partir de la perspective des opprimés
faisait aussi partic des préoccupations de B. Il faudra traduire ce fragment (qui prend
place a la fin de «Dix ans plus tard»), lorsqu’une nouvelle édition de Résistance et
soumission, qui s’ impose depuis longtemps, verra le jour en francais dans une traduction
mise a jour (il y a beaucoup trop de contresens dans 1’édition actuelle de 1973). On
se rend mieux compte d’aprés ce volume de la variété littéraire de ce qui nous est resté
du dernier Bonhoeffer : notes, aphorismes, rapports, priéres, poémes, prédications et
méditations (des textes moraves en particulier), esquisses théologiques. Toutes ces
traces forment un tout, certes, mais fort contrasté jusque dans leur aspect matériel. Au
fond, tout reste trés mystérieux, fragmentaire, ébauché, sans qu’une réelle synthése ait
Jamais pu étre faite par I"auteur. Pourtant, la question qui I’a accompagné toute sa vie
ressort clairement — comme inquiétude continue de la lettre du 30 avril 44 : «Qui est
le Christ pour nous aujourd’hui», ¢’est-a-dire : «Qu’est-ce qu’il signifie ou représente
vraiment (eigentlich) pour nous aujourd’hui?» (p. 402).

Henry MoTTU

DierricH BONHOEFFER, Konspiration und Haft 1940-1945, Herausgegeben von
Jorgen Glenthoj, Ulrich Kabitz und Wolf Krétke (Dietrich Bonhoeffer
Werke — 16), Giitersloh, Chr. Kaiser Verlag-Giitersloher Verlagshaus,
1996, 935 p.

Ce volume (le dernier de la série) est peut-étre I'un des plus intéressants de la
collection, car il restitue en édition critique certains textes difficiles d’accés. I'en
mentionne quelques-uns : le mémoire, rédige avec Visser’'t Hooft en septembre 1941,
sur ouvrage de Paton, The Church and the New Order in Europe ; les extraits d’un
projet d’annonce a faire en chaire apres le coup d’état projete, datant de la fin de 1942 ;
une esquisse d’une réorganisation de I'Eglise «aprés 'achévement du Kirchenkampf»,
fin 1942 (ainsi que le projet d’une nouvelle constitution de Perels, le juriste de I’Eglise
confessante) ; «Que signifie : dire la vérité ?» rédigé probablement en été 43 pendant
les interrogatoires ; les méditations rédigées a Tegel d’aprés les textes des Losungen
du jour ; enfin, le commentaire écrit également a Tegel en juin/juillet 1944 sur les trois
premiers commandements. Je projette de traduire certains de ces fragments encore
inédits en frangais. En outre, le volume rassemble, en les classant par ordre chronolo-
gique toutes les lettres de et a Bonhoeffer que I'on a retrouvées ; on retiendra en
particulier les lettres directement liées aux voyages de Bonhoeffer en Suisse, en Norvege
et en Suéde et en Italie. On trouvera également les divers actes d’accusation de I'Office
central de la sécurité du Reich a Tegel, puis a la Prinz-Albrecht-Strasse. Ainsi s’acheve
cette édition critique de I’ccuvre bonhoefferienne. Voici pour mémoire la liste des
comptes rendus que j’ai rédigés pour notre Revue : 122,1990, p. 290-291 (vol. 1 et 5) ;
125 (1993), p. 304-305 (vol. 2, 9 et 10) ; 127 (1995), p. 306-307 (vol. 3 et 13); 129,
1997, p. 294-296 (vol.4, 6 et 14) ; 133 (2001), p. 530-532 (vol. 11, 12 et 15) ; ici méme
(vol. 8 et 16). On me permettra de faire trois remarques a propos de cette collection
(en passe d’étre intégralement traduite en anglais ainsi qu’en italien — huit volumes
parus) : 1) Je I’ai déja écrit, mais je le répete : les bibliographies sont purement alle-
mandes et anglo-américaines ; le frangais n’existe apparemment plus pour les jeunes
assistants allemands qui les ont sans doute établies | C’est bien dommage, de sorte que
Dumas, Mengus, Marlé et d’autres apparaissent & peine. 2) Plus important, les éditeurs
donnent parfois un texte assez différent que celui retenu par Bethge dans les Gesammelte



94 BIBLIOGRAPHIE

Schriften : ¢’est le cas notamment des reconstitutions des cours donnés par B. sur
I’Eglise, la christologie, I’homilétique et la cure d’dme. Cela ne facilitera pas le travail
des spécialistes et des traducteurs : quelle édition prendra-t-on et selon quels critéres ?
L’option chronologique des éditeurs fait probléme, car ce choix rend les textes beaucoup
moins lisibles. L ordre thématique et théologique de Bethge avait plus d’allure. 3) Il faut
prendre cette édition monumentale pour ce qu’elle est, un outil de référence indispensable
aux chercheurs ; mais elle ne remplacera pas telle ou telle édition partielle qui I'avait
précédée. Je préférais pour ma part les reconstitutions de Bethge et de Dudzus, plus proches
des événements et done plus subjectives, que cet amoncellement d’érudition chronologique
et «objectiven. La Wissenschaft est passée par la, mais n’a-t-elle pas tu¢ la théologie?

Henry MoTTU

JEAN-MICHEL MALDAME, Le scandale du mal, une question posée a Dieu (Ini-
tiations), Paris, Cerf, 2001, 132 p.

La question du mal appartient aux questions récurrentes auxquelles la théologie est
régulierement confrontée au cours de I'histoire. Et dans le contexte contemporain, elle
a pris une acuité généralisée, servant trés largement — et souvent trés facilement — de
fondement & une distanciation de la foi en Dieu. C’est donc le mérite de J.-M. Maldamé
de s’étre attaché a cette difficile question et de I’avoir fait dans un ouvrage qui se veut
accessible a un vaste public. L’originalité de la démarche est d’aborder la question en
conjuguant deux perspectives : une perspective existentielle, a partir du point de vue
de celui qui souffre, et une perspective augustinienne, a partir de la tradition catholique.
S’inscrivant dans la premiére pour introduire la question, I’A. met en évidence ’exces
que constitue la réalit¢ du mal et le scandale qu’il génére pour la foi en la puissance
et la bonté de Dieu. Il dénonce ensuite la tentative d’esquive que représente a ses yeux
le dualisme, qu’il soit net (mazdéisme, gnosticisme, manichéisme) ou mitigé (intégration
du Diable et des puissances sataniques). Dans le deuxiéme et le troisicme chapitre, la
radicalit¢ de la question est éclairée a ’aide d’une analyse du livre et de la figure de
Job ; refusant les justifications commodes, Job est la référence pour la foi qui entend
prendre au sérieux la question du mal: il fait place en méme temps a la plainte, a
I’accusation et a I'espérance envers et contre tout. Le champ existentiel ainsi balise,
I"auteur change de registre dans les chapitres IV et V et traite la question sous un angle
ontologique se réclamant de St Augustin. Il s’attache ainsi a expliquer soigneusement
qu’au contraire du bien, le mal n’a pas de réalité substantielle. Il est pur manque, pure
déficience, pure négativité. De son cOté, la souffrance n’est pas indue, elle a son utilité,
elle permet I'identification du mal et la réaction contre lui. Dans la foulée, par une
distinction entre «vouloir» et «permettrey, I’A. s’attache a mettre Dieu hors de cause
dans la responsabilité du mal et, corollairement, a la faire retomber sur le genre humain.
Mais, curieusement, il termine cette partie en relevant que cette «analyse rationnelle»
n’est pas tellement convaincante pour quelqu’un aux prises, comme Job, avec 1’excés
du mal ! Aussi sa sixiéme et derniére partie revient-elle a une perspective existentielle
a travers les implications de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, réponse que Dieu
lui-méme donne a la question du mal. On ["aura compris : aux prises avec les logiques
de ses deux perspectives, I’A. peine a les mettre en cohérence : les hiatus se manifestent
dans le mal considéré tantot comme excés, tantdt comme manque, dans la difficulté a
faire le passage entre les catégories de la déficience et la responsabilité morale, dans
la part reconnue a la volonté humaine et le refus néanmoins d’admettre qu’elle puisse
vouloir le mal pour le mal. Malgré I’ambition de I"auteur de prendre le mal au sérieux,
son ampleur s’en trouve restreinte.

MARC-ANDRE FREUDIGER



BIBLIOGRAPHIE 95

SnumuUEL TrIGANO (€d.), L idée de création (Pardés — 31), Paris, In Press, 2001, 165 p.

Les textes réunis dans ce cahier ont été présentés dans le cadre du Collége des Etudes
Juives de I'Alliance Israélite Universelle, les 9-23 juin 2001. Dix auteurs d’horizons
intellectuels et religieux différents ont été sollicités pour tenter d’apporter au débat sur
le créationnisme quelques perspectives nouvelles. A partir de la méthode midrashique,
Shmuel Trigano évoque de maniére suggestive le phénomeéne de la création comme un
«effet de langage», d’ou le fait que nous ne pouvons le connaitre que par un «récit».
Jacques Arnould, théologien et chargé de mission au Centre National d’Etudes Spatiales,
auteur de Dieu, le singe et le Big-Bang, s’interroge sur les révolutions successives que
I"idée de création a connues depuis que Nicolas Copernic a mis la terre en mouvement
sur des bases mathématiques. Lucie Kaenel traite des rapports entre la foi et la science,
en montrant que, si elles ont affaire a la méme réalité, leurs démarches seront toujours
complémentaires I'unc de I'autre parce qu’irréductibles ['une a I’autre, et qu’aucune
d’elles n’¢épuise a elle seule I’ensemble du donné. Les trois interventions suivantes sont
consacrées aux enseignements traditionnels que le judaisme propose sur le mystére de
I"origine. Les notions d’ordre et de structure sont abordées par Bernard Paperon, celles
de séparation et de transcendance par David Banon, et Thierry Alcoloumbre présente
les réponses que Maimonide donne dans le Guide des égarés sur la question disputée
de I"¢ternité du monde. Les dernieres contributions laissent libre cours a des hommes de
science contemporains pour interpréter le récit de Geneése [ : Henri Bacry le fait en tant
que physicien, Gregory Bénichou en tant que biologiste et généticien, Pérel Wilgowicz
en tant que psychanaliste et Guy Samana en tant qu’historien de la philosophie.

JEaN BoRreL

DaNIEL SiBoNy, Nom de Dieu. Par-dela les trois monothéismes (La couleur des
idées), Paris, Seuil, 2002, 348 p.

D. Sibony affirme que ce nouvel essai est le fruit d’une épreuve : le titre — «coup
de poing» — vaut d’ailleurs comme un indicateur de crise, comme le signe qu’une limite
est atteinte et que des clarifications se révelent nécessaires. Dans une premiére partie,
’A. prolonge les intuitions de son livre de 1991 sur les trois monothéismes, en les
utilisant pour éclairer certains aspects des ¢vénements internationaux récents. Pour lui,
ces trois religions tentent chacune a leur maniére de traiter le difficile rapport a [’origine.
[l organise sa pensée autour du paradoxe fondamental selon lequel «I’origine est toujours
ce qui nous manque : quand elle était 1a, nous n’étions pas vraiment conscients, et quand
nous en parlons, ¢’est elle qui n’est plus la» (p. 23). Sans résumer ici les nombreuses
intuitions de I’A., on peut relever son idée que la place premiére du Judaisme en fait
un «juge involontaire» des nations, un symbole de «l’épreuve incessante avec |'étrex
(p. 50). Il souligne "originalité du Christianisme qui universalise le message biblique,
et permet, en desserrant ’étreinte d’une loi particuliére, de s’intéresser aux lois de I"étre
et du cosmos. Il met en évidence la tendance de Paul a en rajouter sur la fétichisation
légaliste de I’Ancien Testament. II montre enfin que I'une des taches que se donne
I'Islam est de réparer le silence de la Bible sur les Arabes. Il dénonce alors sans
concession ce qu’il per¢oit comme une récupération discréte mais violente du Coran
a I’égard du Judaisme et du Christianisme. A partir de cette clé de lecture, il propose
de nombreux commentaires engagés du conflit actuel au Proche-Orient. Dans une
deuxiéme partie, I’A. élargit son propos pour aller «par-dela» les trois mon_othéismes,
et pour proposer une interprétation générale de la question que travaille la Bible juive :
il s’agit pour lui de reprendre le «coup de force» universalisant de Paul, puis de
Mohammed, mais sans produire un nouveau repli particularisant. Selon lui, la question
de Dieu ne se pose pas & ceux qui sont «normosés» (maladivement normaux), mais l_)ien
plutdt a ceux qui prennent au sérieux les «états-limites» auxquels les transformations



96 BIBLIOGRAPHIE

de leur existence les exposent. La confrontation a ces failles peut étre ’occasion
d’entendre une source d’appels qui permet de se dépasser soi-méme. C’est a partir de
cette clé de lecture que Sibony interpréte 1’idée de Dieu : il ne s’agit pour lui ni d’une
entité, ni méme d’une personne, mais d’un rapport vivant a «1’étre-temps» qui nous porte
et nous dépasse. Son interprétation est, comme il le dit lui-méme, parfois difficile a
supporter, tant il met en évidence la démesure, le caractére parfois insensé de notre rapport
a nos limites. Selon lui, «le divin signifie le possible du recours, non son existence»
(p. 292). Au passage, il propose cependant quelques figures plus apaisantes du rapport a
Dieu : il défend, en particulier contre Freud, 1'idée que la consolation n’est pas nécessai-
rement illusoire, non comme «réparation, mais comme simple apaisement du deuil»
(p- 299). Et surtout, il propose une compréhension de la mémoire et de la transmission :
la maniére dont un ancétre a surmonté une épreuve peut selon lui se «transférer» dans
des épreuves similaires actuelles : «on appelle comme ’ancétre inspiré a lui aussi appelé ;
et ’on espere étre agréé comme il le fut : on espére le transfert de grace ou d’agrément»
(p. 326). Dans un moment de détresse totale, il s’agit par exemple de «se débrouiller»
pour entendre un appel du ciel qui ouvre une issue, de la méme fagon qu’Abraham a
entendu un ange au moment ou il allait tuer son fils (p. 225). Dans I’ensemble, on voit
que cet ouvrage engagé se révéle a la fois marqué par Iactualité la plus immédiate, et
porteur de réflexions fondamentales a propos de la crise de la transmission religieuse.

EMMANUEL SCHWAB

PAuLINE BEBE, Isha. Dictionnaire des femmes et du judaisme, Paris, Calmann-
Lévy, 2001, 440 p.

I aura fallu dix ans de rabbinat a Pauline Bebe, premiere femme et I’une des rares
en Europe a occuper cette fonction, pour qu’elle puisse écrire ce livre. Dix années pour
passer de la justification — a prouver la légitimité des femmes accédant a cette profession
—a Paffirmation — du réle essentiel de la femme dans le judaisme, comme de la place
de I"identité sexuelle dans la définition de I’identité juive. Ainsi, quand bien méme n’est-
il jamais énoncé, le concept de «genre» marque-t-il I’ensemble de cet ouvrage. Par sa
spécificité d’abord, puisque ce dictionnaire trace un portrait non exhaustif mais tres large
des personnages féminins de la Bible et du Talmud ; par son orientation ensuite, puisque
les articles autour de sujets concernant les femmes sont loin de participer a 1’apologie
du genre féminin. En effet, comme I'explique I’A. dans son introduction, il faut
aujourd’hui se dégager d’une tendance a vouloir encenser le féminin, tendance qui ne
sert souvent qu’a voiler le contexte patriarcal entourant la tradition juive. Ainsi, a vouloir
affirmer la femme comme supéricure a4 ’homme, et donc a I’évincer de certains com-
mandements, on ne dit pas les justificatifs préexistants, comme celui d’une volonté
divine pensée comme immuable ou celui de la différence biologique des sexes.
L’ouvrage est donc traversé par une volonté critique de la tradition juive : le role de
la femme dans cette tradition, qu’on ne saurait affirmer comme dicté par Dieu, est a
prendre comme la trace historique d’un groupe religieux et spirituel. Cette avancée pour
le moins osée permet a I’A. de risquer ¢galement des propositions pour un monothéisme
non marqué par un seul genre et ancré dans la valeur de I’égalité. C’est 14, sans doute,
que réside 'originalité de la centaine d’entrées de ce dictionnaire, dans une lecture ouverte
a la fois sur le commentaire ancien et sur I’interprétation féministe (dont I’A. a travaillé
les principaux ouvrages), dans un respect a la Torah et dans une liberté a son égard. Ainsi
tel personnage féminin généralement diabolisé (la reine Jézabel ou la femme de Potiphar)
est ici présenté avec quelques circonstances atténuantes. D’un autre coté, sont traités des
mode¢les trés voire trop lourds (comme la «femme de valeur» de Proverbes 31, niant toute
réalisation de soi a conjuguer au féminin, ou méme la figure de la Shekina, lue ici comme
la projection masculine d’une femme trés traditionnelle, avant tout épouse et mére). De



BIBLIOGRAPHIE o7

meéme est-il fait mention de pratiques liturgiques sexistes a repenser entiérement (le
«mikwey, bain rituel trop Iié a la soi-disant impureté des femmes, & reprendre sous ’angle
d’une thérapie spirituelle, ou la «montée de la Torahy, posant la question d’une partici-
pation égale au culte synagogal). Destiné avant tout aux hommes et aux femmes issus du
judaisme et soucieux de le voir évoluer, ce dictionnaire se révéle néanmoins une source
tres complete pour tous les lecteurs, et donc toutes les lectrices, souhaitant (re)découvrir
une culture religieuse traversée d’étonnantes figures typologiques au féminin et capable
de s’adapter aux concepts de la modernité tout en restant fidéle 4 son histoire.

[sABELLE GRAESSLE

MicHEL HERMANS, PIERRE SAUVAGE (éds), Bible et histoire. Ecriture, interpre-
tation et action dans le temps, Bruxelles/Namur, Lessius/Presses Univer-
sitaires de Namur, 2000, 162 p.

Ce petit ouvrage de vulgarisation offre cinq perspectives sur les rapports que les
¢crits fondateurs de la tradition judéo-chrétienne entretiennent avec I’histoire. Pierre
Gibert, professeur a I'Institut Catholique de Lyon et au Centre Sévres de Paris, explicite
le statut de la Bible du point de vue de I’histoire de sa rédaction. André Wénin,
professeur a I'Université Catholique de Louvain, précise les liens entre le mythe et
I’histoire dans I’Ancien Testament ; il illustre son propos par une étude intertextuelle
de Gn 2-3 et de I'historiographie deutéronomiste. Maurice Gilbert, professeur 4 I’ Institut
Biblique de Rome et a 1’Ecole Biblique de Jérusalem, s’interroge sur la maniére dont
la tradition sapientiale se référe a I’histoire, dans sa quéte de préceptes universels
susceptibles d’orienter I’existence. Il montre comment le Livre de la Sagesse relit sélec-
tivement le récit de I’Exode et actualise la figure emblématique de Salomon pour faire
I’¢loge de la sagesse, a 'intention des Juifs hellénisés d’Alexandrie. Camille Focant,
professeur a I’'Université Catholique de Louvain, expose les différences entre la véracité
historique et la vérité narrative ; ses considérations théoriques sont étayées par I’étude du
récit de la Passion dans I’évangile de Marc. Pierre Sauvage, professeur a I'Université de
Namur, pose la question du lien entre le salut proclamé par I’Eglise et ’action historique
des hommes en vue de leur émancipation. C’est a I’ceuvre de G. Guttiérez — ['un des péres
de la théologie de la libération — qu’il s’adresse pour répondre a cette question. Ces
contributions abordent une série de problématiques que les lecteurs peuvent approfondir
a I'aide des indications bibliographiques placées en fin de chaque article.

CLAIRETTE KARAKASH

CHRISTIAN BERNER, JEAN-JACQUES WUNENBURGER, Mythe et philosophie. Les
traditions bibliques, Paris, P.U.F., 2002, 270 p.

Cet ouvrage contient les actes d’un colloque organisé par le Centre Gaston Bache-
lard de I’Université de Bourgogne, en mars 1999. La rencontre de théologiens et de
philosophes avait pour objectif de mettre en évidence les enjeux et les présupposés d’une
lecture philosophique des mythes bibliques et de faire apparaitre les différences her-
méneutiques entre les grandes traditions monothéistes. Dans la premiere partie,
J.-J. Wunenburger rend hommage au philosophe J. Brun en évoquant sa compréhension
de la révélation, marquée par la tradition protestante. C’est également la notion de
révélation et son rapport a la raison que M. de Launay choisit de commenter dans la
production du philosophe juif Hermann Cohen. E. Gabellieri examine ensuite la relation
ambivalente de Simone Weil au judaisme. Une bréve analyse des rapports entre la
philosophie et la religion chez M. Blondel par J. Kopper clét cette incursion chez les



98 BIBLIOGRAPHIE

philosophes du XX siécle. La deuxiéme partie — consacrée aux lectures traditionnelles
— débute par une contribution de A. Abecassis, sur la relation entre le texte institué et
une lecture instituante, dans laquelle il problématise les relations entre le monde du texte
et le monde des lecteurs pour éclairer la notion de révelation. Dans sa préqenmtion de
la lecture traditionnelle de I’ Eglise catholique, F. Martin en reléve une étrange origi-
nalité : lorsque I’ Eglise — corps du Christ — interpréte 1’Ecriture, il y a identité entre
le destinataire et le référent, a savoir «le corps du Christ se levant au lieu méme du
sens attendu». La contribution de P. Biihler part du principe protestant de la Scriptura
sola pour en dégager les enjeux philosophiques : le retour aux sources comme rejet de
la tradition philosophique scolastique, et son corollaire : le rejet de la tradition comme
appel 4 la réflexion philosophique sur I’existence ; ensuite, la nécessaire historicite de
I’herméneutique protestante et la confrontation aux interrogations de la modernité. Il
esquisse ensuite huit pistes de réflexion a I’interface entre la théologie et la philosophie :
le rapport & ’origine et a la tradition, les relations entre I'auteur le texte et le lecteur,
la tension entre la parole et I’écriture, ’articulation entre la raison et la foi, la prise en
compte de I’expérience vécue, la compréhension de I'histoire et la conception du réel.
Autant de défis a relever pour une philosophie herméneutique de la religion. Un article
de M. Azab sur la notion de mythe dans le Coran et une étude de B. Vergely sur la
singularité de I’herméneutique dans la tradition orthodoxe compleétent cette section. La
troisiéme partie s’ouvre par une réflexion de M. Henry sur la phénoménalité de la Parole
(Logos) dans les Ecritures. Catherine Chalier montre comment la figure du serviteur
souffrant en Esaie 52-53 rencontre les interrogations de Levinas. P. Magnard commente
deux traités de Nicolas de Cues (La docte ignorance et le Traité des conjectures) pour
dégager le rapport que 'érudit cardinal établissait entre la gloire du Createur et sa
création. A partir du genre littéraire des mythes d’origine, A. dos Santos Vaz propose
une interprétation de Genése 2-3, qui corrige la lecture moralisante que la tradition
religieuse occidentale a généralement faite de ce mythe. La derniére partie, réservée
aux méthodes, contient un exposé de la lecture sémiotique de la Bible par L. Panier,
une réflexion de J.-L. Vieillard-Baron sur la lecture symbolique et un court article de
S. Gritzel sur I'importance de la théologie dialectique pour le développement de la
philosophie de I’existence — rdle qu’il estime insuffisamment reconnu. Les deux der-
niéres contributions s’attachent a préciser les liens entre I'exégése biblique et la phi-
losophie herméneutique : J. Greisch s’inscrit dans la ligne de Ricceur pour défendre «une
poétique de la lecture instruite par I’exégeése historico-critique». Ch. Berner s’interroge
sur ce qui s’avére lorsque le philosophe s’intéresse aux mythes bibliques, ¢’est-a-dire
lorsqu’il se penche sur une source de sens hétérogéne a sa tradition propre, sans avoir
a se prononcer sur la valeur des vérités révélées. Le mythe ne se contente pas de mettre
le monde en intrigue, il le symbolise ; il y a donc une part de réflexivité dans le discours
mythique. C’est cette distanciation de I’existence naturelle et la prédisposition du mythe a
la description rationnelle qui intéressent le philosophe. Ce recueil atteste la pluralité des liens
que la philosophie entretient avec la Bible et les traditions chrétiennes. Il confirme, sur la
base d’exemples, la relation d’inclusion mutuelle entre I’herméneutique biblique (régionale)
et I’herméneutique philosophique (générale), que Ricceur a décrite au plan théorique.

CLAIRETTE KARAKASH

DomiNiQUE DE COURCELLES (éd.), Stigmates (Cahiers de I’Herne — 75), Paris,
L’Herne, 2001, 280 p.

Comprendre un phénoméne attirant parce que liant le corporel et le spirituel,
"humain et le divin, voila la perspective de ce cahier pluridisciplinaire, a forte impli-
cation littéraire et religicuse. En effet, la réflexion y emprunte a la fois les chemins de
la littérature, en particulier historique ou celle de I’hagiographie, plus subjective, et les



BIBLIOGRAPHIE 99

chemins de I’¢tude religieuse critique de ces signes, pergus comme autant de traces d’un
insaisissable signifiant. Dés la préface, la responsable de ce nouveau cahier de I’'Herne,
Dominique de Courcelles, donne le ton de I’ensemble : «privilégier le retour aux sources,
la soumission au document, contre les analyses trop générales ou les enquétes trop larges
consacrées au sujet ; interpréter le poids de 1’institution, de la société, sur la création
religieuse, [...] et déceler les diverses stratégies ; livrer une lecture critique des textes
[...]» (p. 10). Sont ainsi convoqués les spécialistes du religieux, notamment d’un
Jjudaisme qui marque certes d’un signe I'alliance avec le divin, mais ne la stigmatise
pas, ou d’un islam qui place davantage la sainteté dans I'imitatio Prophetae. Le com-
mentaire de Galates 6,17 («Je porte en mon corps les stigmates de Jésus») ne convainc
pas, sollicitant par trop un texte paulinien qu’il faudrait plutot replacer dans un ensemble
moins littéral. Puis défilent en une longue mélopée les acteurs et leurs témoins, en
I’occurrence beaucoup de femmes puisqu’elles sont les principales protagonistes de cette
manifestation. Ainsi, les faits et leurs commentaires, d’époque ou d’aujourd’hui, les
couches d’interprétations se mélent a chaque page un peu plus. Une série de documents
sur les figures historiques et quelques variations littéraires viennent clore cet ensemble
touffu. Le défi de ce cahier était-il démesuré, a I’image du phénoméne et de ses
ramifications multiples, déraisonnables et fascinantes ? Toujours est-il que 1’on reste
dubitatif a la vue de I’ensemble. I1 faut bien sir saluer cette entreprise, trop rare, visant
a décloisonner les disciplines, a méler récit, analyse et projection subjective — ou plutét
a les déméler —, il faut aussi regretter ’absence de reprise finale, comme si I’aporie seule
pouvait encore signifier la parole, méme muette, devant I’indicible. De méme peut-on
déplorer le traitement trop léger de la différence des sexes, des liens entre stigmates
corporels et expérience mystique, et pour finir, I’amorce d’une réflexion jamais pour-
suivie sur 1’érotique du lien religieux. Ce cahier posséde au moins le mérite de profiler
les axes de réflexion autour d’un fait pour le moins étrange. Le dernier texte s achéve
sur 1’idée, trés juste, d’impudeur engendrée par le signe saignant. Et si le malaise de
la lecture tenait a cette impudeur-1a, ce sentiment confus de vouloir en savoir un peu
trop sur des marques, et donc sur un spectacle, réservés a quelques élus ?

[SABELLE GRAESSLE

EuGen DrREWERMANN, Psychanalyse et exégese, t. 1 : Réves, mythes, contes,
sagas et légendes, Paris, Seuil, 2000, 425 p.

Dans ce livre, Drewermann passe en revue les acquis de la méthode historico-
critique. Son regard est sévére. L’exégese historico-critique a centré son attention sur
les renseignements historiques qui peuvent étre tirés des textes bibliques, passant a coté
de la caractéristique principale de ces textes : transmettre un message religieux atem-
porel. Drewermann reconnait cependant un mérite a I’exégése historico-critique, celui
d’avoir distingué des genres littéraires. C’est pourquoi, aprés une critique générale de
I’approche historique de I’exégése (partie I), il montre combien il importe de tenir
compte de la forme profonde du texte (partie II). Aprés quoi, il ¢nonce des regles
d’interprétation pour les mythes et les contes (partie III) et pour les sagas et 1égendes
(parties IV). Un deuxiéme tome poursuivra [’entreprise pour les récits de miracles, les
récits de vocations et la transmission de mots originels (p. 15). Drewermann estime donc
que la recherche historique en exégése a réduit I’interprétation de la Bible a une étude
d’histoire sociale de I’Antiquité (p. 73). Il est nécessaire selon lui de renverser la
tendance et de consacrer les efforts a I’étude de la réalité interne des récits. Pour cela,
il faut adopter un point de vue psychologique et suivre une herméneutique typologigue.
C’est le seul moyen pour accéder aux contenus archétypiques. Drewermann ut_lhse a
ce propos I’image de la nappe d’eau sous le désert : méme a distance‘d’un puits, on
peut avoir accés a la méme eau si 1’on creuse un nouveau puits. Cette image exprime



100 BIBLIOGRAPHIE

les présupposés jungiens de I’A. Il y aurait une psychologie des profondeurs qui serait
universelle. C’est elle qui est & ’origine des textes religieux écrits il y a plusieurs siecles.
Il est possible d’avoir un accés direct a la source de ces textes, par-dessus le fossé
historique, pour autant que 1’on entre en contact avec la dimension archétypique des
récits. Deux critiques peuvent étre adressées a cette approche. La premiére concerne
I’aspect non historique du message biblique. Si le message fondamental n’est en dé-
finitive que l’expression symbolique d’une réalité psychique avant tout intérieure,
pourquoi a-t-elle pris ce mode d’expression particulier manifesté par les écrits bibliques?
Pour le dire plus criiment : 1’¢élection d’Israél ou la mort de Jésus en croix doivent-elles,
peuvent-elles, étre envisagées comme non nécessaires pour dire la foi juive ou la foi
chrétienne? La seconde critique porte sur I’importance accordée a I’approche psycho-
logique. C’est une approche qui donne une valeur primordiale a I’individu dans I’accés
au message religieux. Il suffirait de se plonger dans les profondeurs de son propre
psychisme, de I’analyser suffisamment, pour avoir le meilleur accés au monde religieux.
Cette centration de 1’Occidental moderne sur son expérience individuelle doit étre
relativisée. Une religion se constitue a ’intérieur d’une culture. Aucun étre humain ne
peut prétendre en avoir intégré [’ensemble. Contrairement a ce que prétend Drewermann,
I’essence de la religion n’est pas dans le réve. Elle est ’aboutissement d’un effort collectif
de dire des expériences dont chacun n’a connu au mieux que des bribes. Les religions
n’existent pas indépendamment de signes et de codes culturels, elles n’existent pas in-
dépendamment de langages. Les textes religieux font partie de ces productions culturelles.

PIERRE-Y VES BRANDT

HuBerT AuQUE, CLAUDE LEVAIN (€ds), Rencontres a ['hopital. L'aumonerie en
questions, Geneve/Lyon, Labor et Fides /Réveil-Publications, 2001, 256 p.

Ce collectif réunit les contributions de dix-neuf praticiens de plusieurs disciplines
diversement intéressés a I’accompagnement pastoral en différents milieux de santé. En
introduction, C. Levain souligne quatre caractéristiques de la pratique pastorale en ces
lieux et de la réflexion qu’elle suscite : I’évolution des rapports sociaux a I'Eglise et
aux religions, la triade formation-accompagnement-supervision, la dimension cecumé-
nique et interreligieuse et I’éthique. Si les deux premiéres sont abondamment illustrées
par plusieurs textes, les questions cecumeénique ou interreligieuse et €thique sont tres
peu développées au fil de ouvrage. Les contributions sont réparties en sept divisions
présentant 1) I’historique récent de I’auménerie, 2) des expériences d’accompagnement,
3) différentes clienteles, 4) des lieux d’accompagnement, 5) le soutien des accompag-
nants, 6) leur formation et 7) création d’un lieu de priere dans un hopital. Sans prétendre
couvrir «la totalit¢ du champ de I"aumdnerie hospitaliére», la simple énumération de
ces sections indique ’envergure des ambitions des directeurs de ce collectif. Toutefois,
la plupart des textes rassemblés ici constituent des «introductions» a I’intervention
pastorale en fonction de clientéles (enfants, personnes dagées désorientées, mourantes,
psychiatrisées) ou de lieux diversifiés (hopital, paroisse). Le lecteur que je suis soup-
conne qu’un réel travail de mise en commun par les auteurs aurait permis des appro-
fondissements actuellement nécessaires. Le «nouveau modéle» d’aumoénerie qui se
dégage au fil des pages est d’écoute et de soutien du questionnement des personnes
malades, de leurs proches ou encore des soignants. L’accompagnant est ainsi appelé a
beaucoup d’humilité quant a son dire propre — a moins que ce ne soit timidité ou
soumission a 1’injonction actuelle de taire ses convictions. Une distinction a mon avis
trop rapide entre les «besoins spirituels» et les «besoins religicux» anime plusieurs
réflexions de ce collectif. Peut-il y avoir des «questions spirituelles» sans un langage
regu pour les dire, les poser ? Cette distinction aurait mérité un examen un peu plus
détaillé. Aux p. 100-109, Jean-Daniel Causse propose «Quelques repéres théologiques
pour un ministére d’accompagnement». La grande qualité de sa réflexion est a souli-



BIBLIOGRAPHIE 101

gner : J.-D. Causse éclaire I’humilité demandée a I’accompagnant : le ministére de celui-
ci est dépouillé de I’apparente «efficacité» de ses collégues soignants, efficacité qui se
calcule treés souvent en économie de temps dans la gestion des services de santé. Avec
sensibilité et intelligence, J.-D. Causse met en exergue les racines évangéliques du
silence et de la parole de 1’accompagnant.

ROBERT JACQUES

Katuy Brack, Evangile et handicap. Une prédication pour restaurer la vie,
(Pratiques — 19), Geneve, Labor et Fides, 1996, 165 p.

Kathy Black a deux raisons de rapprocher «Evangile» et «handicap» : d’une part,
elle souffre elle-méme d’un handicap — des accés momentanés de paralysie, d’autre part,
elle travaille comme pasteure pour les sourds dans I’Eglise méthodiste aux Etats-Unis.
Mais cet ouvrage ne concerne prioritairement ni les handicapés, ni les aumoniers
spécialisés. Il s’adresse a tous les prédicateurs qui souhaitent précher sur un texte de
guérison tiré du Nouveau Testament. L auteure met en garde contre les raccourcis faciles
et fréquents ot la maladie serait I'image (on n’oserait heureusement plus dire la con-
séquence !) de !’incroyance et la guérison celle d’une relation rétablie avec Dieu.
Sommes-nous toujours conscients, a I’époque du politiquement correct et du langage
inclusif, des effets mortiféres d’un tel discours ? «Au lieu de dire que nous sommes
aveugles, sourds, muets ou paralysés par rapport a la volonté de Dieu, nous devrions
exprimer clairement ce que nous entendons : “Nous ne comprenons pas qui est Jésus’,
‘Nous ignorons ce que Dieu veut pour nous’, ‘Nous ne témoignons pas de la présence
de Dieu dans notre monde’, ‘Nous refusons d’agir au nom de Dieu’, et ainsi de suite.»
(p. 157) Dans la premiére partie Kathy Black souléve deux problémes théologiques :
la place que peut occuper la maladie dans la notion de justice de Dieu et les changements
dans la maniére de comprendre la maladie entre le monde biblique et la société con-
temporaine. Dans la deuxiéme partie, elle fait I’exégése de 5 types de maladie au travers
de 8 récits bibliques : la cécité (Jn 9,1-41 ; Mc 10,46-52) ; la surdité (Mc 7,31-37) ; la
paralysie (Mc 2,1-12) ; la Iépre et les maladies chroniques (Mc 1,40-45 ; L¢ 17,11-19 ;
Mc 5,25-34) ; la maladie mentale (Lc 8,26-39). Elle termine par quelques propositions
concretes pour éviter que «la prochaine fois que la liste du Lectionnaire vous proposera
un de ces récits de guérison, [vous soyez] sérieusement tentés de choisir plutdt 1’épitre
ou I’Ancien Testament que I’évangile comme texte du sermon.» (p. 155). Précher sur
les textes bibliques difficiles, voila un défi que les prédicateurs devraient aimer relever. ..
J’ai apprécié dans ce livre |’attention portée aux nombreux aspects non-verbaux de la
prédication. Kathy Black souligne par exemple que rares sont les églises ou le cheeur
est accessible & des chaises roulantes. «Ily a une sorte de sous-entendu, tant dans 1’Eglise
que dans la société, selon lequel les personnes paralysées ont peu a offrir. Il y est bien
entendu que le don est une réalité a sens unique : on fournit des services a ces personnes,
mais on n’utilise pas les dons qu’elles ont a offrir.» (p. 94). La lecture du livre de Kathy
Black devrait faire bouger les choses !

OLvIER BAUER

BERNARD BARC, Les arpenteurs du temps. Essai sur ['histoire religieuse de la
Judée a la période hellénistique (Histoire du texte biblique — 5), Lausanne,
Zebre, 2000, 247 p.

Cet essai est principalement dirigé contre un vieux consensus de ’exégese scien-
tifique de la Bible hébraique, qui situe a ’époque de la domination perse I’édition

Sciences
bibliques



102 BIBLIOGRAPHIE

originale du Pentateuque, et qui y a parfois vu un effet de la mission d’Esdras. Pour
Barc, au contraire, les principaux témoignages employés pour justifier cette datation (le
livre biblique d’Esdras et la «lettre d’Aristée») ne sont pas fiables. A ses yeux, la
composition du Pentateuque doit étre située bien plus tard, dans le courant de I’époque
hellénistique, puisqu’elle serait I’ccuvre de Siméon le Juste, fils d’Onias II et grand prétre
de Jérusalem de 220 a 195 av. n. ére environ. L’A.. développe son argument en deux
étapes. Aprés quelques considérations générales, et particuliérement critiques, sur les
méthodes et les résultats de ’exégese moderne (p. 7-33), une premicre partie évoque
longuement la méthode d’interprétation de I’école d’Aqiba selon laquelle toute lecture
qui n’interpréte pas le texte biblique uniquement a partir de lui-méme en viole la
cohérence et y introduit des éléments étrangers (p. 37-103). Dans ce modéle, chaque
passage difficile ou obscur doit étre éclairé en principe exclusivement par d’autres
passages bibliques, dans lesquels les mémes termes apparaissent. Or, selon I’A., cette
régle d’analogie n’est pas seulement une création de I’herméneutique juive tardive, elle
aurait commandé en réalité la composition de I’ensemble de la Bible hébraique. En
d’autres termes, |’herméneutique d’Aqiba et de ses disciples préserverait la seule exé-
gése légitime, alors que les autres exégéses juives traditionnelles ou I'exégese moderne
n’ont fait depuis qu’ajouter de la confusion au texte biblique. Fort de cette conclusion
radicale, I’A. esquisse alors dans une seconde partie (p. 107-236) la maniere dont une
lecture analogique laisse entrevoir un tout autre scénario pour la formation du texte
biblique a I’époque du second temple — scénario dans lequel la rédaction d’un premier
canon hébreu s’avére étroitement tributaire des choix politiques et des conflits qui
caractérisent le judaisme a 1I’époque hellénistique. L’argument de cet essai est aussi
ingénieux que problématique — pour ne pas dire franchement fantaisiste. L’A. est bien
entendu incapable de démontrer la thése selon laquelle la Bible hébraique elle-méme
aurait ét¢ composée selon le principe d’analogie, et ’application qu’il donne de ce
principe est souvent tellement forcée qu’elle a peu de chances de convaincre le lecteur
(voir par exemple I'interprétation de Qo 1,6 comme reprise de Gn 2,10-14, p. 103). En
outre, cette thése oblige évidemment I’A. a attribuer I’ensemble de la Torah (sinon
I’ensemble du premier canon des Ecritures) a un seul rédacteur, Siméon le Juste (cf.
p. 151), ce qui est tout a fait invraisemblable pour qui a la moindre idée des incohérences
et des contradictions qui parcourent le texte biblique. L’A. objectera bien str que cet
argument repose précisément sur une logique de non-contradiction apparente, qui n’est
pas celle de I’herméneutique analogique. Mais dans ce cas, il faudrait tout de méme
expliquer pourquoi, lorsque la Torah est traduite en grec quelques décennies seulement
apres avoir été rédigée par Siméon (selon la chronologie de B.), les traducteurs de la
Septante connaissent déja manifestement plusieurs recensions hébraiques divergentes
(comme le montre la critique textuelle et la comparaison avec les manuscrits de la Mer
morte), recensions qui s’efforcent déja souvent d’harmoniser les contradictions du
texte... L application de la régle analogique par I’A. s’avere également tres arbitraire.
Le lecteur ne voit pas toujours bien ce qui justifie le recours a ’analogie ; méme lorsque
les paralléles sont en nombre limité, la comparaison débouche rarement sur des résultats
concluants et ’interprétation que B. en donne parait généralement forcée. Sur un plan
plus formel, la maniére dont B. conduit sa démonstration pose également de sérieux
problémes. La thése qui fait de Siméon I’auteur de la Torah et d’un premier canon des
Ecritures juives repose principalement sur un passage particuliérement obscur du
Siracide (50,1-4), qui attribue Siméon la fondation de la «double hauteur» et la création
d’un réservoir d’eaux a Jérusalem ! L argumentation est souvent rapide, lorsqu’elle n’est
pas totalement spéculative, et laisse le lecteur avec de nombreuses questions. A plusieurs
endroits, les choix de traduction de I’A. sont éminemment discutables. Enfin, si I’A.
a une bonne connaissance de la littérature juive ancienne, son ignorance du débat
exégétique actuel est génante. Un survol, méme superficiel, de la littérature de langue
¢trangere lui aurait ainsi appris que plusieurs auteurs (B. J. Diebner, T. L. Thompson,
N. P. Lemche, etc.) ont proposé une datation hellénistique de la Bible hébraique depuis



BIBLIOGRAPHIE 103

quelques années déja et que si cette thése ne s’est pas encore imposée dans la com-
munauté scientifique, ce n’est pas parce qu’elle est ignorée mais parce que plusieurs
¢léments (dont I’existence des manuscrits de Qoumrdn, peu discutés par I’A. dans
I’ensemble) suggerent qu'une datation du début du processus de formation du canon
hébreu a I’époque perse reste préférable. Quoi qu’il en soit de ses analyses et des
conclusions auxquelles il parvient, I’A. a le mérite de mettre le doigt sur plusieurs
problémes intéressants pour la formation de la Torah : I’historicité d’Esdras, sa non-
mention dans I’éloge des péres du Siracide ou encore la datation de la lettre d’ Aristée.
En outre, certaines remarques de I’A. pourront a [’occasion intéresser le spécialiste (voir
par exemple ce qu’il dit de la coupure entre le Tétrateuque et le Deutéronome, p. 153-
154). L’ouvrage ne se recommande pas, par contre, pour une personne désireuse d’étre
introduite & I’histoire de la Bible hébraique.

CHrisTOPHE NIHAN

HEINER GANSER-KERPERIN, Das Zeugnis des Tempels. Studien zur Bedeutung des
Tempelmotivs im lukanischen Doppelwerk (Neutestamentliche Abhand-
lungen — 36), Miinster, Aschendorff, 2000, 410 p.

Cette these de doctorat de 1'Université de Miinster aborde un théme peu travaillé
dans I’ceuvre de Luc : la valeur théologique accordée au temple de Jérusalem. L’enjeu
est celui-ci : comment rendre compte de ’ambivalence créée par la juxtaposition d’af-
firmations positives et de critiques a [’égard du temple au long du récit lucanien ? La
méthode utilisée allie la narratologie a I'investigation des traditions religieuses. Aprés
un bref état de la recherche, I’A. décrit la construction narrative de la figure du temple
dans le récit et I’investissement symbolique dont il est I’objet : son champ sémantique,
ses acteurs, sa géographie, ses fonctions cultuelles ; au final ressort le role identitaire
du temple pour la foi d’Isragl. La part la plus importante de la recherche consiste a
observer I’émergence de la figure du temple d’un bord a [’autre du récit, en ses quatre
lieux principaux : I’Evangile de I’enfance (Lc 1-2), la fin de I’Evangile (Lc 19-23), le
début des Actes (Ac 3-7), I'arrestation de Paul (Ac 21-22). Il en ressort une nette
polyvalence du temple: il est d’une part lieu de révélation, facteur de continuité
historico-salutaire entre Israél, le temps de Jésus et celui de I’Eglise ; d’autre part, la
charge critique du discours d’Etienne (Ac 7) et I’exclusion de Paul hors du temple (Ac
21) dévaluent nettement le sanctuaire. Une (trop) rapide analyse de la signification du
temple au sein du judaisme du premier siécle (sagesse, apocalyptique, Qumran, Flavius
Joséphe) fait constater qu’il demeure, méme aprés sa destruction, I’objet d’un inves-
tissement symbolique et d’un espoir de restauration. On sait gré a I'A. de la pluralité
des méthodes utilisées, synchroniques et diachroniques ; une telle ouverture herméneu-
tique est peu fréquente dans l'exégeése allemande. La mise en ceuvre des outils
narratologiques manque toutefois d’efficacité ; elle aurait gagné a montrer comment les
deux faces (positive et négative) s’articulent et, donc, comment la figure du temple
évolue au cours de Luc-Actes. Il y a bel et bien, a partir d’Ac 7, un constat d’obso-
lescence du sanctuaire. Au plan théologique, I’A. récuse avec raison la «théorie de
substitution» mise en place par Conzelmann, selon laquelle les Actes narrent le rem-
placement d’Israél par I’Eglise et son rejet de Uhistoire du salut. Mais si Luc raconte,
il pense aussi en historien ; la fonction identitaire du temple pour Israél n’est pas niée,
mais elle appartient au passé. 1l faudrait montrer comment la critique d’Etienne prépare
et légitime théologiquement 1’abandon du temple par les chrétiens.

DAaNIEL MARGUERAT.



Sciences des
religions

104 BIBLIOGRAPHIE

DANIEL MARGUERAT, ADRIAN CURTIS (€ds), Intertextualités. La Bible en échos
(Le monde de la Bible — 40), Geneve, Labor et Fides, 2000, 322 p.

L’étude des phénoménes d’intertextualité est actuellement un sujet porteur en
exégese. Si les publications en anglais abondent, elles restent encore trop rares dans le
monde francophone. C’est pourquoi il faut saluer la publication du collectif «Inter-
textualités. La Bible en échos» qui permet un accés facile a tout lecteur désireux de
découvrir ce nouveau champ d’investigation. Ce livre rassemble les contributions pré-
sentées lors du dernier colloque «Intertextualité¢ dans les récits bibliques» (Université
de Lausanne, 30 avril au 2 mai 1998) organisé dans le cadre de la convention de
coopération conclue entre la Faculté de théologie de Lausanne et le «Department of
Religions and Theology» de la Victoria University de Manchester. Des biblistes de
Manchester, Sheffield, Lausanne et Neuchatel (dont de nouvelles plumes talentueuses)
s’attachent a analyser I’intertextualité a 1’ceuvre dans un éventail de textes variés de 'AT
(Jg 11, 1S 8-12, etc.), de la littérature intertestamentaire (Paralipomeénes de Jérémie,
Qumran), des évangiles (Mt 22,34, Mc 1,1-13, etc.), des actes des apbtres (Ac 12, etc.),
de Paul (Ph 2,15-16...) ou de la littérature apocryphe (Actes de Pilate, ...). A ce propos,
nous déplorons I’absence d’un index des ceuvres citées qui n’est pas compensée par un
modeste index thématique. Tous les auteurs se démarquent d’une définition trop large
de I’«Intertextualité» (celles de J. Kristeva ou de R. Barthes) et s’inspirent plutdt des
catégories de G. Genette pour analyser les relations de co-présence ou de dérivation
entre les textes ou de celles de M. Rifaterre, qui s’interroge sur les phénomenes
d’intertextualité du point de vue de la lecture et distingue entre intertextualité «aléatoire»
et «obligatoire». L application des catégories de la nouvelle critique littéraire aux textes
bibliques permet d’accéder a une compréhension plus profonde du texte analysé qui
s’avere fructueuse. Ainsi, par exemple, Th. Rémer démontre que I’histoire de la fille
de Jephté peut-étre comprise sur 1’arriére-fond du récit du sacrifice d’Isaac et du mythe
d’Iphigénie. C.-A. Steiner met en évidence que I’ intertextualité dans le prologue de Marc
fait partie intégrante du pacte de lecture qui est mis en place au début de cet évangile
et détermine la suite de la lecture, ouvrant au lecteur attentif aux échos textuels une
compréhension renouvelée de Marc. Quant & L. C. Alexander et D. Marguerat ils
s’intéressent, avec des optiques différentes, a la maniére dont 1’auteur des Actes crée
la compétence de son lectorat. Le titre méme de ce collectif (Intertextualités, au pluriel)
montre bien la diversité et la richesse des problématiques abordées, dont il est impossible
de rendre compte en quelques lignes. La lecture de ce collectif prouvera que I’étude
des échos intertextuels peut conduire a une lecture inattendue du texte biblique. D’un
point de vue théorique, elles témoignent toutes du fait que le terme d’ «intertextualité»
ne recouvre pas un concept opératoire abouti et que la question des modalités de son

application aux textes de la tradition biblique — en tenant compte de leur spécificité —
reste ouverte.

MARrIg CENEC

IBN‘ISHAQ, La vie du Prophéte Muhammad, I’Envoyé d’Allah, Recension d’Abi
Muhammad ‘Abd al-Malik Ibn Hishdm d’aprés Zayd Ibn ‘Abd Alldh al-
Bakka'i d’aprés Muhammad Ibn ‘Ishdgq, traduction frangaise avec introduc-
tion et notes par ‘Abdurrahman Badawi, Beyrouth, Editions Albouraq,
2001, t. I, 654 p. et t. II, 608 p.

Malgreé le regain d’intérét que la biographie du prophéte Muhammad connait depuis
une vingtaine d’années, aucun chercheur ne s’était encore lancé dans ’aventure d’une



BIBLIOGRAPHIE 105

traduction de la Sirat Rasiil Allah (Biographie de I'Envoyé d’Allah) d’Tbn ‘Ishég, qui
est pourtant la source la plus ancienne que nous possédions, et sur laquelle reposent
toutes les reconstructions postérieures de la vie de Muhammad. De ce texte fameux,
malheureusement, I’original est perdu, de méme que les cing copies dont nous connais-
sons I'existence par d’autres sources. Il ne nous en reste aujourd’hui que la recension
d’Ibn Hisham, et c’est la raison pour laquelle des savants modernes ont parlé de ce texte
comme de la Sirat ‘[bn Hishdam, erreur que le traducteur dénonce dans son introduction.
Par Ibn Hisham lui-méme, qui était savant en généalogie et en grammaire, nous con-
naissons les quelques principes qui ont guidé son travail de recension, et surtout de
coupure, du texte original d’Ibn ‘Ishaq: 1) Il commence avec le prophéte ‘Isma’il,
supprimant tout I’histoire avant celui-ci, une histoire traitée par Ibn ‘Ishdaq, comme le
prouvent les citations d’al-Tabarl dans son Histoire et son Tafsir du Coran. 2) 1l
supprime les récits ou il n’est pas question du Prophéte et qui ne sont pas mentionnées
dans le Coran. 3) Par besoin d’étre bref, il supprime ce qui ne touche pas a ['objet du
livre. 4) Il laisse tomber les vers et les poémes inconnus des savants en poésie. 5) Il
¢limine des passages en les remplagant par : «Il ne sied pas d’en parler, la mention nuit
a quelques personnes, al-Bakka’1 ne nous recommande pas d’en parler.» Autre précision
plus regrettable encore, les autres versions des événements qu’il rapporte de son cru
sont, comme |’a fait remarquer al-Suhayli, plus maladroites et moins justes. Il n’en reste
pas moins que la traduction frangaise complete de la Sirar Rasul Allah que nous offre
aujourd’hui ‘Abdurrahman Badawi, laquelle est faite sur la base de la premiére et unique
édition critique réalisée par Ferdinand Wistenfeld (Das Leben Muhammed’s nach
Muhammad Ibn Ishag bearbeitet von Abd el-Malik Ibn Hisham, aus den Handschriften
zu Berlin, Leipzig, Gother une Leyde. Herausgegeben von Dr. Ferdinand Wiistenfeld,
Gottingen, 1858-1859), permettra désormais a tous les non-arabisants de se pencher sur
une source qui, si nous pouvons déplorer qu’elle ait €té tronquée par son recenseur [bn
Hisham, n’en demeure pas moins la plus ancienne et la plus riche dont nous disposions.
Pour les arabisants, le traducteur a pris soin de signaler dans le texte frangais, par des
chiffres entre crochets, les numéros des pages de 1’édition de référence sus-mentionnée.

JEAN BOREL

CHARLES-ANDRE GILS, La priere sur le défunt (saldt al-jandza) dans ['ensei-
gnement d’Ibn Arabi, Beyrouth, Editions Albouraq, 2001, 102 p.

Dans cet ouvrage, I’A. présente de maniére simple et claire I’ensemble des rites qui,
selon Ibn Arabi et la tradition musulmane, doivent accompagner un défunt, du talgin
ou derniére attestion de 1’unité divine faite a I’oreille du mourant jusqu’a I’inhumation
du corps, en passant par son orientation dans la gibla au moment du déces, les modalités
de son dernier lavage (ghusl), les linceuls, le cortege funébre, la priére et les takbir,
la fdtiha et la priére sur le Prophéte, I'intercession et la salutation de paix (saldm). Dans
une excellente introduction, Charles-André Gilis montre bien que ces rites se rattachent,
quant au sens que leur donne le Cheikh al-akbar, a la doctrine de I'intercession uni-
verselle. En effet, le fondement métaphysique de la priére sur le défunt réside dans la
miséricorde existentiatrice d’Alldh qui confére la Réalité actuelle (a/-wujiid) aux pos-
sibilités de manifestation dont Il a décidé I’existenciation. Ce wujiid manifesté est une
modalité contingente du wujud principiel ou divin. Envisagé dans la constitution de I’étre
humain, il apparait comme le «noyau d’immortalité» contenu dans le cceur de I’homme.
Le serviteur est ainsi congu comme le support de la manifestation d’Alldh, car sa forme
individuelle est 'instrument et ’organe de I'Agir divin. «La miséricorde d’Allah,
affirme Ibn Arabi, ne peut que s’étendre & toute chose puisqu’ll est Lui-méme la Réalité
totale de leur existence».Sauf indication contraire, les citations d’Ibn Arabi que donne



106 BIBLIOGRAPHIE

I’A. sont toutes extraites du chapitre 69 des Futithdt (Vol. VI, p.467 a Vol. VIII, p. 124
de I’édition d’O. Yahya). L’ouvrage se termine par |’examen de quelques questions
particuliéres concernant la priére pour le défunt, ainsi que des cas particuliers de défunts
qui peuvent se présenter : condamné a mort, suicidé, martyr ou mort-né.

JEAN BOREL

RUzBEHAN BAQLi SHiRAZI, L [tinéraire des esprits, suivi du Traité de la sainteté,
traduits de 1’arabe et du persan et présentés par Paul Ballanfat, Paris, Les
Deux Oceéans, 2001, 281 p.

Dans I’ceuvre de Rizbehdn de Shirdz, les deux textes L 'ltinéraire des esprits et le
Traité de la sainteté sont deux textes majeurs pour des raisons différentes : le premier
est un ouvrage de la maturité qu’il faut placer aprés les grands commentaires du Coran,
et qui présente une théorisation accomplie et un grand souci de didactisme, le second
a été redigé au début de la carriére de maitre spirituel que Rizbehan entama a Shiraz,
certainement avant la construction de son couvent en 1165. Dans L '[tinéraire des esprits,
le maitre s’attache a établir la nature de 1’esprit en réfutant ce qu’il considére comme
de graves erreurs. Il combat ainsi deux théses antithétiques, I'idée mu’tazilite selon
laquelle ’esprit n’est qu’un principe de vie accidentel identifié au sang, a la vie ou encore
a la respiration, et I'idée opposée qui soutient que ’esprit est une pure lumiére incréée
et prééternelle, qui aboutit a la métempsychose et au dualisme qui distingue les esprits
humains créés et ’esprit divin incréé ou esprit saint. Rlizbehan prétend, face aux théses
théologiques d’un coté et extrémistes de ’autre, donner une vision médiane, celle du
soufisme qui apparait la a dessein comme la voie de la vraie sagesse : [’esprit est une
forme subtile investie des attributs de la condition seigneuriale dont la réalité interne
est inconnaissable, comme celle de I’ame qui est son symétrique. L esprit est crée de
la douceur, tandis que I’dme est créée de la fureur. Mais, si I’dme est difficilement
discernable autrement que par ses actes parce qu’elle est I'informe, I’esprit a une forme
visible qui lui donne une identité immédiatement perceptible. C’est dans les prophetes
et avant tout en Muhammad que ’esprit se présente tel qu’il est dans sa vérité. De méme,
c’est de D'esprit primordial de Muhammad que provient I’ensemble des esprits.
Rizbehan aborde enfin le probléme de la nature de I’dme appétitive qui est comme |’ anti-
esprit, |’ombre ou s anéantissent toutes les qualités. C’est alors |’occasion pour le maitre
de développer ses recommandations pratiques aux disciples. Quant au Traité de la
sainteté, il est divisé en douze chapitres traitant de questions essentielles au soufisme
de Riizbehan. Les cing premiéres abordent les modalités de Paffirmation de 1'unicité
ou fawhid, les différents niveaux de la connaissance mystique, I’exposé des états spi-
rituels, la description des bonnes actions, la nature du dévoilement et de la contempla-
tion. Les questions suivantes traitent du discours divin comme «quintessence de [’en-
semble des étapes spirituelles» (p. 227), des principes de 1’audition spirituelle des amants
de Dieu, de I’extase préparée par les lumiéres de la théophanie divine, ainsi que des
connaissances des esprits, du ceeur, de I’intelligence et de I’ame. Comme on peut s’en
rendre compte par ce bref survol, ces deux traités sont complémentaires, par leurs formes
comme par leurs contenus respectifs, et ils nous introduisent tous deux dans les pre-
occupations spirituelles et doctrinales qui ont occupé Riizbehédn durant toute sa vie. Tous
deux décrivent I’accomplissement de ’itinéraire mystique et de son but, qui est toujours
’affirmation de I'unicité divine. Le bel avant-propos, la traduction et les notes de Paul
Ballanfat font de cet ouvrage une référence importante pour la connaissance non seulement
de ’ceuvre du célebre soufi persan, mais aussi pour celle de la mystique universelle.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 107

RicHARD CARON, JOSCELYN GODWIN, WOUTER J. HANEGRAAFF, JEAN-LOUIS VIEILLARD
BARON (€ds), Esotérisme, Gnoses & Imaginaire symboligue : Mélanges offerts
a Antoine Faivre (Gnostica — 3), Peeters, Leuven, 2001, 948 p.

Soixante chercheurs et savants de renom ont collaboré a ce volume de mélanges
offerts 4 Antoine Faivre, dont les travaux sur I’histoire des courants ésotériques et
mystiques dans I’Europe moderne et contemporaine se sont imposés partout comme des
références obligées en la matiére. Si les premiéres contributions visent a éclaircir des
questions assez précises concernant |’histoire de [’alchimie, de [’hermétisme et de la
kabbale chrétienne curopéenne, de la Renaissance a nos jours, les suivantes attirent notre
attention sur quelques theémes importants de la philosophie de la nature et de la théo-
sophie chrétienne : Pierre Deghaye analyse les rapports entre les deux sephirot antithé-
tiques «Gedulla» et «Gebura», ’amour et la justice, a partir du Dictionnaire biblique
et emblématique de Friedrich Christoph Oetinger, Jacques Fabry tente de suivre 1’ori-
ginalité du message théosophique de I’écrivain, ami de Goethe, Johann Heinrich Jung-
Stilling, Nicole Jacques-Lefévre brosse 1’esquisse de I’anthropologie saint-martinienne
et Jean-Francois Marquet analyse les deux concepts centraux de «fondement» et de
«milieu» (Grund und Mitte) dans les ceuvres de Franz von Baader. Dans ce chapitre,
deux A. évoquent tout naturcllement Novalis, ses développements sur 1’alchimie
(Helmut Gebelein) et sur la relation entre anthropologie et cosmologie (Heinrich
Schipperges). Enfin, le panorama des grands théosophes européens ne serait pas complet
sans Swedenborg et Rudolf Steiner, a la présentation desquels s’attachent d’abord Jane
Williams-Hogan, qui compare I’ceuvre du premier avec la tradition kabbalistique, et
ensuite Gerhard Wehr, qui confronte ’ceuvre du second avec celle de Carl Gustav Jung.
Une troisieéme partie rassemble quelques exposés ayant trait aux courants franc-magons,
aux sectes et aux sociétés secretes européennes de la méme époque : Roger Dachez
explore la parathéurgie chez Jean-Baptiste Willermoz, Roland Edighoffer s’interroge
sur le rapport entre utopie et sodalité chez Johann Valentin Andreae, Hans Thomas Hakl
tente de déterminer les conditions philosophiques de la magie chez Julius Evola, et Jean-
Frangois Mayer s’emploie a mettre en relation ["apocalyptique et les anxiétés qu’elle
a suscitées dans [’Ordre du Temple solaire. Pour terminer, Charles Porset revisite le
dossier des rapports conflictuels entre Jésuites et franc-magons, Joscelyn Godwin aborde
le theme de la vie aprés la mort d’aprés quelques récents enseignements ésotériques,
et Jan Snoek décrit la version manuscrite d’un ancien rituel magonnique du Hérault.
En rapport avec les recherches qu’Antoine Faivre a faites sur les trois notions d’ima-
gination, d’imaginaire et d’imaginal, il était nécessaire qu’une section de cet ouvrage
leur soit consacrée : ¢’est ici qu’on trouve des exposés sur I’art spirite de H. P. Blavatsky,
les prophéties de Nostradamus, la littérature du Nouvel Age, le vampirisme, les fan-
taisies scientifiques de Margaret Cavendish et Robert Hooke, les extra-terrestres et les
fictions magiques. L histoire de 1’ésotérisme pose une série de problémes méthodolo-
giques qui sont envisagés dans une cinquiéme et dernicre partie : les deux belles
biographies intellectuelles de Gershom Scholem et Henry Corbin permettent de situer
quelques-unes des perspectives méthodologiques propres a I’ésotérisme juif (Maurice-
Ruben Hayoun) et musulman (Seyyed Hossein Nasr). Le théme de I’ésotérisme chrétien
et de sa transmission est examiné par Jean-Pierre Laurant et Emile Poulat, I'apport de la
taxinomie d’Antoine Faivre & la réflexion théologique est abordé par Jérome Rousse-
Lacordaire et, enfin, I’ésotérisme entre religion et philosophie fait I’objet d’une derniére
¢lucidation conceptuelle par Jean-Louis Vieillard-Baron. La bibliographie compléte d’An-
toine Faivre (1960-2000) est établie en fin de volume et suivie d’un index de tous les noms
cités dans cet ouvrage-somme, dont nous regrettons de n’avoir pu donner qu’un survol
général.

JEAN BOREL



108 BIBLIOGRAPHIE

MoHAMMAD ALl AMIR-MOEZzI ET JOHN ScHEID (éds), L 'Orient dans ['histoire
religieuse de I'Europe, L'invention des Origines (Bibliothéque de I’Ecole
des Hautes Etudes, Section des Sciences Religieuses — 110), Turnhout,
Brepols, 2000, 234 p.

Ce volume réunit les communications présentées les 1" et 2 février 1999 au colloque
organisé¢ a Paris par la Section des Sciences religicuses de 1’Ecole pratique des Hautes
Etudes et par I’Université Hébraique de Jérusalem. L objet de ce colloque était d’ana-
lyser, sur des dossiers précis, portant sur différentes époques depuis I’ Antiquité jusqu’a
nos jours, comment, & partir de données historiques, de textes, de récits, de mythes ou
de représentations imaginaires, s’est construit dans la pensée et la praxis religieuses de
I’Europe, au lieu de I’inaccessible origine, un Orient qui en tint la place. Les premiéres
grandes mutations culturelles et religieuses commencent aux premiers siecles de notre
¢re. En effet, pour les Romains, déja, I’Orient constituait non pas I’autre absolu qu’était
alors le barbare, mais un autre «intérieur», aussi proche qu’étranger. C’est ce que met
en lumiére Nicole Belayche dans son allocution d’ouverture, en examinant la maniére
dont I"organisation juridico-politique impériale a su promouvoir un équilibre entre
autonomie et centralisation, non seulement en maintenant concretement les singularites
locales et religieuses, mais en intégrant aussi les cultes dits «orientaux» dans les réalités
religieuses et les représentations mentales romaines elles-mémes. C’est avec une identité
intérieure autre et une inspiration littéraire renouvelées que Jérdme revient de 1’Orient,
ou il a visité les centres monastiques et les lieux saints de Syrie, Egypte et Palestine.
Ainsi, pour Brouria Bitton-Ashkelony, cet itinéraire suscite en lui une nouvelle paideia
menant vers une autre identité culturelle et spirituelle. Pour les Byzantins, c’est Jéru-
salem, Orient mythique, lieu des origines, berceau de la religion et réservoir des reliques
qui apparait comme [’idéal modéle de Constantinople (Bernard Flusin). Les deux
communications suivantes, par le détour d’un théme littéraire, évoquent la construction
de I’Orient dans I’ Hérodias de Flaubert (Francis Schmidt), et la reconnaissance des liens
entre Homere et la Bible au XVII® et XVIII® siécles (Guy Stroumsa). C’est encore au
XVII® siécle, comme le montre Antoine Faivre, que I’on aime a considérer qu’Hermes
Trismégiste, auteur du Corpus Hermeticum, et aussi ancien que Moise, est la référence
obligée et la figure centrale de toute philosophia perennis ou «orientalis». Le travail
philologique et historique d’Eugéne Burnouf est lui-aussi sous-tendu par |’intense
fascination qu’il portait au «monde primitifs qu’il croyait retrouver dans I’Inde origi-
naire (Frangois Laplanche). Et c’est une méme attirance ambigué€ qui a conduit Ernest
Renan a scruter les «origines du christianisme», introduisant dans 1’historiographie une
notion promise a un long avenir (Simon Minouni). Original est le bref exposé de Jean-
Pierre Brach consacré a Guillaume Postel, pour qui le retour a I’Orient, a la Terre sainte
originelle, «symbolise la réintégration par ’homme du /ieu géographique et mystique
par excellence ou Dieu lui a donné naissance et otl, ayant intégralement satisfait aux
injonctions divines, pourra se renouer in aeternum et selon ses modalités premiéres le
dialogue interrompu par la Chute» (p. 127). Cette idée que I’Orient représente le pble
d’une «histoire de I’dme» va hanter ’esprit de beaucoup d’Européens jusqu’a nos jours ;
et I’un des derniers meneurs d’hommes a cet Orient-13, ce sera René Guénon, dont la
conversion a |’Islam veut exprimer, négativement, qu’il n’est pas né brahmane d’Orient,
et positivement, que le salut que les religions traditionnelles ne semblaient plus pouvoir
lui apporter est encore possible (Pierre Lory). Une bonne bibliographie accompagne
chacun des exposés et le livre se termine par un index général des noms et des ceuvres
qui sont citées.

JEAN BOREL



	Bibliographie

