
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 52 (2002)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 134 (2002), P. 73-110

BIBLIOGRAPHIE

Angela Longo, La tecnica della domanda e le interrogazionifittizie in Platone, Histoire de

Pisa, Pubblicazioni della classe di Lettere e Filosofìa della Scuola Normale la philosophie
Superiore di Pisa, 2000, 301 p.

Ce livre prend comme point de départ l'intérêt et la perplexité que les lecteurs des

dialogues platoniciens de la première période ressentent face au contraste entre les
déclarations d'ignorance de Socrate et l'habileté dialectique avec laquelle de fait il
conduit ses discussions. Cette question de départ conduit l'A. à développer une analyse
approfondie et complète de la technique de l'interrogation platonicienne. La méthode
suivie est celle d'une patiente récolte et classification des données dialogiques, telles

que les questions socratiques, les interrogations fictives, ainsi que d'autres scènes

fictives présentes dans les dialogues de Platon, comme les objections et les exhortations.
De plus, l'attention se tourne vers les théories contemporaines plus connues (surtout
par rapport à la réfutation et aux questions socratiques), que l'A. discute et dépasse
parfois afin d'en présenter d'autres plus fidèles aux textes platoniciens. Dans les trois
premiers chapitres du livre, la considération des questions socratiques et des interrogations

fictives (à savoir, les cas où Socrate cède à un interlocuteur fictif la faculté de

poser les questions, en se rendant plutôt disponible pour répondre) est conduite par
rapport aux dialogues platoniciens de la première période. Cette analyse aboutit à une
réduction de la portée de l'«ignorance» socratique : un résultat important est le constat

que les déclarations d'ignorance de Socrate ont essentiellement pour but de conduire
les interlocuteurs, à savoir les sophistes, à accepter la forme du dialogue socratique, pour
ensuite permettre à Socrate de les interroger pour démasquer leur fausse sagesse. En
général, sans vouloir nier l'issue aporétique qui caractérise les premiers dialogues
platoniciens, cette partie du travail de l'A. met en évidence l'habileté dialectique positive
et constructive de Socrate. L'analyse des interrogations fictives est ensuite proposée

pour les dialogues de la période du milieu (chapitre IV) et de la période tardive (chapitre
V). L'A. montre que, bien que l'usage des interrogations fictives se retrouve jusqu'aux
Lois, il se modifie aussi bien dans la forme que dans le contenu. Ces modifications
suivent en effet l'évolution de la philosophie de Platon, qui, en partant d'une situation
aporétique, aboutit à certaines convictions et doctrines philosophiques positives. Le
chapitre conclusif (VI) traite enfin des objections et des exhortations fictives dans les

dialogues des périodes intermédiaire et tardive. On trouve ici une confirmation des

résultats obtenus à propos des interrogations fictives : les objections et les exhortations
reflètent deux moments différents de l'évolution philosophique de Platon, les uns

témoignant d'une acquisition de vérités encore soumise à une confrontation, les autres
attestant une possession de la vérité désormais affranchie du doute. Ce que l'A. s'est
proposée dans son travail, c'est de présenter de façon unitaire une masse importante
de ce matériau, celui précisément des interrogations et des scènes fictives, jusqu'à
maintenant pas encore organisé et considéré comme il le mérite. Dans ce sens, son étude

constitue une base importante et stimulante pour des recherches et des approfondissement

ultérieurs, au sujet de la technique des interrogations non seulement chez Platon,
mais aussi chez d'autres auteurs classiques.

Maddalena Bonelli



74 BIBLIOGRAPHIE

Ada Neschke-Hentschke (éd.), Le Timée de Platon. Contributions à l'histoire
de sa réception (Bibliothèque philosophique de Louvain), Louvain-Paris,
Peeters. 2000. 348 p.

Le Timée occupe une place exceptionnelle dans l'histoire de la philosophie : il est

le seul texte platonicien à avoir été commenté sans interruption de l'Antiquité grecque
à nos jours. En effet, le fragment du Timée (17a-53c). traduit au IVU siècle par le

néoplatonicien chrétien Chalcidius. est l'unique écrit de Platon à avoir connu au Moyen
Âge une large diffusion et une influence comparable à celle des traités aristotéliciens.
Deux étapes de la réception sont habituellement mises en avant par la littérature secondaire,

celles où le Timée fut le texte de référence d'un courant de pensée : le moyen
platonisme ct le milieu chartrain du XIIe siècle. Pour les médio-platoniciens, le Timée

occupe le rang que tiendra le Parmenide chez les néoplatoniciens, celui d'écrit censé

contenir le cœur de l'enseignement de Platon ; ils en ont extrait, à l'instar d'Apulée,
une théorie des principes (Dieu, la Matière, les Formes). La version latine de Chalcidius
a tenu un rôle de premier plan dans la philosophie médiévale, jusqu'à constituer le texte
de référence de l'École de Chartres, comme en témoignent les gloses de Guillaume de

Conches ou de Bernard de Chartres. Pour un auteur du Moyen Age, la doctrine de Platon
était avant tout la philosophie naturelle et la cosmologie du Timée. Ce ne sont pas ces
deux temps forts de l'histoire du Timée que ce volume d'actes analyse : il privilégie
des étapes moins attendues, voulant «combler certaines lacunes dans l'histoire de la

réception du Timée [...] en présentant les interprétations et lectures de philosophes et

commentateurs peu connus» (p. xxxvin). Il présente ainsi quelques épisodes de sa

réception mais aussi des approches plus systématiques des questions de cosmologie ou
de mathématiques. Il reflète surtout le changement d'orientation de lecture depuis les

interprétations physico-théologiques antiques, les lectures théologico-métaphysiques du

Moyen Âge jusqu'aux perspectives actuelles d'ordre épistémologique. L'introduction
synthétique d'Ada Neschke analyse le Timée comme contribution à la physique grecque
comprise comme cosmogonie ou cosmologie, c'est-à-dire comme une philosophie de

la nature non pas empirique mais spéculative. Elle établit que les deux grands paradigmes

de la réception du Timée - la philosophie et les sciences de la nature d'une part,
et la théologie de la création d'autre part - trouvent tous deux leurs fondements textuels
dans la réinterprétation de la technê humaine de Platon comme une démiurgie de l'ordre.
Le volume débute par l'étude des lectures antiques du Timée : Mario Vegetti insiste,
à partir du De placitis Hippocratis et Platonis et du Quod animi mores, sur la fine
connaissance qu'avait Galien du dialogue de Platon et son utilisation dans la constitution
d'une doctrine de l'âme et d'une théorie des éléments. Deux contributions s'attachent
à l'exégèse plotinienne, plus métaphysique que cosmologique, du Timée : Dmitri
Nikulin pour la question de l'éternité (le même thème sera examiné clans la Consolation
de Boèce par Walter Mesch) et Jens Halfwassen pour celle du démiurge, dans son
intéressant article «Der Demiurg : seine Stellung in der Philosophie Piatons und seine

Deutung im antiken Platonismus». Alain Lernould s'attache à montrer le tournant
théologique que suggère l'interprétation de Proclus dont lc commentaire ne nous est

que partiellement conservé. Pour le Diadoque. qui tient à voir en Platon un pythagoricien
qui «élève la physique au rang d'une certaine théologie» (p. 93). le Timée doit être
analysé grâce à «une dialectique théologique comparable à celle qui caractérise le
Parmenide». Chalcidius. selon Enno Rudolph, opte pour une lecture physique du
dialogue. Zenon Kaluza par une remarquable contribution traite de «l'organisation politique
de la cité» dans un commentaire anonyme de 1363 : l'auteur du commentaire rédige
à la fois une défense et «une moralisation de la doctrine de Socrate» (p. 171) contre
les critiques de ces théologiens et philosophes «qui parlent de Platon sans jamais avoir
vu un de ses livres» (folio 17 verso). Alexandre Etienne étudie la lecture du Timée que
Marsile Ficin, le traducteur de Platon à la Renaissance, propose dans son Compendium
in Timaeum ; l'interprétation du Florentin puise aussi bien dans le christianisme que dans



BIBLIOGRAPHIE 75

le néoplatonisme pour souligner «la valeur théologique de la 'physique' platonicienne».
Signalons encore, outre le texte stimulant de Luc Brisson «lc rôle des mathématiques dans
le Timée selon les interprétations contemporaines», les études de Wolfgang Röd sur la

présence du Timée dans la cosmologie de Kepler ct la philosophie de la nature de Descartes,
de Jean-François Pradeau relative à l'Essai sur l'explication historique que Platon a
donnée de set République el de son Atlantide du scientifique du XVIIIe siècle Giuseppe
Bartoli, de Gabor Bctegh sur Whitehead qui voit en Platon un précurseur de sa propre
cosmologie et de Karen Gloy sur le rôle fondateur de Platon pour les sciences de la nature.
Par sa variété ct ses analyses ponctuelles, ce volume souligne l'extraordinaire richesse de
la destinée historique et de la postérité philosophique du Timée.

Christophe Erismann

Duns Scot, Traité du premierprincipe, Texte latin établi par W. Kluxen, traduit

par J.-D. Cavigioli, J.-M. Meilland et F.-X. Putallaz, sous la direction de
R. Imbach, avec une introduction de F.-X. Putallaz (Bibliothèque des textes
philosophiques), Paris, Vrin, 2001, 220 p.

L'entreprise d'édition critique des œuvres de Jean Duns Scot, marquée par la

parution d'un premier volume en 1950, inaugurait la redécouverte d'un théologien qui
n'était dès lors plus le négatif décadent du thomisme. Depuis les années 1980, études
et traductions françaises livrent petit à petit l'œuvre du plus subtil des scolastiques. Loin
de gagner en simplicité, la pensée de Scot apparaît alors dans toute sa technicité et
richesse discursive, échappée au carcan simplificateur de l'étiquetage historiographique
en vigueur lors de l'anachronique conflit entre scotistes ct thomistes du début du siècle
passé. Sous la direction de R. Imbach, l'œuvre sans doute la plus difficile ct concise
du théologien franciscain - le Traité du premier principe - reparaît en traduction
française, accompagnée du texte latin établi par W. Kluxen en 1974. (La première
parution de cette traduction date de 1983, in Cahier de la RThPh 10, sans texte latin ;

dans la présente publication, les notes ont été modifiées ; la bibliographie ct l'introduction

sont nouvelles.) Le Traité du premier principe est un précis de théologie rigoureux,
dont le propos est la démonstration nécessaire quoique a posteriori de l'existence d'un
premier principe, dont il est possible de déduire la propriété d'être infini. Le champ
discursif est proprement métaphysique ; au début du XIVe siècle, Scot établit en effet
les fondations d'une nouvelle métaphysique dégagée de la physique et de son
confinement au monde factuel. Comme le résume F.-X. Putallaz dans sa lumineuse
introduction, «Jean Duns Scot a en effet bouleversé l'histoire de la philosophie en induisant
un changement de paradigme au cœur de la métaphysique. Avec lui, la métaphysique
acquiert une ampleur insoupçonnée, dans la mesure où clic s'est libérée de la contingence

des choses qui risque indûment de la limiter : l'être, avec Scot, loin de se réduire
à 'ce qui est", dit désormais le possible qui ne répugne pas à exister» (p. 14). La

métaphysique constitue de façon critique et autonome l'objet de notre théologie, à savoir
l'être infini. L'A. de l'introduction le souligne, au cœur du système scotiste est l'être
possible ou essence, mieux, le réel-possible ou face essentielle de la réalité concrète.
L'étant existentiel, en sa contingence, est hétérogène à la rationalité métaphysique ; seul

l'ordre des essences, stable et nécessaire, peut en constituer l'objet adéquat. À l'inverse
des théories modernes du «troisième domaine», Scot ne distingue pourtant pas les deux
ordres en deux mondes. L'être possible, propre à la quiddité essentielle ou nature, est
la «racine» de l'être contingent. L'être possible est découvert dans l'être contingent :

il est possible parce qu'il est, et non l'inverse. Lc réel-possible excède la pure possibilité
logique, ct se distingue formellement du réel existant. Le projet de Scot est ainsi

d'échapper à l'arbitraire d'une théologie étrangère à la rationalité métaphysique, privée



76 BIBLIOGRAPHIE

d'objet et grevée de considérations empiriques : «En se libérant de la contingence pour
atteindre ce-qui-est dans sa possibilité réelle (ens quidditative sumption), la pensée
scotiste donnait à la raison humaine de construire une métaphysique où la non-contradiction

suffirait pour dire les propriétés de l'être.» (p. 22) Par là, Scot peut aussi éviter
l'auto-suffisance fragile de l'argument ontologique, qui, impuissant face à la critique
depuis S. Anselme, reste campé en sa stabilité pétrifiée. Chez Scot, l'existence n'est
en effet pas déduite de la possibilité, «puisque les propriétés de l'ordre essentiel de

causalité, telles Peffectibilité ou l'effectivité, sont des propriétés de l'être réel donné
dans l'expérience, saisies dans l'ordre métaphysique du possible» (p. 55).

Catherine Kônig-Pralong

Jean Jolivet, La théologie et les Arabes (Initiations au Moyen Âge), Paris,

Cerf, 2002, 120 p.

Le propos de ce petit livre est triple : tracer les grandes lignes de la philosophie
et de la théologie arabes médiévales, inscrire la translatio de la philosophie arabe en

terre chrétienne dans lc contexte concret des entreprises de traduction, ct faire un point
sur son influence en théologie latine. Le résultat est éblouissant, tant la synthèse est
serrée et les informations nombreuses. Théologique et philosophique, le portrait
bicéphale de la pensée arabe dressé par J. Jolivet est modulé d'accents antithétiques.
De la pensée arabe, seule la philosophie et les sciences passeront à la latinité médiévale,
alors que la théologie demeurera en sa terre d'origine ; à plusieurs reprises, l'A. regrette
ainsi le manque culturel et intellectuel signifié en creux par l'absence de la théologie
arabe en terre chrétienne : «L'apport des philosophes arabes aux théologiens latins a

été important, mais il ne compense nullement leur ignorance de la théologie des
théologiens musulmans» (p. 26-27). En philosophie cependant, il faut se réjouir du legs d'un
second aristotélisme à l'occident latin, plus neuf et plus authentique à la fois, plus proche
de l'esprit d'Aristote «que ne l'étaient Proclus et sa descendance philosophique (Denys
et Jean Scot)» (p. 41). Une fois passé à la latinité, l'A. ne regarde toutefois pas F influence
philosophique du nouvel Aristote arabe, à savoir la naissance de mouvements et de
revendications proprement philosophiques au sein des institutions universitaires. En
manière de chiasme, de contrepoint à l'absence de théologie arabe, il ne considère en
effet que la théologie latine, abstraction faite des arts, de la médecine, ct du droit. Qu'il
s'agisse de regretter une ignorance ou d'élucider une influence transdisciplinaire de la

philosophie, le propos de l'A. demeure orienté sur le théologique. Ainsi, le regard est-
il focalisé sur la figure d'Avicenne, mieux accueilli par les théologiens latins que le

projet philosophique autonomiste d'Averroès ; de même, la discussion critique est
organisée autour de figures caractérisées par leurs prises de positions théologiques
conscientes en historiographie, particulièrement E. Gilson, qui inventa la catégorie
d'«augustinisme avicennisant». L'A. propose de déplacer l'accent sur Avicenne, et
d'établir la catégorie d'«avicennisme latin». D'accord avec R. de Vaux, il souligne les
déviations par rapport à l'ancienne tradition théologique latine issue d'Augustin (p. 69).
Les quarante dernières pages de l'ouvrage font un rapide point sur la présence d'Avicenne

chez Thomas d'Aquin et Jean Duns Scot, puis abordent un «cas particulier»
(p. 95), Jean de Ripa lecteur d'Averroès. Récapitulations des thèmes plutôt qu'éluci-
dations de leurs contenus, ces dernières considérations, techniques et sommaires à la
fois, sont emblématiques des difficultés que rencontrera le lecteur profane à l'abord de
l'ouvrage ; celles-ci ne sont d'ailleurs pas le fait de l'A., mais découlent d'un projet
editorial ambitieux, celui d'un précis qui soit à la fois une initiation.

Catherine Kônig-Pralong



BIBLIOGRAPHIE 77

Jacqueline Hamesse, Carlos Steel (éds.) L'élaboration du vocabulaire phi¬
losophique au Moyen Age. Actes du colloque international de Louvain-la-
Neuve et Leuven 12-14 septembre 1998 organisé par la Société Internationale

pour 1 Étude de la Philosophie Médiévale, Turnhout, Brepols, 2000,
566 p.

La pensée médiévale représente une étape essentielle dans l'évolution de la pensée
occidentale et constitue un apport précieux au patrimoine de la philosophie. C'est cette
thèse forte que le présent volume prouve en démontrant le rôle capital qu'a joué le

Moyen Age dans la formation du vocabulaire philosophique. Complément du livre édité

par J. Hamesse Aux origines du lexique philosophique européen. L 'influence de la
latinitas (Louvain, 1997), cet ouvrage étudie la créativité médiévale au niveau conceptuel

ct linguistique. Il analyse l'élaboration de la terminologie scolastique qui, malgré
les critiques des humanistes, sera encore, en grande partie, celle de la philosophie
moderne à partir de Descartes et de Spinoza. Plus largement, ce volume est une
interrogation stimulante sur le rapport fondamental mais complexe que la philosophie
entretient avec le langage. Il est indéniable que le vocabulaire philosophique a été
considérablement transformé et développé durant le Moyen Âge. Ce constat s'explique
premièrement par le fait que les auteurs médiévaux ont connu leurs textes de référence

par l'intermédiaire de traductions, tant du grec que de l'arabe, ce qui a profondément
bouleversé le lexique en usage ; et deuxièmement, parce que la philosophie, mais aussi
la théologie, sont devenues de plus en plus scolastiques : les pratiques académiques
telles que la lectio des textes d'autorité et les questions disputées conclues par une
determinano magistralis, les polémiques universitaires, l'importance de l'analyse logique

ont alimenté ce foisonnement sémantique unique qui caractérise la réflexion
médiévale. Ce très riche volume, par ses 24 contributions, montre la constitution d'un
vocabulaire philosophique, tant par la création de néologismes, par la redéfinition de

mots depuis longtemps en usage que par l'effet d'une transformation culturelle qui
donne à des mots anciens une signification nouvelle. Les innovations peuvent ainsi soit
être dues aux traductions de textes grecs, arabes ou persans, soit résulter d'une réflexion
«typiquement latine». La nécessité de rendre en latin des subtilités philosophiques plus
aisément exprimées en grec a amené les traducteurs à proposer un certain nombre de

solutions novatrices. Un bel exemple est fourni par l'analyse que propose Edouard
Jeauneau des traductions érigéniennes de Denys l'Aréopagite et de Maxime le Confesseur.

Pour rendre les particularismes linguistiques hyperboliques et idio-syncrasiques
de Denys, Erigène a dû faire preuve d'une rare inventivité. Formant les néologismes
avec une ardeur peu commune, notamment pour rendre les expressions dionysiennes
comportant le préfixe huper ou celles caractéristiques du néoplatonisme composées avec
ciuton, Jean Scot resémantise des termes anciens tels cciusalis, causativus. substantia,
finis, locus ou encore l'expression quia est. La destinée de quelques créations
érigéniennes telles supernaturalis ou superadditus prouve le succès de certains choix
de traduction du maître irlandais. Francisco Bertclloni met en lumière l'influence sur
la réception et la lecture de la Politique du scheme tripartite de la philosophia practica
(etilica, œconomica, polìtica) vers 1265. Jean Jolivet, dans une contribution remarquable,

montre les difficultés des traducteurs tolédans du XIIe siècle pour rendre le
vocabulaire ontologique et cosmologique complexe d'Avicenne dans un lexique latin
technique constitué à partir de textes étrangers à l'univers avicennien : la philosophie latine,
les Pères, Boèce ou la logique d'Aristote traduite en latin. Il souligne la postérité d'un
néologisme tel que quidditas, fruit de cet effort de translation. Pour démontrer
l'influence du vocabulaire arabe, Cristina d'Ancona analyse la provenance et le destin du
lemme Causa prima est esse tantum, c'est-à-dire de la thèse selon laquelle la Cause

première est être pur. Roland Hissette, par une étude des traductions attribuées à

Guillaume de Luna, et Richard Faylor pour le champ sémantique de la cogitatio



78 BIBLIOGRAPHIE

témoignent de l'influence d'Averroès. Relevons encore les contributions de M. Monteiro
Pacheco sur le concept de natura, de J. Gracia sur le langage des catégories, de

G. Mensching sur le néologisme scotiste de formalitas, de M. Burger sur la présence
de la terminologie dionysienne chez Albert le Grand, de J. Aertsen sur la généalogie
du terme transcendens. de J.-M. Counet sur la créativité lexicale de Nicolas de Cues

et de E. Bos sur quelques conceptions de substantia. L'article d'Alain de Libera insiste
à la fois sur le lien étroit entre la formation du vocabulaire philosophique médiéval et

l'histoire des corpus accessibles et des traductions, dans une perspective de l'histoire
de la philosophie comprise comme translatio studiorum, mais surtout démontre l'intérêt
d'une telle étude ; car si l'élaboration du vocabulaire a un intérêt pour l'histoire de la

philosophie, c'est qu'elle est avant tout travail du concept ; en effet «le seul moyen de

savoir comment les médiévaux ont pensé le monde, c'est de tenter de déterminer de quelle
manière ils ont habité et travaillé les langages qui leur permettaient de se le représenter».

Christophe Erismann

Johannes Reuchlin, Briefwechsel, t. I : 1477-1505, Unter Mitwirkung von
Stefan Rhein, bearbeitet von Matthias Dall'Asta une Gerald Dömer,
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2000, LXVI + 505 p.

Johannes Reuchlin, Brlefivechsel 1, 1477-1505, Leseausgabe in deutscher

Übersetzung von Adalbert Weh. Im Auftrag und mit Unterstützung der
Stadt Pforzheim, Stuttgart-Bad-Cannstatt, Frommann-Holzboog, 2000,
297 p.

Depuis 1875, date à laquelle Ludwig Geiger publia la première collection de lettres
de Johannes Reuchlin, collection qui fut rééditée en 1962 chez Georg Olms, non
seulement les exigences éditoriales ont bien changé, mais de nouvelles lettres ont été

retrouvées. Le premier volume de l'édition scientifique de cette correspondance que
nous proposent aujourd'hui Matthias Dall'Asta, Gerald Dôrner et Stefan Rhein est un
modèle du genre par le soin qu'ils y ont apporté et la qualité des notes techniques et

historiques dont ils ont accompagé le texte. Sur les 136 lettres qui furent échangées entre
1477 et 1505, dont l'édition Geiger ne connaissait que 96, 48 sont de Reuchlin et 88

viennent de ses correspondants, parmi lesquels nous trouvons en particulier l'ami
d'Oecolampade Bernard Adelmann, Rudolf Agricola, Johannes Amerbach, Heinrich
Bebel, Marsilio Ficino, Pic de la Mirandole, Jodocus Gallus, Georg von Gemmingen,
Bernhard Perger, Adam Frei, Sebastian Brant, et bien d'autres encore dont les noms
illustrent la fin du XVe ct le début du XVIe siècles. Deux lettres sont écrites en hébreu,
trois autres en grec, une en grec et latin, douze en allemand, cent dix-huit en latin. Mais
que se dit-on, entre gens de lettres, à cette époque L'une des préoccupations majeures
qui ressort de ces premières lettres s'avère être le livre, le livre sous toutes ses formes,
le livre qu'on achète ou qu'on emprunte, le livre qu'on étudie ou qu'on écrit, le livre
qu'on offre ou que l'on récupère, le livre imprimé ou manuscrit. La curiosité s'éveille
à tout ce qui existe en grec, en latin, en hébreu ou en langue vernaculaire. Dans son
désir de tout savoir, Reuchlin fait preuve d'une vivacité intellectuelle exceptionnelle et
la culture qu'il a déjà acquise fait rêver plusieurs de ses amis. Il travaille à un manuel
d'hébreu qui doit, selon son intention, permettre à tout un chacun d'apprendre cette
langue divine chez soi, sans l'aide d'un précepteur qu'il était toujours difficile de
trouver. Ce sont les années importantes au cours desquelles il écrit le De Verbo mirìfico
(publié en 1494), et où il prépare aussi son traité sur la prédication et le fameux De
arte cabalistica, qui paraîtront respectivement en 1504 ct 1517. On le sent passionné



BIBLIOGRAPHIE 79

par ses recherches en kabbale et par le tétragramme divin, dont il est l'un des premiers
chrétiens à dévoiler les incroyables mystères. Comme beaucoup d'hommes de ce temps.
Reuchlin est ouvert non seulement à l'astronomie, mais aussi à l'astrologie. Enfin,
l'avidité intellectuelle ne l'a pas empêché d'avoir un engagement politique et de
s'intéresser à la chose publique. Ces quelques mots suffisent à montrer l'intérêt de cette
première partie de la correspondance de Johannes Reuchlin. auquel les éditeurs ont
ajouté en annexe le certificat de licence en droit civil qui lui fut octroyé en 1481 par
l'université de Poitiers, le certificat impérial lui conférant en 1492 le titre de

«Hofpfalzgraf», et un contrat (1497) par lequel il s'engageait à remplir les fonctions
de conseiller palatin et de précepteur principal des fils du comte palatin. L'ouvrage se

termine par la liste des abréviations utilisées, la bibliographie des sources manuscrites
et imprimées, un index des citations bibliques, des auteurs classiques et du droit romain,
des noms de personnes et de lieux cités. - De ces 136 Lettres, et par le soin des mêmes
éditions Frommann-Holzboog, une magnifique traduction allemande a été faite par
Adalbert Weh. L'introduction de Matthias Dall'Asta résume de manière excellente
l'essentiel de l'édition historico-critique précédente, et souligne bien l'importance de

cette correspondance non seulement pour reconstruire la biographie du grand humaniste,
mais aussi pour mieux comprendre l'ambiance intellectuelle de la Renaissance. Deux
index des noms des correspondants, des noms de lieux et de personnes, ainsi qu'une
brève bibliographie facilitent les points de repère pour les lecteurs.

Jean Borii,

Tommaso Campanella, Apologia pro Galileo (Apologie de Galilée), texte,
traduction et notes par Michel Pierre Lerner (Science et Humanisme), Paris,
Les Belles Lettres, 2001, 335 p.

Achevée au début de l'année 1616 - peu avant la condamnation de l'héliocentrisme
prononcée au mois de mars de la même année - et publiée pour la première fois à

Francfort en 1622, l'Apologie cle Galilée est plus qu'un simple épisode dans le contexte
des grands débats cosmologiques suscités par le De revolutionibus orbium de Copernic,
et plus qu'un témoignage de l'admiration et de l'amitié - restées par ailleurs sans

réciprocité - que Campanella vouait à celui qu'il considérait «un Christophe Colomb
des cieux». L'objet de F Apologie n'est pas la thèse copernicienne, mais lc rapport entre
la science et rÉcriture, autrement dit entre la philosophie naturelle et les enseignements
«physiques» contenus dans les livres saints. Aussi, la défense de Galilée présentée par
Campanella concerne-t-elle la méthode galiléenne de philosopher et devient-elle le

manifeste d'une liberlas philosophandi qui se veut respectueuse de la foi - une
revendication de la liberté de pensée d'autant plus audacieuse et courageuse qu'elle venait
d'un Campanella ayant déjà connu la prison, avant de faire acte d'abjuration et qui,
accusé de complot politique et d'hérésie, avait échappé de justesse à la peine capitale.
L'Apologie de Galilée doit être lue à la lumière du vaste projet de Campanella, à la

fois culturel et politique, visant la fondation d'une philosophie nouvelle et l'instauration
d'une monarchie universelle. Ce projet, sans doute très loin de l'intérêt purement
scientifique de Galilée, trouvait néanmoins un point d'ancrage dans la démarche
galiléenne du fait que celle-ci reposait sur une méthode nouvelle et impliquait le rejet de

l'aristotélisme. Ces deux motifs convergeaient dans la «démonstration que le sens de

l'Écriture n'est pas réductible à l'intelligibilité privilégiée d'une seule doctrine
philosophique» (p. xcv). Aussi, le résultat de cette apologie sera-t-il que la philosophie
nouvelle de Galilée non seulement ne contrarie pas FÉcriUire, mais qu'elle répond mieux

au besoin d'une philosophie naturelle authentiquement chrétienne. Ce qui compte pour
le moine calabrais, c'est que «Dieu a livré le monde à l'examen des hommes» (p. cxvi)



80 BIBLIOGRAPHIE

et que l'intelligibilité que ceux-ci sont invités à y découvrir est en continuité avec le

christianisme - la raison humaine ayant sa source dans le Verbe divin (p. cxxn). À partir
de là. tout le problème consiste à ne pas identifier l'intelligibilité du monde avec une

philosophie particulière (notamment avec l'aristotélisme) et à sauvegarder la «liberté
de philosopher». C'est pourquoi Campanella, tout en jugeant caduque la physique
aristotélicienne, n'adhère pas pour autant au copernicanisme et maintient sur ce point
une attitude d'hésitation, défendant une cosmologie et une astronomie personnelles,
s'apparentant par certains de leurs éléments à la conception traditionnelle et s'appro-
chant par d'autres des doctrines nouvelles (p. cxxxv). Publiée et diffusée en Allemagne

par ses admirateurs protestants, l'Apologie fut saisie dès son arrivée à Rome vers la fin
de 1622, en vertu de l'interdiction de publication dont Campanella faisait toujours
l'objet ; dès lors, cet écrit partagea le discrédit qui frappa Galilée après sa condamnation
et son abjuration. L'Apologia pro Galileo ne cessera pas pour autant d'exercer son
influence et de contribuer, jusqu'au début du XIXe siècle, à la bataille menée en Italie

pour la reconnaissance de la nouvelle astronomie et de sa non-contradiction avec
l'Écriture. Au vu de l'intérêt de cet écrit, on ne peut que saluer la présente publication,
qui fournit une édition bilingue et traduit pour la première fois en français le célèbre
traité de Campanella. Michel Pierre Lerner - auteur d'un Campanella en France au
XVIIe siècle (Naples. 1995) - livre aux lecteurs un texte muni d'un riche apparat de

notes et d'une excellente introduction : le rapport de Campanella avec Galilée, le projet
philosophique et politique du moine calabrais, sa conception de la science, sa critique
de l'aristotélisme, sa relation au copernicanisme ainsi que l'influence de l'Apologia font
l'objet d'une présentation éclairante, qui rend manifeste la densité de signification de

ce traité et situe Tommaso Campanella à sa juste place dans les débats cosmologiques
qui ont marqué la culture européenne entre le XVIe et le XVIIe siècle.

Tiziana Suarez-Nani

G. W. F. Hegel, Écrits sur la religion (1822-1829), traduction de Jean-Louis

Georget et Philippe Grosos, avant-propos de J.-L. Georget, introduction de

Ph. Grosos (Textes philosophiques), Paris, Vrin, 2001, 177 p.

Traduits pour la première fois en français, les quatre textes proposés dans ce volume
sont à tous égards des textes de circonstance. Préface à l'ouvrage d'un autre, défense

publique faisant réponse à une plainte en diffamation, recension de livre ou réaction
à une publication critique de sa doctrine, ils ont chacun été sollicités par l'entourage
de l'illustre professeur ou suscités par les circonstances plutôt qu'ils ne s'inscrivent dans
le développement organique de sa pensée. En outre, ils doivent beaucoup au contexte
qui les a vu naître, que l'avant-propos de J.-L. Georget reconstitue minutieusement
comme marqué à la fois par la réorganisation liturgique et administrative des Églises
commandée par l'affirmation étatique de la dynastie prussienne et la recherche par un
Hegel tout fraîchement appelé à Berlin d'une position institutionnelle et politique,
laquelle passait par la constitution de réseaux et une obédience sans faille au pouvoir.
Il est donc malaisé de distinguer ce qui dans ces textes pouvait relever des dispositions
philosophiques et spirituelles de Hegel (dans l'ordre de la foi, le protestantisme
s'accordait assurément au plus près avec le procès général d'intériorisation dévolu à la

philosophie de l'Esprit, et peut-être l'englobante réforme prussienne de l'État ne
disconvenait-elle pas au mouvement déclaré de la raison dans l'histoire) de ce qui revenait
à la déférence envers cet État qui avait fait de lui une figure incontournable de la nouvelle
université (et qui ne pouvait que lire alors d'un œil favorable l'affirmation philosophique
de sa propre unité avec l'Église protestante). Ainsi, exemplairement, est-ce autant par



BIBLIOGRAPHIE 81

fidélité au pouvoir que par conviction intellectuelle que Hegel, dans le premier de ces
textes, s'attaque à la religion du sentiment exposée par Schleiermacher, alors en
difficulté avec les services du roi Frédéric-Guillaume III dans la querelle de la liturgie.
Les écrits rassemblés dans ce volume ne sont donc pas pour faire mentir l'apostrophe
As philosophische Ministerkreatur lancée par Schopenhauer à l'endroit de Hegel. Du
reste leur caractère circonstanciel n'est pas sans avoir laissé une empreinte : l'obscurité
de la prose, sinueuse el embarrassée, a pu en effet le faire soupçonner de duplicité voire
de crypto-athéisme par la critique moderne. Une suspicion dont l'introduction de Ph.
Grosos vise pourtant à lc laver en recadrant la difficulté : s'il n'est certes pas question
de nier ce que ces textes doivent à leur conjoncture particulière, le problème précisément
posé par l'énonciation hégélienne devrait pourtant être considéré depuis la perspective
inverse, soit à partir de la gageure que constituait pour le philosophe la fidélité à sa

propre pensée dans un tel contexte spirituel. En effet, sa thèse fondamentale de

l'accomplissement de l'absolu en sa présence à lui-même intégrale et sans retrait dans
l'immanence du concept se trouvait désaccordée avec plus d'un aspect essentiel du
luthéranisme (ainsi la transcendance de Dieu, caché encore en sa révélation christique).
et la supériorité alors implicite de l'approche philosophique du religieux sur celle
théologique ne pouvait guère espérer trouver grâce dans un tel environnement. Il fallait
donc avancer avec précaution, voire ruser quelque peu. En outre, la tâche difficile tentée

par Hegel de penser le rapport de la religion à la philosophie selon le scheme d'une
réconciliation entre foi et savoir requérait une expression et un lexique appropriés, qu'il
s'agissait de conquérir. L'obscurité de ces textes est donc tout aussi bien à mettre au
crédit d'un penseur qui n'a pas reculé devant les défis qu'un effort de cette ampleur
posait à la langue philosophique.

François Félix

Xavier Tillette, Les philosophes lisent la Bible (Philosophie et théologie),
Pans, Cerf, 2001, 198 p.

Loin d'être une recherche méthodique sur les types de lecture que les philosophes
ont pu faire de la Bible, cet ouvrage ne donne que quelques échantillons caractéristiques
de leur approche des textes. Et comme l'attention des philosophes n'a été aimantée que
par un nombre restreint de passages ou de livres bibliques, le choix des commentaires
est dicté par la chose même. Nous trouvons clans l'ordre la création du monde et de

l'homme, le péché et l'expulsion du paradis, la figure de Caïn, Babel et la confusion
des langues, le sacrifice d'Abraham, la lutte de Jacob avec l'Ange, Moïse et le buisson
ardent, la prosopopèe de la Sagesse et les malheurs de Job. Parmi les passages du

Nouveau Testament, dont les principaux ont déjà été examinés par l'A. dans Le Christ
cle la philosophie, il ne reste ici que le mystère de Noël, le baptême et les tentations
de Jésus. Cette enquête s'avère décevante. Dès les premières pages, on s'aperçoit que
la Bible, malgré l'hommage que la plupart des philosophes lui adressent, ne pénètre pas
profondément leur réflexion, qu'elle n'est à leurs yeux le lieu que d'une extrarationalité
étrange et qu'elle leur demeure par conséquent étrangère. C'est le cas de Descartes,

Leibniz, Jacobi, Schopenhauer, Jaspers. Pour Kant et les philosophes postkantiens,
pourtant théologiens de formation et nourris de Bible, il n'en va guère autrement ; par
méthode ou par sensibilité, ils sont restés à l'extérieur du temple. Et que peuvent bien

apprendre l'ironie et la polémique souvent cinglante de Bauer, Marx, Engels et Nietzsche

Quant aux aperçus que l'A. donne des œuvres de Böhme, Hamann. Schelling.
Baader, Chestov, Kierkegaard, ils sont à notre goût trop brefs, mêlés à des considérations
d'un moindre intérêt, et ne permettent pas de mesurer les enjeux spéculatifs et existentiels

réels que ces auteurs ont voulu donner à leur approfondissement des saintes



82 BIBLIOGRAPHIE

Écritures. Ici, c'est l'A. qui nous semble être resté à la périphérie des choses. En

conclusion, cet ouvrage donne une impression d'inachevé ct de décousu, et n'éclaire
à notre avis ni la Bible ni la démarche philosophique.

Jian Borii.

Mario Turchetti, Tyrannie et tyrannicide de l'Antiquité à nos jours (Fonde¬

ments de la politique), Paris, P.U.F., 2001, 1044 p.

Ce livre monumental a pour objet de réunir toutes les réflexions et les pensées sin-
la tyrannie et le tyrannicide. L'A. propose à son lecteur un voyage historique et

philosophique pendant lequel il écoute ceux qui se sont exprimés sur cette question pendant
plus de 2000 ans : philosophes, historiens, rhéteurs, hommes politiques, poètes,
théologiens, canonistes. penseurs politiques, sociologues, économistes, anthropologues, etc.
Mais loin de résumer leurs pensées, l'A. propose de fines analyses sur les nombreux
avatars de la tyrannie (despotisme, autocratie, césarisme, dictature, etc.) et du tyrannicide

(droit de résistance, refus d'obéissance, régicide, exil, etc.) dont toutes les époques
se préoccupent. - L'ouvrage est composé de deux parties. La première concerne la

période antique ct médiévale. C'est l'occasion d'assister à la naissance de la tyrannie
et aux premiers tyrannicides dans le monde grec, et de distinguer leurs premières
caractéristiques. Puis l'A. montre comment ces concepts évoluent, se transforment à

Rome, dans le judaïsme ct le christianisme en passant, toujours avec beaucoup de soin
et de détails, jusqu'à la fin du Moyen Age. C'est que la tyrannie et le tyrannicide sont
liés à d'autres idées sur le pouvoir et le droit, comme le droit naturel et le positivisme
juridique. Sans omettre le droit d'excommunier qui donna lieu à une importante querelle.
Quand un roi ou un empereur jugé hérétique par le pape refusait de déposer sa couronne,
il devenait un «tyran d'usurpation» et ainsi, susceptible d'être assassiné. La querelle
entre le pouvoir spirituel (pape) et le pouvoir temporel (empereur ou roi) s'est étendue

sur plusieurs siècles. - La deuxième partie, qui traite de l'ère moderne au sens large,
du XVIe au XXe siècle, continue sur la même ligne en présentant ce qui s'est dit et pensé
avec une exhaustivité remarquable. La tyrannie est toujours proche de diverses notions
politiques ou non. par exemple, comme celles de raison d'État ou bien de dignité
humaine, voire d'une philosophie de l'histoire particulière. Les arguments des auteurs
ou des courants philosophiques sont exposés avec clarté et concision, ct placés dans
leur cadre historique. La tyrannie ne s'arrête pas au XVIIIe siècle. Elle continue
d'alimenter les débats aux XIXe ct XXe siècles sous d'autres déguisements : dictature,
terrorisme et totalitarisme. La dictature du prolétariat, comme la concevait Lénine, se

compose de deux éléments, la négation de la démocratie, qui en est l'essence, et la

violence, qui en est la dynamique. Éléments indispensables à la tyrannie classique.
L'épilogue s'interroge les formes actuelles de la tyrannie. La mondialisation est peut-
être l'une d'elles : elle constitue un «pouvoir économique redoutable parce qu'à la
différence du pouvoir politique, il est anonyme et sans visage» (p. 976). Ce livre nous
apprend, entre autres, comment différentes notions politiques - ainsi le droit de résistance

- sont entrées dans les constitutions de plusieurs pays. La tyrannie fait partie
intégralement de notre histoire, elle n'est pas limitée à telle ou telle époque lointaine.
Bref, ce parcours historique sur le phénomène tyrannique est indispensable non
seulement pour comprendre l'histoire des idées politiques, mais aussi pour saisir les causes
idéologiques des grands événements. Le livre contient une importante bibliographie, un
index des noms de personnes, ainsi le lecteur intéressé peut consulter cette somme de
savoir par thème ou bien par auteur.

Karim Frard



BIBLIOGRAPHIE 83

Jean-Pierre Cometti, Musil philosophe, l'utopie de l'essayisme, Paris, Seuil, Philosophie
2001, 171 p. contemporaine

L'A. signe ici, sauf erreur, son quatrième ouvrage sur Musil, dans lequel il approfondit

certains des thèmes centraux des préoccupations de Musil, qui ont essentiellement
trait au rapport entre philosophie et roman ou entre la théorie et la fiction. Comme l'A.
le rappelle dans son avant-propos, «les positions de Musil à l'endroit de la philosophie
sont passablement ambiguës. Cette ambiguïté tient en partie au fait que Musil, avant
de choisir le métier d'écrivain, a été philosophe, entendons par là qu'il a étudié la

philosophie» (p. 11). Nous sommes effectivement en présence d'un écrivain dont les

compétences en philosophie, mais aussi dans les sciences, la psychologie ou la sociologie

étaient bien au-dessus de la moyenne et qui a sciemment renoncé à pratiquer
professionnellement la philosophie, alors qu'il avait un don et les moyens de devenir
un bon professionnel dans cette discipline, pour se consacrer entièrement à l'écriture
romanesque. On pourrait donc dire, que Musil aurait largement eu, s'il l'avait voulu,
les moyens de devenir un philosophe professionnel. C'est en véritable philosophe qu'il
rédige certains chapitres de L'homme sans qualités, notamment ceux consacrés à la

psychologie du sentiment. Mais Musil se plaint par ailleurs dans maint passage des

Journaux, notamment à la fin de sa vie, de la dérive théorique de son écriture. On connaît
aussi sa déclaration fracassante contre les philosophes qui sont «des violents qui, faute
d'armée à leur disposition, se soumettent le monde, en l'enfermant dans un système»
(HsQ. chap 62, cité p. 58). La relation que Musil entretient avec la philosophie est donc,
pour le moins ambivalente. Dans le chapitre 1 («Philosophie et utopie», p. 17- 34),
Cometti montre l'attrait de Musil pour une philosophie empiriste et «soucieuse de

rigueur» (p. 17) et retrace la formation intellectuelle de Musil passant par E. Mach
(à la pensée duquel il consacre sa thèse de doctorat) et Nietzsche, chez qui Musil
«trouvait une réponse à son propre attrait pour l'éthique et l'esthétique, ainsi que
l'illustration d'un type d'écriture ct de philosophie différent de ce qu'il refusait à la fois
en littérature et en philosophie» (p. 25). Le chapitre 2 intitulé «Philosophes et écrivains»
(p. 35-56) est consacré à l'analyse de ce que Ulrich/Musil appellent le «sens du
possible», par opposition au sens du réel. Si l'historien a affaire au passé, le romancier à

plutôt affaire au possible : le roman apparaît ainsi plutôt comme «une version du monde»

qu'une «chronique du monde» (p. 40). Le problème essentiel étant pour le romancier
de présenter des modèles de vie possible et d'actions possibles. Mais «vivre comme
on lit ou vivre comme on philosophe [...] n'est pas si simple, car avant de philosopher
il faut vivre» (p. 46) et Musil reconnaissait lui-même avoir «si peu vécu». Si «d'un
philosophe on attend habituellement qu'il s'attache à dea problèmes et s'emploie à les

élucider» (p. 57) qu'attend-on d'un romancier C'est à la réponse de cette question
qu'est consacré le chapitre 3 («Expériences de pensée», p. 57-77). Selon l'A.«au regard
de ce qu'ils intègrent, les grands romans s'apparentent à des univers de sens qui
fournissent un éclairage spécifique, certes différent - du moins en apparence -, mais
tout aussi important que les systèmes philosophiques» (p. 58). La fiction permet à Musil
de multiplier les points de vue en conférant à chacun d'eux une importance particulière,
permettant à chaque fois qu'un problème particulier est posé de trouver une réponse

particulière, alors que «les problèmes philosophiques réclament des solutions globales»
(p. 70). Pour Musil la fiction ouvre sur le monde du possible et donc de l'utopie ce

qui implique cette omniprésence de l'ironie (p. 75) qui frappe le lecteur dès les premières
lignes de L 'homme sans qualités. Dans «Éthique et esthétique» (p.79-110) dont Musil
a «toujours pensé qu'il ne faisaient qu'un» (cité p. 79), l'A. traite du rapport du ratioïde
et du non-ratioïde, de celui entre l'art et le réel et, plus généralement de la conception
de la vie humaine, sujet de préoccupation éthique majeur de Musil. Ces points sont d'une
grande importance puisque le romancier estimait que son œuvre était tout autant la

description d'une société donnée (une sorte de comédie humaine de l'Autriche d'avant



84 BIBLIOGRAPHIE

la catastrophe de 1914) qu'un livre ouvert sur le possible ct décrivant des modes d'agir
éthiques. L'A. distingue ici deux types fondamentaux de conception romanesque : celle

qu'il appelle «textualisme», dont Proust serait l'exemple ct qui serait centrée sur une

conception «autoréférentielle» (p. 91) de la littérature. «La position de Musil est d'une
autre nature ; elle plaide pour une esthétique soucieuse de mieux comprendre les rapports
complexes qui associent l'art et l'expérience esthétique à d'autres formes d'expérience»
(p. 91) et permet donc une confrontation de la littérature avec une ensemble d'expériences

extra-littéraires. Ainsi l'art ne doit pas, aux yeux de Musil être opposé à la

science, pas plus qu'il ne faut opposer le sentiment à l'intellect, mais selon lui, «les
émotions elles-mêmes doivent se voir attribuer une dimension cognitive» (p. 97). Un
centre de préoccupation majeur de Musil a été la psychologie expérimentale, notamment
l'école de la Gestalt. Dans «Questions de psychologie» (p. 111-138) l'A. traite notamment

des critiques de Musil à l'encontre de Mach. En vertu de l'adage gestaltiste, selon

lequel le tout est davantage que la somme de ses parties (par exemple la mélodie est

davantage que la somme des notes qui la compose), Musil critique la conception
machienne de l'émotion qui fait de celle-ci un simple agrégat d'éléments simples. Cette

position conduit Musil à «ne pas identifier le sentiment et la sensation» (p. 127). Dans
la dernière partie de son ouvrage («Philosophie de l'essayisme», p.139-159), l'A. traite
de l'essai qui, à bien des égards constitue la réponse de Musil au dilemme de l'opposition
entre la théorie et la fiction. En effet, «l'essayiste ne démontre pas [...] c'est un esprit
attentif au singulier, donnant à ce qu'il écrit une coloration éthique» (p. 140) et le mode

particulier de l'essai permet ainsi de faire le lien entre art et science, Musil plaidant
«vigoureusement pour une littérature dont l'audace rivaliserait avec les innovations de
la science» (p. 149) et dont les concepts vagues seraient traités avec toute l'exactitude
et la précision qu'ils méritent. Deux erreurs typographiques à signaler : p. 71 ligne 28,
il faut lire Agathe pour «Clarisse» ; p. 112, note 3 il faut lire 1838 pour «1938».

Stefan Imhoof

Felix Perez, En découvrant le quotidien avec Emmanuel Lévinas (Judaïsmes),
Paris, L'Harmattan, 2000, 336 p.

Felix Perez, D'une sensibilité à l'autre dans la pensée d Emmanuel Lévinas
(Judaïsmes), Paris, L'Harmattan, 2001, 332 p.

Comme la geste d'Abraham ne cherche pas à expliquer dans quelle Mésopotamie
a grandi le Patriarche, mais la manière dont il s'en déprend, le premier ouvrage de Félix
Perez ne vise pas à dire dans quel Heidegger s'est forgé Lévinas, mais comment il s'en
distancie. Le parallèle de ces deux détachements n'est nullement fortuit, et c'est bien
ce que l'A. va s'efforcer de montrer. De même qu'Abraham, en s'éloignant de sa patrie,
de ses habitants et des siens, a progressivement vécu un autre rapport à la terre et au
prochain, de même Emmanuel Lévinas, en se déprenant du climat et de l'enchantement
heideggériens, a retrouvé le sens et l'authenticité du quotidien. Alors que Heidegger
semble maintenir un système de valeurs par lequel l'Un, l'Unique. l'Unité sont valorisés
contrairement au quotidien dans son mode multiple qui, lui, est dévalorisé et ne peut
être envisagé que comme une expérience inauthentique, l'A. montre comment la
redécouverte que Lévinas a faite de la transcendance du Dieu biblique, qu'aucun thème ne
peut amener dans la course de l'être, l'a conduit à repenser la vie quotidienne comme
l'unique relation, et la plus souhaitable, à la terre. Et l'A. de résumer de manière très
suggestive l'accomplissement de l'itinéraire philosophique qu'il retrace : «chez Lévinas,
la finalité de la nature est la maîtrise non pour le culte, mais pour le quotidien, non pour
le temple, mais pour la nourriture, non pour les jours d'inauguration, mais pour les jours



BIBLIOGRAPHIE 85

ouvrables, non pour célébrer un événement festif, mais pour subvenir aux besoins des
hommes. Pour Heidegger, sans le sacré, le monde tombe dans les choses quotidiennes,
pour Lévinas, sans le quotidien, le monde n'est pas découvert» (Cf. p. 74). - C'est un
autre trajet de la pensée lévinassienne que Félix Perez poursuit dans le deuxième
ouvrage. Il s'agit là d'expliciter le changement d'orientation et l'approfondissement qui
se sont opérés dans la manière d'envisager le rapport au prochain à partir de Totalité
et infini, et qui aboutissent à Autrement qu 'être. En effet, si, dans le premier texte, le
sensible est interprété dans le sens de la consommation et de la jouissance, si l'ego
s'identifie dans le «concret de l'égoïsme», et que la jouissance de l'ego donne sa
concrétude à la sensibilité, dans lc second texte, cette jouissance de l'ego séparé n'est
plus seulement la condition de possibilité d'un désir métaphysique par lequel il s'ouvre
à plus qu'à lui-même et découvre sa subjectivité comme accueil et hospitalité, elle se

métamorphose totalement jusqu'à se nier elle-même dans le réveil d'une responsabilité
infinie envers lc prochain, jusqu'à se substituer à lui dans la condition d'otage. Pour
Lévinas, cette responsabilité pour le prochain, qui va au-delà du légal, oblige au-delà
du contrat, ne peut venir que d'en-deçà de la liberté, comme d'un immémorial. Elle se
vit comme une kénose sans fin, où le moi responsable n'en finit pas de se vider de lui-
même.»En tant que m'arrachant moi au concept du Moi. dit-il, la fission du sujet est
une croissance de l'obligation au fur et à mesure de mon obéissance, l'augmentation
de la culpabilité avec l'augmentation de la sainteté, accroissement de la distance au fur
et à mesure de l'approche». Dans ce bel exposé qui tente de rendre compte de tous les

aspects de l'identité nouvelle du Tun-pour-Vautre que la subjectivité acquiert dans
Autrement qu'être, l'A. nous offre aussi de belles pages de confrontation avec la
perspective sartrienne de l'autre comme «enfer».

Jean Borel

Jacques Derrida, Elisabeth Roudinesco, De quoi demain... Dialogue (Histoire
de la pensée), Paris, Fayard/Galilée, 2001, 324 p.

Voici un ouvrage qui nous montre Derrida sous un jour nouveau. Lc philosophe,
qui a la réputation de publier des ouvrages difficiles, nous livre ici un texte fluide et

passionnant qui aborde les questionnements de société les plus actuels, ceux-là même

que nous rencontrons quotidiennement dans la presse et les médias, traités souvent avec
combien peu de profondeur. Le texte prend la forme d'un dialogue dense et animé avec
l'historienne et spécialiste de la psychanalyse E. Roudinesco, et soumet à une réflexion
toujours vive et exigeante successivement les questions de l'héritage intellectuel, de la

politique de la différence, de la reformulation de la famille, de la liberté humaine, du
mauvais traitement des animaux, de l'esprit de la révolution, de l'antisémitisme, de la

peine de mort et enfin de la psychanalyse. Les deux penseurs prennent pour point de

départ l'interrogation inquiète de Victor Hugo sur la nature de nos lendemains. L'époque
que nous vivons est ainsi d'emblée perçue comme le crépuscule d'un état à venir, sur
lequel il nous faut d'ores et déjà réfléchir. Une complicité vieille de trente ans unit les
deux interlocuteurs. Elle débouche sur un dialogue sans complaisance, qui a été d'abord
enregistré puis retranscrit par le biais d'une écriture «à deux mains». Cette approche
mixte s'avère d'une grande richesse, combinant avec bonheur philosophie, histoire,
littérature, politique et psychanalyse. Le texte s'ouvre sur la question de l'héritage, et

plus spécifiquement, pour Derrida, du choix que chacun est tenu de faire vis-à-vis de

ce dernier. Le philosophe se positionne notamment par rapport aux penseurs des années

soixante-dix, et décrit le lien qu'il conçoit comme nécessaire entre la notion d'héritage
et celle de déconstruction. L'héritage apparaît ainsi comme une dialectique entre fidélité
et infidélité : il s'agit de réaffirmer le passé pour mieux s'en affranchir. L'héritage



86 BIBLIOGRAPHIE

effectue alors son rôle de transmetteur, tout en étant remis en question, transformé. La
déconstruction fonctionne d'une manière comparable. Derrida la présente ici comme un
hommage critique. 11 s'agit de saisir le moment dogmatique d'une œuvre pour mieux
en rendre compte, de la critiquer pour la faire vivre autrement. La démarche de Derrida
apparaît au fil du dialogue dans toute sa clarté : il est à la recherche du présupposé de

toute pensée, de ce qui la rend possible mais la restreint tout à la fois. C'est à la suite
de cette épreuve seulement que cette pensée pourra évoluer, être transmise, transformée,
réappropriée, et fonctionner ainsi en tant qu'héritage. - Le chapitre suivant traite des

politiques de la différence. Derrida et Roudinesco y abordent des questions telles le

politiquement correct, le harcèlement sexuel ou les quotas. Tous deux défendent une
position de prudence ct de mesure. S'il faut refuser un certain narcissisme des minorités,
il est néanmoins nécessaire de comprendre l'urgence vitale des réflexes identitaires. La
philosophie nous appuie dans cette démarche dans la mesure où elle se présente comme
un projet de perpétuel déracinement, de rupture continuelle des limites. Les deux

penseurs prônent en définitive une éthique de la vigilance. - Les questions de la

normalisation de l'homosexualité dans nos sociétés et de la transformation de la structure
familiale traditionnelle sont ensuite l'objet d'une réflexion sans préjugé. Derrida se

montre très progressiste, acceptant notamment les enfants dans le couple homosexuel.
Ce qu'il importe de maintenir, souligne-t-il, c'est le lien familial lui-même, qui doit
persister à travers les évolutions inévitables de l'organisation de la famille. Le chapitre
qui suit traite de la liberté, dont les deux penseurs ont des conceptions divergentes. Celle
de Derrida fait de la liberté un excès de complexité par rapport à un état machinal de
base : la liberté est un excès de jeu dans la machine. Plus simplement, la liberté est pour
Derrida «ce qui vient», l'incalculable, l'événementiel, l'imprévisible, bref, l'Autre.
- Cet Autre peut prendre la figure de l'animal. La question de l'animalité apparaît
comme centrale aux yeux de Derrida en tant que signe majeur de logoccntrisme depuis
Descartes et l'hétérogénéité qu'il a fondée entre humanité et animalité. Selon Derrida,
il y a au fond bien plus d'une limite et de très nombreuses hétérogénéités dans
l'organisation du vivant en général. Aucune des caractéristiques spécifiquement humaines
ne s'avèrent en effet réservées à l'homme seul : soit que l'on découvre que certains
animaux possèdent également tel trait que l'on croyait distinctif, soit que l'on réalise
qu'au fond, l'homme ne le détient pas vraiment. C'est néanmoins une erreur de vouloir
accorder des droits aux animaux à la suite des droits de l'homme. Derrida propose une
démarche plus fondamentale : réélaborer ces demiers en interrogeant la notion de
subjectivité humaine post-cartésienne qui les fonde. - La notion de révolution occupe
ensuite le cœur du dialogue entre les deux auteurs. 11 s'agit de transformer l'idée même
de la révolution pour la sauver. Pour Derrida, toute responsabilité est révolutionnaire.
C'est notamment le cas de celle de l'État face au néo-libéralisme. Lc philosophe appelle
de ses vœux la constitution d'une nouvelle Internationale en lutte contre les plaies du
nouvel ordre mondial : chômage, exclusion, guerre économique, trafic d'armes,
ethnicisme. mafia, drogues, etc.. sous l'égide d'une déclaration sur l'horreur de l'état
du monde qui ferait écho à l"«horreur économique» de Viviane Forrester. Le chapitre
qui suit pose le problème de l'antisémitisme. Derrida et Roudinesco y effectuent une
méditation autour du sentiment de la judéité et tentent de se situer au-delà des
communautarismes. L'antisémitisme apparaît comme un symptôme qu'il est nécessaire
de prendre en compte. Ne pas interdire, donc, mais répondre. - Derrida en vient ensuite
à la peine de mort, en confrontation avec Kant, qui pose cette dernière comme le
transcendantal du droit lui-même. Selon le philosophe, c'est précisément à cette position
que l'abolitionnisme doit s'attaquer afin de justifier l'abolition de manière principielle.
Il faut en finir avec cette conception propre à une majorité des philosophes, selon
laquelle la peine de mort constituerait la dignité de l'homme qui transcende ainsi sa
condition de vivant. Lc philosophe y oppose une réflexion sur le pardon. - Le dialogue
se termine avec la question de la psychanalyse, à propos de laquelle Derrida est tenu
de se situer. C'est par le biais de la notion d'amitié qu'il décrit sa relation avec la discipline



BIBLIOGRAPHIE 87

chère à Roudinesco : il l'approuve mais désire rester critique. Il souligne en outre le fait
qu'il n'existe pas de prise en compte réelle des résultats de la psychanalyse dans nos
sociétés, notamment dans le domaine du droit, ce qu'il regrette. Une forme de révolution
psychanalytique s'avère nécessaire. - Cet ouvrage est à mettre entre toutes les mains. Celui
qui connaît déjà Derrida le retrouvera avec plaisir dans cette confrontation directe avec
des questions d'actualité, alors que ceux qui ne l'ont pas encore lu trouveront ici une porte
d'entrée qui aiguisera leur intérêt et les guidera vers d'autres textes.

Adèle Thorens

Muriel Gilbert, L 'identité narrative. Une reprise à partir de Freud cle la
pensée de Paul Ricœur (Le champ éthique - 36). Genève, Labor et Fides,
2001, 277 p.

Il s'agit d'une thèse de doctorat en psychologie, qui interroge le concept ricœurien
d'identité narrative en se demandant, à partir d'une relecture de Freud et de Lacan, si
Ricœur n'est pas passé à côté des présupposés inconscients de cette identité narrative.
Il y aurait ainsi comme une trop grande transparence dans la perception narrative de
soi telle que Ricœur la construit, au détriment des éléments de décentrement qui rendent
plus difficile le rassemblent unitaire du soi. L'A. nous oblige ainsi à revenir sur les débats
antérieurs de Ricœur avec l'anthropologie psychanalytique. Elle montre en même temps,
de manière convaincante, que la constitution du soi. si importante pour l'éthique, requiert
une mise en demeure plus radicale, pouvant provenir d'autrui, mais aussi de l'inconscient

comme tel. - Malgré certains répétitions et une argumentation parfois un peu
hachée, l'ouvrage se lit agréablement et vient s'ajouter aux bonnes présentations de

l'éthique ricœurienne. Dans la bibliographie, on regrettera l'absence des travaux de Jean-
Marc Ferry, de Gilbert Vincent (sur la notion d'identité narrative) et d'Alain Thomasset.

Denis Mlller

John D. Caputo. On Religion (Thinking in Action). London-New York,
Routledge, 2001, 147 p.

Professeur de philosophie à l'Université Villanova aux États-Unis. l'A. est bien
connu des amateurs de Kierkegaard, de Heidegger et de Derrida (l'ouvrage est dédié
à ce dernier). On Religion est une méditation originale, profonde, déroutante et même

assez drôle, sur les liens philosophiques, spirituels et existentiels entre Dieu et l'amour.
Très marqué par Augustin et par Derrida. l'A. propose une conception large de la

religion, c'est-à-dire à la fois non confessionnelle, non limitée au judéo-christianisme,
post-séculière et post-moderne. La religion est pour celles et ceux qui aiment (religion
isfor lovers), sans que l'on puisse pour autant confondre toute forme d'amour avec l'idée
de Dieu. Le décryptage de cette religion traverse la culture contemporaine, du

cyberspace à la Guerre des étoiles en passant par l'examen du fondamentalisme et la

mort de la mort de Dieu. Le front anti-rationaliste prend un tour anti-kantien, si du moins

Kant peut être compris ironiquement comme «le chef de la police» (the chief ofpolice,
sic. p. 49) patrouillant pour délimiter les bornes du possible. Le Dieu de la «religion des

amants» est, au contraire, un dieu lié à l'indécidable. mais derechef traduisible dans les

formes éthiques les plus variables et les plus concrètes. Un livre passionnant et irritant,

qui a le mérite de placer le couple de Dieu et de l'amour au cœur du retour des religions.

Denis Müller



88 BIBLIOGRAPHIE

Jacqueline Lagrée, Le médecin, le malade et le philosophe, Paris, Bayard,
2002, 219 p.

Spécialiste de la philosophie de l'âge classique, J. Lagrée participe depuis quinze
ans à un dialogue intensif avec des médecins au sein du Comité régional d'éthique de

Rennes. Lc présent ouvrage est le fruit croisé de cette compétence et de cette expérience :

le lecteur y découvre avec bonheur comment la philosophie morale, dans son épaisseur
historique et dans sa diversité doctrinale, peut être renouvelée par les questions concrètes
nées de la pratique médicale et de la délibération clinique, tout en restant elle-même
à distance et en apportant sa propre contribution. L'ouvrage est organisé en quatre
parties. 1) Qui soigne-t-on 2) Ce que parler veut dire 3) La pratique médicale 4) Des

vertus du malade et du médecin. Dans la première partie, il est souligné que le malade
est une personne, alors que l'embryon, lui, appelle un respect spécifique, dépassant

l'opposition simpliste du réductionnisme à un simple matériau biologique ou de
l'identification substantialiste de l'embryon à une personne complète dès la fécondation. Il
s'ensuit de belles réflexions, sereines et assez classiques, sur le «don médical de soi»
(qui est toujours davantage qu'un don d'organes) et sur les conditions d'un authentique
consentement libre et éclairé et d'une expérimentation humaine respectueuse des finalités

humanistes de la médecine. La deuxième partie développe les relations de confiance
et de vérité constitutives du colloque du médecin et du patient. La pratique médicale,
objet de la troisième partie, se déploie en trois directions : thérapie, opération chirurgicale

(regard étonnant de la philosophie sur l'acte d'opérer) et accompagnement
(J. Lagrée présente ici des réflexions modérées et pleines de bon sens sur les ambivalences

de l'euthanasie active directe et plaide avec force pour les soins palliatifs). La
quatrième partie se termine par un appel à une éthique de la sollicitude. - Il s'agit d'un

ouvrage agréable à lire ct fournissant un bon aperçu des débats actuels en éthique clinique.
Peut-être la perspective est-elle trop centrée sur le médecin individuel ct pas assez sur les

dynamiques et problèmes des équipes soignantes et des structures médicales ct universitaires.

Denis Müller

Gilbert Boss, La fin de l'ordre économique, Zurich, Grand Midi, 2000, 232 p.

L'ouvrage de Boss est une critique reconstructive du système économique libéral
en vigueur et aujourd'hui en crise. Un système caractérisé par la centralité du marché
comme régulateur naturel de l'activité économique, mais qui s'auto-détruit par sa

généralisation à l'ensemble des productions ct des échanges humains (p. 158). Les
conséquences d'un tel système sont la misère, le chômage grandissant et la cohabitation
dangereuse entre la majorité de la population pauvre et la minorité riche, cible privilégiée
de diverses violences. La menace pour la minorité riche est d'autant plus sérieuse que
les rangs des chômeurs se voient grossir par les techniciens, les scientifiques.lcs
intellectuels et les cadres (p. 217). De plus l'ordre économique actuel - l'économisme - est
fortement marqué par son immoralité et son refus de toute idée contraire à son fondement.

C'est ce qui constitue selon l'A., le facteur essentiel de son déclin. Pour lui, la
méfiance face aux pures idées, à la réflexion critique, à la spéculation, caractéristique
de la vision technique et économique du monde, représente l'un des obstacles majeurs
à la résolution de la crise actuelle, dans la mesure où elle n'est plus simplement une
crise économique mais une crise de l'économie (p. 13). Une telle crise se manifeste par
la poursuite du confort qui représente plutôt une réduction de la recherche de
l'accomplissement terrestre de l'homme à ses aspects les plus vulgaires, les moins enthousiasmants.

Pourtant notre civilisation prêche tant la liberté, le développement autonome de

l'individu, l'initiative personnelle et le génie créateur, l'indépendance et l'originalité,



BIBLIOGRAPHIE 89

alors qu'en réalité, et sous le couvert du libre trafic du travail, ce système répand la
servitude à un degré sans doute jamais connu dans l'histoire humaine. C'est un système
de servitude qui se poursuit de manière sauvage (p. 142, 145). L'A. ne propose pas une
morale en remplacement d'une autre, mais plutôt d'avoir un sens authentique de la
morale. Il devient ainsi nécessaire d'ouvrir un chantier permanent de la réflexion
politique et éthique non dans un terrain vague aux frontières de la cité mais au centre
même (p. 218). Un tel chantier se chargera d'élaborer de nouvelles conceptions éthiques
compatibles avec notre désir de réaliser l'humanité dans la vie terrestre des individus.
Au demeurant, il importe de ramener le marché à sa fonction normale d'échange de

marchandises, et de rétribuer le travail intellectuel et artistique autrement que par les

mécanismes habituels du marché. Car le domaine des idées échappe à la notion de

propriété qui fonde l'échange. En définitive, Boss nous donne à faire et à espérer. En effet,

pour lui, l'écroulement de l'ordre économique actuel est une chance, une occasion donnée
à l'imagination, à la pensée, et en cela il est un appel à une nouvelle émancipation marquée

par la prépondérance des idées et la participation de tous à des degrés divers. Ainsi pourra-
t-on garantir à la science économique, jusqu'ici apprivoisée par les seuls experts, la

légitimité dont elle a besoin pour son applicabilité populaire. On peut seulement se
demander si la démocratie en tant que jeu majoritaire est applicable à la science.

Richard Ondji'i Toung

Jean Laporte, Les Pères de l Église, t. I : Les Pères latins, t. II : Les Pères

grecs (Initiations aux Pères de l'Église), Paris, Cerf, 2001, 311 + 279 p.

J. Laporte, traducteur de la fameuse Initiation aux Pères eie l'Église de J. Quasten,
s'est lui-même essayé de concevoir un manuel d'initation aux «principaux Pères de

l'Église latine et grecque» permettant au lecteur d'«entrer profondément dans l'esprit
et les intérêts intellectuels, spirituels et pastoraux de ces grands hommes d'Église» (t. I,
p. 7). - La présentation de chaque Père de l'Église consiste en une brève biographie,
suivie d'extraits et de paraphrases d'œuvres choisies, qui ne sont pas introduits et ne
font l'objet d'aucun commentaire, ni de notes explicatives, sauf dans de très rares cas.
Ce parti-pris de livrer les textes antiques au lecteur moderne sans aide particulière se

comprend dans le contexte nord-américain, où les textbooks sont monnaie courante.
Mais il dessert le projet de J. Laporte, qui appelle les lecteurs du XXIe siècle à

«interpréter» les Pères «dans leur contexte historique et culturel» et à ne pas «leur faire
dire ce qui est hors de leur portée en transposant sans précaution leurs données en termes

d'aujourd'hui» (t. I, p. 8). Avec un tel avertissement, louable au demeurant, on
s'attendrait à ce que l'A. présente le contexte culturel des textes qu'il cite et qu'il donne
les garde-fous nécessaires pour éviter des transpositions abusives (ne serait-ce qu'en
signalant dans quelle mesure les textes qu'il a choisis sont représentatifs d'un auteur

ou d'un milieu particulier). - Le fait de répartir la matière en deux volumes,
respectivement consacrés aux «Pères latins» et aux «Pères grecs», est probablement repris au
célèbre manuel de H. Campenhausen (trad, franc. : Les Pères grecs et Les Pères latins,
Paris, L'Orante, 1963, 1967, republiés au Seuil). Mais des choix différents ont été faits

quant aux Pères qualifiés de grecs et de latins. J. Laporte traite ainsi de Justin et d'irénée

parmi les Pères latins, même s'ils ont écrits en grec (l'A. confond probablement «latin»
et «occidental»), probablement parce que Justin, bien que né à Naplouse, a enseigné
à Rome et quTrénée, bien qu'asiate, a été évêque à Lyon ; inversement, il classe Jean

Cassien parmi les Pères grecs, même si sa production littéraire est entièrement en latin,

parce qu'il est d'origine scythe (encore que cela soit discuté), et qu'il a vécu en Orient
avant de s'établir à Marseille. Dans l'avertissement (vol. I, p. 7), l'A. dit regretter d'avoir
fait figurer parmi les Pères latins Justin et Irénée «qui se sentiraient plus à l'aise chez

Histoire de

la théologie



90 BIBLIOGRAPHIE

les grecs». Ce repentir (dont on peut regretter qu'il ne se soit pas concrétisé) montre
l'extrême difficulté qu'il y a à répartir la matière en fonction d'un critère ethnico-

linguistique qui exclut, ceci dit en passant, toute la production des Pères d'Orient, non
hellénophones (J. Laporte manie d'ailleurs ce critère de façon peu rigoureuse, puisqu'il
classe Cassien en fonction de son lieu d'origine, mais Justin et Irénée selon leur lieux
de production). Sur ce point, le parti pris non géographique d'A. G. Hamman (Les Pères

de l'Église, éd. rev., Paris, Migne, 2000) ainsi que de C. Moreschini et d'E. Norelli
(Histoire de la littérature chrétienne ancienne, grecque et latine, t. I : De Paul à i 'ère

de Constantin, Genève, Labor et Fides, 2000) est nettement supérieur, et plus conforme
à la recherche actuelle, qui remet en cause les classifications trop rigoureuses en écoles

et en ères géographiques qui ont été si répandues jusque dans les années I960. - Du

point de vue du contenu, l'ouvrage de J. Laporte est daté. Ainsi l'A. renvoie-t-il, pour
Augustin, à la traduction (parfois inexacte et, en tout cas. difficilement trouvable) en
32 volumes parue à Paris en 1873, et ne dit mot ni de la Bibliothèque Augustinienne,
ni de la Nouvelle Bibliothèque Augustinienne, ni de la «Bibliothèque de La Pléiade»,
dans laquelle de nouvelles traductions paraissent depuis 1998. De même la présentation
des hérésies (t. II, p. 271-276) est-elle reprise à la première édition de The Oxford
Dictionaiy of the Christian Church, publié sous la direction de F. L. Cross, en 1958,

un ouvrage pourtant réactualisé à plusieurs reprises depuis lors. Cette méconnaissance
des travaux récents (justifiée de façon cavalière dans l'avertissement, vol. I, p. 8) et les

a priori confessionnels de J. Laporte expliquent les développements parfois curieux qui
émaillent son ouvrage, et les jugements de valeur à l'emporte-pièce qui y sont légion
(cf. par exemple la note sur l'exégèse des Pères, t. II, p. 57, n. 16). - Nombre de fautes
de frappe subsistent dans cet ouvrage qui a déjà de nombreuses rides.

Rémi Gounelle

Claude Jean-Nesmy, Elisabeth de Solms (éds), Bible Chrétienne, t. V : Le
Psautier et textes en parallèle, Sillery/Québec, Anne Sigier, 2001, 566 p.

Claude Jean-Nesmy, Elisabeth de Solms (éds), Bible Chrétienne, t. V* :

Commentaires, Sillery/Québec, Anne Sigier, 2001, 694 p.

Cette édition de la Bible veut répondre à l'attente croissante de beaucoup de fidèles
de toutes les confessions, qui est celle de pouvoir lire et comprendre les Écritures avec
l'apport des meilleurs commentaires anciens et modernes écrits dans l'histoire de

l'Église, et ceci sans devoir être un spécialiste versé dans l'histoire de l'exégèse.
Persuadés, ajuste titre, que le renouveau biblique sera de type contemplatif ou ne sera

pas, les éditeurs et chevilles ouvrières de ce grand œuvre que sont Dom Claude Jean-

Nesmy et Mère Elisabeth de Solms ont mis le plus grand soin dans la réalisation de

ce cinquième tome qui, après le Pentateuque, les quatre Évangiles. Les Actes des

Apôtres. Les épîtres aux Romains, Corinthiens et Galates. nous présente les 150 Psaumes.

Cette édition nous invite non seulement à méditer les textes à la lumière de la prière
bimillénaire chrétienne, mais elle tente encore une voie nouvelle qui. à notre connaissance,

n'a aucun équivalent à notre époque, en proposant un remarquable effort de

synthèse entre l'exégèse moderne et les interprétations tirées de l'immense trésor de la
tradition des Pères de l'Église et des Docteurs médiévaux. Le premier volume donne
une traduction précise des Psaumes, faite par Elisabeth de Solms avec, en regard, le
texte complet des parallèles bibliques (et pas seulement les renvois), ce qui permet de
saisir d'un seul coup d'œil la Tradition cohérente dans laquelle s'est développée la Bible,
comme un arbre où les dernières branches s'articulent avec le tronc et les racines. «Nous
avons privilégié, disent les auteurs, les parallèles externes avec les autres livres de



BIBLIOGRAPHIE 91

l'Ancien et du Nouveau Testament, car ces parallèles sont à la fois plus fondamentaux
et plus aptes à mettre en valeur l'harmonieuse unité de toute la Révélation, si divers
qu'en soient les époques, les milieux et les auteurs. Même en s'en tenant à ces parallèles
externes, ils sont si nombreux que nous avons dû leur faire place non seulement sur
les pages de droite, qui leur sont réservées, mais souvent aussi sur les pages de gauche,
en dessous du texte principal qu'ils concernent» (p. 23). Le deuxième volume est fait
d'un choix judicieux et significatif de commentaires anciens et modernes, qui ouvrent
à la compréhension profonde de l'intention et du sens spirituel des Psaumes. Apparaissent

en caractère romain toutes explications sur les points difficiles de la traduction qui
suit le texte massorétique (avec indication des versions LXX et Vulgate), l'interprétation
des textes, la définition des mots ou des thèmes fondamntaux, les perspectives
spirituelles ouvertes par cette lecture des psaumes à la lumière de l'A.T. et du N.T. En italique
est donné un choix des meilleurs commentaires que nous laisse la Tradition. Cette édition
de la Bible et des Psaumes sera précieuse non seulement pour la méditation personnelle
du grand public, mais aussi pour tous ceux qui, d'une manière ou d'une autre, sont engagés
dans un partage communautaire des Écritures. Comme les précédents, ces deux nouveaux
volumes ont été réalisés avec lc plus grand soin, typographie et mise en page, qualité du

papier et reliure, et se terminent par une table de classification des psaumes selon les

travaux de Hermann Gunkel ct une table analytique des mots et thèmes clés.

Jean Borii

Michel Remaud, A cause des Pères. Le «Mérite des Pères» dans la tradition
juive (Collection de la Revue des Études Juives - 22), Paris-Louvain,
Peeters, 2000, 367 p.

Le thème du «mérite des pères», pourtant si décisif dans la littérature et les
argumentations rabbiniques, n'avait non seulement plus été repris par quiconque depuis
l'étude de A. Marmorstein, The Doctrine ofMerits in Old Rabbinic Literature (Londres,
Jews College. 1920), mais n'a jamais fait nonplus l'objet d'une étude d'ensemble. C'est
d'emblée dire l'importance de la recherche de Michel Remaud. À cause des patriarches,
de leur foi, de leurs œuvres et de leur prière. Dieu se montre favorable à Israël : telles
sont, brièvement résumées, les conceptions qui s'expriment à travers la formule hébraïque

zekhut avot, traduite par «mérite des pères». Michel Remaud procède de manière
tout-à-fait logique : la première partie a trait au vocabulaire par lequel s'exprime les

notions liées à l'idée de mérite, ainsi que les termes et expressions par lesquels sont
désignés, dans la tradition juive, les patriarches ct les matriarches. Une deuxième partie,
qui présente l'essentiel du dossier, se divise elle-même en trois sections : la première
présente les grandes lignes du thème, tel qu'il apparaît dans les principaux textes
aggadiques. Après une étude de l'adage rabbinique selon lequel ce qui advient aux pères
a valeur de signe pour les fils, l'A. examine les textes présentant le mérite conjoint des

trois patriarches Abraham. Isaac et Jacob, puis ceux qui sont attribués à chacun d'entre
eux en particulier. Cette première section comporte en outre un chapitre sur les mérites
attribués à d'autres personnages, notamment à la triade de Moïse, Aaron et Myriam.
La deuxième section s'attache à l'examen du thème et de ses origines dans les targums
Onqelos, Neofiti, Pseudo-Jonathan, chez Philon d'Alexandrie et Flavius Josephe, qui
sont les deux principaux témoins du judaïsme hellénistique, dans la littérature apocryphe
et pseudépigraphique des Jubilés et des Testaments des douze Patriarches, et enfin dans

la Bible elle-même. Une troisième section montre que la croyance dans le mérite des

pères, si elle est abondamment attestée dans les sources, ne fait pourtant pas l'unanimité
de la tradition et qu'elle est au contraire l'objet d'une forte opposition, dont l'A. analyse
avec pertinence les motifs et les arguments. À toutes ces sources invoquées manquait
encore le témoignage de la liturgie synagogualc, qui est présenté dans la troisième et



92 BIBLIOGRAPHIE

dernière partie, et l'A. de nous montrer que c'est surtout dans le contexte des fêtes

d'automne, dont l'un des thèmes dominants est le pardon des péchés, que la liturgie,
au-delà des débats sur la notion de mérite, rappelle à Dieu le souvenir des patriarches
en faveur de leurs descendants. En annexe, l'A. fait une brève analyse de la formule
«à cause des pères» que l'on trouve en Romains 11,28. Une large bibliographie, un index
des auteurs anciens et modernes et un index de toutes les sources citées achèvent de

faire de cette recherche une référence importante dans le domaine de la tradition juive.

Jean Borel

Marc Lienhard, Martin Luther. La passion de Dieu (L'aventure intérieure),
Paris, Bayard, 1999, 335 p.

Écrit par le meilleur connaisseur francophone de l'œuvre de Luther, cet ouvrage
prend place dans une collection fondée en 1996 qui, comme son nom l'indique, accueille
des études consacrées aux figures marquantes de l'histoire de la spiritualité. Cette
orientation explique le propos liminaire de M. Lienhard : «[...] c'est le cheminement
intérieur de l'homme et aussi ses idées que nous aborderons avant tout, pour autant,
certes, que nos sources nous permettent de reconstituer l'avenmre intérieure. C'est de

spiritualité plutôt que de controverse qu'il sera question, du regard porté par Luther sur
les choses plutôt que les choses elles-mêmes» (p. 8). Conformément aux principes de

la collection, ce livre comporte trois parties : une biographie intellectuelle, une anthologie

agrémentée de quelques mots de commentaire, un bref survol de la réception de

la pensée de Luther ; on se bornera à quelques remarques sur l'anthologie. Très bien
faite, cette anthologie constitue un véritable itinéraire théologique, nous conduisant de

la connaissance ou plutôt de la méconnaissance de Dieu par la seule raison à l'existence
eschatologique du chrétien, en passant par la foi que crée la Parole, la révélation de

Dieu en Jésus-Christ, la justification, le Saint-Esprit (réalité dont M. Lienhard fait valoir
que Luther ne l'a pas négligée, contrairement à ce qu'on a pu affirmer parfois), l'Église
et les sacrements. On a là, en quelque cent cinquante pages, les principaux thèmes de

la théologie de Luther tels qu'ils figurent dans ses écrits les plus importants. En même

temps qu'il offre une vue synthétique de la vie et de la pensée du Réformateur, cet

ouvrage fournit une précieuse aide à la lecture des textes retenus dans l'édition, co-
dirigée par M. Lienhard, des Œuvres de Luther à la Pléiade ; à l'heure où ces lignes
sont écrites, seul le premier des deux volumes prévus a paru. L'auteur rappelle (p. 288)
le cri poussé par le vieux Luther : «Viens, cher dernier jour». Qu'on nous permette plus
sobrement de soupirer : «Viens, cher second volume».

Marc Vial

Théologie Dietrich Bonhoeffer, Widerstand und Ergebung. Briefe und Aufzeichnungen
contemporaine aus der Haft, herausgegeben von Christian Gremmels, Eberhard Bethge

und Renate Bethge, in Zusammenarbeit mit Ilse Tödt (Dietrich Bonhoeffer
Werke - 8), Gütersloh, Chr. Kaiser Verlag-Gütersloher Verlagshaus, 1998,
796 p.

Les spécialistes de B. seront spécialement intéressés par la lecture des lettres de
Bethge lui-même qui interpellent et répondent à son ami et qui se trouvent rassemblées
ici intégralement pour la première fois. On obtient ainsi une image plus complète de
ce célèbre échange de correspondance, les nouvelles idées de B. étant nées d'un véritable



BIBLIOGRAPHIE 93

dialogue. D'autre part, certains fragments qui ont été retenus sont encore inconnus des
lecteurs et lectrices francophones, en particulier le fragment : «La perspective d'en-bas»
(p. 38-39). qui avait spécialement frappé Gustavo Gutierrez dans son projet d'une
théologie de la libération. Réinterpréter la réalité à partir de la perspective des opprimés
faisait aussi partie des préoccupations de B. Il faudra traduire ce fragment (qui prend
place à la fin de «Dix ans plus tard»), lorsqu'une nouvelle édition de Résistance et
soumission, qui s'impose depuis longtemps, verra le jour en français dans une traduction
mise à jour (il y a beaucoup trop de contresens dans l'édition actuelle de 1973). On
se rend mieux compte d'après ce volume de la variété littéraire de ce qui nous est resté
du dernier Bonhoeffer : notes, aphorismes, rapports, prières, poèmes, prédications et
méditations (des textes moraves en particulier), esquisses théologiques. Toutes ces
traces forment un tout, certes, mais fort contrasté jusque dans leur aspect matériel. Au
fond, tout reste très mystérieux, fragmentaire, ébauché, sans qu'une réelle synthèse ait
jamais pu être faite par l'auteur. Pourtant, la question qui l'a accompagné toute sa vie
ressort clairement - comme inquiétude continue de la lettre du 30 avril 44 : «Qui est
le Christ pour nous aujourd'hui», c'est-à-dire : «Qu'est-ce qu'il signifie ou représente
vraiment (eigentlich) pour nous aujourd'hui?» (p. 402).

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Konspiration und Haft 1940-1945, Herausgegeben von
Jörgen Glenthoj, Ulrich Kabitz und Wolf Krötke (Dietrich Bonhoeffer
Werke - 16), Gütersloh, Chr. Kaiser Verlag-Gütersloher Verlagshaus,
1996, 955 p.

Ce volume (le dernier de la série) est peut-être l'un des plus intéressants de la

collection, car il restitue en édition critique certains textes difficiles d'accès. J'en
mentionne quelques-uns : le mémoire, rédigé avec Visser't Hooft en septembre 1941,
sur l'ouvrage de Paton, The Church and the New Order in Europe ; les extraits d'un
projet d'annonce à faire en chaire après le coup d'état projeté, datant de la fin de 1942 ;

une esquisse d'une réorganisation de l'Église «après l'achèvement du Kirchenkampf»,
fin 1942 (ainsi que le projet d'une nouvelle constitution de Perels, le juriste de l'Église
confessante) ; «Que signifie : dire la vérité ?» rédigé probablement en été 43 pendant
les interrogatoires ; les méditations rédigées à Tegel d'après les textes des Losungen
du jour ; enfin, le commentaire écrit également à Tegel en juin/juillet 1944 sur les trois
premiers commandements. Je projette de traduire certains de ces fragments encore
inédits en français. En outre, le volume rassemble, en les classant par ordre chronologique

toutes les lettres de et à Bonhoeffer que l'on a retrouvées ; on retiendra en

particulier les lettres directement liées aux voyages de Bonhoeffer en Suisse, en Norvège
et en Suède et en Italie. On trouvera également les divers actes d'accusation de l'Office
central de la sécurité du Reich à Tegel, puis à la Prinz-Albrecht-Strasse. Ainsi s'achève
cette édition critique de l'œuvre bonhoefferienne. Voici pour mémoire la liste des

comptes rendus que j'ai rédigés pour notre Revue : 122.1990, p. 290-291 (vol. 1 et 5) ;

125 (1993), p. 304-305 (vol. 2, 9 et 10) ; 127 (1995), p. 306-307 (vol. 3 et 13) ; 129,

1997, p. 294-296 (vol.4, 6 et 14); 133 (2001), p. 530-532 (vol. 11, 12 et 15); ici même

(vol. 8 et 16). On me permettra de faire trois remarques à propos de cette collection
(en passe d'être intégralement traduite en anglais ainsi qu'en italien - huit volumes

panis) : 1) Je l'ai déjà écrit, mais je le répète : les bibliographies sont purement
allemandes et anglo-américaines ; le français n'existe apparemment plus pour les jeunes
assistants allemands qui les ont sans doute établies C'est bien dommage, de sorte que
Dumas, Mengus, Marié et d'autres apparaissent à peine. 2) Plus important, les éditeurs

donnent parfois un texte assez différent que celui retenu par Bethge dans les Gesammelte



94 BIBLIOGRAPHIE

Schriften : c'est le cas notamment des reconstitutions des cours donnés par B. sur
l'Église, la christologie. l'homilétique et la cure d'âme. Cela ne facilitera pas le travail
des spécialistes et des traducteurs : quelle édition prendra-t-on et selon quels critères

L'option chronologique des éditeurs fait problème, car ce choix rend les textes beaucoup
moins lisibles. L'ordre thématique et théologique de Bethge avait plus d'allure. 3) Il faut

prendre cette édition monumentale pour ce qu'elle est, un outil de référence indispensable
aux chercheurs ; mais elle ne remplacera pas telle ou telle édition partielle qui l'avait
précédée. Je préférais pour ma part les reconstitutions de Bethge et de Dudzus, plus proches
des événements ct donc plus subjectives, que cet amoncellement d'érudition chronologique
et «objective». La Wissenschaft est passée par là, mais n'a-t-elle pas tué la théologie?

Henry Mottu

Jean-Michel Maldamé, Le scandale du mal, une question posée à Dieu (Ini¬

tiations), Paris, Cerf, 2001, 132 p.

La question du mal appartient aux questions récurrentes auxquelles la théologie est

régulièrement confrontée au cours de l'histoire. Et dans le contexte contemporain, elle
a pris une acuité généralisée, servant très largement - et souvent très facilement de

fondement à une distanciation de la foi en Dieu. C'est donc le mérite de J.-M. Maldamé
de s'être attaché à cette difficile question et de l'avoir fait dans un ouvrage qui se veut
accessible à un vaste public. L'originalité de la démarche est d'aborder la question en

conjuguant deux perspectives : une perspective existentielle, à partir du point de vue
de celui qui souffre, et une perspective augustinienne, à partir de la tradition catholique.
S'inscrivant dans la première pour introduire la question, l'A. met en évidence l'excès

que constitue la réalité du mal et le scandale qu'il génère pour la foi en la puissance
ct la bonté de Dieu. Il dénonce ensuite la tentative d'esquive que représente à ses yeux
le dualisme, qu'il soit net (mazdéisme, gnosticisme, manichéisme) ou mitigé (intégration
du Diable ct des puissances sataniques). Dans le deuxième et le troisième chapitre, la
radicalité de la question est éclairée à l'aide d'une analyse du livre et de la figure de
Job ; refusant les justifications commodes, Job est la référence pour la foi qui entend
prendre au sérieux la question du mal : il fait place en même temps à la plainte, à

l'accusation ct à l'espérance envers et contre tout. Le champ existentiel ainsi balisé,
l'auteur change de registre dans les chapitres IV et V et traite la question sous un angle
ontologique se réclamant de St Augustin. Il s'attache ainsi à expliquer soigneusement
qu'au contraire du bien, le mal n'a pas de réalité substantielle. Il est pur manque, pure
déficience, pure négativité. De son côté, la souffrance n'est pas indue, elle a son utilité,
elle permet l'identification du mal et la réaction contre lui. Dans la foulée, par une
distinction entre «vouloir» et «permettre», l'A. s'attache à mettre Dieu hors de cause
dans la responsabilité du mal et, corollairement, à la faire retomber sur le genre humain.
Mais, curieusement, il termine cette partie en relevant que cette «analyse rationnelle»
n'est pas tellement convaincante pour quelqu'un aux prises, comme Job, avec l'excès
du mal Aussi sa sixième et dernière partie revient-elle à une perspective existentielle
à travers les implications de la révélation de Dieu en Jésus-Christ, réponse que Dieu
lui-même donne à la question du mal. On l'aura compris : aux prises avec les logiques
de ses deux perspectives, l'A. peine à les mettre en cohérence : les hiatus se manifestent
dans le mal considéré tantôt comme excès, tantôt comme manque, dans la difficulté à

faire lc passage entre les catégories de la déficience et la responsabilité morale, dans
la part reconnue à la volonté humaine et le refus néanmoins d'admettre qu'elle puisse
vouloir le mal pour le mal. Malgré l'ambition de l'auteur de prendre le mal au sérieux,
son ampleur s'en trouve restreinte.

Marc-André Freudiger



BIBLIOGRAPHIE 95

Shmuel Trigano (éd.), L'idée de création (Pardès -31), Paris, In Press, 2001, 165 p.

Les textes réunis dans ce cahier ont été présentés dans le cadre du Collège des Études
juives de l'Alliance Israélite Universelle, les 9-23 juin 2001. Dix auteurs d'horizons
intellectuels et religieux différents ont été sollicités pour tenter d'apporter au débat sur
le créationnisme quelques perspectives nouvelles. À partir de la méthode midrashique,
Shmuel Trigano évoque de manière suggestive le phénomène de la création comme un
«effet de langage», d'où le fait que nous ne pouvons le connaître que par un «récit».
Jacques Arnould. théologien ct chargé de mission au Centre National d'Études Spatiales,
auteur de Dieu, le singe et le Big-Bang, s'interroge sur les révolutions successives que
l'idée de création a connues depuis que Nicolas Copernic a mis la terre en mouvement
sur des bases mathématiques. Lucie Kaenel traite des rapports entre la foi et la science,
en montrant que. si elles ont affaire à la même réalité, leurs démarches seront toujours
complémentaires l'une de l'autre parce qu'irréductibles l'une à l'autre, et qu'aucune
d'elles n'épuise à elle seule l'ensemble du donné. Les trois interventions suivantes sont
consacrées aux enseignements traditionnels que le judaïsme propose sur le mystère de

l'origine. Les notions d'ordre et de structure sont abordées par Bernard Paperon. celles
de séparation ct de transcendance par David Banon, et Thierry Alcoloumbre présente
les réponses que Maïmonide donne dans le Guide des égarés sur la question disputée
de l'éternité du monde. Les dernières contributions laissent libre cours à des hommes de
science contemporains pour interpréter lc récit de Genèse 1 : Henri Bacry le fait en tant
que physicien, Gregory Bénichou en tant que biologiste et généticien. Perei Wilgowicz
en tant que psychanaliste et Guy Samana en tant qu'historien de la philosophie.

Jean Borel

Daniel Sibony, Nom de Dieu. Par-delà les trois monothéismes (La couleur des

idées), Paris, Seuil, 2002, 348 p.

D. Sibony affirme que ce nouvel essai est le fruit d'une épreuve : lc titre - «coup
de poing» - vaut d'ailleurs comme un indicateur de crise, comme le signe qu'une limite
est atteinte et que des clarifications se révèlent nécessaires. Dans une première partie,
l'A. prolonge les intuitions de son livre de 1991 sur les trois monothéismes, en les

utilisant pour éclairer certains aspects des événements internationaux récents. Pour lui,
ces trois religions tentent chacune à leur manière de traiter le difficile rapport à l'origine.
11 organise sa pensée autour du paradoxe fondamental selon lequel «l'origine est toujours
ce qui nous manque : quand elle était là, nous n'étions pas vraiment conscients, et quand
nous en parlons, c'est elle qui n'est plus là» (p. 23). Sans résumer ici les nombreuses
intuitions de l'A., on peut relever son idée que la place première du Judaïsme en fait
un «juge involontaire» des nations, un symbole de «l'épreuve incessante avec l'être»
(p. 50). Il souligne l'originalité du Christianisme qui universalise le message biblique,
et permet, en desserrant l'étreinte d'une loi particulière, de s'intéresser aux lois de l'être
et du cosmos. Il met en évidence la tendance de Paul à en rajouter sur la fétichisation
légaliste de l'Ancien Testament. Il montre enfin que l'une des tâches que se donne

l'Islam est de réparer le silence de la Bible sur les Arabes. Il dénonce alors sans

concession ce qu'il perçoit comme une récupération discrète mais violente du Coran
à l'égard du Judaïsme et du Christianisme. A partir de cette clé de lecture, il propose
de nombreux commentaires engagés du conflit actuel au Proche-Orient. Dans une
deuxième partie, l'A. élargit son propos pour aller «par-delà» les trois monothéismes,
et pour proposer une interprétation générale de la question que travaille la Bible juive :

il s'agit pour lui de reprendre le «coup de force» universalisant de Paul, puis de

Mohammed, mais sans produire un nouveau repli particularisant. Selon lui, la question
de Dieu ne se pose pas à ceux qui sont «normosés» (maladivement normaux), mais bien

plutôt à ceux qui prennent au sérieux les «états-limites» auxquels les transformations



96 BIBLIOGRAPHIE

de leur existence les exposent. La confrontation à ces failles peut être l'occasion
d'entendre une source d'appels qui pennet de se dépasser soi-même. C'est à partir de

cette clé de lecture que Sibony interprète l'idée de Dieu : il ne s'agit pour lui ni d'une
entité, ni même d'une personne, mais d'un rapport vivant à «l'être-temps» qui nous porte
et nous dépasse. Son interprétation est, comme il le dit lui-même, parfois difficile à

supporter, tant il met en évidence la démesure, le caractère parfois insensé de notre rapport
à nos limites. Selon lui, «le divin signifie le possible du recours, non son existence»

(p. 292). Au passage, il propose cependant quelques figures plus apaisantes du rapport à

Dieu : il défend, en particulier contre Freud, l'idée que la consolation n'est pas nécessairement

illusoire, non comme «réparation, mais comme simple apaisement du deuil»
(p. 299). Et surtout, il propose une compréhension de la mémoire et de la transmission :

la manière dont un ancêtre a surmonté une épreuve peut selon lui se «transférer» dans
des épreuves similaires actuelles : «on appelle comme l'ancêtre inspiré a lui aussi appelé :

et l'on espère être agréé comme il le fut : on espère le transfert de grâce ou d'agrément»
(p. 326). Dans un moment de détresse totale, il s'agit par exemple de «se débrouiller»

pour entendre un appel du ciel qui ouvre une issue, de la même façon qu'Abraham a

entendu un ange au moment où il allait tuer son fils (p. 225). Dans l'ensemble, on voit
que cet ouvrage engagé se révèle à la fois marqué par l'actualité la plus immédiate, et

porteur de réflexions fondamentales à propos de la crise de la transmission religieuse.

Emmanuel Schwab

Pauline Bebe, Isha. Dictionnaire des femmes et du judaïsme, Paris, Calmann-

Lévy, 2001, 440 p.

Il aura fallu dix ans de rabbinat à Pauline Bebe, première femme ct l'une des rares
en Europe à occuper cette fonction, pour qu'elle puisse écrire ce livre. Dix années pour
passer de la justification - à prouver la légitimité des femmes accédant à cette profession
- à l'affirmation - du rôle essentiel de la femme dans le judaïsme, comme de la place
de l'identité sexuelle dans la définition de l'identité juive. Ainsi, quand bien même n'est-
il jamais énoncé, le concept de «genre» marque-t-il l'ensemble de cet ouvrage. Par sa

spécificité d'abord, puisque ce dictionnaire trace un portrait non exhaustif mais très large
des personnages féminins de la Bible et du Talmud : par son orientation ensuite, puisque
les articles autour de sujets concernant les femmes sont loin de participer à l'apologie
du genre féminin. En effet, comme l'explique l'A. dans son introduction, il faut
aujourd'hui se dégager d'une tendance à vouloir encenser le féminin, tendance qui ne
sert souvent qu'à voiler le contexte patriarcal entourant la tradition juive. Ainsi, à vouloir
affirmer la femme comme supérieure à l'homme, et donc à l'évincer de certains
commandements, on ne dit pas les justificatifs préexistants, comme celui d'une volonté
divine pensée comme immuable ou celui de la différence biologique des sexes.
L'ouvrage est donc traversé par une volonté critique de la tradition juive : lc rôle de
la femme dans cette tradition, qu'on ne saurait affirmer comme dicté par Dieu, est à

prendre comme la trace historique d'un groupe religieux et spirituel. Cette avancée pour
le moins osée permet à l'A. de risquer également des propositions pour un monothéisme
non marqué par un seul genre et ancré dans la valeur de l'égalité. C'est là, sans doute,
que réside l'originalité de la centaine d'entrées de ce dictionnaire, dans une lecture ouverte
à la fois sur le commentaire ancien et sur l'interprétation féministe (dont l'A. a travaillé
les principaux ouvrages), dans un respect à la Torah et dans une liberté à son égard. Ainsi
tel personnage féminin généralement diabolisé (la reine Jézabel ou la femme de Potiphar)
est ici présenté avec quelques circonstances atténuantes. D'un autre côté, sont traités des
modèles très voire trop lourds (comme la «femme de valeuD) de Proverbes 31, niant toute
réalisation de soi à conjuguer au féminin, ou même la figure de la Shekina, lue ici comme
la projection masculine d'une femme très traditionnelle, avant tout épouse et mère). De



BIBLIOGRAPHIE 97

même est-il fait mention de pratiques liturgiques sexistes à repenser entièrement (le
«mikwé», bain rituel trop lié à la soi-disant impureté des femmes, à reprendre sous l'angle
d'une thérapie spirituelle, ou la «montée de la Torah», posant la question d'une participation

égale au culte synagogal). Destiné avant tout aux hommes et aux femmes issus du
judaïsme et soucieux de le voir évoluer, ce dictionnaire se révèle néanmoins une source
très complète pour tous les lecteurs, et donc toutes les lectrices, souhaitant (re)découvrir
une culture religieuse traversée d'étonnantes figures typologiques au féminin et capable
de s'adapter aux concepts de la modernité tout en restant fidèle à son histoire.

Isabelle Graesslé

Michel Hermans, Pierre Sauvage (éds), Bible et histoire. Écriture, interpré¬
tation et action dans le temps, Bruxelles/Namur, Lessius/Presses Universitaires

de Namur, 2000, 162 p.

Ce petit ouvrage de vulgarisation offre cinq perspectives sur les rapports que les
écrits fondateurs de la tradition judéo-chrétienne entretiennent avec l'histoire. Piene
Gibert, professeur à l'Institut Catholique de Lyon et au Centre Sèvres de Paris, explicite
le statut de la Bible du point de vue de l'histoire de sa rédaction. André Wénin,
professeur à l'Université Catholique de Louvain, précise les liens entre le mythe et
l'histoire dans l'Ancien Testament ; il illustre son propos par une étude intertextuelle
de Gn 2-3 et de l'historiographie deutéronomiste. Maurice Gilbert, professeur à l'Institut
Biblique de Rome et à l'École Biblique de Jémsalem, s'intenoge sur la manière dont
la tradition sapientiale se réfère à l'histoire, dans sa quête de préceptes universels
susceptibles d'orienter l'existence. Il montre comment le Livre de la Sagesse relit
sélectivement le récit de l'Exode et actualise la figure emblématique de Salomon pour faire
l'éloge de la sagesse, à l'intention des Juifs hellénisés d'Alexandrie. Camille Focant,
professeur à l'Université Catholique de Louvain, expose les différences entre la véracité
historique et la vérité narrative ; ses considérations théoriques sont étayées par l'étude du
récit de la Passion dans l'évangile de Marc. Pierre Sauvage, professeur à l'Université de

Namur, pose la question du lien entre le salut proclamé par l'Église et l'action historique
des hommes en vue de leur émancipation. C'est à l'œuvre de G. Guttiêrez - l'un des pères
de la théologie de la libération - qu'il s'adresse pour répondre à cette question. Ces
contributions abordent une série de problématiques que les lecteurs peuvent approfondir
à l'aide des indications bibliographiques placées en fin de chaque article.

Clairette Karakash

Christian Berner, Jean-Jacques Wunenburger, Mythe et philosophie. Les

traditions bibliques, Paris, P.U.F., 2002, 270 p.

Cet ouvrage contient les actes d'un colloque organisé par le Centre Gaston Bachelard

de l'Université de Bourgogne, en mars 1999. La rencontre de théologiens et de

philosophes avait pour objectif de mettre en évidence les enjeux et les présupposés d'une
lecture philosophique des mythes bibliques et de faire apparaître les différences
herméneutiques entre les grandes traditions monothéistes. Dans la première partie,
J.-J. Wunenburger rend hommage au philosophe J. Bran en évoquant sa compréhension
de la révélation, marquée par la tradition protestante. C'est également la notion de

révélation et son rapport à la raison que M. de Launay choisit de commenter dans la

production du philosophe juif Hermann Cohen. E. Gabellieri examine ensuite la relation
ambivalente de Simone Weil au judaïsme. Une brève analyse des rapports entre la

philosophie et la religion chez M. Blondel par J. Kopper clôt cette incursion chez les



98 BIBLIOGRAPHIE

philosophes du XXe siècle. La deuxième partie - consacrée aux lectures traditionnelles

- débute par une contribution de A. Abécassis, sur la relation entre le texte institué et

une lecture instituante, dans laquelle il problématise les relations entre le monde du texte
et le monde des lecteurs pour éclairer la notion de révélation. Dans sa présentation de

la lecture traditionnelle de l'Église catholique, F. Martin en relève une étrange
originalité : lorsque l'Église - corps du Christ - interprète l'Écriture, il y a identité entre
le destinataire et le réfèrent, à savoir «le corps du Christ se levant au lieu même du

sens attendu». La contribution de P. Bühler part du principe protestant de la Scriptura
sola pour en dégager les enjeux philosophiques : le retour aux sources comme rejet de

la tradition philosophique scolastique, et son corollaire : le rejet de la tradition comme
appel à la réflexion philosophique sur l'existence ; ensuite, la nécessaire historicité de

l'herméneutique protestante et la confrontation aux intenogations de la modernité. Il
esquisse ensuite huit pistes de réflexion à l'interface entre la théologie et la philosophie :

le rapport à l'origine et à la tradition, les relations entre l'auteur le texte et le lecteur,
la tension entre la parole et l'écriture, l'articulation entre la raison et la foi, la prise en

compte de l'expérience vécue, la compréhension de l'histoire et la conception du réel.

Autant de défis à relever pour une philosophie herméneutique de la religion. Un article
de M. Azab sur la notion de mythe dans le Coran et une étude de B. Vergely sur la

singularité de l'herméneutique dans la tradition orthodoxe complètent cette section. La
troisième partie s'ouvre par une réflexion de M. Henry sur la phénoménalité de la Parole
(Logos) dans les Écritures. Catherine Chalier montre comment la figure du serviteur
souffrant en Esaïe 52-53 rencontre les interrogations de Lévinas. P. Magnard commente
deux traités de Nicolas de Cues (La docte ignorance et le Traité des conjectures) pour
dégager le rapport que l'érudit cardinal établissait entre la gloire du Créateur et sa

création. À partir du genre littéraire des mythes d'origine, A. dos Santos Vaz propose
une interprétation de Genèse 2-3, qui corrige la lecture moralisante que la tradition
religieuse occidentale a généralement faite de ce mythe. La dernière partie, réservée

aux méthodes, contient un exposé de la lecture sémiotique de la Bible par L. Panier,
une réflexion de J.-L. Vieillard-Baron sur la lecture symbolique et un court article de
S. Grätzel sur l'importance de la théologie dialectique pour le développement de la

philosophie de l'existence - rôle qu'il estime insuffisamment reconnu. Les deux
dernières contributions s'attachent à préciser les liens entre l'exégèse biblique et la

philosophie herméneutique : J. Greisch s'inscrit dans la ligne de Ricœur pour défendre «une
poétique de la lecture instruite par l'exégèse historico-critique». Ch. Berner s'interroge
sur ce qui s'avère lorsque le philosophe s'intéresse aux mythes bibliques, c'est-à-dire
lorsqu'il se penche sur une source de sens hétérogène à sa tradition propre, sans avoir
à se prononcer sur la valeur des vérités révélées. Le mythe ne se contente pas de mettre
le monde en intrigue, il le symbolise ; il y a donc une part de réflexivité dans lc discours
mythique. C'est cette distanciation de l'existence naturelle et la prédisposition du mythe à

la description rationnelle qui intéressent le philosophe. Ce recueil atteste la pluralité des liens

que la philosophie entretient avec la Bible et les traditions chrétiennes. Il confirme, sur la
base d'exemples, la relation d'inclusion mutuelle entre l'herméneutique biblique (régionale)
et l'herméneutique philosophique (générale), que Ricœur a décrite au plan théorique.

Clairette Karakash

Dominique de Courcelles (éd.), Stigmates (Cahiers de l'Herne - 75), Paris,
L'Herne, 2001, 280 p.

Comprendre un phénomène attirant parce que liant lc corporel et le spirituel,
l'humain et le divin, voilà la perspective de ce cahier pluridisciplinaire, à forte
implication littéraire et religieuse. En effet, la réflexion y emprunte à la fois les chemins de
la littérature, en particulier historique ou celle de l'hagiographie, plus subjective, et les



BIBLIOGRAPHIE 99

chemins de l'étude religieuse critique de ces signes, perçus comme autant de traces d'un
insaisissable signifiant. Dès la préface, la responsable de ce nouveau cahier de l'Herne,
Dominique de Courcelles. donne le ton de l'ensemble : «privilégier le retour aux sources,
la soumission au document, contre les analyses trop générales ou les enquêtes trop larges
consacrées au sujet ; interpréter le poids de l'institution, de la société, sur la création
religieuse, [...] et déceler les diverses stratégies ; livrer une lecture critique des textes
[...]» (p. 10). Sont ainsi convoqués les spécialistes du religieux, notamment d'un
judaïsme qui marque certes d'un signe l'alliance avec le divin, mais ne la stigmatise
pas, ou d'un islam qui place davantage la sainteté dans l'imitatio Prophetae. Le
commentaire de Galates 6,17 («Je porte en mon corps les stigmates de Jésus») ne convainc
pas, sollicitant par trop un texte paulinien qu'il faudrait plutôt replacer dans un ensemble
moins littéral. Puis défilent en une longue mélopée les acteurs et leurs témoins, en
l'occurrence beaucoup de femmes puisqu'elles sont les principales protagonistes de cette
manifestation. Ainsi, les faits et leurs commentaires, d'époque ou d'aujourd'hui, les
couches d'interprétations se mêlent à chaque page un peu plus. Une série de documents
sur les figures historiques et quelques variations littéraires viennent clore cet ensemble
touffu. Le défi de ce cahier était-il démesuré, à l'image du phénomène et de ses
ramifications multiples, déraisonnables et fascinantes Toujours est-il que l'on reste
dubitatif à la vue de l'ensemble. Il faut bien sûr saluer cette entreprise, trop rare, visant
à décloisonner les disciplines, à mêler récit, analyse et projection subjective - ou plutôt
à les démêler -, il faut aussi regretter l'absence de reprise finale, comme si l'aporie seule
pouvait encore signifier la parole, même muette, devant l'indicible. De même peut-on
déplorer le traitement trop léger de la différence des sexes, des liens entre stigmates
corporels et expérience mystique, et pour finir, l'amorce d'une réflexion jamais
poursuivie sur l'erotique du lien religieux. Ce cahier possède au moins le mérite de profiler
les axes de réflexion autour d'un fait pour le moins étrange. Lc dernier texte s'achève
sur l'idée, très juste, d'impudeur engendrée par le signe saignant. Et si le malaise de
la lecture tenait à cette impudeur-là, ce sentiment confus de vouloir en savoir un peu
trop sur des marques, et donc sur un spectacle, réservés à quelques élus

Isabelle Graesslé

Eugen Drewermann, Psychanalyse et exégèse, t. 1 : Rêves, mythes, contes,

sagas et légendes, Paris, Seuil, 2000, 425 p.

Dans ce livre, Drewermann passe en revue les acquis de la méthode historico-
critique. Son regard est sévère. L'exégèse historico-critique a centré son attention sur
les renseignements historiques qui peuvent être tirés des textes bibliques, passant à côté
de la caractéristique principale de ces textes : transmettre un message religieux
atemporel. Drewenuann reconnaît cependant un mérite à l'exégèse historico-critique, celui
d'avoir distingué des genres littéraires. C'est pourquoi, après une critique générale de

l'approche historique de l'exégèse (partie I), il montre combien il importe de tenir

compte de la forme profonde du texte (partie II). Après quoi, il énonce des règles

d'interprétation pour les mythes et les contes (partie III) et pour les sagas et légendes

(parties IV). Un deuxième tome poursuivra l'entreprise pour les récits de miracles, les

récits de vocations et la transmission de mots originels (p. 15). Drewermann estime donc

que la recherche historique en exégèse a réduit l'interprétation de la Bible à une étude

d'histoire sociale de l'Antiquité (p. 73). Il est nécessaire selon lui de renverser la

tendance et de consacrer les efforts à l'étude de la réalité inteme des récits. Pour cela,

il faut adopter un point de vue psychologique et suivre une herméneutique typologique.
C'est le seul moyen pour accéder aux contenus archétypiques. Drewermann utilise à

ce propos l'image de la nappe d'eau sous le désert : même à distance d'un puits, on

peut avoir accès à la même eau si l'on creuse un nouveau puits. Cette image exprime



100 BIBLIOGRAPHIE

les présupposés jungiens de l'A. Il y aurait une psychologie des profondeurs qui serait
universelle. C'est elle qui est à l'origine des textes religieux écrits il y a plusieurs siècles.

Il est possible d'avoir un accès direct à la source de ces textes, par-dessus le fossé

historique, pour autant que l'on entre en contact avec la dimension archétypique des

récits. Deux critiques peuvent être adressées à cette approche. La première concerne
l'aspect non historique du message biblique. Si le message fondamental n'est en
définitive que l'expression symbolique d'une réalité psychique avant tout intérieure,
pourquoi a-t-elle pris ce mode d'expression particulier manifesté par les écrits bibliques?
Pour le dire plus crûment : l'élection d'Israël ou la mort de Jésus en croix doivent-elles,
peuvent-elles, être envisagées comme non nécessaires pour dire la foi juive ou la foi
chrétienne? La seconde critique porte sur l'importance accordée à l'approche
psychologique. C'est une approche qui donne une valeur primordiale à l'individu dans l'accès
au message religieux. Il suffirait de se plonger dans les profondeurs de son propre
psychisme, de l'analyser suffisamment, pour avoir le meilleur accès au monde religieux.
Cette centration de l'Occidental moderne sur son expérience individuelle doit être

relativisée. Une religion se constitue à l'intérieur d'une culture. Aucun être humain ne

peut prétendre en avoir intégré l'ensemble. Contrairement à ce que prétend Drewermann,
l'essence de la rehgion n'est pas dans le rêve. Elle est l'aboutissement d'un effort collectif
de dire des expériences dont chacun n'a connu au mieux que des bribes. Les religions
n'existent pas indépendamment de signes et de codes culturels, elles n'existent pas
indépendamment de langages. Les textes religieux font partie de ces productions culturelles.

Pierre-Yves Brandt

Hubert Auque, Claude Levain (éds), Rencontres à l'hôpital. L'aumônerle en

questions, Genève/Lyon, Labor et Fides /Réveil-Publications, 2001, 256 p.

Ce collectif réunit les contributions de dix-neuf praticiens de plusieurs disciplines
diversement intéressés à l'accompagnement pastoral en différents milieux de santé. En
introduction, C. Levain souligne quatre caractéristiques de la pratique pastorale en ces
lieux et de la réflexion qu'elle suscite : l'évolution des rapports sociaux à l'Église et

aux religions, la triade formation-accompagnement-supervision, la dimension œcuménique

et interreligieuse et l'éthique. Si les deux premières sont abondamment illustrées

par plusieurs textes, les questions œcuménique ou interreligieuse et éthique sont très

peu développées au fil de l'ouvrage. Les contributions sont réparties en sept divisions
présentant 1) l'historique récent de l'aumônerie, 2) des expériences d'accompagnement,
3) différentes clientèles, 4) des lieux d'accompagnement, 5) le soutien des accompagnants,

6) leur formation et 7) création d'un lieu de prière dans un hôpital. Sans prétendre
couvrir «la totalité du champ de l'aumônerie hospitalière», la simple enumeration de

ces sections indique l'envergure des ambitions des directeurs de ce collectif. Toutefois,
la plupart des textes rassemblés ici constituent des «introductions» à l'intervention
pastorale en fonction de clientèles (enfants, personnes âgées désorientées, mourantes,
psychiatrisées) ou de lieux diversifiés (hôpital, paroisse). Le lecteur que je suis
soupçonne qu'un réel travail de mise en commun par les auteurs aurait permis des
approfondissements actuellement nécessaires. Le «nouveau modèle» d'aumônerie qui se

dégage au fil des pages est d'écoute et de soutien du questionnement des personnes
malades, de leurs proches ou encore des soignants. L'accompagnant est ainsi appelé à

beaucoup d'humilité quant à son dire propre - à moins que ce ne soit timidité ou
soumission à l'injonction actuelle de taire ses convictions. Une distinction à mon avis

trop rapide entre les «besoins spirituels» et les «besoins religieux» anime plusieurs
réflexions de ce collectif. Peut-il y avoir des «questions spirituelles» sans un langage
reçu pour les dire, les poser Cette distinction aurait mérité un examen un peu plus
détaillé. Aux p. 100-109, Jean-Daniel Causse propose «Quelques repères théologiques
pour un ministère d'accompagnement». La grande qualité de sa réflexion est à souli-



BIBLIOGRAPHIE 101

gner : J.-D. Causse éclaire l'humilité demandée à l'accompagnant : le ministère de celui-
ci est dépouillé de l'apparente «efficacité» de ses collègues soignants, efficacité qui se
calcule très souvent en économie de temps dans la gestion des services de santé. Avec
sensibilité et intelligence, J.-D. Causse met en exergue les racines évangéliques du
silence et de la parole de l'accompagnant.

Robert Jacques

Kathy Black, Évangile et handicap. Une prédication pour restaurer la vie,
(Pratiques - 19), Genève, Labor et Fides, 1996, 165 p.

Kathy Black a deux raisons de rapprocher «Évangile» et «handicap» : d'une part,
elle souffre elle-même d'un handicap - des accès momentanés de paralysie, d'autre part,
elle travaille comme pasteure pour les sourds dans l'Église méthodiste aux États-Unis.
Mais cet ouvrage ne concerne prioritairement ni les handicapés, ni les aumôniers
spécialisés. Il s'adresse à tous les prédicateurs qui souhaitent prêcher sur un texte de
guérison tiré du Nouveau Testament. L'auteure met en garde contre les raccourcis faciles
et fréquents où la maladie serait l'image (on n'oserait heureusement plus dire la
conséquence de l'incroyance et la guérison celle d'une relation rétablie avec Dieu.
Sommes-nous toujours conscients, à l'époque du politiquement conect et du langage
inclusif, des effets mortifères d'un tel discours «Au lieu de dire que nous sommes
aveugles, sourds, muets ou paralysés par rapport à la volonté de Dieu, nous devrions
exprimer clairement ce que nous entendons : 'Nous ne comprenons pas qui est Jésus',
'Nous ignorons ce que Dieu veut pour nous', 'Nous ne témoignons pas de la présence
de Dieu dans notre monde', 'Nous refusons d'agir au nom de Dieu', et ainsi de suite.»
(p. 157) Dans la première partie Kathy Black soulève deux problèmes théologiques :

la place que peut occuper la maladie dans la notion de justice de Dieu et les changements
dans la manière de comprendre la maladie entre le monde biblique et la société
contemporaine. Dans la deuxième partie, elle fait l'exégèse de 5 types de maladie au travers
de 8 récits bibliques : la cécité (Jn 9,1-41 ; Me 10,46-52) ; la surdité (Me 7,31-37) ; la
paralysie (Me 2,1-12) ; la lèpre et les maladies chroniques (Me 1,40-45 ; Lc 17,11-19 ;

Me 5,25-34) ; la maladie mentale (Lc 8,26-39). Elle termine par quelques propositions
concrètes pour éviter que «la prochaine fois que la liste du Lectionnaire vous proposera
un de ces récits de guérison, [vous soyez] sérieusement tentés de choisir plutôt l'épître
ou l'Ancien Testament que l'évangile comme texte du sennon.» (p. 155). Prêcher sur
les textes bibliques difficiles, voilà un défi que les prédicateurs devraient aimer relever...
J'ai apprécié dans ce livre l'attention portée aux nombreux aspects non-verbaux de la
prédication. Kathy Black souligne par exemple que rares sont les églises où le chœur
est accessible à des chaises roulantes. «Il y a une sorte de sous-entendu, tant dans l'Église
que dans la société, selon lequel les personnes paralysées ont peu à offrir. Il y est bien
entendu que le don est une réalité à sens unique : on fournit des services à ces personnes,
mais on n'utilise pas les dons qu'elles ont à offrir.» (p. 94). La lecture du livre de Kathy
Black devrait faire bouger les choses

Olivier Bauer

Bernard Barc, Les arpenteurs du temps. Essai sur l'histoire religieuse de la Sciences
Judée à la période hellénistique (Histoire du texte biblique - 5), Lausanne, bibliques
Zèbre, 2000, 247 p.

Cet essai est principalement dirigé contre un vieux consensus de l'exégèse
scientifique de la Bible hébraïque, qui situe à l'époque de la domination perse l'édition



102 BIBLIOGRAPHIE

originale du Pentateuque, et qui y a parfois vu un effet de la mission d'Esdras. Pour
Bare, au contraire, les principaux témoignages employés pour justifier cette datation (lc
livre biblique d'Esdras et la «lettre d'Aristée») ne sont pas fiables. À ses yeux, la

composition du Pentateuque doit être située bien plus tard, dans le courant de l'époque
hellénistique, puisqu'elle serait l'œuvre de Siméon le Juste, fils d'Onias II et grand prêtre
de Jérusalem de 220 à 195 av. n. ère environ. L'A., développe son argument en deux
étapes. Après quelques considérations générales, et particulièrement critiques, sur les

méthodes et les résultats de l'exégèse moderne (p. 7-33), une première partie évoque
longuement la méthode d'interprétation de l'école d'Aqiba selon laquelle toute lecture
qui n'interprète pas le texte biblique uniquement à partir de lui-même en viole la
cohérence et y introduit des éléments étrangers (p. 37-103). Dans ce modèle, chaque

passage difficile ou obscur doit être éclairé en principe exclusivement par d'autres

passages bibliques, dans lesquels les mêmes termes apparaissent. Or, selon l'A., cette
règle d'analogie n'est pas seulement une création de l'herméneutique juive tardive, elle
aurait commandé en réalité la composition de l'ensemble de la Bible hébraïque. En
d'autres termes, l'herméneutique d'Aqiba et de ses disciples préserverait la seule
exégèse légitime, alors que les autres exégèses juives traditionnelles ou l'exégèse moderne
n'ont fait depuis qu'ajouter de la confusion au texte biblique. Fort de cette conclusion
radicale, l'A. esquisse alors dans une seconde partie (p. 107-236) la manière dont une
lecture analogique laisse entrevoir un tout autre scénario pour la formation du texte
biblique à l'époque du second temple - scénario dans lequel la rédaction d'un premier
canon hébreu s'avère étroitement tributaire des choix politiques et des conflits qui
caractérisent le judaïsme à l'époque hellénistique. L'argument de cet essai est aussi

ingénieux que problématique - pour ne pas dire franchement fantaisiste. L'A. est bien
entendu incapable de démontrer la thèse selon laquelle la Bible hébraïque elle-même
aurait été composée selon le principe d'analogie, et l'application qu'il donne de ce

principe est souvent tellement forcée qu'elle a peu de chances de convaincre le lecteur
(voir par exemple l'interprétation de Qo 1,6 comme reprise de Gn 2,10-14, p. 103). En
outre, cette thèse oblige évidemment FA. à attribuer l'ensemble de la Torah (sinon
l'ensemble du premier canon des Écritures) à un seul rédacteur, Siméon le Juste (cf.
p. 151), ce qui est tout à fait invraisemblable pour qui a la moindre idée des incohérences
et des contradictions qui parcourent le texte biblique. L'A. objectera bien sûr que cet

argument repose précisément sur une logique de non-contradiction apparente, qui n'est
pas celle de l'herméneutique analogique. Mais dans ce cas, il faudrait tout de même
expliquer pourquoi, lorsque la Torah est traduite en grec quelques décennies seulement
après avoir été rédigée par Siméon (selon la chronologie de B.), les traducteurs de la

Septante connaissent déjà manifestement plusieurs recensions hébraïques divergentes
(comme le montre la critique textuelle et la comparaison avec les manuscrits de la Mer
morte), recensions qui s'efforcent déjà souvent d'harmoniser les contradictions du

texte... L'application de la règle analogique par l'A. s'avère également très arbitraire.
Le lecteur ne voit pas toujours bien ce qui justifie le recours à l'analogie ; même lorsque
les parallèles sont en nombre limité, la comparaison débouche rarement sur des résultats
concluants et l'interprétation que B. en donne paraît généralement forcée. Sur un plan
plus formel, la manière dont B. conduit sa démonstration pose également de sérieux
problèmes. La thèse qui fait de Siméon l'auteur de la Torah et d'un premier canon des
Écritures juives repose principalement sur un passage particulièrement obscur du
Siracide (50,1-4), qui attribue Siméon la fondation de la «double hauteur» et la création
d'un réservoir d'eaux à Jérasalem L'argumentation est souvent rapide, lorsqu'elle n'est
pas totalement spéculative, et laisse le lecteur avec de nombreuses questions. À plusieurs
endroits, les choix de traduction de l'A. sont éminemment discutables. Enfin, si l'A.
a une bonne connaissance de la littérature juive ancienne, son ignorance du débat
exégétique actuel est gênante. Un survol, même superficiel, de la littérature de langue
étrangère lui aurait ainsi appris que plusieurs auteurs (B. J. Diebner, T. L. Thompson,
N. P. Lemche, etc.) ont proposé une datation hellénistique de la Bible hébraïque depuis



BIBLIOGRAPHIE 103

quelques années déjà et que si cette thèse ne s'est pas encore imposée dans la
communauté scientifique, ce n'est pas parce qu'elle est ignorée mais parce que plusieurs
éléments (dont l'existence des manuscrits de Qoumrân, peu discutés par l'A. dans
l'ensemble) suggèrent qu'une datation du début du processus de formation du canon
hébreu à l'époque perse reste préférable. Quoi qu'il en soit de ses analyses et des
conclusions auxquelles il parvient, l'A. a le mérite de mettre le doigt sur plusieurs
problèmes intéressants pour la formation de la Torah : l'historicité d'Esdras, sa non-
mention dans l'éloge des pères du Siracide ou encore la datation de la lettre d'Aristée.
En outre, certaines remarques de l'A. pounont à l'occasion intéresser le spécialiste (voir
par exemple ce qu'il dit de la coupure entre le Tétrateuque et le Deutéronome, p. 153-
154). L'ouvrage ne se recommande pas, par contre, pour une personne désireuse d'être
introduite à l'histoire de la Bible hébraïque.

Christophe Nihan

Heiner Ganser-Kerperin, Das Zeugnis des Tempels. Studien zur Bedeutung des

Tempelmotivs im lukanischen Doppelwerk (Neutestamentliche Abhandlungen

- 36), Münster, Aschendorff, 2000, 410 p.

Cette thèse de doctorat de l'Université de Münster aborde un thème peu travaillé
dans l'œuvre de Luc : la valeur théologique accordée au temple de Jérusalem. L'enjeu
est celui-ci : comment rendre compte de l'ambivalence créée par la juxtaposition
d'affirmations positives et de critiques à l'égard du temple au long du récit lucanien La
méthode utilisée allie la narratologie à l'investigation des traditions religieuses. Après
un bref état de la recherche, l'A. décrit la construction nanative de la figure du temple
dans le récit et l'investissement symbolique dont il est l'objet : son champ sémantique,
ses acteurs, sa géographie, ses fonctions cultuelles ; au final ressort le rôle identitaire
du temple pour la foi d'Israël. La part la plus importante de la recherche consiste à

observer l'émergence de la figure du temple d'un bord à l'autre du récit, en ses quatre
lieux principaux : l'Évangile de l'enfance (Lc 1-2), la fin de l'Évangile (Lc 19-23), le
début des Actes (Ac 3-7), l'anestation de Paul (Ac 21-22). Il en ressort une nette

polyvalence du temple : il est d'une part lieu de révélation, facteur de continuité
historico-salutaire entre Israël, le temps de Jésus et celui de l'Église ; d'autre part, la

charge critique du discours d'Etienne (Ac 7) et l'exclusion de Paul hors du temple (Ac
21) dévaluent nettement le sanctuaire. Une (trop) rapide analyse de la signification du

temple au sein du judaïsme du premier siècle (sagesse, apocalyptique, Qumran, Flavius
Josephe) fait constater qu'il demeure, même après sa destruction, l'objet d'un
investissement symbolique et d'un espoir de restauration. On sait gré à l'A. de la pluralité
des méthodes utilisées, synchroniques et diachroniques ; une telle ouverture herméneutique

est peu fréquente dans l'exégèse allemande. La mise en œuvre des outils
narratologiques manque toutefois d'efficacité ; elle aurait gagné à montrer comment les

deux faces (positive et négative) s'articulent et, donc, comment la figure du temple
évolue au cours de Luc-Actes. Il y a bel et bien, à partir d'Ac 7, un constat d'obso-
lescence du sanctuaire. Au plan théologique, l'A. récuse avec raison la «théorie de

substitution» mise en place par Conzelmann, selon laquelle les Actes nanent le

remplacement d'Israël par l'Église et son rejet de l'histoire du salut. Mais si Luc raconte,
il pense aussi en historien ; la fonction identitaire du temple pour Israël n'est pas niée,
mais elle appartient au passé. Il faudrait montrer comment la critique d'Etienne prépare
et légitime théologiquement l'abandon du temple par les chrétiens.

Daniel Marguerat.



104 BIBLIOGRAPHIE

Daniel Marguerat, Adrian Curtis (éds), Intertextualités. La Bible en échos

(Le monde de la Bible - 40), Genève, Labor et Fides, 2000, 322 p.

L'étude des phénomènes d'intertextualité est actuellement un sujet porteur en

exégèse. Si les publications en anglais abondent, elles restent encore trop rares dans le

monde francophone. C'est pourquoi il faut saluer la publication du collectif
«Intertextualités. La Bible en échos» qui pennet un accès facile à tout lecteur désireux de

découvrir ce nouveau champ d'investigation. Ce livre rassemble les contributions
présentées lors du dernier colloque «Intertextualité dans les récits bibliques» (Université
de Lausanne, 30 avril au 2 mai 1998) organisé dans le cadre de la convention de

coopération conclue entre la Faculté de théologie de Lausanne et le «Department of
Religions and Theology» de la Victoria University de Manchester. Des biblistes de

Manchester, Sheffield, Lausanne et Neuchâtel (dont de nouvelles plumes talentueuses)
s'attachent à analyser l'intertextualité à l'œuvre dans un éventail de textes variés de l'AT
(Jg 11, IS 8-12, etc.), de la littérature intertestamentaire (Paralipomènes de Jérémie,
Qumran), des évangiles (Mt 22,34, Me 1,1-13, etc.), des actes des apôtres (Ac 12, etc.),
de Paul (Ph 2,15-16...) ou de la littérature apocryphe (Actes de Pilate, À ce propos,
nous déplorons l'absence d'un index des œuvres citées qui n'est pas compensée par un
modeste index thématique. Tous les auteurs se démarquent d'une définition trop large
de l'«Intertextualité» (celles de J. Kristeva ou de R. Barthes) et s'inspirent plutôt des

catégories de G. Genette pour analyser les relations de co-présence ou de dérivation
entre les textes ou de celles de M. Rifatene, qui s'intenoge sur les phénomènes
d'intertextualité du point de vue de la lecture et distingue entre intertextualité «aléatoire»
et «obligatoire». L'application des catégories de la nouvelle critique littéraire aux textes
bibliques permet d'accéder à une compréhension plus profonde du texte analysé qui
s'avère fructueuse. Ainsi, par exemple, Th. Römer démontre que l'histoire de la fille
de Jephté peut-être comprise sur l'anière-fond du récit du sacrifice d'Isaac et du mythe
d'Iphigénie. C.-A. Steiner met en évidence que l'intertextualité dans le prologue de Marc
fait partie intégrante du pacte de lecture qui est mis en place au début de cet évangile
et détermine la suite de la lecture, ouvrant au lecteur attentif aux échos textuels une
compréhension renouvelée de Marc. Quant à L. C. Alexander et D. Marguerat ils
s'intéressent, avec des optiques différentes, à la manière dont l'auteur des Actes crée
la compétence de son lectorat. Le titre même de ce collectif (Intertextualités, au pluriel)
montre bien la diversité et la richesse des problématiques abordées, dont il est impossible
de rendre compte en quelques lignes. La lecture de ce collectif prouvera que l'étude
des échos intertextuels peut conduire à une lecture inattendue du texte biblique. D'un
point de vue théorique, elles témoignent toutes du fait que le terme d' «intertextualité»
ne recouvre pas un concept opératoire abouti et que la question des modalités de son
application aux textes de la tradition biblique - en tenant compte de leur spécificité -
reste ouverte.

Marie Cénec

Sciences des Ibn'Ishâq, La vie du Prophète Muhammad, l Envoyé d'Allah, Recension d'Abî
religions Muhammad 'Abd al-Malik Ibn Hishâm d'après Zayd Ibn 'Abd Allah al-

Bakkâ 'î d'après Muhammad Ibn 'Ishâq, traduction française avec introduction

et notes par 'Abdurrahman Badawî, Beyrouth, Éditions Albouraq,
2001, t. I, 654 p. et t. II, 608 p.

Malgré le regain d'intérêt que la biographie du prophète Muhammad connaît depuis
une vingtaine d'années, aucun chercheur ne s'était encore lancé dans l'aventure d'une



BIBLIOGRAPHIE 105

traduction de la Sirat Rasiti Alleili (Biographie de l'Envoyé d'Allah) d'Ibn Tshâq, qui
est pourtant la source la plus ancienne que nous possédions, et sur laquelle reposent
toutes les reconstmctions postérieures de la vie de Muhammad. De ce texte fameux,
malheureusement, l'original est perdu, de même que les cinq copies dont nous connaissons

l'existence par d'autres sources. Il ne nous en reste aujourd'hui que la recension
d'Ibn Hishâm, et c'est la raison pour laquelle des savants modernes ont parlé de ce texte
comme de la Sîral Ibn Hishâm, eneur que le traducteur dénonce dans son introduction.
Par Ibn Hishâm lui-même, qui était savant en généalogie et en grammaire, nous
connaissons les quelques principes qui ont guidé son travail de recension, et surtout de

coupure, du texte original d'Ibn Tshâq : 1) Il commence avec le prophète Tsmâ'îl,
supprimant tout l'histoire avant celui-ci, une histoire traitée par Ibn Tshâq, comme le

prouvent les citations d'al-Tabarî dans son Histoire et son Tafsîr du Coran. 2) Il
supprime les récits où il n'est pas question du Prophète et qui ne sont pas mentionnées
dans lc Coran. 3) Par besoin d'être bref, il supprime ce qui ne touche pas à l'objet du
livre. 4) Il laisse tomber les vers et les poèmes inconnus des savants en poésie. 5) Il
élimine des passages en les remplaçant par : «Il ne sied pas d'en parler, la mention nuit
à quelques personnes, al-Bakkâ'î ne nous recommande pas d'en parler.» Autre précision
plus regrettable encore, les autres versions des événements qu'il rapporte de son cru
sont, comme l'a fait remarquer al-Suhaylî. plus maladroites et moins justes. Il n'en reste

pas moins que la traduction française complète de la Siràt Rasûl Allah que nous offre
aujourd'hui 'Abdurrahman Badawî. laquelle est faite sur la base de la première et unique
édition critique réalisée par Ferdinand Wüstenfeld (Das Leben Muhammed's nach
Muhammad Ibn Ishciq bearbeitet von Abd el-Malik Ibn Hishâm, aus den Handschriften
zu Berlin, Leipzig, Gother une Leyde. Herausgegeben von Dr. Ferdinand Wüstenfeld,
Göttingen, 1858-1859), permettra désormais à tous les non-arabisants de se pencher sur
une source qui, si nous pouvons déplorer qu'elle ait été tronquée par son recenseur Ibn
Hishâm. n'en demeure pas moins la plus ancienne et la plus riche dont nous disposions.
Pour les arabisants, le traducteur a pris soin de signaler dans le texte français, par des

chiffres entre crochets, les numéros des pages de l'édition de référence sus-mentionnée.

Jean Borel

Charles-André Gilis, La prière sur le défunt (salât al-janâza) dans l'ensei¬

gnement d'Ibn Arabî, Beyrouth, Éditions Albouraq, 2001, 102 p.

Dans cet ouvrage. l'A. présente de manière simple et claire l'ensemble des rites qui,
selon Ibn Arabî et la tradition musulmane, doivent accompagner un défunt, du talqîn
ou dernière attestion de l'unité divine faite à l'oreille du mourant jusqu'à l'inhumation
du corps, en passant par son orientation dans la qibla au moment du décès, les modalités
de son dernier lavage (ghusl), les linceuls, le cortège funèbre, la prière et les takbîr,
la fâliha et la prière sur le Prophète, l'intercession et la salutation de paix (salâm). Dans

une excellente introduction, Charles-André Gilis montre bien que ces rites se rattachent,

quant au sens que leur donne le Cheikh al-akbar, à la doctrine de l'intercession
universelle. En effet, le fondement métaphysique de la prière sur le défunt réside dans la
miséricorde existentiatrice d'Allah qui confère la Réalité actuelle (al-wujûd) aux
possibilités de manifestation dont II a décidé l'existenciation. Ce wujiid manifesté est une
modalité contingente du wujûdprincipici ou divin. Envisagé dans la constitution de l'être
humain, il apparaît comme le «noyau d'immortalité» contenu dans le cœur de l'homme.
Le serviteur est ainsi conçu comme le support de la manifestation d'Allah, car sa forme
individuelle est l'instrument ct l'organe de l'Agir divin. «La miséricorde d'Allah,
affirme Ibn Arabî. ne peut que s'étendre à toute chose puisqu'il est Lui-même la Réalité
totale de leur existence».Sauf indication contraire, les citations d'Ibn Arabî que donne



106 BIBLIOGRAPHIE

l'A. sont toutes extraites du chapitre 69 des Futûhât (Vol. VII, p.467 à Vol. VIII, p. 124

de l'édition d'O. Yahyâ). L'ouvrage se tennine par l'examen de quelques questions
particulières concernant la prière pour le défunt, ainsi que des cas particuliers de défunts
qui peuvent se présenter : condamné à mort, suicidé, martyr ou mort-né.

Jean Borei.

Rûzbehân Baqlî Shîrâzî, L 'Itinéraire des esprits, suivi du Traité de la sainteté,
traduits de l'arabe et du persan et présentés par Paul Ballanfat, Paris, Les

Deux Océans, 2001, 281 p.

Dans l'œuvre de Rûzbehân de Shîrâz, les deux textes L 'Itinéraire des esprits et le

Traité de la sainteté sont deux textes majeurs pour des raisons différentes : le premier
est un ouvrage de la maturité qu'il faut placer après les grands commentaires du Coran.
et qui présente une théorisation accomplie et un grand souci de didactisme, le second

a été rédigé au début de la carrière de maître spirituel que Rûzbehân entama à Shîrâz,
certainement avant la construction de son couvent en 1165. Dans L 'Itinéraire des esprits,
le maître s'attache à établir la nature de l'esprit en réfutant ce qu'il considère comme
de graves erreurs. Il combat ainsi deux thèses antithétiques, l'idée mu'tazilite selon

laquelle l'esprit n'est qu'un principe de vie accidentel identifié au sang, à la vie ou encore
à la respiration, et l'idée opposée qui soutient que l'esprit est une pure lumière incréée
et prééternelle, qui aboutit à la métempsychose et au dualisme qui distingue les esprits
humains créés et l'esprit divin incréé ou esprit saint. Rûzbehân prétend, face aux thèses

théologiques d'un côté et extrémistes de l'autre, donner une vision médiane, celle du
soufisme qui apparaît là à dessein comme la voie de la vraie sagesse : l'esprit est une
fonne subtile investie des attributs de la condition seigneuriale dont la réalité interne
est inconnaissable, comme celle de l'âme qui est son symétrique. L'esprit est créé de
la douceur, tandis que l'âme est créée de la fureur. Mais, si l'âme est difficilement
discernable autrement que par ses actes parce qu'elle est l'informe, l'esprit a une forme
visible qui lui donne une identité immédiatement perceptible. C'est dans les prophètes
ct avant tout en Muhammad que l'esprit se présente tel qu'il est dans sa vérité. De même,
c'est de l'esprit primordial de Muhammad que provient l'ensemble des esprits.
Rûzbehân aborde enfin le problème de la nature de l'âme appetitive qui est comme Fanti-
esprit, l'ombre où s'anéantissent toutes les qualités. C'est alors l'occasion pour le maître
de développer ses recommandations pratiques aux disciples. Quant au Traité de la
sainteté, il est divisé en douze chapitres traitant de questions essentielles au soufisme
de Rûzbehân. Les cinq premières abordent les modalités de l'affirmation de l'unicité
ou tawhid, les différents niveaux de la connaissance mystique, l'exposé des états
spirituels, la description des bonnes actions, la nature du dévoilement et de la contemplation.

Les questions suivantes traitent du discours divin comme «quintessence de
l'ensemble des étapes spirituelles» (p. 227), des principes de l'audition spirituelle des amants
de Dieu, de l'extase préparée par les lumières de la théophanie divine, ainsi que des

connaissances des esprits, du cœur, de l'intelligence et de l'âme. Comme on peut s'en
rendre compte par ce bref survol, ces deux traités sont complémentaires, par leurs formes
comme par leurs contenus respectifs, et ils nous introduisent tous deux dans les

préoccupations spirituelles et doctrinales qui ont occupé Rûzbehân durant toute sa vie. Tous
deux décrivent l'accomplissement de l'itinéraire mystique et de son but, qui est toujours
l'affirmation de l'unicité divine. Lc bel avant-propos, la traduction et les notes de Paul
Ballanfat font de cet ouvrage une référence importante pour la connaissance non seulement
de l'œuvre du célèbre soufi persan, mais aussi pour celle de la mystique universelle.

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 107

Richard Caron, Joscelyn Godwin, Wouter J. Hanegraaff, Jean-Louis Vieillard
Baron (éds), Ésotérisme, Gnoses & Imaginaire symbolique : Mélanges offerts
à Antoine Faivre (Gnostica - 3), Peeters, Leuven, 2001, 948 p.

Soixante chercheurs et savants de renom ont collaboré à ce volume de mélanges
offerts à Antoine Faivre, dont les travaux sur l'histoire des courants ésotériques et

mystiques dans l'Europe moderne et contemporaine se sont imposés partout comme des
références obligées en la matière. Si les premières contributions visent à éclaircir des

questions assez précises concernant l'histoire de l'alchimie, de l'hermétisme et de la
kabbale chrétienne européenne, de la Renaissance à nos jours, les suivantes attirent notre
attention sur quelques thèmes importants de la philosophie de la nature et de la
théosophie chrétienne : Pierre Deghaye analyse les rapports entre les deux sephirot antithétiques

«Gedulla» et «Gebura», l'amour et la justice, à partir du Dictionnaire biblique
et emblématique de Friedrich Christoph Oetinger, Jacques Fabry tente de suivre
l'originalité du message théosophique de l'écrivain, ami de Goethe, Johann Heinrich Jung-
Stilling, Nicole Jacqucs-Lefèvre brosse l'esquisse de l'anthropologie saint-martinienne
et Jean-François Marquet analyse les deux concepts centraux de «fondement» et de

«milieu» (Grund und Mitte) dans les œuvres de Franz von Baader. Dans ce chapitre,
deux A. évoquent tout naturellement Novalis, ses développements sur l'alchimie
(Helmut Gcbelein) et sur la relation entre anthropologie et cosmologie (Heinrich
Schipperges). Enfin, le panorama des grands théosophes européens ne serait pas complet
sans Swedenborg et Rudolf Steiner, à la présentation desquels s'attachent d'abord Jane

Williams-Hogan, qui compare l'œuvre du premier avec la tradition kabbalistique, et
ensuite Gerhard Wehr, qui confronte l'œuvre du second avec celle de Carl Gustav Jung.
Une troisième partie rassemble quelques exposés ayant trait aux courants franc-maçons,
aux sectes et aux sociétés secrètes européennes de la même époque : Roger Dachez
explore la parathéurgie chez Jean-Baptiste Willermoz, Roland Edighoffer s'intenoge
sur le rapport entre utopie et sodalité chez Johann Valentin Andreae, Hans Thomas Hakl
tente de déterminer les conditions philosophiques de la magie chez Julius Evola, et Jean-

François Mayer s'emploie à mettre en relation l'apocalyptique et les anxiétés qu'elle
a suscitées dans l'Ordre du Femple solaire. Pour terminer, Charles Porset revisite le
dossier des rapports conflictuels entre Jésuites et franc-maçons, Joscelyn Godwin aborde
le thème de la vie après la mort d'après quelques récents enseignements ésotériques,
et Jan Snoek décrit la version manuscrite d'un ancien rituel maçonnique du Hérault.
En rapport avec les recherches qu'Antoine Faivre a faites sur les trois notions
d'imagination, d'imaginaire et d'imaginal, il était nécessaire qu'une section de cet ouvrage
leur soit consacrée : c'est ici qu'on trouve des exposés sur l'art spirite de H. P. Blavatsky,
les prophéties de Nostradamus, la littérature du Nouvel Âge, le vampirisme, les
fantaisies scientifiques de Margaret Cavendish et Robert Hooke, les extra-terrestres et les

fictions magiques. L'histoire de l'ésotérisme pose une série de problèmes méthodologiques

qui sont envisagés dans une cinquième et dernière partie : les deux belles

biographies intellectuelles de Gershom Scholem et Henry Corbin pemiettent de situer
quelques-unes des perspectives méthodologiques propres à l'ésotérisme juif (Maurice-
Ruben Hayoun) et musulman (Seyyed Hossein Nasr). Le thème de l'ésotérisme chrétien
et de sa transmission est examiné par Jean-Piene Laurant et Emile Poulat, l'apport de la

taxinomie d'Antoine Faivre à la réflexion théologique est abordé par Jérôme Rousse-

Lacordaire et, enfin, l'ésotérisme entre religion et philosophie fait l'objet d'une dernière
elucidation conceptuelle par Jean-Louis Vieillard-Baron. La bibliographie complète d'Antoine

Faivre 1960-2000) est établie en fin de volume et suivie d'un index de tous les noms
cités dans cet ouvrage-somme, dont nous regrettons de n'avoir pu donner qu'un survol

général.

Jean Borel



108 BIBLIOGRAPHIE

Mohammad Ali Amir-Moezzi et John Scheid (éds), L'Orient dans l'histoire
religieuse de l'Europe, L'invention des Origines (Bibliothèque de l'École
des Hautes Études, Section des Sciences Religieuses - 110), Turnhout,
Brepols, 2000, 234 p.

Ce volume réunit les communications présentées les 1er et 2 février 1999 au colloque
organisé à Paris par la Section des Sciences religieuses de l'École pratique des Hautes
Études et par l'Université Hébraïque de Jérusalem. L'objet de ce colloque était d'analyser,

sur des dossiers précis, portant sur différentes époques depuis l'Antiquité jusqu'à
nos jours, comment, à partir de données historiques, de textes, de récits, de mythes ou
de représentations imaginaires, s'est construit dans la pensée et la praxis religieuses de

l'Europe, au lieu de l'inaccessible origine, un Orient qui en tint la place. Les premières
grandes mutations culturelles et religieuses commencent aux premiers siècles de notre
ère. En effet, pour les Romains, déjà, l'Orient constituait non pas l'autre absolu qu'était
alors le barbare, mais un autre «intérieur», aussi proche qu'étranger. C'est ce que met
en lumière Nicole Belayche dans son allocution d'ouverture, en examinant la manière
dont l'organisation juridico-politique impériale a su promouvoir un équilibre entre
autonomie et centralisation, non seulement en maintenant concrètement les singularités
locales et religieuses, mais en intégrant aussi les cultes dits «orientaux» dans les réalités
religieuses et les représentations mentales romaines elles-mêmes. C'est avec une identité
intérieure autre et une inspiration littéraire renouvelées que Jérôme revient de l'Orient,
où il a visité les centres monastiques et les lieux saints de Syrie, Egypte et Palestine.

Ainsi, pour Brouria Bitton-Ashkelony, cet itinéraire suscite en lui une nouvelle paideia
menant vers une autre identité culturelle et spirituelle. Pour les Byzantins, c'est
Jérusalem, Orient mythique, lieu des origines, berceau de la religion et réservoir des reliques
qui apparaît comme l'idéal modèle de Constantinople (Bernard Flusin). Les deux
communications suivantes, par le détour d'un thème littéraire, évoquent la construction
de l'Orient dans VHérodias de Flaubert (Francis Schmidt), et la reconnaissance des liens
entre Homère et la Bible au XVIIe et XVIIIe siècles (Guy Stroumsa). C'est encore au
XVIIIe siècle, comme le montre Antoine Faivre, que l'on aime à considérer qu'Hermès
Trismégiste, auteur du Corpus Hermeticum, et aussi ancien que Moïse, est la référence
obligée et la figure centrale de toute philosophia perennis ou «orientalis». Le travail
philologique et historique d'Eugène Bumouf est lui-aussi sous-tendu par l'intense
fascination qu'il portait au «monde primitif» qu'il croyait retrouver dans l'Inde originaire

(François Laplanche). Et c'est une même attirance ambiguë qui a conduit Ernest
Renan à sender les «origines du christianisme», introduisant dans l'historiographie une
notion promise à un long avenir (Simon Minouni). Original est le bref exposé de Jean-
Piene Brach consacré à Guillaume Postel, pour qui le retour à l'Orient, à la Terre sainte

originelle, «symbolise la réintégration par l'homme du lieu géographique et mystique
par excellence où Dieu lui a donné naissance et où, ayant intégralement satisfait aux
injonctions divines, pourra se renouer in aeternum et selon ses modalités premières le

dialogue interrompu par la Chute» (p. 127). Cette idée que l'Orient représente le pôle
d'une «histoire de l'âme» va hanter l'esprit de beaucoup d'Européens jusqu'à nos jours ;

et l'un des derniers meneurs d'hommes à cet Orient-là, ce sera René Guénon, dont la

conversion à l'Islam veut exprimer, négativement, qu'il n'est pas né brahmane d'Orient,
et positivement, que le salut que les religions traditionnelles ne semblaient plus pouvoir
lui apporter est encore possible (Pierre Lory). Une bonne bibliographie accompagne
chacun des exposés et le livre se termine par un index général des noms et des œuvres
qui sont citées.

Jean Borel


	Bibliographie

