Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 2

Artikel: Société romande de philosophie : séance du 6 mai 2000 : rationalité
sans moralité

Autor: Haller, Markus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 149-165

Société romande de philosophie
Séance du 6 mai 2000

RATIONALITE SANS MORALITE *

MarkUS HALLER

Résumeé

Selon David Hume, la raison ne peut pas nous indiquer les fins que nous
devrions poursuivre. Les philosophes «anti-humiens» cherchent & réfuter I’argu-
ment de Hume et & proposer une conception de la rationalité qui soit basée
sur des valeurs pratiques que [’on ne peut pas violer sans contradiction. Les
philosophes «néo-humiens» cherchent & compléter la conception de la ratio-
nalité de Hume pour qu’elle soit compatible avec nos intuitions. Je défendrai
la position néo-humienne en montrant, d’abord, que les deux conceptions anti-
humiennes les plus importantes ne nous permettent pas de distinguer les
standards de la rationalité de ceux de la moralité. Ensuite, jexpliquerai
pourquoi et comment le critére de la consistance des préférences compléte la
conception de Hume dans la direction voulue et permet le développement d’une
conception de la rationalité sans moralité.

Dans la philosophie contemporaine, nous distinguons normalement entre
rationalité théorique et rationalité pratique. La rationalité théorique est un
standard évaluatif qui s’ applique aux croyances. On peut distinguer deux réles
de la rationalité théorique. Elle indique, premiérement, les conditions qui
doivent étre satisfaites pour qu’une croyance (ou un systéme de croyances) soit
Justifiée. C’est son réle critériel. Elle exige, deuxiémement, que nos croyances
soient justifiées ou au moins justifiables. C’est son réle normatif. Je suppose
qu’il est facile d’admettre que nous ne pouvons exiger les uns des autres d’avoir
des croyances rationnelles (ou du moins de nous débarrasser de croyances
irrationnelles) sans connaitre les conditions que nos croyances doivent satis-
faire pour étre justifiées. Ainsi, le réle normatif de la rationalité théorique
présuppose son role critériel.

* Ce travail a pu étre achevé avec le soutien du Fonds National Suisse (Projet 11-
55845.98).



150 MARKUS HALLER

Mais que faut-il entendre par I’expression «étre justifiée» ? Je considere
comme allant de soi que nous nous référons avec cette expression a une valeur
intellectuelle, a savoir la valeur de posséder des raisons qui démontrent ou qui
suggerent de maniére satisfaisante la vérité de ce que I’on croit. Cela explique
pourquoi il est naturel de dire qu’il est bon d’avoir des croyances rationnelles
et mauvais de ne pas en avoir. Nous approuvons naturellement I’etfort de croire
ce qui est vrai et nous blamons celui qui s’en moque.

La rationalité pratique est un standard évaluatif qui s’applique aux actions.
Nous pouvons également distinguer son role critériel et son role normatif. La
rationalité pratique indique, premieérement, les conditions qui doivent Etre
satisfaites pour qu’une action (ou un plan, ou une régle d’action) soit justifiée
et exige, deuxi¢mement, que nos actions soient justifiées ou au moins justi-
fiables. Mais il est douteux que nous nous référions dans ce cas, avec 1’expres-
sion «étre justifié», a une valeur intellectuelle. Supposons que je poursuive des
plaisirs sensuels tout en reconnaissant que je ruine ainsi ma santé ; ou que ma
poursuite du prestige et du statut social me fasse renoncer au développement
de mes talents et de ma personnalité, bien que je sache que cela me rendra
malheureux. Je crois que ces deux exemples illustrent ce que nous appellerions
intuitivement des actions irrationnelles. Mais qu’est-ce qui est problématique
avec ma maniére de raisonner dans ces exemples ? Rien du tout, aurait répondu
David Hume ; on peut délibérément ruiner sa vie sans mépriser les valeurs

intellectuelles. Voici ce qu’il écrit dans son Traité de la nature humaine en
1739 ;

Il n’est pas contraire a la raison que je choisisse de me ruiner complétement [... ]
Il est aussi peu contraire a la raison de préférer & mon plus grand bien un bien
reconnu moindre et d’aimer plus ardemment celui-ci que celui-1a."

Hume explique qu’il suffit de distinguer clairement les croyances et les
émotions (ou passions) pour comprendre que la raison est (et doit étre) seule-
ment I’esclave des émotions. Son argument peut étre résumé comme suit. Les
croyances représentent des états de choses, elles ont un contenu propositionnel.
Par conséquent, les contenus de nos croyances — c’est-a-dire, les propositions
tenues pour vraies — peuvent se contredire mutuellement, et quand tel est le
cas, nous pouvons dire que certaines de nos croyances sont logiquement
incompatibles les unes avec les autres et manquent ainsi de justification. Or,
si ’on peut montrer, a I’aide d’arguments, premieérement, qu’il est trés probable
que les contenus de nos croyances représentent ce qui existe et, deuxiemement,
qu’ils ne se contredisent pas logiquement, alors nos croyances sont justifiées.
Les actions résultent du fait qu’une personne éprouve des émotions (passions)

! Hume 1983, p. 525-526. «’Tis not contrary to reason for me to chuse my total
ruin [...] "Tis as little contrary to reason to prefer even my own acknowledg’d lesser

good to my greater, and have a more ardent affection for the former than the latter.»
Hume 1739, p. 416.



RATIONALITE SANS MORALITE 151

qui la poussent a réaliser une fin. Ce sont elles qui motivent les actions, qui
indiquent les fins a poursuivre. Or, les émotions ne représentent rien. Bien qu’il
puisse y avoir des tensions entre nos différentes émotions, les émotions ne
peuvent pas se contredire logiquement. Par conséquent, elles ne peuvent pas
correspondre a quelque chose qui les rendrait vraies. Il n’y a donc pas non plus
d’arguments qui pourraient démontrer ou au moins suggérer leur vérité. Et
puisqu’il n’y a pas — hormis les émotions et les motivations qu’elles engendrent
—un autre €lément constitutif des actions qui nous permettrait de distinguer
entre actions rationnelles et actions irrationnelles, cet argument nous améne
a la conclusion qu’il n’y a pas de rationalité pratique 2.

Cette conclusion ne nous empéche pas, selon Hume, d’appeler sans absur-
dité certaines actions irrationnelles, tant que nous n’oublions pas que ce n’est
qu’une maniére de parler. Car, en réfléchissant correctement, nous découvri-
rons toujours que nous nous référons finalement a une croyance fausse ou
douteuse, et que cette croyance concerne soit I’existence de 1’objet de 1’émotion
qui nous pousse a agir — par exemple I’existence d’un geste d’invitation ou
de menace —, soit la disponibilité et I’effectivité des moyens choisis pour
réaliser nos fins — par exemple s’il vaut mieux riposter ou fuir en réaction a
une provocation violente. Comme le dit Hume :

Bref, une passion doit s’accompagner de quelque faux jugement pour étre dérai-
sonnable ; méme alors ce n’est pas, a proprement parler, la passion qui est dérai-
sonnable, ¢’est le jugement.?

Peu de philosophes contemporains ont voulu se rallier a Hume, mais tous
reconnaissent que la défense de la rationalité pratique implique soit une ré-
futation de la conclusion humienne selon laquelle on ne peut pas rationnel-
lement évaluer nos actions, soit une élaboration et une extension des critéres
dont I’observation nous permet d’éviter des choix que nous voudrions appeler
«irrationnels». Les philosophes qui cherchent & réfuter Hume défendent la
position selon laquelle il existe des valeurs morales que 1’on ne peut pas
meépriser sans violer en méme temps la rationalité théorique. Appelons-les des
philosophes anti-humiens. Selon eux, ’expression «étre justifié» se réfere, dans
le contexte de la rationalité pratique, & la valeur de posséder des raisons qui
démontrent ou qui suggérent de maniére satisfaisante la bonté de nos actions.
Les philosophes qui cherchent a développer la position de Hume peuvent étre
appelés néo-humiens. Selon eux, la position de Hume est correcte, mais incom-
pléte.

Je voudrais présenter par la suite un argument indirect en faveur de la
position néo-humienne. Je procéderai en deux €tapes. Dans la premiere partie

2 Huwme 1983, livre II, partie 11, ch. 3.

3 Hume 1983, p. 526. «A passion must be accompany’d with some false judgment,
in order to its being unreasonable; and even then ’tis not the passion, properly speaking,
which is unreasonable, but the judgment.» Hume 1739, p. 416.



152 MARKUS HALLER

je soutiens que les conceptions anti-humiennes de la rationalité pratique les
plus courantes sont inadéquates si elles ne permettent pas de distinguer les
standards de la rationalité de ceux de la moralité. Dans la deuxiéme partie,
j’expliquerai d’abord le contenu et I’importance d’un critére supplémentaire
de la rationalité pratique, qui est la consistance des préférences. A partir de
quelques résultats de recherche en sciences humaines, je montrerai ensuite que
les stratégies qui nous rendent capables de satisfaire ce critére supplémentaire
nous permettent en méme temps d’éviter des fins indésirables. L’adoption de
ce critére est une des extensions possibles de la conception de Hume qui nous
permet d’élaborer une conception néo-humienne de la rationalité pratique,
c’est-a-dire une conception de la rationalité sans moralit€.

1. Deux conceptions anti-humiennes de la rationalité pratique

La plupart des philosophes anti-humiens défendent leur position en s’ins-
pirant de la philosophie pratique de Kant ou d’ Aristote. Je voudrais brievement
caractériser ces deux familles en soulignant leurs éléments pertinents quant a
la question du rapport entre rationalité et moralité.

Les kantiens pensent que ['autonomie — dans le sens de 1’autolégislation
de la raison — est une valeur a la fois intellectuelle et pratique. D apres eux,
nos croyances sont justifiées si et seulement si elles le sont d’un point de vue
impersonnel ; les contingences constitutives d’un point de vue personnel —
qu’elles soient d’ordre biologique, culturel ou biographique — ne contribuent
en rien a la justification de nos croyances. De maniére analogue, nos actions
sont justifiées si et seulement si elles le sont d’un point de vue impersonnel,
et ['impératif catégorique formule cette exigence de justification imperson-
nelle. Nos raisons démontrent (ou suggerent de maniere satisfaisante) la vérité
de ce que nous croyons ou la bonté de ce que nous faisons, a condition que
ces raisons soient impersonnelles, c’est-a-dire dépourvues de toute référence
a une expérience, une norme ou une capacité qui ne serait pas accessible a tout
un chacun. Selon les kantiens, il serait irrationnel de ruiner délibérément sa
propre vie ou de promouvoir consciemment son propre malheur, non pas parce
que I’émotion qui pousse une personne a agir de la sorte serait «fausse» ou
«logiquement incohérente» avec ses autres émotions, mais parce qu’un tel
choix ne peut pas résulter d’une motivation autonome ou impersonnelle. Une
telle motivation consisterait en effet dans 1’observation de la loi morale qui
exige, selon Kant, de soutenir ’humanité dans la personne de chacun, en
promouvant sa propre perfection et le bonheur d’autrui. L’observation de cette
loi ne signifie donc pas seulement que 1’on agit rationnellement, c’est grice
a elle que nos actions sont bonnes. Méme si les kantiens contempo-
rains * défendent souvent des variantes bien plus sophistiquées de I’argument

4 Par exemple, NAGEL, 1970; Hampron, 1998; KorsGAARD, 1996.



RATIONALITE SANS MORALITE 153

kantien que mon esquisse ne le laisse penser, ils souscriraient tous a la pro-
position suivante :

* Proposition kantienne : nos actions sont rationnelles si et seulement si elles
se laissent justifier d’un point de vue impersonnel qui garantit également
la bonté de nos actions.

Tandis que les kantiens croient que la rationalité de nos actions constitue
la bont€ de nos fins, les aristotéliciens pensent que nos actions sont rationnelles
quand elles réalisent des fins qui sont bonnes. Et nos fins sont bonnes dans
la mesure ou elles contribuent & notre bon fonctionnement en tant qu’étres
humains. Aristote croyait apparemment que 1’on reste au niveau de la descrip-
tion empirique en parlant de «bon fonctionnement», comme quand on parle
plus spécifiquement de la santé des gens. Les aristotéliciens contemporains
préferent dire que le bon fonctionnement exprime une valeur — a savoir, la
valeur d’une vie consacrée a l'exercice des vertus ou des excellences de
raisonnement et de caractere. Mener une telle vie requiert la capacité de
spécifier cas par cas ce qu’une conduite vertueuse exige dans des circonstances
particuliéres, et cette capacité est, selon Aristote, avant tout un résultat de
I’éducation et de I’entrainement. Quelle que soit la description des vertus dont
I’exercice assurerait le bon fonctionnement en tant qu’étre humain, il serait
irrationnel du point de vue aristotélicien de ruiner délibérément sa propre vie
ou de promouvoir consciemment son propre malheur parce que ces fins sont
contraires a 1’idée méme d’un bon fonctionnement. Une fois que nous connais-
sons les vertus ou les excellences dont I’exercice assure le bon fonctionnement
d’un &tre humain, nous avons en effet un standard de valeurs qui est indépen-
dant des motivations individuelles et qui nous permet de dire, au moins apres
une période d’apprentissage, si une action est rationnelle, c’est-a-dire s’il y a
de bonnes raisons de croire qu’elle contribue a notre bon fonctionnement ou
non. Bien que les aristotéliciens contemporains > défendent des théories de la
valeur différentes, ils souscriraient tous a la proposition suivante :

* Proposition aristotélicienne : nos actions ne sont rationnelles que dans la
mesure ol elles réalisent les fins qui sont objectivement bonnes.

Je ne veux pas évaluer ces deux positions a la lumiére de la conception
de Hume, mais souligner simplement une conséquence commune aux deux.
Les deux excluent en effet la possibilité de distinguer entre actions rationnelles
et actions moralement bonnes. En effet, selon les kantiens, une action est
moralement bonne si et seulement si elle est entreprise par respect de la loi
morale. Or, la loi morale formule I’exigence de justification impersonnelle qui
est le critére central de la rationalité pratique. Pour les aristotéliciens, une action
est rationnelle seulement si elle manifeste les vertus qui expriment ou qui
promeuvent le bon fonctionnement des gens en tant qu’€tres humains.

3 Par exemple WaLLacE, 1978; Nusssaum, 1990, ch. 2; McDoweLL, 1998, ch. 13.



154 MARKUS HALLER

Pourquoi cette impossibilit¢ de distinguer entre actions rationnelles et
actions moralement bonnes est-elle problématique ? Rappelons-nous que, pour
les anti-humiens, 1’expression «étre justifiée» semble se référer, dans le contexte
de la rationalité pratique, a une valeur morale, a savoir la valeur de posséder
des raisons qui démontrent ou qui suggérent de manicre satisfaisante la bonté
de nos actions. Cela présuppose que nous connaissions les conditions qui
doivent étre satisfaites pour qu’une action soit bonne. Il y a ici une analogie
avec la justification théorique. Si nos croyances sont justifiées parce que nous
possédons des raisons qui démontrent ou qui suggérent de manicre satisfaisante
la vérité de ce que nous croyons, nous devons connaitre les conditions qui
doivent €tre satisfaites pour qu’une proposition soit vraie. Nous avons donc
besoin d’une théorie de la vérité pour €valuer la rationalité de nos croyances.
De maniére semblable, les anti-humiens ont besoin d’une théorie de la valeur
pour €évaluer la rationalité de nos actions.

Ces théories ne sont plausibles que si elles respectent certaines contraintes.
Une de ces contraintes est, sans doute, que ces théories tiennent compte de
nos conceptions naives de la nature de la vérité et de la valeur telles que le
sens commun nous les suggere. Selon la conception naive de la vérité, une
proposition est vraie si et seulement si elle représente correctement la réalité.
Cette conception de la vérité repose sur une intuition réaliste selon laquelle
la vérité d’une proposition ne dépend pas de nos attitudes vis-a-vis de cette
proposition, — mais de la relation entre cette proposition et la réalité. Selon
cette conception naive, il est possible qu’une proposition soit vraie bien que
personne ne la croie, ou que tout le monde partage une croyance fausse. Puisque
I'intuition réaliste de la vérité est presque universellement partagée, on peut
considérer la conception naive comme théorie par défaut. Cela veut dire qu’en
cas de divergences au sujet des conditions qui doivent étre satisfaites pour
qu’une proposition soit vraie — quand aucune des différentes théories concur-
rentielles de la vérité ne convainc suffisamment —, la conception naive est le
standard minimal qui s’applique.

Y a-t-il aussi une conception naive de la valeur que le sens commun nous
suggere ? Je crois qu’il y en a au moins deux. Certains considérent comme
€vident que nos actions sont bonnes parce qu’elles sont généralement approu-
vées, tandis que d’autres considerent comme évident que nos actions sont
bonnes parce qu’elles expriment ou promeuvent de maniére adéquate ce qui
nous rend humains. Les premiers se laissent guider par une intuition subjec-
tiviste et pensent qu’il serait absurde de dire qu’une action est bonne, si elle
était généralement désapprouvée, car ¢’est finalement grice a notre apprécia-
tion que les actions sont appelées bonnes ou mauvaises. Les seconds se laissent
guider par une intuition objectiviste et pensent qu’il est absurde de dire qu’une
action est bonne parce qu’elle est généralement approuvée, car la seule raison
d’approuver une chose est précisément qu’elle est bonne. Puisque ces deux
intuitions sont mutuellement incompatibles, nous pouvons conclure que le sens
commun ne suggere pas de théorie par défaut dans le cas de la valeur.



RATIONALITE SANS MORALITE 158

Rappelons-nous maintenant que selon les conceptions kantienne et aristo-
télicienne de la rationalité pratique, nous ne pouvons pas €valuer la rationalité
de nos actions indépendamment de leur bonté. S’il est vrai que le sens commun
ne nous fournit aucune théorie par défaut pour évaluer la bonté de nos actions,
nous ne pouvons dire qu’une action est rationnelle sans référence a une des
théories concurrentielles de la valeur (par exemple une théorie d’inspiration
kantienne ou aristotélicienne). Et cela a une conséquence facheuse : en cas de
divergence au sujet de ce qui rend une action bonne, nous divergeons a fortiori
sur ce qui la rendrait rationnelle. Tandis que nous pouvons nous référer au sens
commun pour évaluer la rationalité des croyances en cas de divergence entre
théories concurrentielles de la vérité, le recours a une théorie par défaut n’est
pas possible en cas de divergence concernant les conditions qui doivent étre
satisfaites pour qu’une action soit bonne. Et I’expérience la plus commune nous
suggere que ces divergences sont fréquentes.

S’il est vrai que les conceptions kantienne et aristotélicienne requiérent un
rattachement de la rationalité pratique a la moralité, elles ne sont apparemment
pas des alternatives attrayantes a la conception de Hume. Premierement, elles
sont vulnérables a ['objection de futilité ; car les théories morales (au moins
sous la forme d’une théorie normative de la valeur) sont essentiellement
contestables ¢. Deuxiémement, elles sont vulnérables 4 [’objection d’inutilité ;
car la théorie de la rationalité pratique qu’elles proposent ne peut étre utilisée
dans I’étude empirique du comportement humain. Je voudrais seulement ici
expliquer brievement la deuxiéme objection.

Dans les sciences humaines, on a besoin d’une conception de la rationalité
pratique qui soit axiologiquement neutre, afin de pouvoir expliquer le com-
portement humain sans 1’évaluer — et c’est précisément ce que les conceptions
kantienne et aristotélicienne excluent. Or, si les criteres de rationalité pratique
proposés par les philosophes ne sont pas pertinents pour la recherche en
sciences humaines, ils sont simplement inadéquats. Un cas analogue se présente
d’ailleurs si I’on considére la rationalité théorique. Les philosophes qui pré-
tendent qu’il ne peut y avoir de croyance rationnelle qui contredise un dogme
religieux ou culturel cherchent # établir des criteres de rationalité théorique qui
ne sont pas pertinents pour la recherche scientifique et pour cette seule raison
simplement inadéquats. Supposons que les sciences humaines en viennent a
embrasser une conception de la rationalité pratique qui est rattachée a une
théorie morale. Dans ce cas, elles devraient abandonner le principe de neutralité
axiologique (Wertfreiheitsprinzip). Puisque 1’abandon de ce principe rendrait
I’€tude scientifique du comportement humain impossible, nous avons besoin
d’une conception de la rationalité pratique qui ne s’expose pas a cette objection.
Je voudrais maintenant défendre la thése selon laquelle c’est précisément le
cas pour les conceptions néo-humiennes de la rationalité pratique.

6 Cf. Bamr 1985, part 2.



156 MARKUS HALLER

2. La consistance des préférences

Les philosophes néo-humiens cherchent a compléter plutot qu’a réfuter
Hume 7. Comme Hume, ils maintiennent que la raison ne nous indique pas
quelles sont les bonnes fins ; ce sont nos émotions qui nous présentent les fins
€ligibles de nos actions comme plus ou moins désirables. Cependant, les néo-
humiens insistent sur le fait que la raison nous rend capables d’éviter le choix
de fins indésirables bien plus souvent que Hume ne voulait I’admettre. Selon
eux, ce dernier aurait négligé le fait que nos fins peuvent étre mutuellement
consistantes ou inconsistantes, dés que nous devons choisir parmi une pluralité
d’options plus ou moins attractives. En effet, nous ne pouvons pas choisir parmi
ces options sans classer, selon un ordre de priorité, les états de choses qu’elles
sont censées produire.

Je défendrai ici une variante de la position néo-humienne qui emprunte un
certain nombre d’éléments 2 la théorie de la décision ®. Au lieu de parler de
fins, nous pouvons donc parler de préférences pour des états de choses, en
supposant que leur réalisation peut étre causée, ou rendue plus probable, par
le choix de certaines options plutdt que d’autres. Pour qu’un ordre de préfé-
rences puisse garantir que nous choisissions les options que nous valorisons
le plus, cet ordre doit assurer la consistance des préférences. D’apres ce point
de départ, la premiere tiche des philosophes néo-humiens est d’indiquer les
critéres de consistance entre préférences. Quels sont donc ces critéres ?

La consistance concerne la compatibilité logique de relations de préféren-
ces (ou des propositions qui les expriment). Ainsi, si par exemple quelqu’un
préfere

(A) «la conservation de sa santé»

p;l

(B) «la gloire pour ses exploits sportifs»,
et s’1l préfere également

(B) «la gloire pour ses exploits sportifs»
a
(C) «les plaisirs sensuels qu’une drogue lui procure»,
alors cette personne a des préférences inconsistantes si elle préfere

(C) «ses plaisirs sensuels ...»

ml

(A) «la conservation de sa santé»,

7 Cf.,, par exemple, BAIER, 1985, part 2; 1997; BLACKBURN, 1998; WiLLiams, 1990;
mais aussi SUGDEN, 1998 et HArDIN, 1988.

¥ Une bonne introduction 4 la théorie de la décision pour philosophes est RESNICK,
1987.



RATIONALITE SANS MORALITE 157

car cette derniere préférence viole la transitivité des préférences selon laquelle
A>B& B>C=A>C"’

La satisfaction du critere de transitivité fait partie de ce que 1’on entend
par consistance des préférences.

Pourquoi est-il mal de violer ce critére ? Quand toutes les options (A, B,
C) sont disponibles en méme temps, la violation du principe de transitivité
entraine une indécision qui peut motiver une procrastination semblable a celle
dont souffre I’ane de Buridan ; quand les options sont disponibles seulement
en paires (AB ; BC ; AC), elle peut conduire, au fil du temps, a I’indigence '°.
Ainsi, quelles que soient les préférences d’une personne, si elle cherche a les
satisfaire au mieux, elle devrait veiller a la transitivité de ses préférences.

En plus de la transitivit€, deux autres critéres au moins doivent étre satis-
faits pour que les préférences d’une personne soient mutuellement consistantes,
dont I’un concerne la neutralité du temps et I’autre I’indifférence au poids de
la probabilité pour la valeur d’une fin.

Le critere de neutralité temporelle est satisfait si I’ordre de nos préférences
ne subit pas de changement qui soit dii uniquement au passage du temps.
Supposons que je doive choisir entre

(A) «la représentation d’une piece de théatre demain soir»
et
(B) «la représentation d’un opéra apres-demain soir».

Ne pouvant pas aller aux deux représentations, je préfere 1’opéra (B > A).
Si, le lendemain, le seul rapprochement temporel de la représentation de la
piece de théitre me conduit & renverser mes préférences de telle sorte que je
préfére maintenant la représentation de la piece de théitre ce soir a la repré-
sentation de |’opéra demain soir (A > B), je viole le principe de neutralité du
temps, qui dit que

Temps 1 (B>A) = Temps 2...n (8 >A).

Pourquoi est-il mauvais de violer ce critére ? Sans observer ce principe,
une personne ne pourrait guére poursuivre des plans, méme si elle reconnaissait
que la poursuite des plans avancerait son bien-étre. Et si nous admettons que
nous devons souvent incorporer nos préférences dans la structure complexe de
plans afin de pouvoir les réaliser, nous avons intérét a veiller a la neutralité
temporelle de nos préférences.

Le critere d’indifférence au poids de la probabilité est satisfait si I’ordre
de nos préférences ne subit pas de changements uniquement parce que nous
aimons étre plus (ou moins) confiants d’atteindre une fin. Si, par exemple, je
préfere

? Putiliserai «>» pour «est préféré .
"9 Cf. Hausman & McPuErson, 1996, p. 28.



158 MARKUS HALLER

(A) «obtenir 10 francs avec une probabilité de 50%»

[ablg

(B) «obtenir 9 francs avec une probabilité de 50%»,
je ne peux pas, de maniére consistante, préférer

(B*) «obtenir 4.50 francs avec certitude»

Y

(A) «obtenir 10 francs avec une probabilité de 50%»,
car cela violerait un critere de consistance disant que
[A>B& -~ (B>B*)& - (B<B¥)] = A>B*,

Pourquoi est-il mauvais de violer ce critére ? Simplement parce que sa
violation a pour conséquence que 1’on ne réalise pas sa fin préférée : ne pas
étre indifférent au poids de la probabilité revient a programmer des regrets.

Certains théoriciens de la décision pensent que la rationalité pratique re-
quiert, en plus, que les préférences d’une personne soient completes, ¢’ est-a-
dire que la personne soit capable de comparer toutes les options possibles en
termes de préférences, et que les préférences d’une personne soient continues,
ce qui implique, par exemple, que cette personne n’ait pas de relations de
préférence lexicographiques. Il n’est pas nécessaire de discuter la pertinence
de ces critéres supplémentaires dans le présent contexte. Je crois qu’il suffit
de compléter la position de Hume en ajoutant les trois critéres de consistance
que je viens d’exposer. Bien entendu, cela n’est que le premier pas dans
I’élaboration de la position néo-humienne que je souhaite défendre. Il s’agit
maintenant de répondre aux deux questions suivantes : (1) Comment pouvons-
nous satisfaire ces critéres de consistance ? (2) Comment la satisfaction de ces
criteres nous permet-elle d’éviter des fins indésirables ?

Je voudrais esquisser une réponse a ces questions a partir de quelques
considérations empiriques. Ainsi, bien que mon point de départ diverge de celui
qu’occupent la plupart des philosophes néo-humiens contemporains, j’arriverai
a des résultats semblables aux leurs. Je voudrais montrer que les compétences
qui permettent aux gens d’agir sur la base de préférences consistantes leur
permettent également de résister au choix de fins indésirables.

Examinons d’abord la premiere de ces questions. Puisqu’il semble facile
de comprendre I’avantage d’avoir des préférences consistantes, on devrait
pouvoir admettre que les gens observent généralement ce critére de rationalité
pratique. Or, certaines expériences nous apprennent que les gens violent
fréquemment ce critére. Ces expériences sont problématiques parce qu’elles
risquent de saper le role normatif de la rationalité méme si son role critériel
est bien défini. En effet, si nous devons agir rationnellement, il faut que nous
puissions le faire.

Considérons pour commencer le critére de neutralité temporelle. Je suppose
qu’il n’est pas inconsistant pour les mortels de préférer avoir un bien plus tot
que plus tard. Et si I’on a le choix entre deux biens de valeurs différentes, et



RATIONALITE SANS MORALITE 159

que le plus petit est disponible quelque temps avant le plus grand, il n’est pas
non plus inconsistant d’attendre pour avoir le plus grand bien. Dans ce
deuxieme cas, il serait cependant inconsistant de changer ses préférences en
faveur du plus petit bien simplement parce que le moment approche ol I’on
pourrait I’avoir. Pour illustrer ce cas, imaginez que I’on vous présente deux
situations de choix. Dans la premiere situation, vous devez dire si vous préférez
obtenir

(A) 100 francs sur-le-champ
ou
(B) 200 dans deux ans.

Dans la deuxiéme situation vous devez dire si vous préférez obtenir

(C) 100 francs dans 6 ans
ou
(D) 200 dans 8 ans.

Si dans la premigére situation vous choisissez (A} et dans la deuxieme (D),
vous choisissez comme la majorité des gens — en violant le critere de neutralité
temporelle des préférences. En effet, dans les deux situations, les sommes ainsi
que I’écart temporel entre leur disponibilité sont identiques. C’est uniquement
le rapprochement ou I’éloignement temporel qui semble conduire au renver-
sement des préférences.

On sait que la majorité des gens optent pour (A) et (D), parce que ¢’est
le résultat d’une des nombreuses études empiriques qui ont €t€ conduites pour
savoir si les gens ont des préférences temporelles consistantes. D’autres résul-
tats confirment I"hypothése que le critere de neutralit€¢ temporelle des préfé-
rences est souvent violé, par exemple dans le choix entre une période courte
ou une période longue d’absence d’un bruit dérangeant, dans le choix des
femmes d’accoucher sous péridurale ou non, et dans le choix des enfants de
4 ans entre deux collations d’attractivité différente. Méme les animaux sem-
blent préférer une proie immédiatement disponible aux alternatives supérieures
mais différées ou une petite quantité de nourriture tout de suite a une plus
grande quantité plus tard .

Ces études ne cherchent pas a nier I’avantage d’avoir des préférences
consistantes a travers le temps, mais elles suggérent que cet avantage n’est pas
gratuit. Pour en bénéficier, il faut acquérir des compétences qui nous permet-
tent de rester neutres face 2 la proximité ou a la distance temporelles, afin de
maintenir nos préférences a travers le temps. En langage de tous les jours, cela
veut dire qu’il faut apprendre & se contrdler soi-méme. Ce controle requiert
la familiarité avec un ensemble de stratégies d’engagement a l’avance
(precommitment), dont on peut distinguer au moins quatre types '2. Dans

' Cf, Awsuig, 1992, ch. 3; LoewensTteEIN & ELSTER, 1992,
2 Cf. AisLIE & Hasuam, 1992,



160 MARKUS HALLER

certaines situations, il faut savoir se priver d’une partie de sa liberté en donnant
aux autres un certain pouvoir sur nous, comme Ulysse ordonnant a ses com-
pagnons, a I’approche des sirénes, de ’attacher au mat et d’ignorer ses pro-
testations. Dans d’autres circonstances, il faut savoir se priver de certaines
informations, et, par exemple, ne pas regarder le programme de télévision pour
la soirée que 1’on préfere passer avec des amis. Parfois, il faut savoir préparer
ses réactions émotionnelles, comme le végétarien par principe qui se fait une
habitude d’évoquer des images répulsives d’usines d’animaux et d’abattoirs
pour ne pas &tre tenté de manger de la viande. Et de temps en temps, il faut
savoir se tenir strictement a des régles personnelles, par exemple a la régle
de ne jamais fumer une seule cigarette quand on a réussi a se libérer de la
dépendance. La recherche au sujet de ces stratégies devrait nous informer de
plus en plus exactement sur la maniére dont elles nous permettent de satisfaire
le critere de neutralité temporelle.

Considérons maintenant le critere d’indifférence au poids de la probabilité.
Je suppose qu’il n’est pas inconsistant pour les mortels d’étre l€gérement
hostiles au risque. Dans une situation de choix, ils pourront ainsi préférer
obtenir un petit bien avec une grande probabilité a obtenir un grand bien avec
une petite probabilité, méme si la valeur escomptée de la seconde option plus
risquée est supérieure a celle de la premiere. Mais tant que [’aversion au risque
est limitée, il n’est pas inconsistant de préférer I’option plus risquée quand sa
valeur escomptée dépasse de loin celle de I’option moins risquée. Cependant,
il est inconsistant de préférer d’abord 1’option moins risquée avec une valeur
escomptée plus petite, et ensuite I’option avec une valeur escomptée plus
grande mais plus risquée. Pour illustrer le cas, imaginez que I’on vous présente
deux situations de choix. D’abord vous devez choisir entre deux bons, le bon
A et le bon B, qui vous permettent de tirer aveuglément une parmi dix boules
numérotées de 1 a 10. Voici les opportunités liées a ces bons :

Bon (A) : Vous gagnez 10 francs si vous tirez n’importe
quelle boule a I’exception de la boule numéro 1

Bon (B) : Vous gagnez 100 francs seulement si vous tirez
la boule numéro 1

Ensuite, vous devriez dire quel serait le prix minimum auquel vous seriez
prét a vendre chacun des deux bons, si vous les possédiez. Si, dans la premiere
situation vous choisissez (A) et dans la deuxieéme situation vous demandez un
prix plus €levé pour (B), vous agissez comme la majorité des gens — en violant
le critere d’indifférence au poids de la probabilité. Si vous préférez d’abord
(A) a (B), vous ne pouvez pas ensuite valoriser (B) plus que (A) sans modifier
votre attitude face au poids de la probabilité d’un cas a 1’autre, car la valeur
escomptée des options reste inchangée.

De nombreuses études en psychologie et en économie expérimentale sug-
gerent que les gens renversent fréquemment leurs préférences en violation du



RATIONALITE SANS MORALITE 161

critere d’indifférence au poids de la probabilité '3. La plupart d’entre elles
suggerent que ces violations s’expliquent par la présence de certains mécanis-
mes psychologiques tels que la surévaluation de la certitude comparée au
risque, ou le changement de ’attitude a I’égard du risque selon le type de
conséquences, ou la représentation des conséquences en termes de gain ou de
perte (framing), etc '%.

Comment peut-on contrdler ces tendances ? On en sait peu. La familiarité
avec des stratégies d’engagement a I’avance (precommitment) semble étre utile
dans les cas ot il s’agit simplement de résister a la tentation d’insouciance.
On peut, par exemple, conclure des contrats d’assurance dans lesquels on
s’engage a mettre sa ceinture de sécurité, ou a ne pas fumer, sous peine de
conséquences financieres graves. Cette privation de liberté peut aider les gens
a avoir des préférences consistantes concernant la valeur de leur intégrité
physique. Dans d’autres cas, le probleme semble dii au fait que différentes
procédures d’évaluation sont utilisées d’une situation de choix a 1’autre et que
ces procédures ne fournissent pas le méme type d’information. Si I’on vous
demande de dire si vous préférez le

Bon (A) {10 francs avec une chance de 9/10}
ou le
Bon (B) {100 francs avec une chance de 1/10},

vous devez établir un ordre de priorité. Sil’on vous demande d’indiquer le
prix minimal acceptable pour le bon (A) et pour le bon (B), vous devez corréler
chaque bon avec une somme d’argent. Il n’est pas slir que vous soyez attentif
aux mémes aspects dans les deux situations de choix. Je suppose que I’on peut
acquérir la perspicacité qui nous permet de veiller a la compatibilité entre
différentes procédures d’évaluation. Et il y a certainement d’autres compéten-
ces qui nous rendent plus aptes a respecter le critére d’indifférence au poids
de la probabilité. Il suffit ici de constater que le respect de ce critére est cofiteux.

Puisqu’on peut imaginer facilement comment les renversements de prefé-
rences décrits peuvent conduire a la violation du critere de transitivité, je ne
veux pas considérer ce troisieéme critére a part. Les exemples discutés suggerent
(a) que nous ne pouvons satisfaire les critéres de consistance des préférences
sans effort, et (b) que cet effort consiste dans le contréle de soi-méme et dans
I'exercice d’une certaine perspicacité. Maintenant, il s’agit de voir comment
ces compétences décisionnelles, comme je vais les appeler, nous permettent
d’éviter des fins indésirables. C’était la deuxie¢me question.

Pour y répondre, je voudrais commencer par trois observations peu contro-
versées a propos de I’acquisition de ces compétences décisionnelles. La pre-
miére est que nous les acquérons dans la pratique, d’abord en observant et en
imitant autrui et en nous soumettant  sa critique, et ensuite en expérimentant

B3 Tversky & KaHNEMAN, 1986: THALER 1992, ch. 7.
9" Cf, SuTHERLAND, 1992,



162 MARKUS HALLER

nous-mémes. Ce type d’apprentissage peut &tre appelé learning by doing .
Deuxieémement, on peut observer que [’acquisition de ces compétences nous
rend capables d’éviter un certain nombre de pi¢ges dans nos prises de déci-
sions, mais sans nous donner en méme temps les moyens d’expliquer exac-
tement comment et pourquoi. Le savoir acquis est avant tout un savoir-faire
tacite '°. La troisiéme observation est que 1’acquisition de ces compétences
débouche sur un certain degré de maitrise. Le savoir acquis reste partiel.

Si ces observations sont correctes, elles suggérent que 1’acquisition des
compétences décisionnelles ne dépend pas seulement des activités d’un indi-
vidu, mais également du fait que les gens qui I’entourent partagent certains
standards que I’emploi de ces compétences devrait normalement satisfaire.
Comme les compétences linguistiques supposent des régles de grammaire
partagées par les membres d’un groupe linguistique, les compétences décision-
nelles supposeraient un standard partagé de prudence. Une moindre satisfac-
tion du standard partagé de grammaire indique — ceteris paribus — une compe-
tence linguistique moindre (par exemple dans le cas des petits enfants). Une
moindre satisfaction du standard partagé de prudence indiquerait — ceteris
paribus — une compétence décisionnelle moindre (par exemple dans le cas d’un
apprenti). L existence de ces standards permet de répondre a la question de
savoir si quelqu’un posséde les compétences requises par un type de choix,
et le cas échéant, si elles sont suffisamment développées pour choisir ration-
nellement dans un cas particulier. Les deux exemples suivants devraient illus-
trer cette idée.

Imaginons d’abord un gourmand qui veut garder la ligne. Il peut se de-
mander s’il dispose de stratégies d’engagement a I’avance (precommitment)
pour accompagner régulierement ses collégues de travail a la cafétéria sans
succomber a la tentation de manger. Si 1’observation de ses réactions dans
d’autres situations comparables ne lui permet pas de répondre, il peut demander
I’avis de quelqu’un qui maitrise davantage ces stratégies. Il est important de
voir qu’il s”agit ici uniquement de savoir si le gourmand possede les compé-
tences décisionnelles requises — ce qui veut dire, dans le cas présent, s’il est
capable de se contréler — et non pas si ses préférences satisfont le critere de
neutralité temporelle. Nous jugeons de ses compétences décisionnelles en vertu
du standard partagé de prudence. Et si nous constatons qu’il satisfait le standard
partagé de prudence, nous avons alors de bonnes raisons pour présumer qu’il
satisfait également le critere de neutralité temporelle.

Imaginons maintenant une jeune mére qui, apres quelques années sans
activité en dehors du foyer, décide soit de reprendre un travail, soit d’entre-
prendre des €tudes. Si elle opte pour le travail, il est trés probable qu’elle ne
trouvera qu’une occupation peu intéressante avec un salaire modeste. Si elle
réussit ses €tudes, elle aura des chances de trouver un emploi intéressant et

15 Cf. O aAkesHOTT, 1991.
16 Cf. PoLanyi, 1989.



RATIONALITE SANS MORALITE 163

mieux payé€. Elle peut se demander si elle dispose de la perspicacité requise
pour envisager plusieurs procédures d’évaluation afin de choisir ce qu’elle
désire le plus. Si I’observation de ses réactions dans d’autres situations com-
parables ne lui permet pas de répondre, elle peut demander I’avis de quelqu’un
qui possede davantage de perspicacité. Comme dans 1’exemple précédent, il
ne s’agit pas d’examiner si les préférences de la jeune meére satisfont le critére
d’indifférence au poids de la probabilité, mais seulement de savoir si la jeune
mere possede (ou peut s’approprier) les compétences décisionnelles requises,
c’est-a-dire, dans le cas présent, la perspicacité suffisante pour choisir ce
qu’elle veut. Comme dans I’exemple précédent, nous jugeons de ses compé-
tences décisionnelles en vertu du standard partagé de prudence. Et nous pou-
vons présumer que si ¢’est le cas, son choix satisfera également le critere
d’indifférence au poids de la probabilité. En effet, si elle est perspicace, nous
avons de bonnes raisons pour pronostiquer qu’elle satisfera ce critere.

Pourquoi ces compétences décisionnelles comme les stratégies d’engage-
ment a 'avance (precommitment) et la perspicacité nous permettent-elles
d’éviter des fins indésirables ? La réponse est que ces compétences fonction-
nent comme des filtres. Si le choix d’une fin ne peut pas se faire en satisfaisant
les standards de controle de soi et de perspicacité propres a la situation donnée,
cette fin ne passe pas le filtre. Et cela signifie que cette fin est prima facie
indésirable. La raison en est que 1’observation de ces standards nous donne
la meilleure assurance que nous agirons a partir de préférences consistantes.

Il y a certainement d’autres compétences décisionnelles dont I’exercice
contribue a assurer que nos préférences soient mutuellement consistantes, mais
Je ne saurais pas en fournir un inventaire. Notons, cependant, que nous sem-
blons nous servir d’outils mentaux similaires pour satisfaire les critéres de
rationalité de nos croyances. C’est du moins ce qu’un nombre croissant de
psychologues suggerent !7. Selon eux, nous déployons un certain nombre de
techniques heuristiques lorsque nous recherchons et traitons des informations.
Ces techniques heuristiques nous permettent d’éviter certaines distorsions dans
le processus de formation et d’organisation de nos croyances et contribuent
ainsi & assurer leur rationalité.

Voici un exemple. Une défaillance cognitive répandue résulte du penchant
a préférer systématiquement des raisons basées sur une plus grande qua{ltité
d’informations. Or, ces raisons ne sont pas toujours les meilleures '*. A la
bourse, les entrepreneurs ignorant délibérément une grande quantit€ d’infor-
mations disponibles semblent pouvoir faire de meilleures prédictions concer-
nant I’attractivité des titres '°. Ils bénéficieront donc d’une heuristique qui leur
indique quand il faut arréter la recherche d’information, afin d’établir une telle
prédiction. Notons qu’une telle heuristique n’aura pas la forme d’un algorithme

"f Cf, GioerenZER & AL., 1999: KLEIN, 1999,
'8 Cf. Hemer, 1983.
' Cf. Gicerenzer & AL, ch. 3.



164 MARKUS HALLER

pour calculer la valeur ajoutée de chaque unité supplémentaire d’information,
car cette méthode ne diminue guere la quantité d’informations requise pour
faire des prédictions. Elle consisterait plut6t dans 1’application de certaines
stratégies de simplification que 1’on apprend par voie d’imitation et d’expé-
rimentation, comme par exemple la recherche d’une seule raison saillante 2,
En s’appropriant une telle heuristique, on saisit également le standard qui doit
étre satisfait par celui qui maitrise son application. Ainsi, la maitrise de I’heu-
ristique devrait assurer au mieux la rationalité des croyances concernant nos
opportunités et nos moyens.

Revenons maintenant a nos exemples intuitifs d’irrationalité pratique.
Pourquoi est-il irrationnel de sacrifier ma santé a la poursuite de plaisirs
sensuels 7 Parce que quelqu’un qui dispose de stratégies d’engagement a
I’avance (precommitment) préfere réduire sa poursuite de plaisirs sensuels pour
conserver sa santé — a moins qu’il ne dévalorise le futur de maniére excessive,
ce qui est une position presque impossible a tenir de maniére consistante, ¢’est-
a-dire, sans provoquer systématiquement des regrets. La difficulté des adoles-
cents a vivre au jour le jour sans souffrir de leur propre inconstance illustre
cette observation. Pourquoi est-il irrationnel de renoncer au développement de
ses talents et de sa personnalité pour la poursuite du prestige et du statut social ?
Parce que quelqu’un de perspicace préfére les biens intrinséques aux biens
positionnels et considere cet échange comme une perte 2! — & moins qu’il ne
dévalorise son autonomie personnelle, par exemple, par un conformisme excessif.
Encore qu’il me semble extrémement difficile d’adopter de maniére consistante
la position d’un conformiste excessif: elle semble requérir un effort continu de
reniement de ses besoins naturels, et la recherche empirique suggére que le
conformisme devient ainsi une source importante de troubles psychologiques 2.

Si les néo-humiens peuvent reconnaitre que ce sont en effet des exemples
d’irrationalité pratique, qu’est-ce qui est alors problématique avec notre ma-
niére de raisonner dans ces deux exemples ? La réponse est que ces exemples
ne passent pas le test qui nous indique si nous préférons effectivement ce que
nous croyons préférer. Ce test n’a aucun autre but que de constater si ce que
nous croyons préférer dans un cas est consistant avec ce que nous croyons
préférer dans un autre cas. Si le résultat est négatif, nous avons une bonne
raison de croire que nous ne préférons pas ce que nous croyons préférer. Mais
le test ne dit rien sur la bonté ou la désidérabilité de nos fins.

20 Cf. GIGERENZER & AL., part 3.
21 Cf. Scrrovskr 1992,
22 Cf. Ryan & Deci 2000.



RATIONALITE SANS MORALITE 165

Bibliographie

AINSLIE, George (1992), Picoeconomics : The Strategic Interaction of Succes-
sive Motivational States within the Person, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press.

AINsLIE, George & Nick Hasiam (1992), «Hyperbolic Discounting», in
LoeEwWENSTEIN & ELSTER (1992), p. 57-92.

BaIEr, Annette (1985), Postures of the Mind : Essays on Mind and Morals,
London, Methuen & Co.

BrackBURN, Simon (1998), Ruling Passions : A Theory of Practical Reasoning,
Oxford, Clarendon Press.

GIGERENZER, Gerd, Peter M. Topp anD THE ABC REsEarcH GRroup (1999),
Simple Heuristics that Make Us Smart, Oxford, Oxford University Press.

Hampron, Jean E. (1998), The Authority of Reason, Cambridge, Cambridge
University Press.

HarpIN, Russell (1988), Morality within the Limits of Reason, Chicago, Uni-
versity of Chicago Press.

HeNER, Ronald A. (1983), «The Origin of Predictable Behaviour», American
Economic Review 73/4, p. 560-595.

Hume, David (1739), A Treatise of Human Nature, éd. L.A. Selby-Bigge,
Oxford 1983, Clarendon Press.

KLewN, Gary (1999), Sources of Power : How People Make Decisions, Cam-
bridge, MIT Press.

KorsGgaarp, Christine (1996), Creating the Kingdom of Ends, Cambridge,
Cambridge University Press.

LoeweNsTEIN, George & Jon ELSTER (eds.) (1992), Choice over Time, New
York, Russell Sage Foundation.

McDoweLL, John (1998), Mind, Value and Reality, Cambridge, Harvard Uni-
versity Press.

NaGeL, Thomas (1970), The Possibility of Altruism, Princeton, Princeton Uni-
versity Press.

NussBaum, Martha (1990), «The Discernment of Perception : An Aristotelian
Conception of Private and Public Rationality», in Love’s Knowledge : Essays
on Philosophy and Literature, New York, Oxford University Press, p. 54-105.

OakesHotT, Michael J. (1991), Rationalism in Politics and Other Essays, new
and expanded edition, Indianapolis, Liberty Press.

PoLanyi, Michael (1989), La logique de la liberté, Paris, P.U.F.

REsnick, Michael D. (1987), Choices : An Introduction to Decision Theory,
Minneapolis, University of Minnesota Press.

Ryan, Richard M. & Edward L. Deci (2000), «Self-Determination Theory and
the Facilitation of Intrinsic Motivation, Social Development, and Well-
Being», American Psychologist 55/1, p. 68-78.

Scrrovsky, Tibor (1992), The Joyless Economy : The Psychology of Human
Satisfaction, revised edition, New York, Oxford University Press.



ASSOCIATION DES SOCIETES DE PHILOSOPHIE
DE LANGUE FRANCAISE (ASPLF)

SOCIETE AZUREENNE DE PHILOSOPHIE
(COTE D’AZUR - FRANCE)

CENTRE DE RECHERCHES
D’HISTOIRE DES IDEES (CRHI)
UMR 6045 CNRS

DEPARTEMENT DE PHILOSOPHIE
FACULTE DES LETTRES, ARTS
ET SCIENCES HUMAINES
UNIVERSITE DE NICE — SOPHIA ANTIPOLIS

Le XXIX¢ Congres de 1’ Association des Sociétés de philosophie
de langue francaise (ASPLF) aura lieu a Nice (France)

du mardi 27 aofit au dimanche 1¢ septembre 2002
(le dimanche 1¢f septembre sera consacré a une excursion)

Le theme du congres est :
Avenir de la raison, devenir des rationalités

Les communications se disposeront en 3 sections :
1re section : Les figures de la raison aujourd’ hui
2¢me gection : Les rationalités scientifiques
3¢éme gection : Unité et pluralité de la raison pratique
Vous €tes invité(e) a participer a ce congres.
Votre proposition de communication doit nous parvenir avant le 10
septembre 2001, accompagnée d’un résumé dactylographié n’excé-
dant pas 25 lignes de 60 signes. Veuillez adresser votre envoi a :
Congres ASPLF, Département de philosophie, Université de Nice,

98, bd E. Herriot, B.P. 3209, F - 06204 Nice — Cedex 3, E-mail :
leboulan@unice.fr




	Société romande de philosophie : séance du 6 mai 2000 : rationalité sans moralité

