
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 4: Religion, éthique et démocratie

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001). P. 513-540

BIBLIOGRAPHIE

Alain Martin, Olivier Primavesi, L Empedocle de Strasbourg (P. Strasb. Gr. Histoire de

Inv. 1665-1666), Introduction, édition et commentaire, Bibliothèque Na- la philosophie
tionalc ct Universitaire de Strasbourg, Berlin, New York, de Gruyter, 1999,
396 p. et six planches

Si quelqu'un devait tout ignorer de la pensée présocratique ct demandait par quel
livre il pourrait commencer l'étude de celle-ci, je répondrais sans hésiter par L'Empedocle

de Strasbourg. Ce livre est une réussite magnifique, y compris comme objet
matériel, ce qui augmente encore le plaisir du lecteur. L'ouvrage se subdivise en trois
parties: une introduction (p. 1-119), contenant une description du manuscrit, une
évocation du contexte archéologique et culturel et une mise en rapport du contenu
philosophique du papyrus avec la doctrine d'Empedocle, décrite et analysée de façon
à la foisconcise et précise ; la seconde partie (p. 121-157) constitue l'édition à proprement

parler du papyrus, munie d'un apparat critique substantiel et d'une traduction
française ct anglaise et est suivie d'une reproduction en fac-similés des fragments du
texte que l'on retrouve photographiés sur les six planches placées à la fin de l'ouvrage ;

la troisième partie (p. 159 -323) contient un commentaire mot à mot du texte, avec une
justification minutieuse de chaque leçon que proposent les éditeurs : sa lecture présuppose

une bonne connaissance du grec ct s'adresse essentiellement aux spécialistes. -
Le récit de la découverte, puis de l'édition du papyrus, constitue un véritable roman
d'aventure et, pour parvenir à leurs fins, les A. ont dû se livrer à une enquête quasi
policière dont on ne peut restituer ici que les grands traits. Les fragments de papyrus
inventoriés sous la cote de Strasb. Gr. Inv. 1665-1666 ont été achetés par un archéologue
allemand le 21 novembre 1904 chez Ginti Faltas, antiquaire à Achmîm, l'antique
Panopolis, en Haute Egypte, pour le compte de l'«Abtcilung B» (c'est-à-dire celle

regroupant les papyri littéraires) de l'«Ägyptisches Museum und Papyrussammlung» de

Berlin. À la suite d'un tirage au sort entre les différentes bibliothèques de l'empire,
Strasbourg, ville allemande à cette date, reçoit les deux cadres dans lesquels sont
disposés pêle-mêle des morceaux épars de papyrus qui restent dans cet état jusqu'en
1990, date à laquelle «les responsables de la 'Bibliothèque Nationale ct Universitaire
de Strasbourg' en confient l'édition à A. Martin. Lc 4 décembre 1992, un premier
recoupement était établi avec un fragment d'Empedocle connu par la tradition indirecte»

(p. 2) et en 1994 l'identification était rendue publique. Le papyrus a été utilisé comme
«matériau de remploi dans un atelier où l'on fabriquait des couronnes funéraires» (p. 103)

et servait d'appui aux feuilles d'or d'une couronne, posée sur la tête de la momie. Le
fait que l'on trouve un morceau de papyrus dans une tombe près de Panopolis montre
la dispersion importante de la philosophie grecque jusque dans une région assez reculée.

Que le papyrus ait été retrouvé dans une tombe, ne doit faire penser forcément à un

usage funéraire et eschatologique du texte d'Empedocle, il s'agit plus probablement d'un
hasard et non d'un «choix délibéré » (p. 38), puisque le pliage et le montage du papyrus
indiquent de façon nette qu'il n'était utilisé que comme matériau de remploi. Nous

sommes en présence d'un texte d'une valeur exceptionnelle : c'est «l'unique témoin
direct de l'une des œuvres majeures de la production présocratique (p. 8). Jusqu'à
présent «l'apport des papyrus était [...] nul dans le cas d'Empedocle» et «74 (+
hexamètres complets, ou lacunaires, sont maintenant accessibles dans un manuscrit



514 BIBLIOGRAPHIE

antique appartenant à la tradition directe. 54 d'entre eux étaient précédemment inconnus»

(p. 102). Dans la marge, en regard du vers 30 (du fragment a (ii)) on trouve une
indication stichométrique, soit un G, signifiant que «le copiste en est à la 300e ligne
de son labeur» (p.22). Cette indication est essentielle : elle permet notamment de «situer
cet ensemble [c'est-à-dire le texte du papyrus] de manière absolue dans l'œuvre
d'Empedocle», puisque «les premières lignes conservées de a recoupent les derniers vers du
fr. 17 D.» (p. 103). En outre, elle permet de se faire une idée de l'ampleur du poème
d'Empedocle et de répondre de façon quasi certaine aux questions nombreuses que les

interprètes se sont posées concernant les liens chez l'Agrigentin entre les fragments
cosmologiques et les fragments à teneur plus religieuse, regroupés, suite à une indication
de Diogene Laërce sous le titre de Kavqarmoi («Purifications»). En combinant les
informations tirées de Simplicius, qui est une de nos sources majeures pour les fragments
d'Empedocle, les auteurs proposent au terme de leur analyse, la séquence suivante : «fr.
17 D. + a ...fr. 21 D. ...b [= fr.76D.] ...fr. 23D. ...fr. 26D ...fr. 35D ...fr. 98D ...c
[= fr. 20D]» (p. 109), intégrant les fragments nouveaux aux fragments déjà connus. Les
A. montrent qu'avec «le témoignage du papyrus, la distance entre les théories physique
et démonologique s'amoindrit «puisque qu'il semble que les démons «font leur entrée,
sous la forme d'une Ie personne du pluriel.dans des passages du livre I des Fusikav
de contenu nettement physique» (p. 119) et que, plus généralement, «l'hypothèse de

l'interpénétration des deux aspects de la pensée d'Empedocle» (ibid.) est largement
confirmée parles résultats que l'on peut tirer de l'étude du papyrus et «quoiqu'il en soit
de la relation entre les deux titres», les deux A. pensent qu'«Empédocle n'a développé
qu'une doctrine, dont le papyrus, par une rencontre heureuse avec la recherche récente,
concourt à restituer à la fois l'adiversité et la cohérence» (ibid.).

Stefan Imhoof

Jules Vuillemin, Mathématiques pvthagoriciennes et platoniciennes, Paris,

Librairie scientifique et technique Albert Blanchard, 2001, 152 p.

Ouvert par une présentation de Roshdi Rached, cet ouvrage se compose d'une
introduction et de six études. Trois d'entre elles reprennent d'anciens articles que l'A.
a revus et corrigés. Lc thème général est la recherche des connaissances mathématiques
pythagoriciennes auxquelles Platon se rapporte dans divers passages de ses dialogues.
La conclusion de l'A. est que Platon connaissait la propriété de décomposition unique
d'un nombre entier en un produit de facteurs premiers non décroissants, diverses
relations entre les nombres polygonaux, la preuve de l'irrationalité de fl, V? et fl et
des procédés d'approximations rationnelles de ces irrationnelles. Ces divers résultats
s'obtiennent sans peine lorsqu'on représente les nombres entiers par des rectangles de

points. Cependant Platon rejetait ces procédés de «calculateurs» que leur aspect
géométrique rendait indignes de l'arithmétique. Seules des considérations purement numériques

pouvaient convenir aux faits mathématiques que Platon interprétait philosophiquement.

Selon l'A., il les rangeait dans l'arithmétique proprement dite ou science des

nombres entiers et dans la logistique ou arithmétique des fractions. Les preuves
qu'acceptait Platon étaient celles qu'avaient établies les pythagoriciens. Malheureusement on
ne dispose d'aucun témoignage sûr concernant les procédés utilisés du temps de Platon.
L'A. s'appuie alors sur des ouvrages de Théon de Smyrne (IIe siècle av. J.-C) et
Nicomaque de Gérase (fin du Ier siècle avant J.-C), qui, tous deux, ont tenté de
reconstituer ces savoirs pythagoriciens et l'usage qu'en faisait Platon. Nicomaque,
connu d'ailleurs comme un bon mathématicien, désignait les nombres entiers par des
circonlocutions confuses. Il justifiait souvent ses résultats par des vérifications
ponctuelles et non par des démonstrations. J. Vuillemin déploie alors des trésors d'ingéniosité



BIBLIOGRAPHIE 515

pour reconstituer en langage moderne les calculs de Nicomaque et pour retrouver par
là les raisonnements que faisaient probablement les pythagoriciens. Comme Nicomaque,
il construit des tableaux numériques à double entrée et il opère sur leurs lignes, sur leurs
colonnes et sur leurs diagonales. Par des cheminements souvent astucieux, il obtient
les résultats arithmétiques annoncés. En outre, il livre quelques clés permettant de
décoder certains passages des dialogues platoniciens qui évoquent les faits mathématiques

observés. Par exemple, l'image de la ligne divisée fait l'objet de remarques très
intéressantes. Il ne faut pas oublier néanmoins que cet énorme travail repose en partie
sur des conjectures. La lecture de ces études est captivante. Elle exige une attention
soutenue parce que le texte mathématique combine des notions ou des termes antiques
abandonnés depuis longtemps et des outils modernes comme la théorie des fractions
continues ou le langage ensembliste qui n'avaient pas cours du temps de Platon.
L'ouvrage mérite toutefois que le lecteur surmonte cet obstacle, parce qu'il ne traite
pas de l'appréciation bien connue de Platon sur la science mathématique, mais des
connaissances arithmétiques personnelles qu'il a exploitées dans ses dialogues.

André Delfssert

Saint Thomas d'Aquin, Questions disputées : De l'âme, Introduction, traduc¬

tion et notes par Jean-Marie Vernier (Commentaires philosophiques), Paris,
L'Harmattan, 2001, 315 p.

Jean-Marie Vernier nous donne ici la première traduction française des 21 questions
qui constituent la Question disputée intitulée De l'âme. On s'accorde actuellement pour
dater cette question De anima de l'époque du séjour romain de l'Aquinate.
probablement durant l'année 1265-1266, avant les QQ.75 à 89 de la Prima Pars qu'elle
prépare en approfondissant divers problèmes relatifs à l'âme humaine. Cette première
traduction est établie sur l'édition critique du texte latin publié par la Commission
léonine (Cf. Sancti Thomae De Aquino, Opera Omnia, T.XXIV,! Quaestiones
Disputatae De Anima, éd. B.-C. Bazan, Commissio Leonina-Éditions du Cerf, Rome-
Paris, 1996). Les 21 questions se répartissent en trois séries de sept. Dans la première
série, qui porte sur l'essence de l'âme, Thomas d'Aquin reprend les principes
fondamentaux d'Aristote en les prolongeant par sa propre métaphysique de l'asse qu'il établit
en réélaborant des principes néo-platoniciens hérités du pseudo-Denys et du Liber de

Causis, de même qu'il reprend aux théologiens antérieurs certains éléments, comme par
exemple, à la Question 3, la 'raison' de l'âme humaine précisée comme capacité d'union,
unibilitas. Les sept questions suivantes considèrent l'àme dans son rapport au corps.
Après avoir montré que l'àme rationnelle devait, en raison de sa place dans la hiérarchie
des substances intelligibles, être unie à un corps tel que le corps humain, Thomas

d'Aquin traite successivement de la nécessité ou non d'une médiation dans l'union de

l'âme à la matière corporelle, de l'union de l'àme en tant que forme au corps tout entier
immédiatement, de son unité susbtantielle, puisqu'elle est la fois rationnelle, sensible
et végétative, de son rapport à ses puissances et de son immortalité. Reste la troisième
série, qui a pour thème l'état de l'âme séparée. À partir de l'affinnation que l'âme
séparée du corps peut concevoir intellectuellement, l'Aquinate démontre alors comment
l'âme séparée a une connaissance des substances séparées (anges et démons) selon
l'influence reçue d'elles ou de leur cause supérieure par intuition de son essence, et

comment elle connaît tous les êtres naturels qui préexistent, comme tout effet dans sa

cause, dans les substances séparées. La dernière question est une réflexion sur les

conditions de possibilité de l'action du feu corporel sur l'âme séparée puisque le

châtiment des damnés y fait appel. Comme le dit Jean-Marie Vernier en conclusion de

son introduction, «l'Aquinate exerce ici la puissance ct la clarté de son esprit simul-



516 BIBLIOGRAPHIE

tanément sur trois registres qu'il accorde en une puissante harmonie : celui de la

pyschologie philosophique, celui de la métaphysique et celui de la théologie» (p. 26).
La traduction assez littérale du texte a tenu compte du caractère à la fois scolaire et

technique de la disputatio, et se termine par l'index des noms et des œuvres citées par
saint Thomas.

Jean Borel

Anthony Grafton, Cardano's Cosmos. The Worlds and Works ofa Renais¬

sance Astrologer, Cambridge-London, Harvard University Press, 1999, xii
+ 284 p.

À l'occasion du 500e anniversaire de la naissance de Jérôme Cardan (Pavie,1501-
Rome, 1576), le très sérieux supplément scientifique d'un grand quotidien italien a

publié sur lui un article biographique écrit par un historien des sciences qui a réussi
le tour de force de ne jamais écrire une seule fois le mot «astrologie» en parlant de celui

qui fut sans conteste le plus grand astrologue de la Renaissance. Cette attitude, qui
montre la difficulté de certains milieux se prétendant «scientifiques», mais qu'il serait

plus juste de qualifier de «scientistes», à tout simplement comprendre la mentalité d'une
époque si différente de la leur, se situe exactement à l'opposé de l'approche de l'A.
de cet ouvrage. Ainsi que le remarque dans sa présentation Katherine Park, professeur
d'histoire de la science à l'Université Harvard, Anthony Grafton insiste «en présentant
l'astrologie non comme une activité irrationnelle et intellectuellement discutable, mais

plutôt comme un ensemble complexe et bien établi de théories et de pratiques très
semblable au savoir médical». Cardan était en effet aussi médecin mais, en vrai esprit
de la Renaissance, il était en même temps mathématicien, physicien et philosophe, sans
oublier l'astrologue, dont les consultations très recherchées dans l'Europe entière et très
chèrement payées par ses riches et puissants clients servent de fil rouge à cette
passionnante biographie. Pour l'écrire, Grafton, professeur d'histoire à l'Université
Princeton, s'est basé sur l'édition posthume en dix volumes des œuvres de Cardan par
Charles Spoon (Lyon, 1663), mais il a intégré à son étude les annotations manuscrites
portées en marge des œuvres de Cardan qu'ils possédaient - et qui sont aujourd'hui
dispersés dans les bibliothèques et les archives de Berlin, Cambridge (Mass.),
Hambourg, Leipzig, Londres, Munich, Oxford, Paris, Princeton, du Vatican, Vienne et

Washington - par quelques-uns de ses plus ou moins illustres contemporains, comme
Fredcricus Staphylus, Janus Cornarius, Richard Bruarne, Gabriel Harvey, John Dee,
John Aubrey, William Lilly, Elias Ashmole et Philippe Mélanchton. Ce dernier, que
Grafton qualifie de «aficionado of astrology» (p. 88), ne s'est pas contenté de recopier
dans un carnet les génitures d'hommes illustres publiées par Cardan dans son édition
de 1543 des Libelli duo, mais il a calculé lui même des horoscopes de naissances
«alternatifs» pour quelques-uns d'entre eux, dont le pape Paul III et Martin Luther. À

propos de ce dernier, en effet, circulaient déjà de son vivant plusieurs dates et heures
de naissance différentes (le 22 octobre 1484 à 3 heures 22 minutes ou à 9 heures de

l'après-midi, ou alors le 10 novembre 1483 à 11 heures de l'après-midi), qui étaient
utilisées par ses partisans ou par ses détracteurs dans la polémique qui faisait rage à

propos du rôle joué par le réformateur allemand dans le renouveau de l'Église. En

quelques pages très brillantes, Grafton résume les enjeux de cette querelle astrologico-
théologique dont les implications avaient été étudiées par Aby Warburg. Cette magnifique

présentation biographique de Cardan nous offre une image très complète, diversifiée

et haute en couleurs, de la vie intellectuelle du XVIe siècle européen.

Fabrizio Frigerio



BIBLIOGRAPHIE 517

Hermann Cohen, Commentaire de la «Critique de la raison pure» de Kant.

présenté, traduit de l'allemand et annoté par Éric Dufour (Passages), Paris,
Cerf, 2000, 259 p.

Par la publication du livre ici présenté, la collection «Passages», dirigée par Heinz
Wisman, affirme, une fois de plus sa position remarquable dans l'univers du livre. En
offrant au public la traduction française d'un commentaire de la Critique de la raison

pure de Kant, publié en 1907 par un grand philosophe juif et allemand, elle livre une

preuve performative de son dévouement aux passages entre disciplines, cultures et
époques. Elle représente ainsi le véhicule idéal pour un livre qui invite au décentrement
ct dont la lecUire est énormément profitable pour l'amateur de la sagesse dans beaucoup
d'aspects. En s'appropriant ce texte, les lecteurs auront l'occasion d'entreprendre
plusieurs immersions à la fois. Par la lecture de l'excellente introduction, ils seront
confrontés à la genèse et aux positions essentielles du courant néo-kantien de l'Ecole de

Marbourg que la philosophie contemporaine des écoles, analytique ou autre, n'oublierait
qu'à son propre détriment. Ils seront également familiarisés avec les bases de la position
philosophique de Hermann Cohen ainsi qu'avec sa réception et transformation chez Paul

Natorp et Ernst Cassirer. Les lecteurs se rendront compte qu'en suivant Éric Dufour
sur ce chemin introductif, ils ont été, en même temps, initiés à la problématique de la

philosophie kantienne. Le seul aspect qui me paraît négligé dans l'introduction, ct qui
est pourtant important pour Cohen lui-même dès le début du commentaire, est le

«passage» ou le lien difficile entre la philosophie transcendentale et l'éthique au sein
de la Critique de la raison pure. On comprend ce qu'est une intuition, un concept, une
catégorie dans la philosophie transcendantale, mais l'on ne comprend mal ce qu'est une
idée pour Kant si l'on ne tient pas compte du lien et de la transition de la théorie à

la pratique et de la pratique à l'esthétique et la politique. Si l'éthique ne fait pas partie
de la philosophie transcendantale, comme c'est suggéré par Kant (B 28-29) et par Cohen

(p. 63), l'on voit mal comment elle pourrait constituer le «fil directeur» du canon de

la raison pure (p. 238). Une lecture progressive de Kant, telle qu'elle est ajuste titre
suggérée par Dufour, doit donc aboutir à la problématisation de la transformation

pratique de la philosophie par une précision des notions de «chose en soi», «idée» et

«idéal» dans la considération pratique ou éthique. Ce qui donnerait aussi lieu à un aperçu
des limites du commentaire de Cohen, qui, comme le signale Dufour, ne veut pas se

référer aux autres œuvres de Kant et qui se prive donc d'une lecture progressive de la

Critique de la raison pure à la lumière du «progrès» que Kant a fait dans les années

1790 en développant sa philosophie dans sa dimension esthétique et cosmopolitique
selon l'idéal du bien suprême transformé d'un idéal de la metaphysica specialis en un
idéal de l'humanité sous la loi républicaine. Même si l'on n'a pas de telles ambitions
totalisantes, il faut tout de même signaler que la lecture du commentaire de Cohen de

la Critique de la raison pure devrait être complétée par son Ethik des reinen Willens

(Berlin 1904) et Kants Begründung der Ethik nebst ihren Anwendungen auf Recht.

Religion und Geschichte (Berlin (1877) 21910) et problématisée par la question de la

relation difficile entre théorie et pratique. Cela ne veut pourtant pas dire que la lecture
de l'introduction du traducteur et du commentaire lui-même n'offre pas en elle-même

une excellente introduction à la philosophie kantienne. Reste à dire que le glossaire
allemand-français (p. 245-248) et l'index des notions (p. 249-253) sont des instruments

précieux qui faciliteront le travail des chercheurs francophones ainsi que des

germanophones qui se donnent la noble tâche de faire le passage au monde kantien de la

francophonie.

Francis Cheneval



518 BIBLIOGRAPHIE

Histoire de Paul Valéry, Cahiers 1894-1914, t. Vili : 1905-1907, édition intégrale, étala

philosophie blie, présentée et annotée sous la responsabilité de Nicole Celeyrette-Pietri
et Robert Pickering, «/-//Gallimard, Paris, 2001, 520 p.

Écrits avec une régularité quotidienne exemplaire, de 1894 à 1945, entre quatre ct
huit heures du matin, dans le silence de l'aube, les 261 Cahiers de formats divers qu'a
rédigés Paul Valéry constituent le témoignage à nul autre pareil d'un dialogue solitaire
de soi avec soi, de la pensée elle-même en quête d'un intelligibilité maximale de son
fonctionnement. Ils sont le fruit lentement mûri d'une expérience mentale prolongée,
où l'A. fut simultanément ou successivement sujet et objet de sa faculté d'observation.
«Mon devoir n'est pas facile, se dit à lui-même l'A., il s'agit de ressaisir tout ce qui
représente l'homme, de redescendre aux vrais phénomènes si cachés sous les mots, sous
les habitudes, sous la logique même, d'apercevoir ce qui est devenu invisible par trop
d'évidence, de réunir ce que sépare l'usage immémorial, de me méfier de tout, de décrire
exactement les faits les plus instables, de construire de toutes pièces des notions
nouvelles, à la même place où l'humanité successive en a établi de grossières. Les autres
font des livres. Moi, je fais mon esprit.» (V, 342) De ces Cahiers, mis à part deux
volumes d'extraits thématisés publiés dans La Pléiade, et l'édition en fac-similé de 29

tomes couvrant plus de 26'000 pages, aucune édition intégrale n'existe à ce jour. Depuis
1987, les éditions Gallimard travaillent à la réalisation de la première édition typographique

et critique complète des vingt premières années (1894-1914). Les quatre cents

pages que Valéry a rédigées entre le mois de novembre 1905 et le mois de septembre
1907, sont d'une écriture très dense et toute employée à tenter de cerner les deux activités
complexes de la mémoire et du rêve. «La mémoire, note-t-il. est la conservation d'un
schéma de distribution. Elle est lc principe d'évolution des coordinations. Toute
coordination a lieu dans un système où elle est possible. Elle n'est ni image ni idée ni attitude
mais une correspondance entre les éléments de ces produits. Le passé est la partie de

l'avenir qui est déterminée.» (VIII, 19) Même si, chez Valéry, un bruit peut faire renaître,
intact, à l'occasion, un souvenir d'enfance, on voit, par cette définition, que le statut
de la mémoire à laquelle il s'attache en tant que facteur primordial de la vie mentale,
apparaît comme fondamentalement différent de la conception proustienne de la
mémoire ; la reviviscence du passé doit être «pilée» et toute structuration rejetée pour que
l'événement puisse être réduit à un ensemble d'opérations codifiées. À la conjonction
Temps-Mémoire s'ajoute encore dans ce volume l'émergence de la thématique Rêve-
Sommeil, qui signale l'amorce d'une voie de réflexion où le rêve et la mémoire entrent
dans un dialogue tout à fait remarquable. L'A. essaie alors de déterminer le rôle du rêve
dans l'économie générale du fonctionnement mental. Et même s'il comprend le rêve

par opposition à la veille, il ne le tient nullement pour un état anormal, mais pour une
phase particulière, à la fois contraire et complémentaire de la phase diurne. Il est
intéressant de noter que la différence la plus importante qui sépare les représentations
valéryennes du rêve des elaborations freudiennes consiste dans le rejet catégorique par
l'A. des Cahiers des approches conduites sous le signe du «significatif». Ce n'est pas
le quoi mais le comment des productions oniriques qui l'intéresse. C'est la «logique»
de l'apparente incohérence du rêve qu'il tente de saisir. On ne trouve donc pas, chez
l'A., d'interprétation des rêves, car pour lui «le langage ne peut décrire un rêve sans
altérer ses caractères essentiels». Comme le dit Judith Robinson-Valéry qui a participé
à la publication des premiers volumes, «dans ce texte en constant état de genèse, de
fourmillement d'idées toujours naissantes ct renaissantes, d'énoncés en quête de solutions,
de questions en quête de réponses qui, une fois trouvées et entrevues, produisent à leur
tour des questions nouvelles, le lecteur est roi. Peu importe qu'il se trompe dans certaines
de ses interprétations : l'essentiel, c'est qu'il partage et vive en communion de pensée et

d'émotion avec Valéry une des plus grandes aventures intellectuelles du XXe siècle.»

Jean Borel



BIBLIOGRAPHIE 519

Jean-Pierre Cometti, Philosopher avec Wittgenstein, Tours, Farrago, 2001,
187 p.

L'A. nous propose ici une nouvelle édition du livre para déjà en 1996.11 s'agit d'une
très bonne analyse du parcours philosophique wittgensteinien, à la lumière de la
littérature la plus récente et des derniers débats sur le grand penseur autrichien, dont on
célèbre cette année lc cinquantième anniversaire de la mort. Le livre offre une lecture
originale de l'œuvre de L. Wittgenstein à partir de son rapport avec la philosophie, de

sa compréhension du langage, mais aussi de sa conception de l'esthétique. Pour
Wittgenstein, la source de la philosophie n'est pas à chercher ailleurs que dans la vie, dans

l'agir. La pensée philosophique est essentiellement grammaticale, elle est une description

de l'emploi des concepts dans les jeux de langage. L'A. souligne à ce propos que
le langage ne représente pas pour Wittgenstein une sorte de medium universel, avec un
poids ontologique propre, mais plutôt un outil, ou une caisse à outils organisée selon
des règles d'usage. Certains, comme K.-O. Apel, reprochent à Wittgenstein d'avoir
confondu les présupposés normatifs, indiqués par les formes de vie, avec les présupposés
méthodologiques, et postulent le retour à un fondement presque transcendantal des jeux
de langage. Cette critique, comme Cometti le montre dans son analyse, devient plus
forte chez S. Kripke, lequel entrevoit dans le soi-disant «paradoxe de Wittgenstein»,
formulé dans les Recherches («une règle ne pourrait déterminer aucune manière d'agir,
car chaque manière d'agir peut être mise en accord avec la règle»), le signe d'un
relativisme ou d'un scepticisme de fond. La limite principale de telles critiques est

qu'elles soupçonnent chez Wittgenstein «l'idée que lc fait de suivre une règle suppose
une interprétation-» (p. 68) qui rendrait compréhensible la règle elle-même. Mais en fait,
suivre une règle est d'abord une obéissance. Par conséquent, les jugements ne naissent

pas d'un accord avec une réalité indépendante, mais d'une obéissance à la vie : «Le
sens du monde n'est plus «en dehors du monde», et la solution de l'énigme de la vie
ne se trouve pas «en dehors de l'espace et du temps»» (p. 88). Wittgenstein voit ainsi
dans le fondationnalisme le prélude de l'incommensurabilité et du relativisme ; au
contraire ; il croit dans l'ouverture à la possibilité de la compréhension du sens, à une
vision synoptique (Übersicht) du sens du monde, qui est là où la vie et le langage
s'organisent. Le langage est un instalment de la vie, des contextes d'activité. -
L'esthétique de Wittgenstein, à laquelle l'A. consacre une étude approfondie, révèle une
attitude déconstructive. Dans le langage, ainsi que dans l'œuvre d'art, l'essentiel n'est
pas ce qui se dit, mais ce qui se montre. L'A. remarque à ce propos que les questions
esthétiques sont abordées de la même façon que les questions conceptuelles : elles
invitent à une compréhension des règles, des raisons. L'œuvre d'art ne possède pas de

propriétés intrinsèques, et elle n'existe pas pour susciter des réactions psychologiques.
L'art est aussi, comme le langage, une façon de décrire, il est un geste qui montre son
environnement, son horizon incorporé de sens. - L'A. nous fait bien comprendre que
pour Wittgenstein la philosophie et la vie sont intimement liées. La philosophie est un
travail sur soi-même. Mais tout travail sur soi-même «est un travail sur le langage, et

par conséquent sur un bien commun» (p. 158). La vie. comme la philosophie, est comme
un regard difficile sur ce qui est déjà donné. Wittgenstein est méfiant à l'égard de toute
profondeur, de toute obscurité. «La recherche de la clarté - nous rappelle l'A. - a pour
nécessaire corrélat l'idée que rien n'est caché, et qu'en ce sens tout est à notre portée,
devant nos yeux» (p. 166). Le langage naturel est la condition, l'espace de la manifestation

du sens, et en tant que tel ne peut pas être méconnu. Une philosophie, comme
celle de J. Derrida, qui tend à déconstruire la valeur fonctionnelle du langage, risque
de se compromettre elle-même. En cela dernièrement réside l'importance de la contribution

de l'A., dans le fait d'avoir présenté la méthode wittgensteinienne non comme
une question de style, mais comme une possibilité pour notre vie.

Matteo Negro



520 BIBLIOGRAPHIE

Isabelle de Montmollin, La philosophie de Vladimir Jankélévitch. Sources,

sens, enjeux (Philosophie d'aujourd'hui), Paris, P.U.F., 2000, 396 p.

Par sa compréhension de l'intérieur, par l'acuité de ses analyses, par la richesse de

son information quant aux sources de l'A. abordé, cet ouvrage fera sans doute date dans
les études jankélévitchienncs et, à coup sûr, vient combler une lacune grave. C'est à

un voyage à travers la philosophie de Jankélévitch, elle-même un voyage, que l'A. nous
convie. Avant de s'embarquer, il s'agit de saisir comment le compagnon de voyage s'est
«préparé». Romantisme, patristique grecque, mystique occidentale, pensée rasse ont
donné sa direction à cette philosophie : celle d'un «réalisme, mais de nature mystique»
(p. 364). Le trajet proposé par Mme de Montmollin nous conduira, en s'arrêtant
longuement aux étapes principales, celles du Je-ne-sais-quoi et du Presque-rien, de

Philosophie première et du Traité des Vertus et en signalant abondamment et avec une
grande pertinence les autres ouvrages quand cela était nécessaire, à découvrir les thèmes
fondamentaux de cette pensée et de son sens dans le contexte de la philosophie
occidentale traditionnelle. Au delà du rationalisme ou du relativisme critique, Jankélévitch
conçoit la philosophie comme quête de l'instant créateur qui ouvre à la joie, à l'amour,
à la vie, au divin. «Qui crée, aime, se réjouit, donne, commence, retrouve lc sens d'une
divine Verve» (p. 376) C'est finalement une «odyssée spirituelle», une philosophie de

la personne et du «sens de l'amour», pour reprendre le titre d'un ouvrage de Soloviev,
qui se dessinent sous nos yeux et nous donnent à comprendre les enjeux actuels d'une
telle philosophie : encore une fois, ni rationalisme, ni anti-intellectualisme, mais «combat

spirituel de la lumière contre les ténèbres», la raison pouvant se faire obscure et

ayant «besoin d'être éclairée par descente dans le 'cœur'. Une raison même très cultivée
peut demeurer obscure, pour peu qu'elle se ferme à la lumière de l'amour» (p. 372),
réconciliation de la philosophie et de la plénitude du réel. Et certes, à travers le parcours
rigoureux et passionné de l'A., on saisit bien l'importance de cette pensée dans une

période de doute, de grisaille, d'assèchement spirituel ou de pur irrationalisme et de

réduction du réel à ce que la raison instrumentale en saisit. - Peut-être l'adhésion de

l'A. au philosophe qu'elle suit l'empêche-t-elle de poser certaines questions critiques ;

ou est-ce volonté de méthode Dans tous les cas, le lecteur de Jankélévitch qui a pu
parfois trouver, non sans quelque agacement, un certain aspect verbeux, loin du presque
rien, au moins de la coquetterie dans la prose du philosophe du Traité des Vertus restera
sur son impression ou alors, se rendra tout simplement à l'enthousiasme de l'A. Autre
question à laquelle le même lecteur n'a pas trouvé de réponse : comment un philosophe
qui parle du pardon, de l'amour, de la musique - d'une certaine musique, à vrai dire

- a-t-il pu tenir certains propos publics sur Fleidegger ou sur la musique allemande
Serait-ce que même une quête spirituelle, si honnête soit-elle, ne nous préserve pas
toujours de certains aveuglements

Michel Cornu

Jacques Rolland, Parcours de l'autrement. Lecture d'Emmanuel Lévinas
(Epiméthée), Paris, P.U.F., 2000, 391 p.

Qui a suivi certaines rééditions de textes de Lévinas sait lc beau travail editorial
qu'a accompli l'A. Qui a lu les textes de J. Rolland lui-même sait le rôle central que
joue la pensée de Lévinas dans les idées qui y sont développées. Parcours de l'Autrement
est en quelque sorte l'accomplissement d'un long cheminement en la compagnie de la

philosophie lévinassienne. La thèse de l'A. est que toute l'œuvre de Lévinas s'accomplit
dans Autrement qu 'être. Il s'agit dès lors, dans une première partie du livre, de lire pas
à pas cet ouvrage en partant des concepts ct en postulant qu'il y a une «logique de



BIBLIOGRAPHIE 521

l'autrement dont l'ambiguïté serait la façon» (p. 55). Lecture attentive, très minutieuse
même, respectueuse, qui ne manque pas, à l'occasion, d'entrer en discussion avec
d'autres éclairages : Derrida, Blanchot, entre autres, et qui met en lumière des points
textuels difficiles tout comme la perspective générale de l'œuvre. Lecture qui permet
du même coup de mieux comprendre des problèmes non résolus dans le grand ouvrage
qui précède, Totalité et Infini, et qui trouvent leurs solutions dans le livre étudié. Dans
une deuxième partie, l'A. reprend des textes antérieurs à ou contemporains d'Autrement
qu 'être, pour, à la fois, les interpréter en eux-mêmes et, chemin faisant, montrer qu'ils
conduisent au grand ouvrage. On aura ainsi, en acte, une vérification de l'hypothèse
de travail qui guide toutes ces pages ct qui consistait en une vision téléologique de
l'œuvre dirigée «vers Autrement qu 'être comme son aboutissement sans a-boutissement.
Se trouverait alors également justifiée la décision de ressaisir l'ensemble de l'œuvre à

partir de ce livre» (p. 294). Sont ainsi notamment étudiées les questions de la philosophie
et de son rapport à son histoire, de l'instant, de l'intentionnalité, de la mort. Parcours
de l'autrement, qui aborde Lévinas à l'intérieur du champ philosophique uniquement,
n'est pas un ouvrage d'introduction à un auteur marquant, mais une interprétation fort
rigoureuse et souvent difficile. Certaines coquetteries, certaines lourdeurs de langue ne
facilitent pas toujours l'accès à un texte qui, sans doute, intéressera grandement tous
ceux qui tiennent la pensée originale de Lévinas pour indispensable à la philosophie
et à la vie éthique.

Michel Cornu

Robert Chenavier, Simone Weil. Une philosophie du travail, Paris, Cerf, 2001,
723 p. ; avec la plus récente bibliographie.

Alors que d'aucuns tentent de récupérer la spiritualité de celle dont Camus pensait
qu'il était impossible d'éviter les exigences pour une renaissance de l'Europe, voici un
maître livre qui réussit à nous présenter la pensée de S. Weil dans toute sa richesse en
suivant l'axe de sa réflexion sur le travail, qui lui tenait tant à cœur ; au point qu'elle
consacra une année de sa brève existence au travail en usine, afin de saisir de l'intérieur
la «condition ouvrière». L'A., un des meilleurs connaisseurs de S. Weil ct notamment
co-responsablc de l'édition de ses Œuvres complètes, nous permet de comprendre dans

sa genèse une pensée qui ne fait qu'un avec une vocation : quête de la vérité et de la

justice, amour du prochain et de l'univers. Dès ses études avec Alain, S. Weil s'est
intéressée à la notion de travail ct, à la fois passionnée par Platon et interpellée par Marx,
elle pensait que manquait au premier le lucide constat que fit le second, mais que
manquait à celui-ci l'indispensable dimension spirituelle du premier. Par l'expérience
du travail, on devient homme, on quitte l'enfance, son égocentrisme et ses illusions.
Par le travail, l'imagination se fait réaliste ct constructive, prolongeant la création. Au
contraire de l'aliénation chosifiante et sérialisante de la division du travail, on pourrait
réaliser concrètement les droits de l'homme, reconnaissance de l'autre comme semblable,

dans le travail même. Or trop souvent l'activité professionnelle ne mérite pas lc

nom de travail. Progrès et automatisation sont trompeurs et peuvent être créateurs de

faux besoins. Dans les crises de notre temps, il faut absolument distinguer deux nécessités

: celle inscrite dans la nature des choses et celle qui est souffrance due à l'injustice
sociale. Éducation et formation doivent s'employer à changer le courant dominant qui
vise lc rendement avant tout, sans attention à la qualité humaine, à la beauté, à la sagesse.
Pour S. Weil, le travail permet une prise de conscience qui apprend au sujet à renoncer
à son moi égocentrique, égoïste et vorace ; et cela sans aucune abdication de
responsabilités mais au contraire par un renoncement à la fermeture sur soi au profit d'une
ouverture à l'autre. Lc travail est action et pensée, c'est par lui que nous saisissons le
monde dans sa réalité en en faisant une lecmrc réaliste ct essentielle : comme dit S. Weil.



522 BIBLIOGRAPHIE

il convient de lire la nécessité derrière les sensations, lire l'ordre derrière la nécessité,
lire Dieu derrière l'ordre. Le vécu sensitif, limité à lui-même, rend parasite ; le vécu
du travail est celui de la création responsable. Il convient de reprendre le monde du
travail au seul profit économique, qui coupe de la beauté du monde et casse la fraternité.
Dans tous les domaines, une qualité d'attention peut permettre de «retrouver la
métaphore réelle», celle de l'activité pensante, à la fois sentimentale et rationnelle, qui, dans

l'intention et à travers le geste, peut valoriser au plus vrai : le bonheur naturel n 'a de
véritable valeur, note S. Weil, «que quand une joie parfaitement pure s'y surajoute palle

sentiment de beauté». Alors est reconnue la présence de Dieu ; il faut comprendre
que «toute parcelle de matière est eucharistie», et savoir «lire les symboles essentiels
dans la nature même des choses ; l'univers entier est une grande métaphore, et Dieu
est le suprême poète». On crierait peut-être à l'idéalisme naïf, pourtant c'est celle qui
a souffert sous les cadences, dans la brutalité quotidienne de l'usine, qui revendique
ici la dimension poétique du travail : «les travailleurs ont besoin de poésie comme de

pain [...], besoin que la substance quotidienne de leur vie soit elle-même poésie». Toute
une pédagogie est à concevoir ct à pratiquer pour faire apparaître «les différentes
fonctions sociales comme constituant des préparations également efficaces pour
l'apparition dans l'âme d'une même faculté transcendante, qui a seule une valeur. Alors
l'égalité deviendrait concrète». Quels que soient les bouleversements de la société et
de l'économie planétaire, le travail demeure : «il faut combattre la dégradation de son
régime". Par sa remarquable étude, l'A. montre dans l'œuvre - seulement commencée

- de S. Weil ce désir de compléter Platon et Marx pour notre temps, «idée d'une
civilisation fondée sur la spiritualité du travail qu'on s'engage en toute humilité à garder
présente à l'esprit comme guide».

Claude Droz

François Urvoy, Percevoir. De l'idéologie de l'expérience à sa théorie

(Ouverture philosophique), Paris, L'Hannattan, 2000, 350 p.

Le propos de l'A. est intéressant. Il pense devoir redonner une certaine crédibilité
à la philosophie, par rapport à la science notamment, en décrivant l'expérience perceptive

après avoir mis entre parenthèses tout cadre idéologique préfabriqué. Cela lui permet
de démasquer nombre de préjugés dont l'origine réside dans un système de représentation

qui nous tient à distance des faits. Au lieu de viser et d'atteindre le monde dont
fait partie le sujet percevant, on s'installe dans le théâtre de la représentation. Alors,
on passe à côté du donné, c'est-à-dire à côté de «ce que la conscience saisit, tel qu'elle
le saisit, au moment où elle le saisit» (p. 41). La critique vise aussi bien une métaphysique

de la séparation (sujet-objet, etc.) qu'un positivisme fixant a priori les conditions
de possibilité de la science ou de ce qu'il faudrait appeler la représentation scientifique.
- L'A. commence par la perception parce qu'elle «occupe une place centrale et
déterminantes dans toutes les activités humaines» (p. 13). Elle est un mode d'accès parmi
d'autres, par lequel «le coips propre se situe par rapport à lui-même et par rapport à

l'environnement». Ainsi la perception a une fonction situante qui est «référence ultime»,
qui «sert de système sensible de coordonnées à notre accès à tout ce qui existe parmi
nous» (p.193). Voulant décrire précisément l'exercice même de cette fonction, l'A. met
en évidence des paradoxes qui nous obligent à reconnaître comme tenant ensemble ce

que la pensée objectivante et analytique avait séparé, c'est-à-dire des variantes prises
abstraitement d'une même dualité fondamentale. S'en tenir aux faits signifie alors que
tout nous est donné par contraste. - Suit une description détaillée du donné perceptif
inséparable de l'acte même de percevoir. L'A. désire le faire en s'en tenant «au plus



BIBLIOGRAPHIE 523

près du langage commun». De fait sa description est très technique ; elle n'a pu être
réalisée qu'au moyen de la création de néologismes. La lecture est d'autant plus ardue

que le petit glossaire, proposé à la fin de l'ouvrage et qui renvoie aux définitions-clés
du texte, est inutilisable à cause d'une erreur de pagination. Cela risque d'occulter
l'intérêt du propos. C'est dommage, d'autant plus que l'A. veut donner une suite à son
ouvrage. Étant donné que «le langage naturel forme, en corrélation et à égalité avec
la perception, la partie fondamentale de l'expérience» (p. 342), il veut examiner notions
et concepts grâce auxquelles nous pouvons partager nos expériences perceptives.

Dominique Rey

Nathalie Depraz, Jean-François Marquet (éds), La gnose, une question philo¬
sophique, pour une phénoménologie de l'invisible, Paris, Cerf, 2000, 270 p.

Ce volume réunit les communications présentées au colloque organisé sur l'initiative

de Nathalie Depraz ct Jean-François Marquet et qui s'est déroulé à l'Université de
Paris IV-Sorbonne, les 16 et 17 octobre 1997, autour du thème «Phénoménologie, gnose,
métaphysique». Entre les limites du gnosticisme historique, jugé hérétique car hostile
à la chair et au monde, et les dangers contemporains de la «Gnose étemelle», qui
véhicule un ramassis syncrétique de croyances mythiques dont le New Age a fait son
miel depuis plus d'une vingtaine d'années, peut-on encore faire une place philosophique
rigoureuse à la gnose Quatorze philosophes et historiens ont tenté, à partir de leurs
horizons propres, de donner une réponse positive à cette question. Les quatre premiers
exposés, regroupés sous la rubrique «gnose et incarnation», s'emploient, à l'aide de la

méthode phénoménologique, à réévaluer et réinterroger le gnosticisme historique dans
ses multiples formes, pour mieux cerner sa position face à la chair et au monde, c'est-
à-dire à l'incarnation, ses limites comme ses apports possibles. Michel Henry ouvre les

feux en montrant, comme il l'a fait dans toute son œuvre, que la vérité de la gnose,
c'est que le rapport de l'homme à Dieu ne passe pas par le monde, qu'il n'est pas
médiatisé par celui-ci et qu'il se présente comme un acosmisme radical. Et il conclut

que lc christianisme n'a pas à se soumettre au soupçon de gnosticisme si toute réalité,
sur la terre comme au Ciel, est celle de la vie. De son côté Frank Viellart veut rendre

justice à la manière dont plusieurs Pères de l'Église, tel un Clément d'Alexandrie, ont
utilisé les termes de «gnose» et de «gnostique» pour parler du seuil que certains croyants
franchissent dans leur initiation christique, c'est-à-dire dans la conscience qu'ils ont
reçue de la grâce, «grâce qui atteint son degré extrême dans la connaissance quasi
naturelle de la lumière divine». Les deux exposés suivants prennent en compte deux
manières antithétiques de concevoir la chair et l'incarnation, celle de Tertullien, qui
considère la chair comme la «charnière du salut» (caro salutis est cardo), et le docétisme,

pour lequel elle ne peut être que le lieu inessentiel d'un apparaître. La deuxième section
illustre une tension interne à l'approche métaphysique de la gnose comme connaissance,
soit par son expérience et sa pratique, soit par sa visée spéculative : y sont convoquées
des démarches strictement expéricntielles d'une part, issues du soufisme (Thierry
Zarconc) et du bouddhisme (Francisco J. Varela), des relectures de l'idéalisme hégélien
(Jean-Louis Vieillard-Baron) et schellingicn (Albert Franz) d'autre part. La troisième
section s'attache à mettre en relief sous divers modes les articulations possibles entre

phénoménologie et métaphysique sous l'angle d'une visée de connaissance chez Husserl

(Jean-François Marquet, Arion Lothar Kelkcl), Edith Stein (Urbano Ferrer), Eugen Fink
(Flans Rainer Sepp), et Kitaro Nishida (Shin Nagaï).

Jean Borei.



524 BIBLIOGRAPHIE

Claude Debru, Philosophie de l'Inconnu : le vivant et la recherche, Paris,

P.U.F., 1998, 443 p.

L'A., responsable du Centre européen d'histoire de la médecine à l'Université Louis
Pasteur de Strasbourg, rassemble dans cet ouvrage quatre chapitres choisis d'histoire
des sciences dans le but de décrire la démarche de la recherche scientifique en médecine
et en biologie. Dans la partie intitulée «Apprendre le réel : Claude Bernard», l'A. analyse
les recherches du savant français sur l'intoxication au monoxyde de carbone. Il propose
de considérer la recherche scientifique comme un processus d'apprentissage dans lequel
les logiques d'inférence utilisées ne se réduisent pas à l'induction. En effet, la déduction,
l'analogie, l'abduction (le fait d'inférer une hypothèse à partir d'un fait singulier
nouveau) et le contexte expérimental y jouent aussi un rôle considérable. Il discute
également de divers programmes informatiques conçus pour inférer l'enologie d'une
maladie à partir de diverses données. Il est ainsi possible de comparer la démarche de

l'ordinateur à la démarche du scientifique qui disposait en son temps des mêmes
informations. - Dans «Résoudre les paradoxes : la neuro-endocrinologie», l'A. retrace
les recherches sur certains troubles de la régulation hormonale tels que l'acromegalie
et le diabète insipide. Il parvient à la conclusion que la logique seule ne suffit pas dans

les sciences naturelles. En effet, il subsiste toujours des incertitudes qui obligent le

chercheur à opter pour une démarche plutôt que pour une autre. C'est ce que que Claude
Bernard appelait «le raisonnement expérimental ou dubitatif». - Dans «Classer : les

leucémies et l'inclassable», l'A. aborde la problématique plus générale de la classification

biologique. Les p. 170-188 constituent un très bon résumé philosophique et

historique des controverses concernant le fondement de la taxinomie. L'A. montre que
les difficultés liées aujourd'hui à la classification des leucémies ne sont pas très
différentes de celles du XVIIIe siècle concernant la classification des êtres vivants. - La

quatrième partie «Les raisons du réel : la mort cellulaire» pose la question de l'universalité

et de la nécessité de la mort dans la nature. L'A. y présente et y discute les

principales découvertes et théories sur la mort cellulaire : la théorie d'August Weismann
selon laquelle la survie illimitée de l'individu est inutile, l'essentiel étant la conservation
de l'espèce, Alexis Carrel qui a cru et fait croire à la longévité illimitée des cellules
somatiques in vitro, Leonard Hayflick qui mit fin à ce mythe, Minot pour qui la mort
est la conséquence de la différenciation cellulaire, Xavier Bichat, Emile Maupas, Marcel
Bessis, etc. Enfin, il aborde l'apoptose, une mort programmée au service d'une
communauté de cellules ou d'individus unicellulaires. À partir de ces nombreuses données,
il exprime l'idée que la biologie a du mal à penser la nécessité de la mort. En effet «la

biologie interprète le réel comme réalisation de possibles plus qu'elle ne le considère
sous l'angle de la nécessité.» (p. 424) - L'épilogue renoue avec le titre Philosophie de

l'inconnu. L'A. y distingue deux types d'ignorances : l'ignorance ignorée et l'ignorance
connue. L'ignorance ignorée ne peut porter aucun fruit. C'est l'ignorance connue, c'est-
à-dire une ignorance qu'il est possible de cerner, qui peut servir de point de départ à

une recherche. Dans ce sens, il est possible de parler pour la biologie d'une
«epistemologie de l'erreur ou de l'imprévisible». - Ce livre est remarquable pour la précision
historique de ses exposés et en raison de la clairvoyance de l'A. en epistemologie des

sciences de la vie. Cependant, il présente moins de liens avec la philosophie que ne
le laisse présager son titre et l'unité de l'ouvrage est parfois difficile à percevoir. En
effet, de nombreuses pages offrent un intérêt historique plutôt que philosophique et sont
sans doute d'accès difficile pour qui n'est pas initié aux sciences naturelles. Par ailleurs,
certaines considérations philosophiques, en particulier dans la partie intitulée
«Philosophie» (p. 425-430), peuvent paraître discutables et trop sommaires.

Jean-David Ponci



BIBLIOGRAPHIE 525

John Laughland, La liberté des nations, trad. E. Husson, Paris, François-
Xavier de Guibert, 2001, 333 p.

A en croire son sous-titre «Essai sur les fondements de la société politique et sur
leur destruction par l'Europe», le sujet de cet ouvrage serait d'abord la condamnation
de l'intégration européenne. De la part d'un auteur britannique, il n'y aurait pas de quoi
s'étonner! Il est de fait que ce livre est l'œuvre d'un eurosceptique, mais, et c'est en
cela qu'il ressortit à la philosophie politique, la critique est dirigée au nom d'une certaine
conception de la Cité : le libéralisme classique. Pour un lecteur «continental», ilya
cette fois de quoi s'étonner : le libéralisme n'est-il pas justement à la pointe du combat
en faveur de l'intégration, dans sa lutte contre le nationalisme et pour le cosmopolitisme,
ainsi que dans sa défense des Droits de l'homme Non, et c'est à tort qu'on lc pense,
car le libéralisme authentique ne saurait vouloir la disparition des États, puisqu'«un État-

nation indépendant est l'expression politique d'un peuple qui relève le défi de la conduite
de ses propres affaires et qui rejette ta torpeur qui caractérise les empires» (p. 37).
L'homme est un animal politique ; il se veut donc membre d'une communauté politique
maîtresse de son destin et qui lui permette d'interagir avec ses semblables en faisant

respecter le droit. Supprimer l'État, c'est donc supprimer la démocratie et le droit. L'A.
parle en général d'État-nation, mais le terme est un peu équivoque, «nation» pouvant
faire croire que l'État devrait être constimé sur une base ethnique. Comme on le voit,
ce n'est pas du tout de cela qu'il s'agit, mais de l'État de droit, garant des libertés
fondamentales des citoyens. Cependant, l'Union européenne n'est-elle pas à sa manière
une tentative de créer un État (supranational) Sans doute, mais la façon doni elle se

constitue peu à peu montre clairement qu'elle se conçoit comme une entité administrative

ct non pas politique : «Transférer l'essentiel des décisions économiques à l'Europe

est dangereux pour la démocratie. Le pouvoir sera partagé entre trois institutions
irresponsables, au sens juridique : la Banque Centrale, le Conseil des Ministres et la
Commission» (p. 273). Les instances dirigeantes de l'Europe n'ont pas de comptes à

rendre à leur électorat, puisqu'elles ne sont pas élues ; c'est là la négation de la vie
politique ct de la démocratie. À terme, l'Europe réaliserait le programme marxiste pour
lequel, dans la société sans classes, il ne s'agit plus de gouverner les personnes, mais
d'administrer les choses : l'économie aura définitivement remplacé la politique.
Organisation rationnelle du monde d'un côté, promotion de la liberté et de la souveraineté
nationale de l'autre, essentiellement imprévisibles, ce sont là deux conceptions de

l'homme qui s'opposent. Mais si la seconde a été l'origine des guerres que l'on a connues
pendant ce siècle, ne serait-ce pas une bonne raison de faire une entorse au principe
libéral classique (ce que font les libéraux cosmopolites et les sociaux-démocrates)
Peut-être, s'il en allait ainsi ; mais, justement, l'A. consacre de longs développements
historiques à montrer que c'est une illusion de le croire : les plus grand fauteurs de

trouble de ce siècle, nazis et communistes, ont été les plus ardents pourfendeurs des

États-nations et les cosmopolites les plus convaincus. L'A. ne veut pas suggérer que,

par là, il y aurait une filiation intellectuelle, mais plutôt une rencontre sur certains points
de doctrine et pour des raisons parfois semblables. Certaines personnes aussi ont fait
le lien : plusieurs pro-européens convaincus et influents avaient fait leurs classes dans

le gouvernement de Pétain, Mounier, de son côté, considérant le nazisme ct le

communisme comme des étapes vers un personnalisme intégral (p. 95). L'A. examine encore
longuement une autre idée inspiratrice du mouvement pro-européen : l'hostilité de

l'Allemagne, depuis le traité de Westphalie qui l'avait tant affaiblie, à la doctrine de

l'équilibre des puissances et ses tentatives répétées pour établir une forme d'hégémonie
à son profit. L'Union européenne ne serait que la dernière de ces tentatives, bien près
de réussir. On le voit. FA. se veut plutôt exhaustif, alternant les points de vue
philosophiques, historiques ct géopolitiques. Sa conclusion n'est pas banale ; mais même pour
le lecteur qui ne se laisse pas convaincre, ce livre a le mérite de nous rappeler qu'il



526 BIBLIOGRAPHIE

existe un courant libéral défenseur de l'existence des États, en tant que structures
politiques garantissant la liberté de chacun et la vie en commun sous l'égide du droit,
et que la «pensée unique» pro-européenne n'est qu'une idéologie parmi d'autres, pas
nécessairement la plus convaincante.

Bernard Baertschi

Christian Arnsperger, Philippe Van Parus, Éthique économique et sociale,
Paris, La Découverte, 2000, 122 p.

Ce livre est issu de l'enseignement de C. Arnsperger et de P. Van Parjis dans le

cadre de la Chaire Hoover d'éthique économique et sociale de la faculté des sciences

économiques et sociales de l'Université catholique de Louvain. Il se compose de deux

parties, la première décrivant les quatre points cardinaux de l'éthique économique et

sociale, à savoir l'utilitarisme, le libertarisme, le marxisme et enfin l'égalitarisme libéral
de John Rawls, dont un cinquième chapitre décrit les variations possibles. Dans la

deuxième partie, ces diverses positions sont confrontées à deux problématiques réelles

qui mettent à l'épreuve leur aptitude à nous guider clans nos choix de société ct à nous
aider à articuler nos jugements. Les questions posées sont les suivantes : les soins de

santé peuvent-ils être laissés au libre jeu du marché Faut-il ouvrir les frontières aux
étrangers L'ouvrage se tennine sur un épilogue consacré au rapport entre lajustice
sociale et l'éthique personnelle, et comporte en outre une excellente bibliographie qui
pennettra au lecteur intéressé de donner une suite à ses réflexions. Il s'agit d'un texte
destiné avant tout aux étudiants ou à toute personne qui recherche une initiation aux
théories de l'éthique économique et sociale. Il est rédigé dans un style très accessible
et didactique, des tableaux de synthèse s'interposant entre les diverses parties et
soutenant la compréhension du lecteur. Au-delà de ses atouts pédagogiques, l'ouvrage offre
un accès rapide mais convaincant à des questions complexes et actuelles. Il est porté
par la conviction que l'éthique ne peut répondre aux immenses espoirs placés en elle

qu'à condition de s'astreindre à une argumentation à la fois rigoureuse et concrète et
de prendre acte du caractère pluraliste de nos sociétés. Où commence l'inacceptable
Qu'est-ce qui fera que nos existences auront valu la peine d'être vécues Faut-il tenter
de rendre nos sociétés plus justes ou de les rendre plus libres Comment résoudre les

conflits quotidiens entre nos plaisirs et nos devoirs, entre nos multiples allégeances, entre
les attentes légitimes de nos proches et les besoins vitaux des plus nécessiteux Faut-
il respecter la loi même si d'autres la violent, même si tous les autres la violent Telles
sont les questions qui ouvrent la réflexion des A. Ils n'y répondront pas de manière
totalement neutre, en se faisant les avocats des théories successives qu'ils présentent.
Celles-ci sont au contraire confrontées à leur regard critique, sans cynisme ni naïveté,
sans fanatisme ni fatalisme, selon leurs propres tenues. Évitant autant le registre de la

théologie morale que celui de l'anthropologie philosophique, toutes deux aptes à fonder
nos choix, les auteurs s'appliquent à élaborer une perspective vouée à une quête de

cohérence plutôt qu'à la recherche de fondements absolus. C'est dans ce cadre que sont
abordées les différentes théories de lajustice sociale, comprise comme l'ensemble des

principes qui régissent la définition et la répartition équitable des droits et des devoirs
entre les membres de la société. Si le lecteur reste parfois sur sa faim devant tant d'esprit
de synthèse et demanderait volontiers de plus amples explications, cet ouvrage constitue
néanmoins une introduction passionnante à un domaine auquel le cursus académique
traditionnel ne rend à mon sens pas toujours justice. Un tel ouvrage est dès lors une
aubaine pour les étudiants qui désirent se confronter à la «pratique intellectuelle» d'une
réflexion éthique appliquée. C'est en définitive le «désir éthique» que les A. espèrent
susciter dans nos vies professionnelles comme dans nos engagements sociaux et politiques.

Adèle Thorens



BIBLIOGRAPHIE 527

Jürgen Habermas, Die Zukunft der menschlichen Natur. Aufdem Weg zu einer
liberalen Eugenik?. Francfort-sur-le-Main, Suhrkamp, 2001, 125 p.

Ce petit ouvrage allemand reprend, en les développant, deux conférences de

l'auteur, tenues à Zurich en 2000 et à Marburg en 2001. Elles ont le mérite de se situer
en pleine actualité, tout en réservant des surprises à qui penserait pouvoir enfermer
Flabermas dans des positions étanches. - Le premier texte (p. 11-33) est plus théorique.
Habermas s'y demande s'il y a des réponses post-métaphysiques à la question de la vie
juste. Le plus intéressant ici est sans doute la manière dont Habermas voit dans la figure
philosophique de Kierkegaard le passage saillant à une éthique postmétaphysique
obligée de se mesurer à la question du juste d'une manière religieuse et même
théologique. La situation actuelle, selon Flabermas, nous confronte à des réalités indisponibles

et imprévisibles, qui mettent en jeu le cadre de référence métaphysique des

morales prémodernes. Éthique et morale ne sont plus d'un seul tenant. Or l'eugénique
contemporaine ébranle aussi bien la compréhension élémentaire de soi de l'individu que
la vision sociale de la nature humaine et de l'espèce. - Le deuxième texte (p. 34-125)
aborde plus directement le sujet de l'eugénique. La continuité et la cohérence entre les

deux conférences sont cependant frappantes : pour parer au danger d'une eugénique
libérale - on pourrait dire aussi : d'une banalisation douce de l'eugénisme -, Habermas
s'interroge sur la compréhension de soi de l'espèce humaine et reprend en conséquence
des questions «substantielles» qu'on avait pu croire abandonnées aux philosophes non
procéduraux : Qu'est-ce que la nature humaine Comment distinguer le statut de
l'embryon, avec le respect de la vie qui s'attache à ce dernier, et celui des personnes humaines
au plein sens du terme, sans que cette distinction conduise à réduire l'embryon à un
objet, avec les conséquences que l'on peut observer dans les actuels débats éthiques
sur les cellules-souches embryonnaires, sur l'avortement et sur le diagnostic
préimplantatoire Comment reprendre la catégorie arendtienne de la natalité (Natalilât)
et valoriser la portée du corps dans la compréhension de soi, sans retomber dans

l'ontologie, définitivement identifiée à la métaphysique, mais sans non plus, sur l'autre
versant, dissocier le destin naturel du destin social Comment, enfin, éviter
l'instrumentalisation de l'être humain et de son appartenance à l'espèce (Gattung), en

conjurant la confusion de l'être-né et de l'être fabriqué Telles sont les bonnes questions
que, dans sa veine déontologique bien connue, et sans craindre le moins du monde,

apparemment, le soupçon d'espécisme anthropocentrique, Habermas reprend ici avec
force. Une lecture indispensable, en attendant une traduction française qui ne saurait
tarder.

Denis Müller

Jacques Bouveresse, Essais, t. II : L 'époque, la mode, la morale, la satire.

Marseille, Agone, Commeau & Nadeau, 2001, 234 p.

Dans ce style bien à lui, de rigueur et d'ironie ensemble, l'A. nous offre ici,
rassemblés par Jean-Jacques Rosat, des textes qui traitent pour l'essentiel de problèmes
de philosophie de la culture. Il s'intéresse notamment à l'analyse de l'irrationalisme ainsi

qu'à la question de la compréhension ou de l'incompréhension entre traditions
différentes. Il remarque que l'on croit aujourd'hui avoir résolu le problème de la dualité entre
hommes du réel et représentants de l'idéal en organisant des rencontres éthiques, mais

que l'on en reste le plus souvent aux discours. Dans la conception apocalyptique du

monde, il analyse les notions de «décadence» et de «progrès», lesquelles donnent
souvent l'impression de se contredire. Point sur lequel Wittgenstein nous rappelle à

modeste et humble sagesse : «Si vous luttez, alors vous luttez ; si vous espérez, alors



528 BIBLIOGRAPHIE

vous espérez.» Mais la question se pose : laisserons-nous aller les choses de façon
irresponsable ou empêcherons-nous le pire par une action rationnelle et concertée Dans
Kraus, Spengler et le déclin de l'Occident, on voit le premier se demander si «nous
n'avons pas été assez compliqués pour construire la machine, mais trop primitifs pour
nous faire servir par elle». Pour Kraus, le déclin consiste en la perte ou l'oubli de
l'essentiel et le triomphe du secondaire. «Le progrès célèbre des victoires à la Pyrrhus
sur la nature et fait des porte-monnaie avec de la peau humaine.» Là où Spengler fuit
dans l'inhumain, Kraus s'indigne et se révolte. Avec La guerre, c'est le journal, on
mesure l'invulnérabilité et l'impunité des journalistes, ce qui, en un sens, faisait moins
craindre à Kraus la censure qu'une liberté d'expression nuisible, étouffant la vérité, la

presse devenant mercantile. G. Benn. le peu de réalité et le trop de raison permet à

l'A. d'analyser un pessimisme antihumaniste qui dénonce des moyens démesurés pour
des fins mesquines et la servilité devant les concepts politiques. La vengeance de
Spengler rappelle un penseur oublié au moment où l'histoire risque de s'engager dans
la catastrophe prédite, la liberté de presse se transformant en son contraire, devenant
instrument de manipulation et d'asservissement. Pensée unique, le succès décide, non
la preuve ; réduction et simplification triomphent. S'il sait être critique à l'égard de

Spengler, l'A. l'est aussi à l'égard des antispengleriens démissionnaires. vJnfelix
Austria» met en valeur l'expression d'une pensée qui se distingue du seul modèle
allemand, ce style philosophique anglo-autrichien que l'A. connaît en spécialiste. L'analyse,

irremplaçable outil, permet de combattre tout impérialisme de pensée par un souci
de vérité, un appel à la clarté, un refus du narcotique métaphysique. Posant la question :

Comment peut-on comprendre une autre tradition '?, l'A. observe que par cet effort
on acquiert un point de vue plus objectif sur sa propre tradition et rappelle combien
la tradition autrichienne d'exigence logique et analytique lui a été source de méthode

pour une philosophie authentique, parce que modeste, «de petits progrès, de petits pas».
Il s'agit d'aller De la société ouverte à la société concrète. Si la société fermée est

troupeau, la société ouverte risque de devenir abstraite, les individus se réduisant à leur
fonction professionnelle. Devant ce danger, il convient de favoriser les vrais groupes,
réels intermédiaires entre État et individus, seuls porteurs de raison à partager. Il s'agit
aussi de cesser de se demander : Les managers peuvent-ils avoir un idéal Reconnaissons

que nous servons tous Dieu et l'argent ; on ne peut ignorer cet état de fait. Certes
la combinaison actuelle du progrès économique et du chaos social est inacceptable, mais
il est hypocrite de reprocher un manque d'idéal à ceux qui, même intéressés, réalisent
un peu d'amélioration de l'humanité des humains. Enfin, dans Pourquoi je suis si peu
français, l'A. nous explique bien comme il a trouvé ses frères, hors les murs d'une
certaine intelligensia française sans intérêt pour l'analyse dans les années 60. Car c'est
bien cette dernière, quand on en fait bon usage, qui permet de se nourrir substantiellement,

et jusqu'au fond des traditions, parce qu'elle développe l'habitude de la pensée
précise. La philosophie comme exphcitation de présupposés, clarificatrice, en quête du
vrai, et non comme discours d'une communauté proposant le culte de quelques vedettes ;

une philosophie qui permet de «redécouvrir les charmes discrets de la vérité».

Claude Droz

Henri Maldiney, Ouvrir le rien. L 'art nu, Fougères, Encre Marine, 2000,
475 p.

Qu'est-ce qu'une œuvre d'art Maldiney reprend cette question à son compte en
la radicalisant : en quoi consiste l'originarité de l'œuvre d'art Dans la recherche de
la mise à nu de ses dimensions constitutives, il s'agit d'abord pour l'A. de s'extraire
des conceptions où l'œuvre d'art se voit justifiée par le décret d'une instance extérieure



BIBLIOGRAPHIE 529

(comme le jugement de goût, des critères/modes socio-historiques, lc décret de l'artiste).
Car l'œuvre est en elle-même sa justification propre. Elle outrepasse en ce sens la
volonté de l'artiste. Il convient certes de parler de norme, mais celle-ci s'impose à même
l'œuvre : œuvre et art s'articulent comme être et à être dans l'œuvre d'art. «L'art n'est
pas un objet de représentation. Il est forme de présence.» Cette forme de présence qui
se manifeste dans l'œuvre échappe au cadre de l'intentionnel et du projet. «En l'art,
nous nous reconnaissons non pas le même, mais comme l'hôte inconnu de nos propres
aîtres, qu'une œuvre d'art nous ouvre pour la première fois». Les réflexions proprement
philosophiques qui encadrent le livre (première et dernière sections) sont stimulées par
un dialogue critique avec la tradition philosophique (les références, tout en donnant au
courant phénoménologique une place importante, sont variées : Platon, Kant, Schelling,
Wittgenstein, Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty, Lukacs, Becker, Straus, etc.). La
première section définit l'orientation de l'A. dans le traitement de sa problématique :

["«Originante de l'œuvre d'art». Au cours des sections suivantes, il s'agit de se
confronter aux œuvres mêmes (des œuvres picturales), de les laisser se monter, afin de sentir
ce en quoi elles sont œuvres d'art (seize œuvres sont reproduites). Le livre de Maldiney
s'offre alors au lecteur comme une invitation au voyage, une invitation (initiation) à

l'ouverture de la rencontre saisissante qu'est la relation esthétique, ct cela à travers un
cheminement attentif et éveillé à l'écoute de l'être-œuvre des œuvres d'art. Comment
une toile peut-elle apparaître comme espace de présence, comment peut-elle s'ouvrir
et m'ouvrir cet espace qui advient du rien L'A. scrute d'abord les notions de «Vide»
et d'«Espace du paysage» (dans la peinture occidentale mais aussi à partir d'œuvres
chinoises). Ensuite, une série d'études consacrées à des œuvres de peintres du XXe siècle
(Kandinsky, Jawlensky. Dclaunay, Mondrian, Bazaine, de Staël et Tal Coat) souligne
comment l'abstraction participe à la manifestation de l'art. Enfin, dans la dernière
section («L'œuvre d'art comme essence»), Maldiney revisite les concepts-clés de sa
réflexion philosophique sur l'œuvre d'art : fond et motif espace de présence sentie,
rythme, vide, lieu de l'ouvert. Ceux-ci lui ont été suggérés par les œuvres mêmes, par
le biais de la relation esthétique que développent les sections centrales du livre.

Thomas Van FIaeperen

Michéle Sacquin, Entre Bossuet et Maurras. L 'antiprotestantisme en France Histoire de
de 1814 à 1870 (Mémoires et documents de l'École des Chartes - 54), la théologie
Préface de André Encrevé, avant-propos de Philippe Boutry, Paris, École

des Chartes, 1998, 526 p.

Ce livre entend se situer en quelque sorte à l'intersection de l'histoire religieuse
et de l'histoire politique ou des idées du XIXe siècle, pour comprendre comment on
passe d'une controverse religieuse classique à un débat moderne dans lequel l'anti-
protestantisme présente toutes les caractéristiques d'un mythe politique, au même titre
que l'anticléricalisme ou l'antisémitisme, selon l'analyse qu'Anatole Leroy-Beaulieu
fait en 1902 des «doctrines de haine». Ce terme de «mythe», indiqué dans le titre, fait
référence aux travaux plus généraux de Raoul Girardet (Mythes el mythologie politique,
1990), déjà mis en œuvre par Michel Leroy, en 1992, dans Le Mythejésuite de Béranger
à Michelet. Que la controverse politico-religieuse fasse rage en France au XIXe siècle,
le corpus de textes sur lequel s'appuie M. Jacquin le prouve largement. Dans un livre
de présentation impeccable (à part le lapsus calami de la p. 116 où Newman est

prénommé Charles), elle a dépouillé 258 ouvrages catholiques ct 278 protestants. En
maniant ces chiffres, il faut bien se souvenir que la minorité protestante s'élève à moins
de 2% durant la période considérée, comme le souligne Philippe Boutry dans son Avant-
Propos. C'est surtout autour des mouvements du Réveil et des Églises libres que va se



530 BIBLIOGRAPHIE

polariser le conflit. L'ouvrage retrace d'abord le contexte du point de vue de la place
du protestantisme en France et de la réaction catholique, puis analyse en détail les

ouvrages de controverse, qui répètent bien souvent les mêmes arguments et contre-
arguments (l'après Bossuet), pour enfin dégager la métamorphose de ces thèmes en un
mythe politique. Les grands ténors catholiques de la controverse sont souvent des

évêques confrontés dans leur diocèse à des fortes minorités protestantes, Mgr d'Astros,
évêque de Bayonne puis archevêque de Toulouse ; Mgr Plantier, évêque de Nimes ;

Mgr de Villecourt, évêque de La Rochelle et Saintes, mais aussi des clercs comme les

abbés Desmoulins, Cattet, Labouderie, Prompsault, etc. Je pense que la traduction en

français du P. Ignaz Döllinger, sj, des années 1847-1850 aurait dû être accompagnée
d'un sic. Il y a évidemment de tout, et toutes les nuances, dans l'attitude des catholiques.
Le plus extrême est certainement l'abbé Gaume, rendu célèbre par son Ver rongeur,
où il pourfendait l'étude des classiques païens dans les collèges catholiques, et qui, en

1854, dans son Catéchisme de persévérance, donne comme élément de définition du

protestantisme : «il peranet de croire tout ce qu'on veut et de faire tout ce qu'on croit»
(cité p. 256). Mais Mgr de Bonald, évêque du Puy en 1835, n'hésite pas à s'adresser

aux protestants en les appelant «frères séparés», anticipant la formule irénique des

premiers temps de l'œcuménisme du XXe siècle. Les nuances sont perceptibles chez
les catholiques dans leur approche des événements historiques, comme la Saint-Barthélémy,

l'édit de Nantes ou la Révocation.Montalembert, Lacordaire, ou même Dom
Guéranger, l'abbé de Solesmes, sans en tirer les mêmes conséquences, s'opposent
ensemble sur ces sujets à l'intransigeance polémique de Veuillot. Chez les protestants,
beaucoup de pasteurs, dont Bruitte-Barbey, prêtre puis pasteur, Bungener, Georges
Goguel dit de Champey, Malan, le très abondant François Puaux, et le très polémique
Napoléon Roussel. Ilya évidemment chez eux tout un arsenal d'anticatholicisme, mais
il est vrai que les circonstances politiques n'en font pas alors une idéologie. C'est bien
cette transformation en mythe qui est développée en finale par intégration des éléments

exposés. Les différents ressentiments se focalisant sur le grief politique, économique
et national, ont relativement peu à voir avec la théologie : il y a là une vraie dégradation
de Bossuet à Maurras. À cet égard, concernant l'émergence du «libre examen au début
du siècle, M. Sacquin confirme, en les nuançant, les analyses du P. Lecler. En refermant
ce livre, qui deviendra un instrument de travail pour le spécialiste du XIXe siècle, on est

moins frappé par la stérilité de ces controverses que par leur aveuglement, bien décelé

par Alexandre Vinet quand il écrit dans Le Semeur, le 23 novembre 1835 (cité p. 129) :

«Catholiques, vos dangers ne sont pas dans le protestantisme ; protestants, vos dangers
sont encore moins dans le catholicisme ; et les uns et les autres, vous avez un autre ennemi,
c'est l'athéisme qui, du sein de la confusion de toutes les idées et du tumulte de toutes
les passions, élève sa tête hideuse et promène des regards satisfaits sur un siècle sans foi».

Guy Bedouelle

Théologie Dietrich Bonhoeffer, Oekitmene, Universität, Pfarramt, 1931-1932,

contemporaine herausgegeben von Eberhard Amelung und Christoph Strohm (Dietrich
Bonhoeffer Werke - 11), Gütersloh, Chr. Kaiser Verlag/Gütersloher
Verlagshaus, 1994, 578 p.

Ce volume 1 1 couvre un peu plus d'une année - cruciale - dans la vie de Bonhoeffer,
de la fin du mois de juin 1931, où il est de retour de son année d'études à New York,
à la fin du mois d'octobre 1932, où commence le semestre d'hiver à Berlin. Privat-docent
à la Faculté, aumônier des émdiants à la Technische Hochschule de Charlottenburg,
pasteur d'un groupe de catéchumènes dans le quartier ouvrier de Prenzlauer Berg, B.,



BIBLIOGRAPHIE 531

âgé de 25 ans, s'engage tous azimuts au service de l'Université et de l'Église. On
relèvera en particulier dans ce volume de nombreux documents concernant l'activité
œcuménique de B., un aspect relativement peu pris en compte par les chercheurs
francophones, avec le texte de sa conférence : «À propos de la base théologique du
travail de l'Alliance universelle» (juillet 1932), son allocution à Gland (août 1932), etc.
Comme secrétaire allemand de la jeunesse de l'Alliance mondiale, B. s'est beaucoup
dépensé dans le secteur Life and Work du mouvement œcuménique. Ces relations
internationales lui seront très précieuses plus tard. Comme privat-docent, il donne au
semestre d'hiver un cours important pour sa propre évolution sur «L'histoire de la

théologie systématique au XXe siècle» (inédit en français) ainsi qu'un autre cours, plus
connu, en été sur «L'essence de l'Église» ainsi qu'un séminaire : «Y a-t-il une éthique
chrétienne ?» Ce sont ces deux questions, ecclésiologique et éthique, qui l'occuperont
désormais principalement. Techniquement, les éditeurs ont reproduit le texte du cours
sur l'Église selon les notes des étudiants, Hanns Rùppell surtout ainsi que Wolf-Dieter
Zimmermann, et non la reconstitution faite en son temps par Otto Dudzus (cf. en

français : La Nature de l'Église, Labor et Fides, 1972). Cette édition intéressera donc
surtout les spécialistes. En guise de consolation pour les professeurs de théologie
d'aujourd'hui les étudiants qui suivirent ce cours étaient une quinzaine seulement...
«Je donne un cours laborieux sur l'essence de l'Église», écrit-il à son ami suisse Erwin
Sutz. Les lettres à Sutz sont peut-être ce qu'il y a de plus intéressant dans ce volume,
car c'est dans cette correspondance que l'on trouve les éléments les plus saillants à

propos de la situation allemande du moment, sur Barth (dont il fait la connaissance en

juillet 1931 à Bonn), ainsi que sur son activité de prédicateur, dont il dit : «Je ne parviens
pas à dépasser le genre de prédication où l'on essaie de tout dire, pour être à la fin
oppressé par l'horrible sentiment d'avoir passé à côté de l'essentiel. C'est le problème
du caractère concret de la proclamation qui me travaille actuellement à ce point».

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Berlin 1932-1933, herausgegeben von Carsten
Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth (Dietrich Bonhoeffer Werke -
12), Gütersloh, Chr. Kaiser Verlag, Gütersloher Verlagshaus, 1997, 629 p.

On trouvera dans ce nouveau volume, qui gravite autour du 30 janvier 1933 quand
Hindenburg appela Hitler à la chancellerie, tout comme dans les autres numéros de la
collection, des lettres, des cours, articles et conférences, des prédications. On relèvera
surtout les textes originaux du mémoire sur le Social Gospel aux États-Unis (en
allemand), le cours devenu célèbre sur la christologie du semestre d'été 1933, l'article
courageux (mais écrit encore dans le langage traditionnel) sur «L'Église devant la

question juive» du 15 avril 1933 qui réagit au paragraphe aryen du 7 avril (B. se bat

quasiment seul, avant Niemöller et Barth), la première esquisse, dite «version du mois
d'août», de la Confession de Bethel, rédigée avec Wilhelm Vischer, enfin la courte
méditation «Que doit faire aujourd'hui l'émdiant en théologie ?» Cette période, qui voit
le destin politique de l'Allemagne basculer, correspond à la décision définitive de B.,
marginalisé par Vestablishment académique et ecclésiastique, de s'engager pour une
Église en passe de devenir, selon ses vœux, une Église confessante. B. part en effet pour
Londres à la fin octobre 1933 et c'est là que comme pasteur il va désormais agir au
sein de l'opposition ecclésiale, puis politique au nouveau régime. Deux remarques
encore : a) on comprend mieux grâce à ce volume pourquoi B. est parti pour Londres,
en fait parce que, comme beaucoup d'opposants au régime (en particulier les pasteurs
d'ascendance juive ou qui avaient épousé des femmes juives), il y était contraint et ne

trouvait plus dans l'Église berlinoise les appuis nécessaires (sa candidature comme



532 BIBLIOGRAPHIE

pasteur de paroisse fut plusieurs fois refusée) ; b) B. ne signa pas la version officielle
de la Confession de Bethel que l'on avait édulcorée justement à propos de la «question
juive», comme on disait alors (cf. postface des éditeurs : p. 486-490).

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Illegale Theologenausbildung : Sammelvikariate 1937-

1940, herausgegeben von Dirk Schulz (Dietrich Bonhoeffer Werke - 15),

Gütersloh, Chr. Kaiser Verlag/Güterslohcr Verlagshaus, 1998, 762 p.

L'ouvrage recouvre la période dite «des vicariats collectifs», la plus difficile de

l'Église confessante et de Bonhoeffer lui-même, entre la fermeture du Séminaire pastoral
de Finkenwalde par la Gestapo le 28 septembre 1937 et le début de l'année 1940. C'est
l'époque où B. et ses étudiants, obligés d'entrer dans l'illégalité, tentent de poursuivre
leur travail de formation et d'engagement paroissial dans quelques paroisses et districts
«confessants» de la Poméranie de l'Est (Köslin, Schlawe, Sigurdshof- actuellement
sitaés en Pologne). Ces efforts, qui restèrent modestes vu les circonstances, furent
contrecarrés puis interrompus par le harcèlement du ministre Kerrl, délégué nazi aux
questions ecclésiastiques, puis par la mobilisation des séminaristes et la guerre. Quant
à B., son existence itinérante devient de plus en plus précaire. Interdit de séjour à Berlin,
résolu à objecter au service militaire dans l'armée de Hitler pour raisons de conscience,
occupé clandestinement par les préparatifs d'un coup d'État, son statut de «prédicateur
auxiliaire» ne peut plus le protéger d'une issue inéluctable. Ses amis et sa famille
cherchent alors à le faire fuir l'Allemagne ; d'où les séjours en Angleterre, puis aux
USA et le retour que l'on connaît. Ce volume contient, outre un grand nombre de lettres,
le journal d'Amérique, divers travaux de l'après-Finkenwalde, dont Tentation, le

mémoire très intéressant sur le protestantisme aux USA, des esquisses de prédications
et d'études bibliques (en particulier sur les épîtres pastorales, p.303-328, sur le Psaume

119, p.499-537). Les lettres à l'évêque Bell, à Niebuhr, à Paul Lehmann sont parmi les

plus émouvantes. L'étau se resserre progressivement sur ce prédicateur itinérant et cet
œcuméniste qui choisit librement de rentrer dans l'antre de la Bête.

Henry Mottu

Renate Wind, Craig L. Nessan, Wer bist Du, Christus Ein ökumenisches

Lesebuch zur Christologie Dietrich Bonhoeffers (Kaiser Taschenbücher -
167), Gütersloh, Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus, 1998, 80 p.

Ce petit livre passionnant retrace ies tenants et aboutissants de deux lectures croisées
de l'œuvre de Bonhoeffer. L'une aux États-Unis, bien décrite par Craig Nessan, est

partie dans les années 60 de la notion de monde devenu adulte (world come of age)
et de la mouvance de la théologie après la «mort de Dieu» (Hamilton, Altizer, Cox,
van Buren, etc.). La pensée de B. était comprise comme la légitimation théologique du

processus de la sécularisation. Un peu plus tard, le public américain a «découvert» la

christologie de B., grâce à une première traduction (1966), Christ the Center, puis une
seconde (1978). Peu à peu donc on a aequis aux USA une connaissance plus complète
et christologique du théologien luthérien. Les Lettres de prison n'étaient alors plus
interprétées comme une innovation absolue, mais comme le développement d'intuitions
anciennes. Renate Wind décrit quant à elle la réception exactement inverse de B. en

Allemagne. On est parti dans l'immédiat après-guerre d'un B. théologien de l'Église



BIBLIOGRAPHIE 533

confessante, purement ecclésial, voire pietiste (on ne savait pas alors que faire de son
martyre pour des raisons «politiques»). Puis on a peu à peu reinterprete B. en termes
beaucoup plus engagés à gauche, en relisant certains de ses écrits du moment, tel son
mémoire sur le mouvement du Social Gospel, sa conférence sur la question juive, sa

participation à la rédaction de la première version de la confession de foi de Bethel,
etc. Renate Wind relit ainsi B. dans cette perspective, pour lutter contre la «dépolitisation»

de sa pensée. Le livre se temiine par d'importants extraits du cours sur la

christologie, mais aussi des thèses de Barmen, de Brecht, de Kurt Marti et d'autres. Un
beau livre grâce auquel on comprend mieux pourquoi le dialogue œcuménique porte
des fruits quand il est mené à partir de deux cultures différentes.

Henry Mottu

Dietrich Bonhoeffer, Éthique, 4e édition française (Le Champ éthique - 16),
Genève, Labor et Fides, s. d. (réédition parue en 1997), 250 p.

Deux préfaces intéressantes, mais un choix dans l'édition des textes qui laisse à

désirer. Voilà ce que je pourrais dire, en résumé, de la 4e édition en langue française
de l'Éthique de D. Bonhoeffer. Prenons d'abord la question de l'option prise quant au
plan de l'ouvrage, qui est en fait une simple réédition cle la traduction antérieure (une
nouvelle traduction eût été une entreprise beaucoup plus ambitieuse de la part de

l'éditeur, comme on peut le comprendre à la lecUire des préfaces notamment). C'est
ainsi que Denis Müller relève qu'en 1992, dans le cadre de l'édition critique de
l'ensemble des œuvres de Bonhoeffer, publiée par la maison d'édition Christian Kaiser, le
plan de l'Éthique subit quelques bouleversements : nouvel ordre des textes (on privilégie
l'ordre chronologique) et nouveaux textes. En outre, nous savons aussi qu'il existe
plusieurs projets du plan d'ensemble de l'Éthique de Bonhoeffer, dont le plus important
- celui que l'on peut dater du début de 1943 - est également mentionné en page XXV
de ladite préface. Or, il apparaît difficilement compréhensible que ni l'ordre chronologique

des textes (version Ch. Kaiser), ni cet intéressant projet de 1943 n'aient été pris
en compte et n'aient servi de base à cette nouvelle édition. Celle-ci a conservé le plan
établi par Eberhard Bethge dans la 6e édition allemande de 1963. édition qui avait été

reprise et traduite telle quelle par Lore Jeanneret dans son édition française de 1965.
En fait, cette version française a reproduit fidèlement le texte de Bethge, ce qui a posé
de nombreux problèmes et a conduit à cette nouvelle et 4e édition. Examinons quelques
faits plus concrètement. On a découvert une première version plus longue et fort
intéressante de l'extrait «Z, 'histoire et le bien» qui fait toujours défaut dans la traduction
française. En effet, comme dans l'édition allemande de Bethge, elle débute par un poème
de Bonhoeffer intitulé «Stations sur le chemin de la vie». Ce texte figure avant les

préfaces. Or, il n'est éclairé d'aucune note, si bien que le lecteur non averti ne sait ni
d'où il vient, ni même qui pourrait l'avoir écrit. De plus, la moitié des sous-titres sont
une invention de Bethge et ne proviennent pas de Bonhoeffer lui-même. À vrai dire,
cette traduction de 1965 n'est pas foncièrement mauvaise, mais elle comporte certaines

erreurs (cf. la note sur la traduction, p. XLI). A cela s'ajoute le fait qu'il est difficile
d'y repérer l'arrière-fond philosophique de l'éthique bonhoefferienne. Prenons simplement

la première page du texte. On lit : «La première tâche cle l'éthique chrétienne
consiste à abolir la connaissance du bien et du mal.» Or, dans la version originale,
Bonhoeffer utilise le terme hégélien de aufheben, dont le sens est triple : nier/supprimer

- amener à un niveau plus élevé - conserver. Sur cette même page, Bonhoeffer parle
d' Ursprung, expression traduite par origine - notion lourdement connotée par le

néokantisme, par Barth ct par Jaspers. En effet, la traduction dit que «l'éthique chrétienne

prétend mettre en question l'origine de tous les problèmes éthiques». Cette compréhen-



534 BIBLIOGRAPHIE

sion me semble indéfendable, car si l'on se réfère exactement au texte de Bonhoeffer,
on lit que l'éthique chrétienne parle de l'origine «d'avant» la chute. Car c'est de cette
dernière que proviennent la connaissance du bien et du mal ainsi que tous les problèmes
éthiques. Il ne convient donc pas non plus de traduire «der Abfall vom Ursprung» par
<rla chute originelle» comme cela a été fait, mais bien plutôt par «la défection de

l'origine». Vu l'importance de l'Éthique de Bonhoeffer. on ne peut être que déçu de

ne pas encore disposer d'un texte complet, fiable et à la hauteur des recherches actuelles
dans le monde francophone, d'autant plus qu'une version italienne de la nouvelle édition
des œuvres complètes de Bonhoeffer vient, elle, de paraître. Revenons cependant aux
deux préfaces qui, autant celle d'Éric Fuchs (p..XVll-XXI) que celle de Denis Müller
(pp.XXI-XLI), sont des plus intéressantes. Éric Fuchs s'emploie, quant à lui, à donner
quelques informations brèves mais précises sur la réception francophone de Bonhoeffer.
On apprend, par exemple, comment l'image de Bonhoeffer a évolué : d'abord considéré
comme un auteur essentiellement «spirituel», puis comme le prophète d'un christianisme

non-religieux - voire le défenseur ou l'«apôtre de la nécessité de vivre la mort
de Dieu» (André Dumas), il a enfin été reconnu en tant que «théologien». On s'aperçoit
également que l'intérêt pour Bonhoeffer dans le monde francophone n'a cessé de croître,
même s'il existe encore peu de travaux réellement scientifiques à son égard, contrairement

à l'Allemagne et au monde anglophone. Denis Müller (sa propre préface fait
l'objet d'une reprise revue et amplifiée dans son ouvrage L 'éthique protestante dans
la crise de la modernité. Généalogie, critique, reconstruction, Paris-Genève, Le Cerf-
Labor et Fides 1999, p. 268-286) part de son côté du constat que lc changement majeur
qu'a apporté cette nouvelle édition consiste en une datation plus tardive des premiers
grands fragments de l'Éthique. Il semblerait en effet que les premiers textes aient été

écrits à partir de 1942, et non pas de 1939-40. Si tel est le cas, cela jette un nouvel
éclairage sur trois questions essentielles à l'interprétation du texte, à savoir : (a) la

relation entre la théologie de Bonhoeffer et celle de Barth : (b) l'influence de l'histoire
du IIIe Reich sur l'Éthique de Bonhoeffer ; (c) la relation de l'Éthique aux autres écrits
de Bonhoeffer. Les perspectives ouvertes par ce nouvel éclairage sont si riches et vastes

que D. Müller en tire même des conséquences (d) quant à l'impact de Bonhoeffer et
de son œuvre aujourd'hui. Reprenons ces quatre points : (a) Il semble donc probable
- au vu de cette nouvelle datation - que Bonhoeffer ait consulté les épreuves de la
Kirchliche Dogmatik de Barth (volume 11/2) avant d'achever la rédaction de tous les
textes de l'Ethique. Si l'on considère les deux méthodes de l'éthique bonhoefferienne

que Larry Rasmussen a mises en évidence, soit l'éthique en tant que fonnation
(Gestaltung) ct l'éthique à partir du commandement divin, cette dernière semble en effet
directement liée à de probables discussions avec Barth. La première, c'est-à-dire l'éthique

en tant que formation, liée au motif de la reconnaissance de l'autonomie du monde,

peut être comprise comme une critique de Barth. Des différences qui existent entre Barth
et Bonhoeffer sur le plan de l'Éthique, on peut retenir (avec Dietz Lange) que Bonhoeffer
dépasse ladite tendance au théocratisme de Barth en reconnaissant progressivement
l'autonomie relative du naturel. Cela lui permet de mieux distinguer l'agir de Dieu et

l'agir de l'homme et de retenir la doctrine luthérienne des ordres («de la conservation»)
sous la forme de la doctrine des mandats et d'aboutir ainsi à des concrétisations qui
paraissent plus proches des réalités humaines et sociales que l'éthique de la Kirchliche
Dogmatik II/2. De plus, Bonhoeffer souligne davantage la dimension de la responsabilité
interpersonnelle, alors qu'à son époque Barth parlait presque uniquement de la responsabilité

de l'homme «devant Dieu». D. Müller souscrit ainsi aux propos de L. Rasmussen

qui disait : «Le thème de Barth est de savoir comment nous pouvons subsister en

permanence devant Dieu ; celui de Bonhoeffer est plutôt que Dieu nous permet de vivre
comme êtres humains» (note 21, citation revue), (b) Denis Müller évoque aussi le fait
que certains éléments de l'Ethique de Bonhoeffer, surtout ceux qui sont liés à des

décisions concrètes, la rapprochent des positions bioéthiques particulièrement conserva-



BIBLIOGRAPHIE 535

trices de Jean-Paul II. Néanmoins. Müller penche plutôt en faveur d'une interprétation
qui mettrait ces passages en contraste avec la politique d'euthanasie de l'État totalitaire.
En effet, il s'agirait davantage d'un prophétisme politique que d'un modèle d'argumentation

concrète pour aujourd'hui, (c) La datation plus tardive de l'Éthique permet aussi
de la rapprocher des lettres publiées dans «Résistance et soumission» ct de l'éloigner
quelque peu du livre «Leprix de la grâce». On sent qu'en écrivant l'Éthique Bonhoeffer
s'acheminait déjà vers «Résistance et soumission». Mais pour ce faire, il devait surmonter

les impasses du luthéranisme conservateur et du positivisme de la révélation de Barth,
(d) De telles réflexions permettent ainsi à D. Müller de redéfinir ct de souligner
l'importance d'un ouvrage tel que l'Éthique de Bonhoeffer. «La réception de Bonhoeffer,

singulièrement de son Éthique, n'a sans doute pas encore été jusqu'au bout de ses

possibilités» (p. XXXVIII). Ce sont surtout les intentions de Bonhoeffer visant à

surmonter les impasses entre luthéranisme conservateur et positivisme de la révélation et
à penser l'autonomie moderne qui sont d'une grande actualité. «Non seulement nous
devons réviser notre conception théologique des relations (trinitairement pensées) entre
Dieu, le Christ, l'Esprit, le monde et l'histoire, afin de transcender une certaine
identification du Christ et de la réalité dans l'Éthique de Bonhoeffer, mais nous devons
également redéfinir l'articulation du théologique, de l'éthique, du social et de l'humain»
(p. XXXIX). Il s'agit donc (avec Joachim von Soosten) de ne pas céder au déduction-
nisme théologique et de penser le pluralisme à l'intérieur de l'Église chrétienne. Dans
ces conditions, une réception de Bonhoeffer peut s'avérer prometteuse si l'on se méfie
de l'hagiographie et si l'on garde à l'esprit que l'œuvre de Bonhoeffer est inachevée,
car stoppée à mi-chemin par ses bourreaux, les nazis. Ce qui précède me semble très

pertinent. Néanmoins, je voudrais encore signaler que l'effort conceptuel visant à

résoudre le problème des relations entre Dieu, le Christ, l'Esprit et le monde est bien
plus impressionnant qu'il ne peut sembler aux lecteurs francophones. D'abord, parce
que les textes sont considérablement dénaturés par la traduction, ensuite parce que des

textes de niveau philosophique, comme par exemple «Akt und Sein», ou le cours de

christologie (1933), n'ont pas été traduits. Et ce sont justement des études récentes

comme les thèses de Boomgaarden (Berne) et de Tietz-Steiding (Tübingen) (cf.
J. Boomgarden, Das Verständnis der Wirklichkeit. Dietrich Bonhoeffers systematische
Theologie und ihr philosophischer Hintergrund in «Akt und Sein», Gütersloh, Christian
Kaiser/Gütcrsloher Verlagshaus, 1999 ; Christiane Tietz-Steiding, Bonhoeffers Kritik
der verkrümmten Vernunft. Eine erkenntnistheoretische Untersuchung, Tübingen, J. B.
C. Mohr & Siebeck, 1999.) qui peuvent montrer les apories mais aussi les enjeux et
la fécondité des efforts intellectuels de Bonhoeffer. Au vu des discussions menées ces
dernières années sur ce qu'on appelle «Chalcedonian patterns» aux États-Unis, il se

pourrait tout de même bien que l'approche christologique à laquelle visait Bonhoeffer

- surtout avec ses formules inspirées de Chalcédoine- soit le modèle le plus convaincant

pour penser les relations entre Dieu et le monde.

Martin Leiner

Éric Fuchs, L 'exigence et le don. Un parcours éthique (1978-1997) (Le champ
éthique - 35), Genève, Labor et Fides, 2000, 240 p.

Le présent ouvrage rassemble 22 contributions d'É. Fuchs, professeur honoraire
d'éthique à la Faculté de théologie protestante de l'Université de Genève, publiées lors
de ces 20 dernières années et ordonnées suivant neuf thématiques : histoire, théologie,
esthétique, politique, droit, médecine, famille, exégèse, spiritualité. Autant de lieux où
s'exerce le discernement éthique et dans lesquels se révèle le mouvement de la réflexion
éthique qui est de conduire à l'ultime vérité : «celle du choix entre les multiples fonnes



536 BIBLIOGRAPHIE

du bien et du mal» (p. 9). Mais le Bien ultime qui détermine l'ordre des valeurs des

autres biens signifie aussi l'entrée dans le domaine des convictions personnelles. C'est
une des raisons pour lesquelles une partie de ce recueil est consacrée à l'exégèse de

quelques textes bibliques. Pour l'A., en effet, la tradition biblique se doit d'être prise
au sérieux, non seulement pour des raisons historiques (en tant qu'une des sources de

la culture occidentale) mais aussi parce qu'aucune solution à la question posée ne pourra
être énoncée sans référence à une méta-éthique d'inspiration religieuse, et plus
précisément d'inspiration biblique et chrétienne. Pour É. Fuchs, la référence au Dieu de Jésus-

Christ, à son message, à l'histoire du salut et à la conception de l'existence humaine
qui en découle, s'élève comme «la seule voie qui nous permette d'échapper au cynisme
d'une morale adaptée aux intérêts, aux modes ou aux pouvoirs dominants» (p. 9). Force
animatrice du recueil perceptible dans les diverses contributions, cette conviction dessine

aussi le profil d'une éthique d'inspiration chrétienne, animée d'un côté par
l'exigence d'une lucidité critique et, de l'autre, par la reconnaissance que l'ultime vérité est

un don indépendant de la volonté humaine. Comme un fil rouge qui traverse les diverses
contributions s'énonce ainsi un des axes fondamentaux de la pensée d'E. Fuchs selon

lequel l'être humain est appelé à répondre à une exigence de justice et de liberté en
reconnaissant qu'il n'est le maître ni de l'une ni de l'autre. Pareille optique conduit l'A.
à démasquer dans les divers domaines de notre réalité humaine lc piège des idoles.

Puisque tout choix de valeur présuppose un choix sur le sens (ou le non-sens) d'un absolu

éthique, toute question éthique implique donc à se poser la question de l'absolu et de
la relation que nous entretenons avec ce dernier. Et la seule façon de ne pas manipuler
l'absolu, n'est-ce pas de le reconnaître s'attestant pour nous dans la personne d'autrui,
de l'autre renvoyant au-delà de lui-même à l'absolu du mystère de l'Autre Avec rigueur
et humilité, ces différentes contributions ont l'art de ramener le lecteur au foyer même
de toute réflexion éthique : le jeu dialogai entre la conscience, l'exigence éthique et la
reconnaissance du mystère de l'a(A)utre. On saura gré à l'A., et ceci n'est pas le moindre
mérite de ce recueil, de rappeler avec force que l'être humain, en éthique, n'est pas le
créateur omnipotent des normes, mais qu'il est appelé à les reconnaître, dans leur
mouvement d'advenue à lui, comme des conditions indispensables de son humanisation.
C'est «toujours dans un rapport avec la transcendance que l'éthique peut être reconnue,
et que peut alors être assumée la responsabilité de l'homme d'inscrire cette exigence
fondamentale de justice ct de liberté dans la réalité concrète de ses comportements
personnels ou sociaux» (p. 140). Greffée sur une dimension transcendante qui la nourrit,
l'éthique se révèle ainsi être profondément chemin d'humanisation et visée vers Celui
qui en est la source.

Éric Gaziaux

Karin Ulrich-Eschmann, Vom Geborenwerden des Menschen. Theologische
und philosophische Erkundungen, Münster-Hamburg-London, Lit Verlag,
2000, 263 p.

Sous ce titre aux abords quelque peu énigmatiques se dissimule une enquête fort
intéressante sur la signification philosophique et théologique du phénomène de la
naissance comme composante anthropologique fondamentale. S'inspirant notamment
de la pensée de Hannah Arendt, l'A. de cet ouvrage, professeure à la Faculté des Sciences
de l'Éducation à Erlangcn-Nürnberg, s'efforce de montrer en quoi une analyse
phénoménologique de notre «être natif» (Geborenwerden ; cette expression allemande
est difficilement traduisible en français : elle suggère notamment la dimension de

passivité et de devenir inhérente à la naissance) appelle nécessairement une remise en

question profonde de nos schémas traditionnels de pensée. Si les nombreuses questions



BIBLIOGRAPHIE 537

qui ponctuent sa recherche peuvent parfois désorienter le lecteur, sa démarche
foncièrement critique et interrogative lui permet néanmoins d'échapper à tout enfermement
dans des conclusions trop rapides ou trop dogmatiques. L'A. est ainsi amenée à prendre
ses distances à l'égard de la tradition dominante en théologie et en philosophie. A la
suite d'Arendt, elle reproche notamment à cette tradition d'avoir encouragé une
conception anthropologique essentiellement centrée sur lc caractère mortel de l'homme. Or,

pour l'A., il s'agit tout d'abord de dépasser cette vision trop étroite de l'humain, en la

complétant par une prise en compte du fait que tout l'horizon ontologique de l'homme
est d'abord commandé par la possibilité ct l'expérience de la naissance, pour mesurer
ensuite les implications philosophiques, théologiques et éthiques de cette conception
renouvelée de l'humain. Lc souci qu'a l'A. de revaloriser la dimension proprement
native de l'humain (cf. p. 19) ne la conduit cependant pas pour autant à endosser les

revendications féministes faisant de la mère l'acteur principal de la naissance (p. 94 sq.).
En effet, selon clic, l'insistance sur le droit qu'a la femme à disposer librement de son

corps, et donc à décider de la vie ou de la mort de l'enfant à naître, aboutit nécessairement

à une conception utilitariste de la maternité, l'embryon étant désormais réduit
ici à n'être plus qu'un «bien» entre les mains de la femme (p. 95). En réalité, cette
critique de l'utilitarisme inhérent à certaines théories féministes (l'A. discute surtout la

pensée d'Adriana Cavarero) s'inscrit dans le cadre d'une dénonciation plus générale de

toutes démarche qui prétend définir exhaustivement la nature de l'homme et qui, par
voie de conséquence, fait de celui-ci une entité directement disponible et manipulable
pour la recherche scientifique (p. 251). Contre toute conception utilitariste, l'A. s'efforce
donc de souligner le caractère fondamentalement insaisissable de l'être humain, lequel
prend racine dans lc secret inviolable de ses origines. Mais l'analyse du phénomène de

la naissance n'est pas seulement pour l'A. l'occasion d'interroger la vision de l'humain
sous-jacente à nos modèles de pensée. Plusieurs thèmes importants du christianisme sont
en effet également brièvement relus à la lumière d'une anthropologie de la naissance.
La mariologie (p. 152 sq.), l'incarnation (p. 112 sq.) et le baptême (p. 191 sq.). pour
ne citer que ces exemples, reçoivent alors un nouvel éclairage et leur possible
signification pour le monde d'aujourd'hui est habilement mise en évidence. De manière
générale, la revalorisation de la dimension native de l'humain permet à l'A. de redéfinir
l'essence même de l'être humain et, par conséquent, de s'interroger sur ce qui fonde
sa dignité. La réflexion anthropologique ouvre ainsi la voie à une réévaluation
théologique et philosophique de certains des grands enjeux éthiques contemporains. Ici, les

questions très spécifiques (brièvement abordées par l'A.) de l'emploi des nouvelles
technologies de procréation ou du statut de l'embryon illustrent bien quelques-uns des

possibles enjeux éthiques du renouvellement de notre vision de l'homme. L'un des

grands mérites de cet ouvrage est donc qu'il s'efforce de nouer un dialogue fructueux
entre les visions philosophique et théologique de l'humain et de réfléchir plus
particulièrement aux implications pratiques de nos diverses conceptions anthropologiques.

Céline Ehrwein

Michel Leplay, Le protestantisme et Marie. Une belle éclaircie, Genève, Labor
et Fides, 2000, 114 p.

La réticence des protestants face à la figure de Marie est, en grande partie, motivée

par une certaine théologie catholique romaine qui semble encourager une dévotion
populaire frisant la «mariolâtrie». Cette piété, soutenue encore ces derniers temps par
la Bulle d'Indiction du Grand Jubilee de l'An 2000, est basée notamment sur deux

dogmes assez récents qui affirment respectivement l'Immaculée conception de Marie
et son Assomption, (proclamés en 1854 et en 1950). Ces dogmes ont, pour des raisons



538 BIBLIOGRAPHIE

différentes, suscités l'indignation des Églises orthodoxe et protestante, creusant un fossé
entre l'Église catholique romaine et les autres confessions. Aujourd'hui, Marie, au lieu
de rapprocher les Chrétiens, les sépare. 11 fallait donc du courage et une solide conviction
œcuménique pour écrire un livre sur «Le protestantisme et Marie», tâche à laquelle s'est
attelé Michel Leplay. pasteur réformé, journaliste et écrivain. Dans la première partie
de son livre il évoque «Marie chez les Protestants», en exposant notamment la position
des Réformateurs qui, il faut le rappeler, n'étaient pas opposés à une piété mariale pour
autant qu'elle ait comme fondement l'Écriture seule. On découvrira aussi avec plaisir
et intérêt les quelques pages consacrées à la figure de Marie dans les traditions musicale
et picturale du protestantisme. Après un bref parcours du Nouveau Testament l'A.
examine, sans complaisance et souvent avec humour, les «exagérations mariologiques»
du côté catholique romain : lc lien entre piété et commerce quant aux images et statues
de la Vierge ; lc rôle de Marie comme co-rédemptricc : les dogmes la concernant etc. En

proposant finalement une démarche qui vise à réconcilier, au moins partiellement, les

positions théologiques divergentes. Michel Leplay reste fidèle au projet du «Groupe des

Dombes» dont il est membre depuis de nombreuses années et qui, par ses études et
réflexions, invite inlassablement à une «conversion des Églises.» Même si l'on ne suit

pas en tous points les «propositions mariales» de l'A., la lecture de ce livre stimulera
une réflexion qui dépasse les positions arrêtées de part et d'autre ct qui annonce ainsi
«une belle éclaircie œcuménique.»

Anke Lotz

Sciences François Vouga, Une théologie du Nouveau Testament, Genève, Labor et

bibliques Fides, 2001, 474 p.

La parution de cet ouvrage constitue un événement et un défi. Après les magistrales
théologies du Nouveau Testament de Bultmann, de Conzelmann ou de Lohse, la veine
du genre semblait se tarir. L'éclatement de la recherche biblique et sa spécialisation
extrême ont rendu la tâche particulièrement risquée. Aussi convient-il de saluer
l'initiative de F. Vouga et de nous réjouir de ce que, fort des compétences acquises au cours
de ses années de recherche et d'enseignement, il ait osé relever le défi et inscrire une
contribution à la suite de ces illustres prédécesseurs ; d'autant que, depuis lors, la
recherche néotestamentaire n'a pas stagné et qu'un nouveau besoin de synthèse se faisait
largement sentir. Pour le monde francophone, c'est un privilège. L'ouvrage est donné
à la fois comme un essai et comme un manuel : il peut être lu d'une traite ou consulté
en fonction de problématiques particulières grâce à son index et à sa table des matières
détaillée. Une originalité apparaît immédiatement dans son agencement : rompant avec
les habitudes du genre, qui suivent ou bien l'ordonnance des grandes confessions de

foi ou bien une ordonnance historico-évolutivc des écoles de pensées, l'A. a opté pour
une présentation synoptique confrontant les productions théologiques
néotestamentaires autour de thèmes communs, regroupés en problématiques fondamentales. Ce
mode de faire lui permet - autre originalité - de mettre en valeur des théologies comme
celles de l'épître aux Ephésiens, aux Hébreux, des Pastorales, de Jacques, de 1 Pierre
ou de l'Apocalypse qui ne recueillaient généralement que peu de considération. Les
présupposés de la démarche sont affichés d'entrée. Le message fondateur du Nouveau
Testament n'est pas de nature spéculative, mais existentielle. La connaissance de Dieu
et la connaissance de l'homme y sont conjointes. L'A. se situe ainsi dans l'héritage de

Calvin ct de Bultmann. L'approche et l'interprétation des textes requièrent une attitude
et un langage adéquats. Quelques catégories, puisées chez Pascal et Kierkegaard, joueront

à cet effet un rôle majeur (distinction personne/qualité, paradoxe absolu, désespoir).
La diversité des théologies du Nouveau Testament constitue un autre présupposé. La



BIBLIOGRAPHIE 539

compréhension de Jésus-Christ, de sa personne et de son histoire, n'a pas donné lieu
à des conceptions unanimes. Entre elles, il existe des tensions, voire des conflits. Dès
l'origine, la foi en Jésus ne recouvre pas une unité de pensée, mais un pluralisme. La
diversité et le dialogue doivent donc être postulés comme éléments constitutifs de l'unité
du christianisme. L'ouvrage comprend six parties, encadrées par une introduction et une
reprise de la question de la diversité théologique. Dans l'introduction, l'A. définit les
tâches et les méthodes d'une théologie du NT en la démarquant d'une histoire de la

littérature ou d'une histoire du christianisme. Il se positionne aussi par rapport à trois
questions préalables : celle du Jésus historique : l'événement fondateur du christianisme
demeure Pâques comme chez Bultmann, mais il confirme la liberté prise et vécue par
Jésus ; celle de l'Ancien Testament : entre le NT ct FAT la continuité/discontinuité est
à comprendre de manière dialectique selon le modèle de P. Ricœur ipséité/mêmeté ; celle
de l'inspiration : elle est présentée comme présence d'un quatrième terme dans le

dialogue circulaire entre le message, son auteur ct son lecteur. La première partie
s'attache à l'Évangile, comme événement de parole porteur de salut. Et d'emblée la

pluralité des théologies néotestamentaires apparaît dans la manière de le saisir et d'en
rendre compte : évangile, royaume, justice, élection, nouvelle création, salut, délivrance,
don du St-Esprit, purification, pardon, réconciliation, etc. Sont ainsi examinés et
confrontés les points de vue de Paul, de Marc, de Matthieu, de Luc, de 1 Pierre, de Jean,
de l'Apocalypse, d'Hébreux et des Ephésiens. L'auteur procédera de façon semblable
clans chacun des chapitres. La deuxième partie est consacrée aux destinataires de
l'événement de salut et à la manière dont il les constitue comme sujets. Elle est organisée
selon la triade foi, espérance, amour, et compare sur ces thèmes Marc, Matthieu, Jean.

Jacques, Paul, Ephésiens, les Pastorales. 1 Pierre, Luc, Hébreux et l'Apocalypse. La
troisième partie est centrée sur le fondement christologique. La proclamation de la

résurrection, de la mort ct de l'incarnation de Jésus y est examinée dans les interprétations

qu'en donnent Paul, Luc, Marc, Jean, Hébreux. Matthieu, Ephésiens, Apocalypse
et I Pierre. Il y apparaît notamment que la mort de Jésus n'est pas revêtue partout de

la même valeur sotériologique. La quatrième partie est ecclésiale ; elle s'attache à la
réflexion du NT sur l'Église, lieu de fidélité à l'événement de salut, et compare les
elaborations de Paul, de Jean, de Marc, de Matthieu, des Ephésiens et des Pastorales.
La cinquième partie constitue une curiosité dans ce plan. Elle abandonne les auteurs
neotestamentaires pour présenter deux paradigmes classiques de la théologie du Nouveau

Testament, celui de F.-C. Baur et celui de R. Bultmann. Ils sont évoqués après

l'ecclésiologie en tant qu'ils appartiennent, eux aussi, à l'histoire de la fidélité, mais
cette évocation n'est qu'illustrative, donnant à regretter que l'A. n'ait pas situé expressément

son projet par rapport à ses prédécesseurs. La sixième partie est eschatologique.
Elle regroupe les perspectives neotestamentaires sur les choses dernières, faisant
apparaître, là aussi, la foisonnante diversité de représentations : parousie, millénium, jugement

dernier, résurrection des morts, vie éternelle... Sont passés en revue : Matthieu,
Marc, Jean, Paul, Apocalypse, 2 Pierre, Luc et les Pastorales. Par la richesse de sa
matière et la maîtrise des thèmes traités, cette théologie du Nouveau Testament met à

disposition du public et des praticiens des Écritures un précieux outil de travail et de

référence, intégrant les résultats de la recherche récente. Elle a le mérite aussi, dans les

flottements suscités par l'engouement pour les apocryphes, de redonner poids et sens

aux fondements canoniques du christianisme. On n'échappera pas, toutefois, à l'impression

qu'un souci d'unification théologique n'est pas tout à fait absent de l'ouvrage ct

que les conflits potentiels de la pluralité théologique se résolvent parfois admirablement

: l'affirmation de l'équivalence entre prédication paulinienne de la croix et
prédication lucanienne de la résurrection ou de l'équivalence entre évangile paulinien et

enseignement du Jésus matthéen en sont des exemples.

Marc-André Freudiger


	Bibliographie

