Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 51 (2001)

Heft: 4: Religion, éthique et démocratie

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 513-540

BIBLIOGRAPHIE

ALAIN MARTIN, OLIVIER PRIMAVESL, L 'Empédocle de Strasbourg (P. Strasb. Gr. Histoire de
Inv. 1665-1666), Introduction, édition et commentaire, Bibliothéque Na- la philosophie
tionale et Universitaire de Strasbourg, Berlin, New York, de Gruyter, 1999,

396 p. et six planches

Si quelqu’un devait tout ignorer de la pensée présocratique et demandait par quel
livre il pourrait commencer 1’¢tude de celle-ci, je répondrais sans hésiter par L'Empé-
docle de Strasbourg. Ce livre est une réussite magnifique, y compris comme objet
matériel, ce qui augmente encore le plaisir du lecteur. L ouvrage se subdivise en trois
parties : une introduction (p. 1-119), contenant une description du manuscrit, une
évocation du contexte archéologique et culturel et une mise en rapport du contenu
philosophique du papyrus avec la doctrine d’Empédocle, décrite et analysée de fagon
a la foisconcise et précise ; la seconde partie (p. 121-157) constitue '¢édition a propre-
ment parler du papyrus, munie d’un apparat critique substantiel et d’une traduction
frangaise et anglaise et est suivie d’une reproduction en fac-similés des fragments du
texte que 1’on retrouve photographiés sur les six planches placées a la fin de ’ouvrage ;
la troisieme partie (p. 159 -323) contient un commentaire mot a mot du texte, avec une
justification minuticuse de chaque legon que proposent les éditeurs : sa lecture présup-
pose une bonne connaissance du grec et s’adresse essentiellement aux spécialistes. —
Le récit de la découverte, puis de I’édition du papyrus, constitue un véritable roman
d’aventure et, pour parvenir a leurs fins, les A. ont di se livrer a une enquéte quasi
policiére dont on ne peut restituer ici que les grands traits. Les fragments de papyrus
inventoriés sous la cote de Strasb. Gr. Inv. 1665-1666 ont ét¢ achetés par un archéologue
allemand le 21 novembre 1904 chez Ginti Faltas, antiquaire a Achmim, [’antique
Panopolis, en Haute Egypte, pour le compte de I'«Abteilung B» (c’est-a-dire celle
regroupant les papyri littéraires) de I’«Agyptisches Museum und Papyrussammlung» de
Berlin. A la suite d’un tirage au sort entre les différentes bibliothéques de I’empire,
Strasbourg, ville allemande a cette date, regoit les deux cadres dans lesquels sont
disposés péle-méle des morceaux épars de papyrus qui restent dans cet état jusqu’en
1990, date a laquelle «les responsables de la *Bibliothéque Nationale et Universitaire
de Strasbourg’ en confient 1’édition a A. Martin. Le 4 décembre 1992, un premier
recoupement était établi avec un fragment d’Empédocle connu par la tradition indirecte»
(p. 2) et en 1994 'identification était rendue publique. Le papyrus a ¢té utilisé comme
«matériau de remploi dans un atelier ot I’on fabriquait des couronnes funéraires» (p.103)
et servait d’appui aux feuilles d’or d’une couronne, pos¢e sur la téte de la momie. Le
fait que I’on trouve un morceau de papyrus dans une tombe prés de Panopolis montre
la dispersion importante de la philosophie grecque jusque dans une région assez reculée.
Que le papyrus ait été retrouvé dans une tombe, ne doit faire penser forcément a un
usage funéraire et eschatologique du texte d’Empédocle, il s’agit plus probablement d’un
hasard et non d’un «choix délibéré » (p. 38), puisque le pliage et le montage du papyrus
indiquent de fagon nette qu’il n’était utilisé que comme matériau de remploi. Nous
sommes en présence d’un texte d’une valeur exceptionnelle : ¢’est «l’unique témoin
direct de I'une des ceuvres majeures de la production présocratique (p. 8). Jusqu’a
présent «l’apport des papyrus ¢tait [...] nul dans le cas d’Empédocle» et «74 (+ ?)
hexamétres complets, ou lacunaires, sont maintenant accessibles dans un manuscrit



514 BIBLIOGRAPHIE

antique appartenant a la tradition directe. 54 d’entre eux étaient précédemment incon-
nus» (p.102). Dans la marge, en regard du vers 30 (du fragment a (ii)) on trouve une
indication stichométrique, soit un G, signifiant que «le copiste en est a la 300° ligne
de son labeur» (p.22). Cette indication est essentielle : elle permet notamment de «situer
cet ensemble [¢’est-a-dire le texte du papyrus] de maniére absolue dans [’ceuvre d’Em-
pédocle», puisque «les premicres lignes conservées de a recoupent les derniers vers du
fr. 17 D.» (p. 103). En outre, elle permet de se faire une idée de I'ampleur du poeme
d’Empédocle et de répondre de fagon quasi certaine aux questions nombreuses que les
interprétes se sont posées concernant les liens chez I’ Agrigentin entre les fragments
cosmologiques et les fragments a teneur plus religieuse, regroupés, suite a une indication
de Diogéne Laérce sous le titre de Kavgarmoi («Purifications»). En combinant les
informations tirées de Simplicius, qui est une de nos sources majeures pour les fragments
d’Empédocle, les auteurs proposent au terme de leur analyse, la s€quence suivante : «{r.
17 D ¥ 8 gt 21 D oli [ B761,] sl 23D woifts 26D il 350 50t 98D
[= fr. 20D]» (p. 109), intégrant les fragments nouveaux aux fragments déja connus. Les
A. montrent qu’avec «le témoignage du papyrus, la distance entre les théories physique
et démonologique s’amoindrit «puisque qu’il semble que les démons «font leur entrée,
sous la forme d’une 1€ personne du pluriel,dans des passages du livre I des Fusikav
de contenu nettement physique» (p.119) et que, plus généralement, «I’hypothése de
Uinterpénétration des deux aspects de la pensée d’Empédocle» (ibid.) est largement
confirmée parles résultats que 1’on peut tirer de I’étude du papyrus et «quoiqu’il en soit
de la relation entre les deux titresy, les deux A. pensent qu’«Empédocle n’a développe
qu’une doctrine, dont le papyrus, par une rencontre heureuse avec la recherche récente,
concourt a restituer a la fois ’adiversité et la cohérence» (ibid.).

STEFAN [MHOOF

JuLes VUILLEMIN, Mathématiques pythagoriciennes et platoniciennes, Paris,
Librairie scientifique et technique Albert Blanchard, 2001, 152 p.

Ouvert par une présentation de Roshdi Rached, cet ouvrage se compose d’une
introduction et de six études. Trois d’entre elles reprennent d’anciens articles que A.
a revus et corrigés. Le théme général est la recherche des connaissances mathématiques
pythagoriciennes auxquelles Platon se rapporte dans divers passages de ses dialogues.
La conclusion de I'A. est que Platon connaissait la propriété de décomposition unique
d’un nombre entier en un produit de facteurs premiers non décroissants, diverses
relations entre les nombres polygonaux, la preuve de Iirrationalité de v2, V3 et V7 et
des procédés d’approximations rationnelles de ces irrationnelles. Ces divers résultats
s’obtiennent sans peine lorsqu’on représente les nombres entiers par des rectangles de
points. Cependant Platon rejetait ces procédés de «calculateurs» que leur aspect géo-
métrique rendait indignes de Iarithmétique. Seules des considérations purement numé-
riques pouvaient convenir aux faits mathématiques que Platon interprétait philosophi-
quement. Selon I’A., il les rangeait dans I"arithmétique proprement dite ou science des
nombres entiers et dans la logistique ou arithmétique des fractions. Les preuves qu’ac-
ceptait Platon étaient celles qu’avaient établies les pythagoriciens. Malheureusement on
ne dispose d’aucun témoignage siir concernant les procédés utilisés du temps de Platon.
L’A. s’appuie alors sur des ouvrages de Théon de Smyrne (II° siécle av. J.-C) et
Nicomaque de Gérase (fin du I siécle avant J.-C.), qui, tous deux, ont tenté de
reconstituer ces savoirs pythagoriciens et ['usage qu’en faisait Platon. Nicomaque,
connu d’ailleurs comme un bon mathématicien, désignait les nombres entiers par des
circonlocutions confuses. Il justifiait souvent ses résultats par des vérifications ponc-
tuelles et non par des démonstrations. J. Vuillemin déploie alors des trésors d’ingéniosité



BIBLIOGRAPHIE o

pour reconstituer en langage moderne les calculs de Nicomaque et pour retrouver par
la les raisonnements que faisaient probablement les pythagoriciens. Comme Nicomaque,
il construit des tableaux numériques a double entrée et il opére sur leurs lignes, sur leurs
colonnes et sur leurs diagonales. Par des cheminements souvent astucieux, il obtient
les résultats arithmétiques annoncés. En outre, il livre quelques clés permettant de
décoder certains passages des dialogues platoniciens qui évoquent les faits mathéma-
tiques observés. Par exemple, I'image de la ligne divisée fait ’objet de remarques trés
intéressantes. Il ne faut pas oublier néanmoins que cet énorme travail repose en partie
sur des conjectures. La lecture de ces études est captivante. Elle exige une attention
soutenue parce que le texte mathématique combine des notions ou des termes antiques
abandonnés depuis longtemps et des outils modernes comme la théorie des fractions
continues ou le langage ensembliste qui n’avaient pas cours du temps de Platon.
L’ouvrage mérite toutefois que le lecteur surmonte cet obstacle, parce qu’il ne traite
pas de I'appréciation bien connue de Platon sur la science mathématique, mais des
connaissances arithmétiques personnelles qu’il a exploitées dans ses dialogues.

ANDRE DELESSERT

SAINT THOMAS D'AQUIN, Questions disputées : De ['dme, Introduction, traduc-
tion et notes par Jean-Marie Vernier (Commentaires philosophiques), Paris,
L’Harmattan, 2001, 315 p.

Jean-Marie Vernier nous donne ici la premiére traduction frangaise des 21 questions
qui constituent la Question disputée intitulée De [’dme. On s’accorde actuellement pour
dater cette question De anima de 1'époque du séjour romain de 1'Aquinate,
problablement durant [’année 1265-1266, avant les QQ.75 a 89 de la Prima Pars qu’elle
prépare en approfondissant divers problemes relatifs a I’dme humaine. Cette premiére
traduction est ¢tablie sur I’édition critique du texte latin publié¢ par la Commission
léonine (Cf. Sancti Thomae De Aquino, Opera Omnia, T.XXIV,] Quaestiones
Disputatae De Anima, ed. B.-C. Bazan, Commissio Leonina-Editions du Cerf, Rome-
Paris, 1996). Les 21 questions se répartissent en trois séries de sept. Dans la premiére
série, qui porte sur I'essence de I’ame, Thomas d’Aquin reprend les principes fonda-
mentaux d’Aristote en les prolongeant par sa propre métaphysique de I’esse qu’il établit
en réélaborant des principes néo-platoniciens hérités du pseudo-Denys et du Liber de
Causis, de méme qu’il reprend aux théologiens antérieurs certains ¢léments, comme par
exemple, a la Question 3, 1a ‘raison’ de I’ame humaine précisé¢e comme capacité d’union,
unibilitas. Les sept questions suivantes considérent ’ame dans son rapport au corps.
Aprés avoir montré que 1’ame rationnelle devait, en raison de sa place dans la hiérarchie
des substances intelligibles, étre unie a un corps tel que le corps humain, Thomas
d’Aquin traite successivement de la nécessit¢ ou non d’une médiation dans ["union de
I’ame a la matiére corporelle, de I'union de I’ame en tant que forme au corps tout entier
immédiatement, de son unité susbtantielle, puisqu’elle est la fois rationnelle, sensible
et végétative, de son rapport a ses puissances et de son immortalité. Reste la troisiéme
séric, qui a pour théme I'état de I’ame séparée. A partir de I’affirmation que I’dme
séparée du corps peut concevoir intellectuellement, I’ Aquinate démontre alors comment
[’ame séparée a une connaissance des substances séparées (anges et démons) selon
I'influence regue d’elles ou de leur cause supérieure par intuition de son essence, et
comment clle connait tous les étres naturels qui préexistent, comme tout effet dans sa
cause, dans les substances séparées. La derniére question est une réflexion sur les
conditions de possibilité de action du feu corporel sur I’'dame séparée puisque le
chatiment des damnés y fait appel. Comme le dit Jean-Marie Vernier en conclusion de
son introduction, «I’Aquinate exerce ici la puissance et la clarté de son esprit simul-



516 BIBLIOGRAPHIE

tanément sur trois registres qu’il accorde en une puissante harmonie : celui de la
pyschologie philosophique, celui de la métaphysique et celui de la théologie» (p. 26).
La traduction assez littérale du texte a tenu compte du caractére a la fois scolaire et
technique de la disputatio, et se termine par I’index des noms et des ceuvres citées par
saint Thomas.

Jean BOREL

AnTHONY GRrAFTON, Cardano’s Cosmos. The Worlds and Works of a Renais-
sance Astrologer, Cambridge-London, Harvard University Press, 1999, xii
+ 284 p.

A T’occasion du 500° anniversaire de la naissance de Jérome Cardan (Pavie,1501-
Rome, 1576), le trés sérieux supplément scientifique d’un grand quotidien italien a
publié¢ sur lui un article biographique écrit par un historien des sciences qui a réussi
le tour de force de ne jamais écrire une seule fois le mot «astrologie» en parlant de celui
qui fut sans conteste le plus grand astrologue de la Renaissance. Cette attitude, qui
montre la difficulté de certains milieux se prétendant «scientifiques», mais qu’il serait
plus juste de qualifier de «scientistes», a tout simplement comprendre la mentalité d’une
époque si différente de la leur, se situe exactement a 'opposé de I’approche de I’A.
de cet ouvrage. Ainsi que le remarque dans sa présentation Katherine Park, professeur
d’histoire de la science a I’'Université Harvard, Anthony Grafton insiste «en présentant
I"astrologie non comme une activité irrationnelle et intellectuellement discutable, mais
plutét comme un ensemble complexe et bien établi de théories et de pratiques treés
semblable au savoir médicaly. Cardan ¢tait en effet aussi médecin mais, en vrai esprit
de la Renaissance, il ¢tait en méme temps mathématicien, physicien et philosophe, sans
oublier I'astrologue, dont les consultations trés recherchées dans I’Europe entiére et trés
chérement payées par ses riches et puissants clients servent de fil rouge a cette pas-
sionnante biographie. Pour I’écrire, Grafton, professeur d’histoire a I’Université Prin-
ceton, s’est basé sur I’édition posthume en dix volumes des ceuvres de Cardan par
Charles Spoon (Lyon, 1663}, mais il a intégré a son €tude les annotations manuscrites
portées en marge des ceuvres de Cardan qu’ils possédaient — et qui sont aujourd’hui
dispersés dans les bibliothéques et les archives de Berlin, Cambridge (Mass.), Ham-
bourg, Leipzig, Londres, Munich, Oxford, Paris, Princeton, du Vatican, Vienne et
Washington — par quelques-uns de ses plus ou moins illustres contemporains, comme
Fredericus Staphylus, Janus Cornarius, Richard Bruarne, Gabriel Harvey, John Dee,
John Aubrey, William Lilly, Elias Ashmole et Philippe Melanchton. Ce dernier, que
Grafton qualifie de «aficionado of astrology» (p. 88), ne s’est pas contenté de recopier
dans un carnet les génitures d’hommes illustres publiées par Cardan dans son édition
de 1543 des Libelli duo, mais il a calculé lui méme des horoscopes de naissances
«alternatifsy pour quelques-uns d’entre eux, dont le pape Paul TIT et Martin Luther. A
propos de ce dernier, en effet, circulaient déja de son vivant plusieurs dates et heures
de naissance différentes (le 22 octobre 1484 4 3 heures 22 minutes ou a 9 heures de
Paprés-midi, ou alors le 10 novembre 1483 & 11 heures de Paprés-midi), qui €taient
utilisées par ses partisans ou par ses détracteurs dans la polémique qui faisait rage a
propos du rdle joué par le réformateur allemand dans le renouveau de I’Eglise. En
quelques pages trés brillantes, Grafton résume les enjeux de cette querelle astrologico-
theologique dont les implications avaient été étudiées par Aby Warburg. Cette magni-
fique présentation biographique de Cardan nous offre une image trés compléte, diver-
sifiée et haute en couleurs, de la vie intellectuelle du XVIC siécle européen.

Fasrizio FRIGERIO



BIBLIOGRAPHIE 517

HerMANN CoHeN, Commentaire de la «Critique de la raison pure» de Kant,
présenté, traduit de [’allemand et annoté par Eric Dufour (Passages), Paris,
Cerf, 2000, 259 p.

Par la publication du livre ici présenté, la collection «Passages», dirigée par Heinz
Wisman, affirme, une fois de plus sa position remarquable dans ["univers du livre. En
offrant au public la traduction francaise d’un commentaire de la Critique de la raison
pure de Kant, publié en 1907 par un grand philosophe juif et allemand, elle livre une
preuve performative de son dévouement aux passages entre disciplines, cultures et
époques. Elle représente ainsi le véhicule idéal pour un livre qui invite au décentrement
et dont la lecture est énormément profitable pour I’amateur de la sagesse dans beaucoup
d’aspects. En s’appropriant ce texte, les lecteurs auront ’occasion d’entreprendre plu-
sieurs immersions a la fois. Par la lecture de I’excellente introduction, ils seront con-
frontés a la genése et aux positions essentielles du courant néo-kantien de 1'Ecole de
Marbourg que la philosophie contemporaine des écoles, analytique ou autre, n’oublierait
qu’a son propre détriment. Ils seront ¢galement familiarisés avec les bases de la position
philosophique de Hermann Cohen ainsi qu’avec sa réception et transformation chez Paul
Natorp et Ernst Cassirer. Les lecteurs se rendront compte qu’en suivant Eric Dufour
sur ce chemin introductif, ils ont été, en méme temps, initiés a la problématique de la
philosophie kantienne. Le seul aspect qui me parait négligé dans I’introduction, et qui
est pourtant important pour Cohen lui-méme dés le début du commentaire, est le
«passage» ou le lien difficile entre la philosophie transcendentale et I'éthique au sein
de la Critique de la raison pure. On comprend ce qu’est une intuition, un concept, une
catégorie dans la philosophie transcendantale, mais I’on ne comprend mal ce qu’est une
idée pour Kant si I’on ne tient pas compte du lien et de la transition de la théorie a
la pratique et de la pratique a 1’ésthétique et la politique. Si I’éthique ne fait pas partie
de la philosophie transcendantale, comme c’est suggéré par Kant (B 28-29) et par Cohen
(p. 63), I'on voit mal comment elle pourrait constituer le «fil directeur» du canon de
la raison pure (p. 238). Une lecture progressive de Kant, telle qu’elle est a juste titre
suggérée par Dufour, doit donc aboutir a la problématisation de la transformation
pratique de la philosophie par une précision des notions de «chose en soi», «idée» et
«idéal» dans la considération pratique ou éthique. Ce qui donnerait aussi lieu a un apergu
des limites du commentaire de Cohen, qui, comme le signale Dufour, ne veut pas se¢
référer aux autres ceuvres de Kant et qui se prive donc d’une lecture progressive de la
Critique de la raison pure a la lumiére du «progrés» que Kant a fait dans les annces
1790 en développant sa philosophie dans sa dimension ésthétique et cosmopolitique
selon I'idéal du bien supréme transformé d’un idéal de la metaphysica specialis en un
idéal de I"’humanité sous la loi républicaine. Méme si I’on n’a pas de telles ambitions
totalisantes, il faut tout de méme signaler que la lecture du commentaire de Cohen de
la Critique de la raison pure devrait étre complétée par son Ethik des reinen Willens
(Berlin 1904) et Kants Begriindung der Ethik nebst ihren Anwendungen auf Recht,
Religion und Geschichte (Berlin (1877) 21910) et problématisée par la question de la
relation difficile entre théorie et pratique. Cela ne veut pourtant pas dire que la lecture
de I’introduction du traducteur et du commentaire lui-méme n’offre pas en elle-méme
une excellente introduction a la philosophie kantienne. Reste a dire que le glossaire
allemand-francais (p. 245-248) et I’index des notions (p. 249-253) sont des instruments
précieux qui faciliteront le travail des chercheurs francophones ainsi que des germa-
nophones qui se donnent la noble tiche de faire le passage au monde kantien de la
francophonie.

Francis CHENEVAL



Histoire de
la philosophie

518 BIBLIOGRAPHIE

PauL VaLEry, Cahiers 1894-1914, t. VIIL : 1905-1907, édition intégrale, éta-
blie, présentée et annotée sous la responsabilité de Nicole Celeyrette-Pietri
et Robert Pickering, nrf/Gallimard, Paris, 2001, 520 p.

Ecrits avec une régularité quotidienne exemplaire, de 1894 a 1945, entre quatre et
huit heures du matin, dans le silence de ['aube, les 261 Cahiers de formats divers qu’a
rédigeés Paul Valéry constituent le témoignage a nul autre pareil d’un dialogue solitaire
de soi avec soi, de la pensée elle-méme en quéte d’un intelligibilité maximale de son
fonctionnement. Ils sont le fruit lentement muri d’une expérience mentale prolongée,
ou I’A. fut simultanément ou successivement sujet et objet de sa faculté d’observation.
«Mon devoir n’est pas facile, se dit a lui-méme I’A., il s’agit de ressaisir tout ce qui
représente I’homme, de redescendre aux vrais phénomenes si cachés sous les mots, sous
les habitudes, sous la logique méme, d’apercevoir ce qui est devenu invisible par trop
d’¢évidence, de réunir ce que sépare |’'usage immémorial, de me méfier de tout, de décrire
exactement les faits les plus instables, de construire de toutes piéces des notions nou-
velles, a la méme place ot I’humanité successive en a établi de grossieres. Les autres
font des livres. Mo, je fais mon esprit.» (V, 342) De ces Cahiers, mis a part deux
volumes d’extraits thématisés publiés dans La Pléiade, et I’édition en fac-similé de 29
tomes couvrant plus de 26’000 pages, aucune édition intégrale n’existe a ce jour. Depuis
1987, les éditions Gallimard travaillent a la réalisation de la premiére édition typogra-
phique et critique compléte des vingt premicres années (1894-1914). Les quatre cents
pages que Valéry a rédigces entre le mois de novembre 1905 et le mois de septembre
1907, sont d’une écriture treés dense et toute employée a tenter de cerner les deux activités
complexes de la mémoire et du réve. «La mémoire, note-t-il, est la conservation d’un
schéma de distribution. Elle est le principe d’évolution des coordinations. Toute coor-
dination a lieu dans un systéme ou elle est possible. Elle n’est ni image ni idée ni attitude
mais une correspondance entre les éléments de ces produits. Le passé est la partie de
I’avenir qui est déterminée.» (VIII, 19) Méme si, chez Valéry, un bruit peut faire renaitre,
intact, a 1’occasion, un souvenir d’enfance, on voit, par cette définition, que le statut
de la mémoire a laquelle il s’attache en tant que facteur primordial de la vie mentale,
apparait comme fondamentalement différent de la conception proustienne de la mé-
moire ; la reviviscence du passé doit étre «pilée» et toute structuration rejetée pour que
I’événement puisse étre réduit & un ensemble d’opérations codifiées. A la conjonction
Temps-Mémoire s’ajoute encore dans ce volume I’émergence de la thématique Réve-
Sommeil, qui signale I’amorce d’une voie de réflexion ou le réve et la mémoire entrent
dans un dialogue tout a fait remarquable. L’A. essaie alors de déterminer le réle du réve
dans I’économie générale du fonctionnement mental. Et méme s’il comprend le réve
par opposition a la veille, il ne le tient nullement pour un état anormal, mais pour une
phase particuli¢re, a la fois contraire et complémentaire de la phase diurne. 1l est
intéressant de noter que la différence la plus importante qui sépare les représentations
valéryennes du réve des ¢laborations freudiennes consiste dans le rejet catégorique par
I’A. des Cahiers des approches conduites sous le signe du «significatif». Ce n’est pas
le quoi ? mais le comment ? des productions oniriques qui I’intéresse. C’est la «logique»
de I'apparente incohérence du réve qu’il tente de saisir. On ne trouve donc pas, chez
’A., d’interprétation des réves, car pour lui «le langage ne peut décrire un réve sans
altérer ses caractéres essentiels». Comme le dit Judith Robinson-Valéry qui a participé
a la publication des premiers volumes, «dans ce texte en constant état de genése, de
fourmillement d’idées toujours naissantes et renaissantes, d’énoncés en quéte de solutions,
de questions en quéte de réponses qui, une fois trouvées et entrevues, produisent a leur
tour des questions nouvelles, le lecteur est roi. Peu importe qu’il se trompe dans certaines
de ses interprétations : I’essentiel, ¢’est qu’il partage et vive en communion de pensée et
d’émotion avec Valéry une des plus grandes aventures intellectuelles du XX° siécle.»

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 519

JEAN-PIERRE CoMETTI, Philosopher avec Wittgenstein, Tours, Farrago, 2001,
187 p.

L’A. nous propose ici une nouvelle édition du livre paru déja en 1996. 11 s’agit d’une
tres bonne analyse du parcours philosophique wittgensteinien, a la lumiére de la litté-
rature la plus récente et des derniers débats sur le grand penseur autrichien, dont on
célebre cette année le cinquantiéme anniversaire de la mort. Le livre offre une lecture
originale de I’ceuvre de L. Wittgenstein a partir de son rapport avec la philosophie, de
sa compréhension du langage, mais aussi de sa conception de 1’esthétique. Pour Wit-
tgenstein, la source de la philosophie n’est pas a chercher ailleurs que dans la vie, dans
[’agir. La pensé¢e philosophique est essentiellement grammaticale, elle est une descrip-
tion de I'emploi des concepts dans les jeux de langage. L’A. souligne a ce propos que
le langage ne représente pas pour Wittgenstein une sorte de medium universel, avec un
poids ontologique propre, mais plutdt un outil, ou une caisse a outils organisée selon
des regles d’usage. Certains, comme K.-O. Apel, reprochent a Wittgenstein d’avoir
confondu les présupposés normatifs, indiqués par les formes de vie, avec les présupposés
méthodologiques, et postulent le retour & un fondement presque transcendantal des jeux
de langage. Cette critique, comme Cometti le montre dans son analyse, devient plus
forte chez S. Kripke, lequel entrevoit dans le soi-disant «paradoxe de Wittgenstein»,
formulé dans les Recherches («une régle ne pourrait déterminer aucune maniére d’agir,
car chaque manieére d’agir peut étre mise en accord avec la régle»), le signe d’un
relativisme ou d’un scepticisme de fond. La limite principale de telles critiques est
qu’elles soupgonnent chez Wittgenstein «I’idée que le fait de suivre une régle suppose
une interprétation» (p. 68) qui rendrait compréhensible la régle elle-méme. Mais en fait,
suivre une régle est d’abord une obéissance. Par conséquent, les jugements ne naissent
pas d’un accord avec une réalité¢ indépendante, mais d’une obéissance a la vie : «Le
sens du monde n’est plus «en dehors du mondey, et la solution de 1I’énigme de la vie
ne se trouve pas «en dehors de I'espace et du temps»» (p. 88). Wittgenstein voit ainsi
dans le fondationnalisme le prélude de I’incommensurabilité et du relativisme ; au
contraire ; il croit dans ’ouverture a la possibilité de la compréhension du sens, & une
vision synoptique (Ubersicht) du sens du monde, qui est 1a ou la vie et le langage
s’organisent. Le langage est un instrument de la vie, des contextes d’activité. — L’es-
thétique de Wittgenstein, a laquelle I’A. consacre une étude approfondie, révéle une
attitude déconstructive. Dans le langage, ainsi que dans ’ceuvre d’art, I’essentiel n’est
pas ce qui se dit, mais ce qui se montre. L’A. remarque a ce propos que les questions
esthétiques sont abordées de la méme fagon que les questions conceptuelles : elles
invitent a une compréhension des régles, des raisons. L’ceuvre d’art ne posséde pas de
propriétés intrinséques, et elle n’existe pas pour susciter des réactions psychologiques.
L’art est aussi, comme le langage, une fagon de décrire, il est un geste qui montre son
environnement, son horizon incorporé de sens. — L’A. nous fait bien comprendre que
pour Wittgenstein la philosophie et la vie sont intimement lices. La philosophie est un
travail sur soi-méme. Mais tout travail sur soi-méme «est un travail sur le langage, et
par conséquent sur un bien commun» (p. 158). La vie, comme la philosophie, est comme
un regard difficile sur ce qui est déja donné. Wittgenstein est méfiant a I’égard de toute
profondeur, de toute obscurité. «La recherche de la clarté — nous rappelle I’A. — a pour
nécessaire corrélat I'idée que rien n’est cache, et qu’en ce sens tout est a notre portée,
devant nos yeux» (p. 166). Le langage naturel est la condition, I’espace de la manifes-
tation du sens, et en tant que tel ne peut pas &étre méconnu. Une philosophie, comme
celle de J. Derrida, qui tend a déconstruire la valeur fonctionnelle du langage, risque
de se compromettre elle-méme. En cela derniérement réside I’importance de la contri-
bution de I’A., dans le fait d’avoir présenté la méthode wittgensteinienne non comme
une question de style, mais comme une possibilité pour notre vie.

MATTEO NEGRO



520 BIBLIOGRAPHIE

ISABELLE DE MONTMOLLIN, La philosophie de Viadimir Jankélévitch. Sources,
sens, enjeux (Philosophie d’aujourd’hui), Paris, P.U.F., 2000, 396 p.

Par sa compréhension de I'intérieur, par [’acuité de ses analyses, par la richesse de
son information quant aux sources de I’A. abordé, cet ouvrage fera sans doute date dans
les études jankélévitchiennes et, a coup sir, vient combler une lacune grave. C’est a
un voyage a travers la philosophie de Jankélévitch, elle-méme un voyage, que I'A. nous
convie. Avant de s’embarquer, il s’agit de saisir comment le compagnon de voyage s’est
«préparéy». Romantisme, patristique grecque, mystique occidentale, pensée russe ont
donné sa direction a cette philosophie : celle d’un «réalisme, mais de nature mystique»
(p. 364). Le trajet propos¢ par M™® de Montmollin nous conduira, en s’arrétant lon-
gucment aux ¢tapes principales, celles du Je-ne-sais-quoi et du Presque-rien, de Phi-
losophie premiére ct du Traité des Vertus et en signalant abondamment et avec une
grande pertinence les autres ouvrages quand cela €tait nécessaire, a découvrir les thémes
fondamentaux de cette pensée et de son sens dans le contexte de la philosophie occi-
dentale traditionnelle. Au dela du rationalisme ou du relativisme critique, Jankeélévitch
congoit la philosophie comme quéte de I'instant créateur qui ouvre a la joie, a amour,
a la vie, au divin. «Qui crée, aime, se réjouit, donne, commence, retrouve le sens d’une
divine Verve» (p. 376) C’est finalement une «odyssée spirituelle», une philosophie de
la personne et du «sens de I’amour», pour reprendre le titre d’un ouvrage de Soloviev,
qui se dessinent sous nos yeux et nous donnent a comprendre les enjeux actuels d’une
telle philosophie : encore une fois, ni rationalisme, ni anti-intellectualisme, mais «com-
bat spirituel de la lumiere contre les ténébres», la raison pouvant se faire obscure et
ayant «besoin d’étre éclairée par descente dans le ‘coeur’. Une raison méme trés cultivée
peut demeurer obscure, pour peu qu’elle se ferme a la lumiére de I"'amour» (p. 372),
réconciliation de la philosophie et de la plénitude du réel. Et certes, a travers le parcours
rigoureux et passionné de I’A., on saisit bien I'importance de cette pensée dans une
période de doute, de grisaille, d’asséchement spirituel ou de pur irrationalisme et de
réduction du réel a ce que la raison instrumentale en saisit. — Peut-&tre 1’adhésion de
I’A. au philosophe qu’elle suit I’empéche-t-elle de poser certaines questions critiques ;
ou est-ce volonté de méthode ? Dans tous les cas, le lecteur de Jankélévitch qui a pu
parfois trouver, non sans quelque agacement, un certain aspect verbeux, loin du presque
rien, au moins de la coquetterie dans la prose du philosophe du Traité des Vertus restera
sur son impression ou alors, se rendra tout simplement a ’enthousiasme de I’A. Autre
question a laquelle le méme lecteur n’a pas trouvé de réponse : comment un philosophe
qui parle du pardon, de I’amour, de la musique — d’une certaine musique, a vrai dire
— a-t-il pu tenir certains propos publics sur Heidegger ou sur la musique allemande ?
Serait-ce que méme une quéte spirituelle, si honnéte soit-elle, ne nous préserve pas
toujours de certains aveuglements ?

Micuer. CornU

JacQues RoLLAND, Parcours de ['autrement. Lecture d’Emmanuel Lévinas
(Epiméthée), Paris, P.U.F., 2000, 391 p.

Qui a suivi certaines rééditions de textes de Lévinas sait le beau travail éditorial
qu’'a accompli I’A. Qui a lu les textes de J. Rolland lui-méme sait le réle central que
joue la pensée de Lévinas dans les idées qui y sont développées. Parcours de |’ Autrement
est en quelque sorte ’accomplissement d’un long cheminement en la compagnie de la
philosophie lévinassienne. La thése de I’ A. est que toute |’ceuvre de Lévinas s accomplit
dans Autrement qu’étre. 1l s’agit dés lors, dans une premiére partie du livre, de lire pas
a pas cet ouvrage en partant des concepts et en postulant qu’il y a une «logique de



BIBLIOGRAPHIE 521

["autrement dont ['ambiguité serait la facon» (p. 55). Lecture attentive, trés minuticuse
méme, respectueuse, qui ne manque pas, a 1’occasion, d’entrer en discussion avec
d’autres éclairages : Derrida, Blanchot, entre autres, et qui met en lumiere des points
textuels difficiles tout comme la perspective générale de I’ceuvre. Lecture qui permet
du méme coup de mieux comprendre des problémes non résolus dans le grand ouvrage
qui précede, Totalité et Infini, et qui trouvent leurs solutions dans le livre étudié. Dans
une deuxi¢me partie, I’A. reprend des textes antérieurs a ou contemporains d’Autrement
qu ‘étre, pour, a la fois, les interpréter en eux-mémes et, chemin faisant, montrer qu’ils
conduisent au grand ouvrage. On aura ainsi, en acte, une vérification de 1’hypothése
de travail qui guide toutes ces pages et qui consistait en une vision téléologique de
I’ceuvre dirigée «vers Autrement qu 'étre comme son aboutissement sans a-boutissement.
Se trouverait alors ¢galement justifiée la décision de ressaisir I’ensemble de I’ceuvre a
partir de ce livre» (p. 294). Sont ainsi notamment étudiées les questions de la philosophie
et de son rapport a son histoire, de I’instant, de I’intentionnalité, de la mort. Parcours
de ['autrement, qui aborde Lévinas a 'intérieur du champ philosophique uniquement,
n’est pas un ouvrage d’introduction a un auteur marquant, mais une interprétation fort
rigoureuse et souvent difficile. Certaines coquetteries, certaines lourdeurs de langue ne
facilitent pas toujours 1’acces a un texte qui, sans doute, intéressera grandement tous
ceux qui tiennent la pensée originale de Lévinas pour indispensable a la philosophie
et a la vie éthique.

MicHeL CorNU

ROBERT CHENAVIER, Simone Weil. Une philosophie du travail, Paris, Cerf, 2001,
723 p.; avec la plus récente bibliographie.

Alors que d’aucuns tentent de récupérer la spiritualité de celle dont Camus pensait
qu’il était impossible d’éviter les exigences pour une renaissance de I’Europe, voici un
maitre livre qui réussit a nous présenter la pensée de S. Weil dans toute sa richesse en
suivant I’axe de sa réflexion sur le travail, qui lui tenait tant a cceur ; au point qu’elle
consacra une année de sa bréve existence au travail en usine, afin de saisir de I’intéricur
la «condition ouvriére». L"A., un des meilleurs connaisseurs de S. Welil et notamment
co-responsable de I’édition de ses Euvres complétes, nous permet de comprendre dans
sa genése une pensée qui ne fait qu’un avec une vocation : quéte de la vérité et de la
justice, amour du prochain et de ['univers. Dés ses études avec Alain, S. Weil s’est
intéressée a la notion de travail et, a la fois passionnée par Platon et interpellée par Marx,
elle pensait que manquait au premier le lucide constat que fit le second, mais que
manquait a celui-ci I'indispensable dimension spirituelle du premier. Par I’expérience
du travail, on devient homme, on quitte I’enfance, son égocentrisme et ses illusions.
Par le travail, "imagination se fait réaliste et constructive, prolongeant la création. Au
contraire de I’aliénation chosifiante et sérialisante de la division du travail, on pourrait
réaliser concrétement les droits de I’homme, reconnaissance de |’autre comme sembla-
ble, dans le travail méme. Or trop souvent 1’activité professionnelle ne mérite pas le
nom de travail. Progrés et automatisation sont trompeurs et peuvent étre créateurs de
faux besoins. Dans les crises de notre temps, il faut absolument distinguer deux néces-
sités : celle inscrite dans la nature des choses et celle qui est souffrance due a I’injustice
sociale. Education et formation doivent s’employer a changer le courant dominant qui
vise le rendement avant tout, sans attention a la qualité humaine, a la beauté, a la sagesse.
Pour S. Weil, le travail permet une prise de conscience qui apprend au sujet a renoncer
a son moi égocentrique, ¢goiste et vorace ; et cela sans aucune abdication de respon-
sabilités mais au contraire par un renoncement a la fermeture sur soi au profit d’une
ouverture a ’autre. Le travail est action et pensée, c¢’est par lui que nous saisissons le
monde dans sa réalité en en faisant une lecture réaliste et essentielle : comme dit S. Weil,



522 BIBLIOGRAPHIE

il convient de lire la nécessite derriére les sensations, lire l'ordre derriere la nécessité,
lire Dieu derriére ['ordre. Le vécu sensitif, limité a lui-méme, rend parasite ; le vécu
du travail est celui de la création responsable. Il convient de reprendre le monde du
travail au seul profit économique, qui coupe de la beauté du monde et casse la fraternité.
Dans tous les domaines, une qualité d’attention peut permettre de «retrouver la méta-
phore réellex, celle de ’activité pensante, a la fois sentimentale et rationnelle, qui, dans
'intention et a travers le geste, peut valoriser au plus vrai : le bonheur naturel n’a de
véritable valeur, note S. Weil, «que quand une joie parfaitement pure s’y surajoute par
le sentiment de beauté». Alors est reconnue la présence de Dieu ; il faut comprendre
que «toute parcelle de matiére est eucharistie», et savoir «lire les symboles essentiels
dans la nature méme des choses ; ['univers entier est une grande métaphore, et Dieu
est le supréme poete». On crierait peut-étre a I’idéalisme naif, pourtant c’est celle qui
a souffert sous les cadences, dans la brutalité quotidienne de [’usine, qui revendique
ici la dimension poétique du travail : «les travailleurs ont besoin de poésie comme de
pain [...], besoin que la substance quotidienne de leur vie soit elle-méme poésien. Toute
une pédagogie est 4 concevoir et a pratiquer pour faire apparaitre «les différentes
fonctions sociales comme constituant des préparations également efficaces pour I’ap-
parition dans ’ame d’une méme faculté transcendante, qui a seule une valeur. Alors
I’égalité deviendrait concréte». Quels que soient les bouleversements de la sociéte et
de I’économie planétaire, le travail demeure : «il faut combattre la dégradation de son
régime”, Par sa remarquable étude, I’A. montre dans I'ceuvre — seulement commencée
— de S. Weil ce désir de compléter Platon et Marx pour notre temps, «idée d’une
civilisation fondée sur la spiritualité du travail qu’on s’engage en toute humilité a garder
présente a |’esprit comme guide».

Craupe Droz

Francois Urvoy, Percevoir. De ['idéologie de ['expérience a sa théorie
(Ouverture philosophique), Paris, L Harmattan, 2000, 350 p.

Le propos de I’A. est intéressant. Il pense devoir redonner une certaine crédibilité
a la philosophie, par rapport a la science notamment, en décrivant [’expérience percep-
tive aprés avoir mis entre parentheses tout cadre idéologique préfabriqué. Cela lui permet
de démasquer nombre de préjugés dont ['origine réside dans un systéme de représen-
tation qui nous tient a distance des faits. Au lieu de viser et d’atteindre le monde dont
fait partie le sujet percevant, on s’installe dans le thédtre de la représentation. Alors,
on passe a coté du donné, c’est-a-dire a coté de «ce que la conscience saisit, tel qu’elle
le saisit, au moment ou elle le saisit» (p. 41). La critique vise aussi bien une métaphy-
sique de la séparation (sujet-objet, etc.) qu’un positivisme fixant a priori les conditions
de possibilite de la science ou de ce qu’il faudrait appeler la représentation scientifique.
— L’A. commence par la perception parce qu’elle «occupe une place centrale et déter-
minantes dans toutes les activités humaines» (p.13). Elle est un mode d accés parmi
d’autres, par lequel «le corps propre se situe par rapport a lui-méme et par rapport a
I’environnement». Ainsi la perception a une fonction situante qui est «référence ultime»,
qui «sert de systéme sensible de coordonnées & notre accés a tout ce qui existe parmi
nous» (p.193). Voulant décrire précisément I’exercice méme de cette fonction, I’A. met
en évidence des paradoxes qui nous obligent a reconnaitre comme tenant ensemble ce
que la pensé€e objectivante et analytique avait séparé, ¢’est-a-dire des variantes prises
abstraitement d’une méme dualité fondamentale. S’en tenir aux faits signifie alors que
tout nous est donné par contraste. — Suit une description détaillée du donné perceptif
inséparable de I'acte méme de percevoir. L’A. désire le faire en s’en tenant «au plus



BIBLIOGRAPHIE 523

pres du langage commun». De fait sa description est trés technique ; elle n’a pu étre
réalisée qu’au moyen de la création de néologismes. La lecture est d’autant plus ardue
que le petit glossaire, proposé a la fin de I"ouvrage et qui renvoie aux définitions-clés
du texte, est inutilisable a cause d’une erreur de pagination. Cela risque d’occulter
’intérét du propos. C’est dommage, d’autant plus que I’A. veut donner une suite & son
ouvrage. Etant donné que «le langage naturel forme, en corrélation et a égalité avec
la perception, la partie fondamentale de |’expérience» (p. 342), il veut examiner notions
et concepts grice auxquelles nous pouvons partager nos expériences perceptives.

DoMINIQUE REY

NATHALIE DEPRAZ, JEAN-FRANCOIS MARQUET (€ds), La gnose, une question philo-
sophique, pour une phénoménologie de |'invisible, Paris, Cerf, 2000, 270 p.

Ce volume réunit les communications présentées au colloque organisé sur I’initia-
tive de Nathalie Depraz et Jean-Frangois Marquet et qui s’est déroulé a I’'Université de
Paris IV-Sorbonne, les 16 et 17 octobre 1997, autour du theme «Phénoménologie, gnose,
métaphysique». Entre les limites du gnosticisme historique, jugé hérétique car hostile
a la chair et au monde, et les dangers contemporains de la «Gnose éternelle», qui
véhicule un ramassis syncrétique de croyances mythiques dont le New Age a fait son
miel depuis plus d’une vingtaine d’années, peut-on encore faire une place philosophique
rigoureuse a la gnose ? Quatorze philosophes et historiens ont tenté, a partir de leurs
horizons propres, de donner une réponse positive a cette question. Les quatre premiers
exposés, regroupés sous la rubrique «gnose et incarnation», s’emploient, a I’aide de la
méthode phénoménologique, a réévaluer et réinterroger le gnosticisme historique dans
ses multiples formes, pour mieux cerner sa position face a la chair et au monde, ¢’est-
a-dire a I"incarnation, ses limites comme ses apports possibles. Michel Henry ouvre les
feux en montrant, comme il I’a fait dans toute son ceuvre, que la vérité de la gnose,
c’est que le rapport de ’homme & Dieu ne passe pas par le monde, qu’il n’est pas
médiatisé par celui-ci et qu’il se présente comme un acosmisme radical. Et il conclut
que le christianisme n’a pas a se soumettre au soupgon de gnosticisme si toute réalité,
sur la terre comme au Ciel, est celle de la vie. De son ¢dté Frank Viellart veut rendre
justice & la maniére dont plusieurs Péres de I'Eglise, tel un Clément d’Alexandrie, ont
utilisé les termes de «gnose» et de «gnostique» pour parler du seuil que certains croyants
franchissent dans leur initiation christique, c’est-a-dire dans la conscience qu’ils ont
regue de la grdce, «grace qui atteint son degré extréme dans la connaissance quasi
naturelle de la lumiére divine». Les deux exposés suivants prennent en compte deux
maniéres antithétiques de concevoir la chair et 'incarnation, celle de Tertullien, qui
considére la chair comme la «charniére du saluty (caro salutis est cardo), et le docétisme,
pour lequel elle ne peut étre que le lieu inessentiel d’un apparaitre. La deuxiéme section
illustre une tension interne a I’approche métaphysique de la gnose comme connaissance,
soit par son expérience et sa pratique, soit par sa visée speculative : y sont convoquées
des démarches strictement expérientielles d’une part, issues du soufisme (Thierry
Zarcone) et du bouddhisme (Francisco J. Varela), des relectures de ’idéalisme hégélien
(Jean-Louis Vicillard-Baron) et schellingien (Albert Franz) d’autre part. La troisiéme
section s’attache a mettre en relief sous divers modes les articulations possibles entre
phénoménologie et métaphysique sous I’angle d'une visée de connaissance chez Husserl
(Jean-Frangois Marquet, Arion Lothar Kelkel), Edith Stein (Urbano Ferrer), Eugen Fink
(Hans Rainer Sepp), et Kitaro Nishida (Shin Naga).

JEAN BOREL



524 BIBLIOGRAPHIE

CraUupe DEBRU, Philosophie de !'inconnu : le vivant et la recherche, Paris,
P.U.F., 1998, 443 p.

L’A., responsable du Centre européen d’histoire de la médecine a I’Université Louis
Pasteur de Strasbourg, rassemble dans cet ouvrage quatre chapitres choisis d’histoire
des sciences dans le but de décrire la démarche de la recherche scientifique en médecine
et en biologie. Dans la partie intitulée « Apprendre le réel : Claude Bernard», I’ A. analyse
les recherches du savant frangais sur I’intoxication au monoxyde de carbone. Il propose
de considérer la recherche scientifique comme un processus d’apprentissage dans lequel
les logiques d’inférence utilisées ne se réduisent pas a I’'induction. En effet, la déduction,
["analogie, I’abduction (le fait d’inférer une hypothése a partir d'un fait singulier nou-
veau) et le contexte expérimental y jouent aussi un rdle considérable. Il discute éga-
lement de divers programmes informatiques congus pour inférer 1'étiologie d’une
maladie & partir de diverses données. Il est ainsi possible de comparer la démarche de
’ordinateur a la démarche du scientifique qui disposait en son temps des mémes
informations. — Dans «Résoudre les paradoxes : la neuro-endocrinologie», I’A. retrace
les recherches sur certains troubles de la régulation hormonale tels que 'acromeégalie
et le diabéte insipide. Il parvient & la conclusion que la logique seule ne suffit pas dans
les sciences naturelles. En effet, il subsiste toujours des incertitudes qui obligent le
chercheur a opter pour une démarche plut6t que pour une autre. C’est ce que que Claude
Bernard appelait «le raisonnement expérimental ou dubitatify. — Dans «Classer : les
leucémies et ’inclassable», I’A. aborde la problématique plus générale de la classifi-
cation biologique. Les p. 170-188 constituent un trés bon résumé philosophique et
historique des controverses concernant le fondement de la taxinomie. L’A. montre que
les difficultés liées aujourd’hui a la classification des leucémies ne sont pas tres dif-
férentes de celles du XVIII® siécle concernant la classification des étres vivants. — La
quatriéme partie «Les raisons du réel : la mort cellulaire» pose la question de ['univer-
salite et de la nécessité de la mort dans la nature. L’A. y présente et y discute les
principales découvertes et théories sur la mort cellulaire : la théorie d’ August Weismann
selon laquelle la survie illimitée de I'individu est inutile, I’essentiel étant la conservation
de 'espece, Alexis Carrel qui a cru et fait croire a la longévité illimitée des cellules
somatiques in vitro, Leonard Hayflick qui mit fin & ce mythe, Minot pour qui la mort
est la conséquence de la différenciation cellulaire, Xavier Bichat, Emile Maupas, Marcel
Bessis, etc. Enfin, il aborde "apoptose, une mort programmeée au service d’une com-
munauté de cellules ou d’individus unicellulaires. A partir de ces nombreuses données,
il exprime I’'idée que la biologie a du mal a penser la nécessite de la mort. En effet «la
biologie interpréte le reel comme réalisation de possibles plus qu’elle ne le considere
sous |’angle de la nécessité.» (p. 424) — L’épilogue renoue avec le titre Philosophie de
Uinconnu. L’ A. y distingue deux types d’ignorances : ’ignorance ignorée et I’ignorance
connue. L’ignorance ignorée ne peut porter aucun fruit. C’est I’ignorance connue, ¢’est-
a-dire une ignorance qu’il est possible de cerner, qui peut servir de point de départ a
une recherche. Dans ce sens, il est possible de parler pour la biologie d’une «épisté-
mologie de I’erreur ou de I'imprévisible». — Ce livre est remarquable pour la précision
historique de ses exposés et en raison de la clairvoyance de I’A. en épistémologic des
sciences de la vie. Cependant, il présente moins de liens avec la philosophie que ne
le laisse présager son titre et I'unité de-Pouvrage est parfois difficile a percevoir. En
effet, de nombreuses pages offrent un intérét historique plutét que philosophique et sont
sans doute d’acces difficile pour qui n’est pas initi¢ aux sciences naturelles. Par ailleurs,
certaines considérations philosophiques, en particulier dans la partie intitulée «Philo-
sophie» (p. 425-430), peuvent paraitre discutables et trop sommaires.

JEaN-DavID Poncl



BIBLIOGRAPHIE 525

JoHN LAUGHLAND, La liberté des nations, trad. E. Husson, Paris, Francois-
Xavier de Guibert, 2001, 333 p.

A en croire son sous-titre «Essai sur les fondements de la société politique et sur
leur destruction par I’Europe», le sujet de cet ouvrage serait d’abord la condamnation
de I'intégration européenne. De la part d’un auteur britannique, il n’y aurait pas de quoi
s’étonner! 11 est de fait que ce livre est I'ceuvre d’un eurosceptique, mais, et ¢’est en
cela qu’il ressortit a la philosophie politique, la critique est dirigée au nom d’une certaine
conception de la Cité : le libéralisme classique. Pour un lecteur «continental», il y a
cette fois de quoi s’étonner : le libéralisme n’est-il pas justement a la pointe du combat
en faveur de I’intégration, dans sa lutte contre le nationalisme et pour le cosmopolitisme
ainsi que dans sa défense des Droits de I’homme ? Non, et c¢’est a tort qu’on le pense,
car le libéralisme authentique ne saurait vouloir la dispcmtlon des Etats, puisqu’«un Etat-
nation indépendant est |'expression politique d’un peuple qui releve le défi de la conduite
de ses propres affaires et qui rejette la torpeur qui caractérise les empires» (p. 37).
L.’homme est un animal politique ; il se veut donc membre d’une communauté politique
maitresse de son destin et qui lui permette d’interagir avec ses semblables en faisant
respecter le droit. Supprimer I’Etat, ¢’est donc supprimer la démocratic et le droit. L’A.
parle en général d’Etat-nation, mais le terme est un peu équivoque, «nation» pouvant
faire croire que I’Etat devrait étre constitué sur une base ethnique. Comme on le voit,
ce n’est pas du tout de cela qu’il s’agit, mais de I’Etat de droit, garant des libertés
fondamentales des citoyens. Cependant, I’Union européenne n’est-elle pas a sa maniére
une tentative de créer un Etat (supranational) ? Sans doute, mais la fagon dont clle se
constitue peu a peu montre clairement qu’elle se congoit comme une entité adminis-
trative et non pas politique : «Transferer ’essentiel des décisions économiques 4 I’Eu-
rope est dangereux pour la démocratie. Le pouvoir sera partagé entre trois institutions
irresponsables, au sens juridique : la Banque Centrale, le Conseil des Ministres et la
Commission» (p. 273). Les instances dirigeantes de I’Europe n’ont pas de comptes a
rendre a leur électorat, puisqu’elles ne sont pas élues ; c’est la la négation de la vie
politique et de la démocratic. A terme, 1'Europe réaliserait le programme marxiste pour
lequel, dans la société sans classes, 1l ne s’agit plus de gouverner les personnes, mais
d’administrer les choses : I'économie aura définitivement remplacé la politique. Orga-
nisation rationnelle du monde d’un c6té, promotion de la liberté et de la souveraineté
nationale de l’autre, essentiellement imprévisibles, ce sont la deux conceptions de
["homme qui s’ opposent. Mais si la seconde a ¢té I’origine des guerres que [’on a connues
pendant ce siécle, ne serait-ce pas une bonne raison de faire une entorse au principe
libéral classique (ce que font les libéraux cosmopolites et les sociaux-démocrates) ?
Peut-étre, s’il en allait ainsi ; mais, justement, I’A. consacre de longs développements
historiques a montrer que c’est une illusion de le croire : les plus grand fauteurs de
trouble de ce siécle, nazis et communistes, ont €té les plus ardents pourfendeurs des
Etats-nations et les cosmopolites les plus convaincus. L’A. ne veut pas suggérer que,
par 13, il y aurait une filiation intellectuelle, mais plutét une rencontre sur certains points
de doctrine et pour des raisons parfois semblables. Certaines personnes aussi ont fait
le lien : plusieurs pro-européens convaincus et influents avaient fait leurs classes dans
le gouvernement de Pétain, Mounier, de son coté, considérant le nazisme et le com-
munisme comme des étapes vers un personnalisme intégral (p. 95). L’A. examine encore
longuement une autre idée inspiratrice du mouvement pro-européen : I'hostilité de
I’Allemagne, depuis le traité¢ de Westphalie qui ’avait tant affaiblie, a la doctrine de
I’équilibre des puissances et ses tentatives répétées pour établir une forme d’hégémonie
a son profit. L’Union européenne ne serait que la derniére de ces tentatives, bien prés
de réussir. On le voit, ’A. se veut plutdt exhaustif, alternant les points de vue philo-
sophiques, historiques et géopolitiques. Sa conclusion n’est pas banale ; mais méme pour
le lecteur qui ne se laisse pas convaincre, ce livre a le mérite de nous rappeler qu’il



526 BIBLIOGRAPHIE

existe un courant libéral défenseur de Pexistence des Etats, en tant que structures
politiques garantissant la liberté de chacun et la vie en commun sous 1’¢gide du droit,
et que la «pensée unique» pro-européenne n’est qu’une idéologie parmi d’autres, pas
nécessairement la plus convaincante.

BeERNARD BAERTSCHI

CHRISTIAN ARNSPERGER, PHILIPPE VAN Parus, Ethique économique et sociale,
Paris, La Decouverte, 2000, 122 p.

Ce livre est issu de ’enseignement de C. Arnsperger et de P. Van Parjis dans le
cadre de la Chaire Hoover d’éthique économique et sociale de la faculté des sciences
économiques et sociales de ["Université catholique de Louvain. Il se compose de deux
parties, la premiére décrivant les quatre points cardinaux de ’éthique ¢économique et
sociale, a savoir 'utilitarisme, le libertarisme, le marxisme et enfin I’égalitarisme libéral
de John Rawls, dont un cinquie¢me chapitre décrit les variations possibles. Dans la
deuxiéme partie, ces diverses positions sont confrontées a deux problématiques réelles
qui mettent a I’épreuve leur aptitude a nous guider dans nos choix de soci¢té ct a nous
aider a articuler nos jugements. Les questions posées sont les suivantes : les soins de
santé peuvent-ils étre laissés au libre jeu du marché ? Faut-il ouvrir les frontiéres aux
¢trangers ? L’ouvrage se termine sur un ¢€pilogue consacré au rapport entre la justice
sociale et 1’éthique personnelle, et comporte en outre une excellente bibliographie qui
permettra au lecteur intéressé de donner une suite a ses réflexions. Il s’agit d’un texte
destiné avant tout aux étudiants ou a toute personne qui recherche une initiation aux
théories de 1’éthique économique et sociale. Il est rédigé dans un style trés accessible
et didactique, des tableaux de synthése s’interposant entre les diverses parties et sou-
tenant la compréhension du lecteur. Au-dela de ses atouts pédagogiques, ’ouvrage offre
un acces rapide mais convaincant a des questions complexes et actuelles. Il est porte
par la conviction que I’éthique ne peut répondre aux immenses espoirs placés en elle
qu’a condition de s’astreindre a une argumentation a la fois rigoureuse et concrete et
de prendre acte du caractére pluraliste de nos sociétés. Ou commence I'inacceptable ?
Qu’est-ce qui fera que nos existences auront valu la peine d’étre vécues ? Faut-il tenter
de rendre nos sociétés plus justes ou de les rendre plus libres ? Comment résoudre les
conflits quotidiens entre nos plaisirs et nos devoirs, entre nos multiples allégeances, entre
les attentes légitimes de nos proches et les besoins vitaux des plus nécessiteux 7 Faut-
il respecter la loi méme si d’autres la violent, méme si tous les autres la violent ? Telles
sont les questions qui ouvrent la réflexion des A. Ils n’y répondront pas de manicre
totalement neutre, en se faisant les avocats des théories successives qu’ils présentent.
Celles-ci sont au contraire confrontées a leur regard critique, sans cynisme ni naivete,
sans fanatisme ni fatalisme, selon leurs propres termes. Evitant autant le registre de la
théologie morale que celui de ’anthropelogie philosophique, toutes deux aptes a fonder
nos choix, les auteurs s’appliquent a élaborer une perspective vouce a une quéte de
cohérence plutdt qu’a la recherche de fondements absolus. C’est dans ce cadre que sont
abordées les différentes théories de la justice sociale, comprise comme I’ensemble des
principes qui régissent la définition et la répartition équitable des droits et des devoirs
entre les membres de la société. Si le lecteur reste parfois sur sa faim devant tant d’esprit
de synthése et demanderait volontiers de plus amples explications, cet ouvrage constitue
néanmoins une introduction passionnante a un domaine auquel le cursus académique
traditionnel ne rend a mon sens pas toujours justice. Un tel ouvrage est des lors une
aubaine pour les ¢tudiants qui désirent se confronter & la «pratique intellectuelle» d’une
réflexion éthique appliquée. C’est en définitive le «désir éthique» que les A. esperent
susciter dans nos vies professionnelles comme dans nos engagements sociaux et politiques.

ADELE THORENS



BIBLIOGRAPHIE 527

JURGEN HABERMAS, Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer
liberalen Eugenik ?, Francfort-sur-le-Main, Suhrkamp, 2001, 125 p.

Ce petit ouvrage allemand reprend, en les développant, deux conférences de
I"auteur, tenues a Zurich en 2000 et a Marburg en 2001, Elles ont le mérite de se situer
en pleine actualité, tout en réservant des surprises a qui penserait pouvoir enfermer
Habermas dans des positions étanches. — Le premier texte (p. 11-33) est plus théorique.
Habermas s’y demande s’il y a des réponses post-métaphysiques a la question de la vie
juste. Le plus intéressant ici est sans doute la manicre dont Habermas voit dans la figure
philosophique de Kierkegaard le passage saillant a une éthique postmétaphysique
obligée de se mesurer a la question du juste d’une maniére religieuse et méme théo-
logique. La situation actuelle, selon Habermas, nous confronte a des réalités indispo-
nibles et imprévisibles, qui mettent en jeu le cadre de référence métaphysique des
morales prémodernes. Ethique et morale ne sont plus d’un seul tenant, Or I'eugénique
contemporaine ébranle aussi bien la compréhension élémentaire de soi de ’individu que
la vision sociale de la nature humaine et de I’espéce. — Le deuxieme texte (p. 34-125)
aborde plus directement le sujet de I’eugénique. La continuité et la cohérence entre les
deux conférences sont cependant frappantes : pour parer au danger d’une eugénique
libérale — on pourrait dire aussi : d’une banalisation douce de I’eugénisme —, Habermas
s’interroge sur la compréhension de soi de I’espéce humaine et reprend en conséquence
des questions «substantielles» qu’on avait pu croire abandonnées aux philosophes non
procéduraux : Qu’est-ce que la nature humaine ? Comment distinguer le statut de I’em-
bryon, avec le respect de la vie qui s’attache a ce dernier, et celui des personnes humaines
au plein sens du terme, sans que cette distinction conduise a réduire ’embryon & un
objet, avec les conséquences que 1’on peut observer dans les actuels débats éthiques
sur les cellules-souches embryonnaires, sur ['avortement et sur le diagnostic
préimplantatoire ? Comment reprendre la catégorie arendtienne de la natalité (Natalitdr)
et valoriser la portée du corps dans la compréhension de soi, sans retomber dans
I’ontologie, définitivement identifiée a la métaphysique, mais sans non plus, sur autre
versant, dissocier le destin naturel du destin social ? Comment, enfin, éviter
I’instrumentalisation de 1'étre humain et de son appartenance a ’espéce (Gattung), en
conjurant la confusion de I’étre-né et de I’étre fabriqué ? Telles sont les bonnes questions
que, dans sa veine déontologique bien connue, et sans craindre le meins du monde,
apparemment, le soupc¢on d’espécisme anthropocentrique, Habermas reprend ici avec
force. Une lecture indispensable, en attendant une traduction frangaise qui ne saurait
tarder.

Denis MULLER

Jacques Bouveressk, Essais, t. 111 L'épogue, la mode, la morale, la satire,
Marseille, Agone, Commeau & Nadeau, 2001, 234 p.

Dans ce style bien a lui, de rigueur et d’ironie ensemble, I’A. nous offre ici,
rassemblés par Jean-Jacques Rosat, des textes qui traitent pour [’essentiel de problémes
de philosophie de la culture. Il s’ intéresse notamment a ’analyse de I’irrationalisme ainsi
qu’a la question de la compréhension ou de I'incomprehension entre traditions diffé-
rentes. Il remarque que |’on croit aujourd’hui avoir résolu le probléme de la dualité entre
hommes du réel et représentants de I’idéal en organisant des rencontres éthiques, mais
que ’on en reste le plus souvent aux discours. Dans la conception apocalyptique du
monde, il analyse les notions de «décadence» et de «progres», lesquelles donnent
souvent I'impression de se contredire. Point sur lequel Wittgenstein nous rappelle a
modeste et humble sagesse : «Si vous luttez, alors vous luttez ; si vous espérez, alors



528 BIBLIOGRAPHIE

vous esperez.» Mais la question se pose : laisserons-nous aller les choses de fagon
irresponsable ou empécherons-nous le pire par une action rationnelle et concertée ? Dans
Kraus, Spengler et le deéclin de 'Occident, on voit le premier se demander si «nous
n’avons pas ét¢ assez compliqués pour construire la machine, mais trop primitifs pour
nous faire servir par elle». Pour Kraus, le déclin consiste en la perte ou 'oubli de
I’essentiel et le triomphe du secondaire. «Le progrés célébre des victoires a la Pyrrhus
sur la nature et fait des porte-monnaie avec de la peau humaine.» La oi Spengler fuit
dans I’inhumain, Kraus s’indigne et se révolte. Avec La guerre, ¢’est le jowrnal, on
mesure I'tnvulnérabilité et 'impunité des journalistes, ce qui, en un sens, faisait moins
craindre a Kraus la censure qu'une liberté d’expression nuisible, étouffant la vérité, la
presse devenant mercantile. G. Benn, le peu de réalité et le trop de raison permet a
I’A. d’analyser un pessimisme antihumaniste qui dénonce des moyens démesurés pour
des fins mesquines et la servilité devant les concepts politiques. La vengeance de
Spengler rappelle un penseur oubli€¢ au moment ou I’histoire risque de s’engager dans
la catastrophe prédite, la liberté de presse se transformant en son contraire, devenant
instrument de manipulation et d’asservissement. Pensée unique, le succés décide, non
la preuve ; réduction et simplification triomphent. S’il sait étre critique a I'égard de
Spengler, 'A. D’est aussi a ['égard des antispengleriens démissionnaires. «/nfelix
Austria» met en valeur ’expression d’une pensée qui se distingue du seul modéle
allemand, ce style philosophique anglo-autrichien que I’A. connait en spécialiste. .’ana-
lyse, irremplagable outil, permet de combattre tout impérialisme de pensée par un souci
de vérité, un appel a la clarté, un refus du narcotique métaphysique. Posant la question :
Comment peut-on comprendre une autre tradition ?, I’A. observe que par cet effort
on acquiert un point de vue plus objectif sur sa propre tradition et rappelle combien
la tradition autrichienne d’exigence logique et analytique lui a été source de méthode
pour une philosophie authentique, parce que modeste, «de petits progrés, de petits pas».
Il s’agit d’aller De la société ouverte a la société concréte. Si la société fermée est
troupeau, la société ouverte risque de devenir abstraite, les individus se réduisant a leur
fonction professionnelle. Devant ce danger, il convient de favoriser les vrais groupes,
réels intermédiaires entre Etat et individus, seuls porteurs de raison 4 partager. Il s’agit
aussi de cesser de se demander : Les managers peuvent-ils avoir un idéal ? Reconnais-
sons que nous servons tous Dieu et I’argent ; on ne peut ignorer cet état de fait. Certes
la combinaison actuelle du progrés économique et du chaos social est inacceptable, mais
il est hypocrite de reprocher un manque d’idéal a ceux qui, méme intéressés, réalisent
un peu d’amélioration de I’humanité des humains. Enfin, dans Pourquoi je suis si peu
frangais, ’A. nous explique bien comme il a trouvé ses freres, hors les murs d’une
certaine intelligensia francaise sans intérét pour ["analyse dans les années 60. Car ¢’est
bien cette derniere, quand on en fait bon usage, qui permet de se nourrir substantiel-
lement, et jusqu’au fond des traditions, parce qu’elle développe I’habitude de la pensece
precise. La philosophie comme explicitation de présupposés, clarificatrice, en quéte du
vral, et non comme discours d’une communauté proposant le culte de quelques vedettes ;
une philosophie qui permet de «redécouvrir les charmes discrets de la véritéy.

Craupe Droz

Henrt MALDINEY, Quvrir le rien. L'art nu, Fougéres, Encre Marine, 2000,
475 p.

Qu'est-ce qu'une ceuvre d’art ? Maldiney reprend cette question a son compte en
la radicalisant : en quoi consiste ["originarité de I’ceuvre d’art ? Dans la recherche de
la mise a nu de ses dimensions constitutives, il s’agit d’abord pour I’A. de s’extraire
des conceptions ou ’ceuvre d’art se voit justifiée par le décret d’une instance extérieure



BIBLIOGRAPHIE 529

(comme le jugement de gotit, des critéres/modes socio-historiques, le décret de I’artiste).
Car I'ceuvre est en elle-méme sa justification propre. Elle outrepasse en ce sens la
volonté de I’artiste. Il convient certes de parler de norme, mais celle-ci s’ impose a méme
["ceuvre : ceuvre et art s’articulent comme étre et a étre dans I'ceuvre d’art. «L ’art n’est
pas un objet de représentation. Il est forme de présence.» Cette forme de présence qui
se manifeste dans I’ceuvre échappe au cadre de I'intentionnel et du projet. «En I’art,
nous nous reconnaissons non pas le méme, mais comme [’hote inconnu de nos propres
aitres, qu’une ceuvre d’art nous ouvre pour la premiére fois». Les réflexions proprement
philosophiques qui encadrent le livre (premiére et derni¢re sections) sont stimulées par
un dialogue critique avec la tradition philosophique (les références, tout en donnant au
courant phénoménologique une place importante, sont variées : Platon, Kant, Schelling,
Wittgenstein, Husserl, Heidegger, Merleau-Ponty, Lukacs, Becker, Straus, etc.). La
premicre section définit I’orientation de I’A. dans le traitement de sa problématique :
I’«Originarité de I’ceuvre d’art». Au cours des sections suivantes, il s’agit de se con-
fronter aux ceuvres mémes (des ceuvres picturales), de les laisser se monter, afin de sentir
ce en quoi elles sont ceuvres d’art (seize ceuvres sont reproduites). Le livre de Maldiney
s’offre alors au lecteur comme une invitation au voyage, une invitation (initiation) a
’ouverture de la rencontre saisissante qu’est la relation esthétique, et cela a travers un
cheminement attentif et ¢veill¢ a ’écoute de 1'étre-ceuvre des ceuvres d’art. Comment
une toile peut-elle apparaitre comme espace de présence, comment peut-elle s ouvrir
et m’ouvrir cet espace qui advient du rien ? L’A. scrute d’abord les notions de «Vide»
et d’«Espace du paysage» (dans la peinture occidentale mais aussi a partir d’ceuvres
chinoises). Ensuite, une série d’études consacrées a des ceuvres de peintres du XX°¢ siécle
(Kandinsky, Jawlensky, Delaunay, Mondrian, Bazaine, de Staél et Tal Coat) souligne
comment I’abstraction participe a la manifestation de I’art. Enfin, dans la derniére
section («L’ceuvre d’art comme essence»), Maldiney revisite les concepts-clés de sa
réflexion philosophique sur I'ceuvre d’art : fond et motif, espace de présence sentie,
rvthme, vide, lieu de I'ouvert. Ceux-ci lul ont été suggérés par les ceuvres mémes, par
le biais de la relation esthétique que développent les sections centrales du livre.

THoMAS VAN HAEPEREN

MICHELE SACQUIN, Entre Bossuet et Maurras. L ’(mtzprotestcmtivme en France
de 1814 a 1870 (Mémoires et documents de 1’Ecole des Chartes — 54),
Préface de André Encrevé, avant-propos de Philippe Boutry, Paris, Ecole
des Chartes, 1998, 526 p.

Ce livre entend se situer en quelque sorte a I’intersection de I’histoire religieuse
et de I’histoire politique ou des idées du XIX® siécle, pour comprendre comment on
passe d’une controverse religieuse classique a un d¢bat moderne dans lequel 1’anti-
protestantisme présente toutes les caractéristiques d un mythe politique, au méme titre
que ’anticléricalisme ou ['antisémitisme, selon 1’analyse qu’Anatole Leroy-Beaulieu
fait en 1902 des «doctrines de haine». Ce terme de «mythe», indiqué dans le titre, fait
référence aux travaux plus généraux de Raoul Girardet (Mythes et mythologie politique,
1990), déja mis en ceuvre par Michel Leroy, en 1992, dans Le Mythe jésuite de Béranger
a Michelet. Que la controverse politico-religieuse fasse rage en France au XIX¢ siécle,
le corpus de textes sur lequel s’appuie M. Jacquin le prouve largement. Dans un livre
de présentation impeccable (a part le /apsus calami de la p. 116 ot Newman est
prénommé Charles), elle a dépouillé 258 ouvrages catholiques et 278 protestants. En
maniant ces chiffres, il faut bien se souvenir que la minorité protestante s’¢léve a moins
de 2% durant la période considérée, comme le souligne Philippe Boutry dans son Avant-
Propos. C’est surtout autour des mouvements du Réveil et des Eglises libres que va se

Histoire de
la théologie



Théologie
contemporaine

530 BIBLIOGRAPHIE

polariser le conflit. L ouvrage retrace d’abord le contexte du point de vue de la place
du protestantisme en France et de la réaction catholique, puis analyse en détail les
ouvrages de controverse, qui répétent bien souvent les mémes arguments et contre-
arguments (1’aprés Bossuet), pour enfin dégager la métamorphose de ces thémes en un
mythe politique. Les grands ténors catholiques de la controverse sont souvent des
évéques confrontés dans leur diocése a des fortes minorités protestantes, M#" d’ Astros,
évéque de Bayonne puis archevéque de Toulouse ; M#" Plantier, évéque de Nimes ;
Mg de Villecourt, évéque de La Rochelle et Saintes, mais aussi des clercs comme les
abbés Desmoulins, Cattet, Labouderie, Prompsault, etc. Je pense que la traduction en
francais du P. Ignaz Dollinger, sj, des années 1847-1850 aurait di étre accompagnée
d’un sic. Il y a évidemment de tout, et toutes les nuances, dans ’attitude des catholiques.
Le plus extréme est certainement "abbé Gaume, rendu célebre par son Ver rongeur,
ou il pourfendait I’étude des classiques paiens dans les colleges catholiques, et qui, en
1854, dans son Catéchisme de persévérance, donne comme ¢lément de définition du
protestantisme : «il permet de croire tout ce qu’on veut et de faire tout ce qu’on croit»
(cité p. 256). Mais M#" de Bonald, évéque du Puy en 1835, n’hésite pas a s’adresser
aux protestants en les appelant «fréres séparés», anticipant la formule irénique des
premiers temps de I’cecuménisme du XX° siécle. Les nuances sont perceptibles chez
les catholiques dans leur approche des événements historiques, comme la Saint-Barthé-
lemy, I’édit de Nantes ou la Révocation.Montalembert, Lacordaire, ou méme Dom
Guéranger, 1’abbé de Solesmes, sans en tirer les mémes conséquences, s’opposent
ensemble sur ces sujets a |’intransigeance polémique de Veuillot. Chez les protestants,
beaucoup de pasteurs, dont Bruitte-Barbey, prétre puis pasteur, Bungener, Georges
Goguel dit de Champey, Malan, le trés abondant Frangois Puaux, et le trés polémique
Napoléon Roussel. Il y a évidemment chez eux tout un arsenal d’anticatholicisme, mais
il est vrai que les circonstances politiques n’en font pas alors une idéologie. C’est bien
cette transformation en mythe qui est développée en finale par intégration des ¢léments
exposés. Les différents ressentiments se focalisant sur le grief politique, économique
et national, ont relativement peu a voir avec la théologie : il y a 1a une vraie dégradation
de Bossuet 2 Maurras. A cet égard, concernant I’émergence du «libre examen au début
du siécle, M. Sacquin confirme, en les nuangant, les analyses du P. Lecler. En refermant
ce livre, qui deviendra un instrument de travail pour le spécialiste du XIX® siecle, on est
moins frappé par la stérilité de ces controverses que par leur aveuglement, bien décelé
par Alexandre Vinet quand il écrit dans Le Semeur, le 23 novembre 1835 (cité p. 129):
«Catholiques, vos dangers ne sont pas dans le protestantisme ; protestants, vos dangers
sont encore moins dans le catholicisme ; et les uns et les autres, vous avez un autre ennemi,
c’est I"athéisme qui, du sein de la confusion de toutes les idées et du tumulte de toutes
les passions, ¢léve sa téte hideuse et promene des regards satisfaits sur un siécle sans foi».

Guy BEDOUELLE

DieTricH  BONHOEFFER, Qekumene, Universitdt, Pfarramt, 1931-1932,
herausgegeben von Eberhard Amelung und Christoph Strohm (Dietrich
Bonhoeffer Werke — 11), Giitersloh, Chr. Kaiser Verlag/Giitersloher
Verlagshaus, 1994, 578 p.

Ce volume 11 couvre un peu plus d’une année — cruciale — dans la vie de Bonhoeffer,
de la fin du mois de juin 1931, ot il est de retour de son année d’études a New York,
a la fin du mois d’octobre 1932, ou commence le semestre d’hiver a Berlin. Privat-docent
a la Faculté, aumonier des étudiants a la Technische Hochschule de Charlottenburg,
pasteur d’un groupe de catéchumenes dans le quartier ouvrier de Prenzlauer Berg, B.,



BIBLIOGRAPHIE ks

agé de 25 ans, s’engage tous azimuts au service de I'Université et de I’Eglise. On
relevera en particulier dans ce volume de nombreux documents concernant I’activité
cecuménique de B., un aspect relativement peu pris en compte par les chercheurs
francophones, avec le texte de sa conférence : «A propos de la base théologique du
travail de I’ Alliance universelle» (juillet 1932), son allocution a Gland (aotit 1932), etc.
Comme secrétaire allemand de la jeunesse de 1’Alliance mondiale, B. s’est beaucoup
dépense dans le secteur Life and Work du mouvement cecuménique. Ces relations
internationales lui seront trés précieuses plus tard. Comme privat-docent, il donne au
semestre d’hiver un cours important pour sa propre eévolution sur «L’histoire de la
théologie systématique au XX° siécle» (inédit en frangais) ainsi qu’un autre cours, plus
connu, en été sur «L’essence de ['Eglise» ainsi qu’un séminaire : «Y a-t-il une éthique
chrétienne ?» Ce sont ces deux questions, ecclésiologique et éthique, qui I"occuperont
désormais principalement. Techniquement, les éditeurs ont reproduit le texte du cours
sur I’Eglise selon les notes des étudiants, Hanns Riippell surtout ainsi que Wolf-Dieter
Zimmermann, et non la reconstitution faite en son temps par Otto Dudzus (cf. en
francais : La Nature de !’Eg!z‘se, Labor et Fides, 1972). Cette édition intéressera donc
surtout les spécialistes. En guise de consolation pour les professeurs de théologie
d’aujourd’hui (!), les étudiants qui suivirent ce cours €taient une quinzaine seulement. ..
«Je donne un cours laborieux sur ’essence de "Eglise», éerit-il & son ami suisse Erwin
Sutz. Les lettres a Sutz sont peut-étre ce qu’il y a de plus intéressant dans ce volume,
car c’est dans cette correspondance que 1’on trouve les éléments les plus saillants a
propos de la situation allemande du moment, sur Barth (dont il fait la connaissance en
juillet 1931 a Bonn), ainsi que sur son activité de prédicateur, dont il dit : «Je ne parviens
pas & dépasser le genre de prédication ou I'on essaie de tout dire, pour étre a la fin
oppressé par ’horrible sentiment d’avoir passé a coté de [’essentiel. C’est le probléme
du caractére concret de la proclamation qui me travaille actuellement a ce point».

Henry MoTTU

DIETRICH BONHOEFFER, Berlin 1932-1933, herausgegeben von Carsten
Nicolaisen und Ernst-Albert Scharffenorth (Dietrich Bonhoefter Werke —
12), Gitersloh, Chr. Kaiser Verlag, Giitersloher Verlagshaus, 1997, 629 p.

On trouvera dans ce nouveau volume, qui gravite autour du 30 janvier 1933 quand
Hindenburg appela Hitler a la chancellerie, tout comme dans les autres numéros de la
collection, des lettres, des cours, articles et conférences, des prédications. On relévera
surtout les textes originaux du mémoire sur le Social Gospel aux Etats-Unis (en alle-
mand), le cours devenu célébre sur la christologie du semestre d’ét¢ 1933, Darticle
courageux (mais écrit encore dans le langage traditionnel) sur «L'Eglise devant la
question juive» du 15 avril 1933 qui réagit au paragraphe aryen du 7 avril (B. se bat
quasiment seul, avant Niemoller et Barth), la premiére esquisse, dite «version du mois
d’aolt», de la Confession de Bethel, rédigée avec Wilhelm Vischer, enfin la courte
méditation «Que doit faire aujourd’hui I’étudiant en théologie ?» Cette période, qui voit
le destin politique de I’Allemagne basculer, correspond & la décision définitive de B.,
marginalisé par 'establishment académique et ecclésiastique, de s’engager pour une
Eglise en passe de devenir, selon ses veeux, une Eglise confessante. B. part en effet pour
Londres a la fin octobre 1933 et c’est la que comme pasteur il va désormais agir au
sein de 'opposition ecclésiale, puis politique au nouveau régime. Deux remarques
encore : a) on comprend mieux grace & ce volume pourquoi B. est parti pour Londres,
en fait parce que, comme beaucoup d’opposants au régime {en particulier les pasteurs
d’ascendance juive ou qui avaient épousé des femmes juives), il y était contraint et ne
trouvait plus dans 1'Eglise berlinoise les appuis nécessaires (sa candidature comme



952 BIBLIOGRAPHIE

pasteur de paroisse fut plusieurs fois refusée) ; b) B. ne signa pas la version officielle
de la Confession de Bethel que I’on avait édulcorée justement & propos de la «question
Juive», comme on disait alors (cf. postface des éditeurs : p. 486-490).

Henry MoTTu

DieTrICH BONHOEEFER, lllegale Theologenausbildung : Sammelvikariate 1937-
1940, herausgegeben von Dirk Schulz (Dietrich Bonhoeffer Werke — 15),
Giitersloh, Chr. Kaiser Verlag/Giitersloher Verlagshaus, 1998, 762 p.

L’ouvrage recouvre la période dite «des vicariats collectifs», la plus difficile de
I’Eglise confessante et de Bonhoeffer lui-méme, entre la fermeture du Séminaire pastoral
de Finkenwalde par la Gestapo le 28 septembre 1937 et le debut de ’année 1940. C’est
I’époque ou B. et ses étudiants, obligés d’entrer dans 1’illégalité, tentent de poursuivre
leur travail de formation et d’engagement paroissial dans quelques paroisses et districts
«confessants» de la Poméranie de I’Est (Koslin, Schlawe, Sigurdshof — actuellement
situés en Pologne). Ces efforts, qui restérent modestes vu les circonstances, furent
contrecarrés puis interrompus par le harcelement du ministre Kerrl, délégué nazi aux
questions ecclésiastiques, puis par la mobilisation des séminaristes et la guerre. Quant
a B., son existence itinérante devient de plus en plus précaire. Interdit de séjour a Berlin,
résolu 4 objecter au service militaire dans I’armée de Hitler pour raisons de conscience,
occupé clandestinement par les préparatifs d’un coup d’Etat, son statut de «prédicateur
auxiliaire» ne peut plus le protéger d’une issue inéluctable. Ses amis et sa famille
cherchent alors & le faire fuir ’Allemagne ; d’ou les s€jours en Angleterre, puis aux
USA et le retour que I’on connait. Ce volume contient, outre un grand nombre de lettres,
le journal d’Amérique, divers travaux de ’aprés-Finkenwalde, dont Tentation, le
mémoire trés intéressant sur le protestantisme aux USA, des esquisses de prédications
et d’études bibliques (en particulier sur les épitres pastorales, p.303-328, sur le Psaume
119, p.499-537). Les lettres a I’évéque Bell, a Niebuhr, 4 Paul Lehmann sont parmi les
plus émouvantes. [’étau se resserre progressivement sur ce prédicateur itinérant et cet
cecuméniste qui choisit librement de rentrer dans ’antre de la Béte.

Henry MoTTU

RENATE WIND, CralG L. NEssanN, Wer bist Du, Christus ? Ein okumenisches
Lesebuch zur Christologie Dietrich Bonhoeffers (Kaiser Taschenblicher —
167), Giitersloh, Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, 1998, 80 p.

Ce petit livre passionnant retrace les tenants et aboutissants de deux lectures croisées
de I'ceuvre de Bonhoeffer. L'une aux Etats-Unis, bien décrite par Craig Nessan, est
partic dans les années 60 de la notion de monde devenu adulte (world come of age)
et de la mouvance de la théologie apres la «mort de Dieu» (Hamilton, Altizer, Cox,
van Buren, ete.). La pensée de B. était comprise comme la Iégitimation théologique du
processus de la sécularisation. Un-pet plus tard, le public américain a «découvert» la
christologie de B., grice a une premiere traduction (1966), Christ the Center, puis une
seconde (1978). Peu a peu donc on a acquis aux USA une connaissance plus compléte
et christologique du théologien luthérien. Les Lettres de prison n’étaient alors plus
interprétées comme une innovation absolue, mais comme le développement d’intuitions
anciennes. Renate Wind décrit quant a elle la réception exactement inverse de B. en
Allemagne. On est parti dans I’immédiat aprés-guerre d’un B. théologien de I’Eglise



BIBLIOGRAPHIE 533

confessante, purement ecclésial, voire piétiste (on ne savait pas alors que faire de son
martyre pour des raisons «politiques»). Puis on a peu a peu réinterprété B. en termes
beaucoup plus engagés a gauche, en relisant certains de ses écrits du moment, tel son
mémoire sur le mouvement du Social Gospel, sa conférence sur la question juive, sa
participation a la rédaction de la premiere version de la confession de foi de Bethel,
etc. Renate Wind relit ainsi B. dans cette perspective, pour lutter contre la «dépoliti-
sation» de sa pensée. Le livre se termine par d’importants extraits du cours sur la
christologie, mais aussi des théses de Barmen, de Brecht, de Kurt Marti et d’autres. Un
beau livre grace auquel on comprend micux pourquoi le dialogue cecumeénique porte
des fruits quand il est mené a partir de deux cultures différentes.

Henry MoTTU

DieTrRICH BONHOEFFER, Ethigue, 4° édition francaise (Le Champ éthique — 16),
Geneve, Labor et Fides, s. d. (réédition parue en 1997), 250 p.

Deux préfaces intéressantes, mais un choix dans I’édition des textes qui laisse a
désirer. Voila ce que je pourrais dire, en résume, de la 4° édition en langue frangaise
de I'Ethique de D. Bonhoeffer. Prenons d’abord la question de ’option prise quant au
plan de Pouvrage, qui est en fait une simple réédition de la traduction antérieure (une
nouvelle traduction elt ét¢ une entreprise beaucoup plus ambitieuse de la part de
I’éditeur, comme on peut le comprendre a la lecture des préfaces notamment). C’est
ainsi que Denis Miiller reléve qu’en 1992, dans le cadre de 1’édition critique de I’en-
semble des ceuvres de Bonhoeffer, publiée par la maison d’édition Christian Kaiser, le
plan de I’ Ethique subit quelques bouleversements : nouvel ordre des textes (on privilégie
Pordre chronologique) et nouveaux textes. En outre, nous savons aussi qu’il existe
plusieurs projets du plan d’ensemble de ['Ethique de Bonhoeffer, dont le plus important
— celut que "on peut dater du début de 1943 — est également mentionné en page XXV
de ladite préface. Or, il apparait difficilement compréhensible que ni 1’ordre chrono-
logique des textes (version Ch. Kaiser), ni cet intéressant projet de 1943 n’aient été pris
en compte et n’alent servi de base a cette nouvelle édition. Celle-ci a conserve le plan
établi par Eberhard Bethge dans la 6° édition allemande de 1963, édition qui avait été
reprise et traduite telle quelle par Lore Jeanneret dans son édition frangaise de 19635.
En fait, cette version frangaise a reproduit fidelement le texte de Bethge, ce qui a posé
de nombreux problémes et a conduit a cette nouvelle et 4° édition. Examinons quelques
faits plus concrétement. On a découvert une premiére version plus longue et fort
intéressante de 'extrait «L histoire et le bien» qui fait toujours défaut dans la traduction
francaise. En effet, comme dans I’édition allemande de Bethge, elle débute par un poéme
de Bonhoeffer intitulé «Stations sur le chemin de la vie». Ce texte figure avant les
préfaces. Or, il n’est éclairé d’aucune note, si bien que le lecteur non averti ne sait ni
d’ou il vient, ni méme qui pourrait I'avoir écrit. De plus, la moiti¢ des sous-titres sont
une invention de Bethge et ne proviennent pas de Bonhoeffer lui-méme. A vrai dire,
cette traduction de 1965 n’est pas fonciérement mauvaise, mais elle comporte certaines
erreurs (cf. la note sur la traduction, p. XLI). A cela sajoute le fait qu’il est difficile
d’y repérer I'arriere-fond philosophique de 1’éthique bonhoefferienne. Prenons simple-
ment la premiére page du texte. On lit: «La premiére tdche de ['éthique chrétienne
consiste a abolir la connaissance du bien et du mal» Or, dans la version originale,
Bonhoeffer utilise le terme hégélien de aufheben, dont le sens est triple : nier/supprimer
— amener 4 un niveau plus élevé — conserver. Sur cette méme page, Bonhoeffer parle
d"Ursprung, expression traduite par origine — notion lourdement connotée par le néo-
kantisme, par Barth et par Jaspers. En effet, la traduction dit que «/ éthique chrétienne
prétend mettre en question ’origine de tous les problémes éthiques». Cette compréhen-



534 BIBLIOGRAPHIE

sion me semble indéfendable, car si ['on se référe exactement au texte de Bonhoefter,
on lit que I'éthique chrétienne parle de /'origine «d’avant» la chute. Car ¢’est de cette
derniére que proviennent la connaissance du bien et du mal ainsi que tous les problémes
¢thiques. Il ne convient donc pas non plus de traduire «der Abfall vom Ursprung» par
«la chute originelle» comme cela a été fait, mais bien plutdt par «la défection de
Porigine». Vu 'importance de I"Ethique de Bonhocffer, on ne peut étre que décu de
ne pas encore disposer d'un texte complet, fiable et a la hauteur des recherches actuelles
dans le monde francophone, d’autant plus qu’une version italienne de la nouvelle édition
des ceuvres completes de Bonhoeffer vient, elle, de paraitre. Revenons cependant aux
deux préfaces qui, autant celle d’Eric Fuchs (p.. XVI-XXD) que celle de Denis Miiller
(pp.XXI-XLI), sont des plus intéressantes. Eric Fuchs s’emploie, quant a lui, & donner
quelques informations bréves mais précises sur la réception francophone de Bonhoeffer.
On apprend, par exemple, comment I’image de Bonhoeffer a évolué : d’abord considéré
comme un auteur essenticllement «spirituel», puis comme le prophéte d’un christia-
nisme non-religieux — voire le défenseur ou ’«ap6tre de la nécessité de vivre la mort
de Dieu» (André Dumas), il a enfin €té reconnu en tant que «théologien». On s’apergoit
¢galement que Uintérét pour Bonhoeffer dans le monde francophone n’a cessé de croitre,
méme s’il existe encore peu de travaux réellement scientifiques a son égard, contrai-
rement a I’Allemagne et au monde anglophone. Denis Miiller (sa propre préface fait
I’objet d’une reprise revue et amplifiée dans son ouvrage L éthique protestante dans
la crise de la modernité. Généalogie, critique, reconstruction, Paris-Genéve, Le Cerf-
Labor et Fides 1999, p. 268-286) part de son coté du constat que le changement majeur
qu’a apporté cette nouvelle édition consiste en une datation plus tardive des premiers
grands fragments de ’Ethique. 1l semblerait en effet que les premiers textes aient été
cerits a partir de 1942, et non pas de 1939-40. Si tel est le cas, cela jette un nouvel
¢clairage sur trois questions essentielles a 'interprétation du texte, a savoir: (a) la
relation entre la théologie de Bonhoeffer et celle de Barth ; (b) 'influence de Ihistoire
du I11¢ Reich sur I’Ethique de Bonhoeffer ; (¢) la relation de I Ethigue aux autres écrits
de Bonhoeffer. Les perspectives ouvertes par ce nouvel éclairage sont si riches et vastes
que D. Miiller en tire méme des conséquences (d) quant a I'impact de Bonhoeffer et
de son ceuvre aujourd’hui. Reprenons ces quatre points : (a) Il semble donc probable
— au vu de cette nouvelle datation — que Bonhoeffer ait consulté les épreuves de la
Kirchliche Dogmatik de Barth (volume [1/2) avant d’achever la rédaction de tous les
textes de I’ Ethique. Si I’on considére les deux méthodes de I'éthique bonhoefferiennc
que Larry Rasmussen a mises en évidence, soit I’éthique en tant que formation
(Gestaltung) et I’ ¢éthique a partir du commandement divin, cette derniére semble en effet
directement liée a de probables discussions avec Barth. La premicre, ¢’est-a-dire ['éthi-
que en tant que formation, liée au motif de la reconnaissance de ’autonomie du monde,
peut étre comprise comme une critique de Barth. Des différences qui existent entre Barth
et Bonhoeffer sur le plan de I’E‘Iht‘que, on peut retenir (avec Dietz Lange) que Bonhoefter
dépasse ladite tendance au théocratisme de Barth en reconnaissant progressivement
I’autonomie relative du naturel. Cela lui permet de micux distinguer 1’agir de Dicu et
I’agir de ’homme et de retenir la doctrine luthérienne des ordres («de la conservation»)
sous la forme de la doctrine des mandats et d’aboutir ainsi a des concrétisations qui
paraissent plus proches des réalités humaines et sociales que 1’¢thique de la Kirchliche
Dogmatik 11/2. De plus, Bonhoeffer souligne davantage la dimension de la responsabilité
interpersonnelle, alors qu’a son époque Barth parlait presque uniquement de la respon-
sabilité¢ de I’homme «devant Dieu». D. Miiller souscrit ainsi aux propos de L. Rasmussen
qui disait: «Le théme de Barth est de savoir comment nous pouvons subsister en
permanence devant Dieu ; celui de Bonhoeffer est plutét que Dieu nous permet de vivre
comme €tres humains» (note 21, citation revue). (b) Denis Miiller évoque aussi le fait
que certains éléments de I’Ethique de Bonhoeffer, surtout ceux qui sont liés a des
décisions concrétes, la rapprochent des positions bioéthiques particuliérement conserva-



BIBLIOGRAPHIE 535

trices de Jean-Paul II. Néanmoins, Miiller penche plutét en faveur d’une interprétation
qui mettrait ces passages en contraste avec la politique d’euthanasie de 1’ Etat totalitaire.
En effet, il s’agirait davantage d’un prophétisme politique que d’un modéle d’argumen-
tation concréte pour aujourd’hui. (¢) La datation plus tardive de I Ethique permet aussi
de la rapprocher des lettres publiées dans «Résistance et soumission» et de 1éloigner
quelque peu du livre «Le prix de la grace». On sent qu’en écrivant l’El‘/u'que Bonhoeffer
s’acheminait déja vers «Reésistance et soumission». Mals pour ce faire, il devait surmon-
ter les impasses du luthéranisme conservateur et du positivisme de la révélation de Barth.
(d) De telles réflexions permettent ainsi & D. Miiller de redéfinir et de souligner
I’importance d’un ouvrage tel que I’ Ethique de Bonhoeffer. «La réception de Bonhoef-
fer, singuliérement de son Ethigue, n’a sans doute pas encore ét¢ jusqu’au bout de ses
possibilités» (p. XXXVIII). Ce sont surtout les intentions de Bonhoeffer visant a sur-
monter les impasses entre luthéranisme conservateur et positivisme de la révélation et
a penser 'autonomie moderne qui sont d’une grande actualité. «Non seulement nous
devons réviser notre conception théologique des relations (trinitairement pensées) entre
Dieu, le Christ, I’Esprit, le monde et 'histoire, afin de transcender une certaine iden-
tification du Christ et de la réalité dans I’Ethique de Bonhoeffer, mais nous devons
¢galement redéfinir ’articulation du théologique, de 1’éthique, du social et de I’humain»
(p. XXXIX). I s’agit donc (avec Joachim von Soosten) de ne pas céder au déduction-
nisme théologique et de penser le pluralisme a Pintérieur de I’Eglise chrétienne. Dans
ces conditions, une réception de Bonhoeffer peut s avérer prometteuse si 1’on se méfie
de I"hagiographie et si 'on garde a 'esprit que I'ceuvre de Bonhoeffer est inachevée,
car stoppée a mi-chemin par ses bourreaux, les nazis. Ce qui précede me semble trés
pertinent. Néanmoins, je voudrais encore signaler que 'effort conceptuel visant a
résoudre le probleme des relations entre Dieu, le Christ, I'Esprit et le monde est bien
plus impressionnant qu’il ne peut sembler aux lecteurs francophones. D’abord, parce
que les textes sont considérablement dénaturés par la traduction, ensuite parce que des
textes de niveau philosophique, comme par exemple «Adkt und Seinn, ou le cours de
christologie (1933), n’ont pas été traduits. Et ce sont justement des études récentes
comme les theses de Boomgaarden (Berne) et de Tietz-Steiding (Tibingen) (cf.
J. Boomgarden, Das Verstindnis der Wirklichkeit. Dietrich Bonhoeffers systematische
Theologie und ihr philosophischer Hintergrund in « Akt und Seiny, Giitersloh, Christian
Kaiser/Giitersloher Verlagshaus, 1999 ; Christiane Tietz-Steiding, Bonhoeffers Kritik
der verkriimmten Vernunft. Eine erkenntnistheoretische Untersuchung, Tiibingen, J. B.
C. Mohr & Siebeck, 1999.) qui peuvent montrer les apories mais aussi les enjeux et
la fécondité des efforts intellectuels de Bonhoeffer. Au vu des discussions menées ces
derniéres années sur ce qu’on appelle «Chalcedonian patterns» aux Etats-Unis, il se
pourrait tout de méme bien que 1'approche christologique a laquelle visait Bonhoeffer
- surtout avec ses formules inspirées de Chalcédoine— soit le modéle le plus convaincant
pour penser les relations entre Dieu et le monde.

MAaRTIN LEINER

Eric Fuchs, L ‘exigence et le don. Un parcours éthique (1978-1997) (Le champ
éthique — 35), Genéve, Labor et Fides, 2000, 240 p.

Le présent ouvrage rassemble 22 contributions d’E. Fuchs, professeur honoraire
d’¢thique a la Faculté de théologie protestante de I'Université de Genéve, publiées lors
de ces 20 derniéres années et ordonnées suivant neuf thématiques : histoire, théclogie,
esthétique, politique, droit, médecine, famille, exégese, spiritualité. Autant de lieux o
s’exerce le discernement ¢thique et dans lesquels se révele le mouvement de la réflexion
éthique qui est de conduire a ['ultime vérité : «celle du choix entre les multiples formes



536 BIBLIOGRAPHIE

du bien et du mal» (p. 9). Mais le Bien ultime qui détermine ['ordre des valeurs des
autres biens signifie aussi I’entrée dans le domaine des convictions personnelles. Cest
une des raisons pour lesquelles une partie de ce recueil est consacrée a 'exégese de
quelques textes bibliques. Pour I'A., en effet, la tradition biblique se doit d’étre prise
au sérieux, non seulement pour des raisons historiques (en tant qu’une des sources de
la culture occidentale) mais aussi parce qu’aucune solution a la question posce ne pourra
étre énoncée sans référence a une meéta-¢thique d’inspiration religieuse, et plus préci-
sément d’inspiration biblique et chrétienne. Pour E. Fuchs, la référence au Dieu de Jésus-
Christ, a son message, a [’histoire du salut et a la conception de I’existence humaine
qui en découle, 8’¢éléve comme «la seule voie qui nous permette d’¢chapper au cynisme
d’une morale adaptée aux intéréts, aux modes ou aux pouvoirs dominants» (p. 9). Force
animatrice du recueil perceptible dans les diverses contributions, cette conviction des-
sine aussi le profil d’une éthique d’inspiration chrétienne, animée d’un c6té par ’exi-
sence d’une lucidité critique et, de 'autre, par la reconnaissance que ['ultime veérité est
un don indépendant de la volonté humaine. Comme un fil rouge qui traverse les diverses
contributions s*énonce ainsi un des axes fondamentaux de la pensée d’E. Fuchs selon
lequel I'étre humain est appelé a répondre & une exigence de justice et de liberté en
reconnaissant qu’il n’est le maitre ni de 'une ni de I"autre. Pareille optique conduit I'A.
a démasquer dans les divers domaines de notre réalité humaine le piége des idoles.
Puisque tout choix de valeur présuppose un choix sur le sens {ou le non-sens) d’un absolu
éthique, toute question éthique implique done a se poser la question de ["absolu et de
la relation que nous entretenons avec ce dernier. Et la seule fagon de ne pas manipuler
["absolu, n’est-ce pas de le reconnaitre s’attestant pour nous dans la personne d’autrui,
de I’autre renvoyant au-dela de lui-méme a I’absolu du mystere de I’ Autre ? Avec rigueur
et humilité, ces différentes contributions ont 1’art de ramener le lecteur au foyer méme
de toute réflexion éthique : le jeu dialogal entre la conscience, ’exigence éthique et la
reconnaissance du mystére de "a(A)utre. On saura gré a A, et ceci n’est pas le moindre
meérite de ce recueil, de rappeler avec force que I’étre humain, en éthique, n’est pas le
créateur omnipotent des normes, mais qu’il est appelé a les reconnaitre, dans leur
mouvement d’advenue a lui, comme des conditions indispensables de son humanisation.
C’est «toujours dans un rapport avec la transcendance que I'éthique peut étre reconnue,
et que peut alors €tre assumée la responsabilité de I’homme d’inscrire cette exigence
fondamentale de justice et de liberté dans la réalité concréte de ses comportements
personnels ou sociaux» (p. 140). Greffée sur une dimension transcendante qui la nourrit,
I"éthique se révele ainsi étre profondément chemin d’humanisation et visée vers Celui
qui en est la source.

Eric Gaziaux

Karin Urricn-Escumany, Vom Geborenwerden des Menschen. Theologische
und philosophische Erkundungen, Miinster-Hamburg-London, Lit Verlag,
2000, 263 p.

Sous ce titre aux abords quelque peu €nigmatiques se dissimule une enquéte fort
intéressante sur la signification philosophique et théologique du phénomene de la
naissance comme composante anthrepologique fondamentale. S’inspirant notamment
de la pensée de Hannah Arendt, I'A. de cet ouvrage, professeure a la Faculte des Sciences
de UEducation 4 Erlangen-Niirnberg, s’efforce de montrer en quoi une analyse
phénomenologique de notre «étre natify (Geborenwerden ; cette expression allemande
est difficilement traduisible en frangais : elle suggére notamment la dimension de
passivité et de devenir inhérente a la naissance) appelle nécessairement une remise en
question profonde de nos schémas traditionnels de pensée. Si les nombreuses questions



BIBLIOGRAPHIE 537

qui ponctuent sa recherche peuvent parfois désorienter le lecteur, sa démarche foncie-
rement critique et interrogative lul permet néanmoins d’échapper a tout enfermement
dans des conclusions trop rapides ou trop dogmatiques. L’ A. est ainsi amenée a prendre
ses distances 4 I’égard de la tradition dominante en théologic et en philosophie. A la
suite d’Arendt, elle reproche notamment a cette tradition d’avoir encouragé une con-
ception anthropologique essentiellement centrée sur le caractére morte/ de 'homme. Or,
pour 'A., il s’agit tout d’abord de dépasser cette vision trop étroite de [’humain, en la
complétant par une prise en compte du fait que tout 'horizon ontologique de "’homme
est d ‘abord commandé par la possibilité et 'expérience de la naissance, pour mesurer
ensuite les implications philosophiques, théologiques et éthiques de cette conception
renouvelée de 'humain. Le souci qu’a I'A. de revaloriser la dimension proprement
native de "humain (cf. p. 19) ne la conduit cependant pas pour autant a endosser les
revendications féministes faisant de la mére 1"acteur principal de la naissance (p. 94 sq.).
En effet, selon elle, I'insistance sur le droit qu’a la femme a disposer librement de son
corps, et donc a décider de la vie ou de la mort de enfant a naitre, aboutit nécessai-
rement a une conception wutilitariste de la maternité, I’embryon étant désormais réduit
ici a n'étre plus qu’un «bien» entre les mains de la femme (p. 95). En réalité, cette
critique de "utilitarisme inhérent a certaines théories féministes (I'A. discute surtout la
pensée d’Adriana Cavarero) s’inscrit dans le cadre d’une dénonciation plus générale de
toutes démarche qui prétend définir exhaustivement la nature de ’homme et qui, par
voie de conséquence, fait de celui-ci une entité directement disponible et manipulable
pour la recherche scientifique (p. 251). Contre toute conception utilitariste, I’A. s’efforce
done de souligner le caractére fondamentalement insaisissable de I'étre humain, lequel
prend racine dans le secret inviolable de ses origines. Mais ’analyse du phénomeéne de
la naissance n’est pas seulement pour I’A. occasion d’interroger la vision de ["humain
sous-jacente a nos modeéles de pensée. Plusieurs themes importants du christianisme sont
en effet également brievement relus a la lumiére d’une anthropologie de la naissance.
La mariologie (p. 152 sq.), I'incarnation (p. 112 sq.) et le baptéme (p. 191 sq.), pour
ne citer que ces exemples, regoivent alors un nouvel éclairage et leur possible signi-
fication pour le monde d’aujourd’hui est habilement mise en évidence. De maniére
générale, la revalorisation de la dimension native de I’humain permet a I'A. de redéfinir
I'essence méme de |'étre humain et, par conséquent, de s’interroger sur ce qui fonde
sa dignité. La réflexion anthropologique ouvre ainsi la voie a une réévaluation théo-
logique et philosophique de certains des grands enjeux éthiques contemporains. Ici, les
questions tres spécifiques (brievement abordées par I’A.) de 'emploi des nouvelles
technologies de procréation ou du statut de I'embryon illustrent bien quelques-uns des
possibles enjeux éthiques du renouvellement de notre vision de ’homme. L’un des
grands mérites de cet ouvrage est donc qu’il s’efforce de nouer un dialogue fructueux
entre les visions philosophique et theologique de I’humain et de réfléchir plus particu-
licrement aux implications pratiques de nos diverses conceptions anthropologiques.

CELINE EHRWEIN

MicHEL LEPLAY, Le protestantisme et Marie. Une belle éclaircie, Geneve, Labor
et Fides, 2000, 114 p.

La réticence des protestants face a la figure de Marie est, en grande partie, motivée
par une certaine théologie catholique romaine qui semble encourager une dévotion
populaire frisant la «mariolétrie». Cette piét¢, soutenue encore ces derniers temps par
la Bulle d’Indiction du Grand Jubilée de I’An 2000, est basée notamment sur deux
dogmes assez récents qui affirment respectivement |'Immaculée conception de Marie
et son Assomption. (proclamés en 1854 et en 1950). Ces dogmes ont, pour des raisons



Sciences
bibliques

538 BIBLIOGRAPHIE

différentes, suscités I'indignation des Eglises orthodoxe et protestante, creusant un fossé
entre 1'Eglise catholique romaine et les autres confessions. Aujourd’hui, Marie, au lieu
de rapprocher les Chrétiens, les sépare. Il fallait donc du courage et une solide conviction
cecumenique pour écrire un livre sur «Le protestantisme et Marie», tache a laquelle s’est
attel¢ Michel Leplay, pasteur réformé, journaliste et ¢crivain. Dans la premicre partie
de son livre il évoque «Marie chez les Protestants», en exposant notamment la position
des Réformateurs qui, il faut le rappeler, n’étaient pas opposés a une piété mariale pour
autant qu’elle ait comme fondement I’Ecriture seule. On découvrira aussi avec plaisir
et intérét les quelques pages consacrées a la figure de Marie dans les traditions musicale
et picturale du protestantisme. Apres un bref parcours du Nouveau Testament I'A.
examine, sans complaisance et souvent avec humour, les «exagérations mariologiques»
du cété catholique romain : le lien entre piété et commerce quant aux images et statues
de la Vierge ; le role de Marie comme co-rédemptrice ; les dogmes la concernant etc. En
proposant finalement une démarche qui vise a réconcilier, au moins partiecllement, les
positions théologiques divergentes, Michel Leplay reste fidéle au projet du «Groupe des
Dombes» dont il est membre depuis de nombreuses années et qui, par ses €tudes et
réflexions, invite inlassablement a une «conversion des Eglises.» Méme si I’on ne suit
pas en tous points les «propositions mariales» de I’A., la lecture de ce livre stimulera
une réflexion qui dépasse les positions arrétées de part et d’autre et qui annonce ainsi
«une belle éclaircie cecuménique.»

ANKE Lotz

Francois Vouca, Une théologie du Nouveau Testament, Genéve, Labor et
Fides, 2001, 474 p.

La parution de cet ouvrage constitue un événement et un défi. Aprés les magistrales
théologies du Nouveau Testament de Bultmann, de Conzelmann ou de Lohse, la veine
du genre semblait se tarir. L éclatement de la recherche biblique et sa spécialisation
extréme ont rendu la tache particulierement risquée. Aussi convient-il de saluer I'ini-
tiative de F. Vouga et de nous réjouir de ce que, fort des compétences acquises au cours
de ses années de recherche et d’enseignement, il ait osé relever le défi et inscrire une
contribution a la suite de ces illustres prédécesseurs ; d’autant que, depuis lors, la
recherche néotestamentaire n’a pas stagné et qu’un nouveau besoin de synthése se faisait
largement sentir. Pour le monde francophone, c’est un privilége. L’ouvrage est donn¢
a la fois comme un essai et comme un manuel : il peut étre lu d’une traite ou consulté
en fonction de problématiques particuliéres grace a son index et a sa table des matiéres
détaillée. Une originalit¢ apparait immédiatement dans son agencement : rompant avec
les habitudes du genre, qui suivent ou bien I"ordonnance des grandes confessions de
foi ou bien une ordonnance historico-¢évolutive des écoles de pensées, I’A. a opté pour
une preésentation synoptique confrontant les productions théologiques néotesta-
mentaires autour de thémes communs, regroupés en problématiques fondamentales. Ce
mode de faire lui permet — autre originalité — de mettre en valeur des théologies comme
celles de I’¢épitre aux Ephésiens, aux Hébreux, des Pastorales, de Jacques, de 1 Pierre
ou de I’Apocalypse qui ne recucillaient généralement que peu de considération. Les
présupposés de la démarche sont affichés d’entrée. Le message fondateur du Nouveau
Testament n’est pas de nature spéculative, mais existentielle. La connaissance de Dieu
et la connaissance de I’homme y sont conjointes. L.’A. se situe ainsi dans [’héritage de
Calvin et de Bultmann. L approche et I’interprétation des textes requiérent une attitude
et un langage adéquats. Quelques catégories, puisées chez Pascal et Kierkegaard, joue-
ront a cet effet un réle majeur (distinction personne/qualité, paradoxe absolu, désespoir).
La diversité des théologies du Nouveau Testament constitue un autre présupposé. La



BIBLIOGRAPHIE 539

compréhension de Jésus-Christ, de sa personne et de son histoire, n’a pas donné lieu
a des conceptions unanimes. Entre elles, il existe des tensions, voire des conflits. Dés
["origine, la foi en Jésus ne recouvre pas une unité de pensée, mais un pluralisme. La
diversité et le dialogue doivent donc étre postulés comme éléments constitutifs de ["unité
du christianisme. L ouvrage comprend six parties, encadrées par une introduction et une
reprise de la question de la diversité théologique. Dans I'introduction, I'A. définit les
tiches et les méthodes d’une théologie du NT en la démarquant d’une histoire de la
litterature ou d’une histoire du christianisme. Il se positionne aussi par rapport a trois
questions préalables : celle du Jésus historique : I’événement fondateur du christianisme
demeure Paques comme chez Bultmann, mais il confirme la liberté prise et vécue par
Jésus ; celle de I’ Ancien Testament : entre le NT et I’AT la continuité/discontinuité est
a comprendre de maniere dialectique selon le modéle de P. Ricceur ipséité/mémeté ; celle
de I'inspiration : elle est présentée comme présence d'un quatrieme terme dans le
dialogue circulaire entre le message, son auteur et son lecteur. La premiére partic
s’attache a |’Evangile, comme événement de parole porteur de salut. Et d’emblée la
pluralit¢ des théologies néotestamentaires apparait dans la maniére de le saisir et d’en
rendre compte : évangile, royaume, justice, élection, nouvelle création, salut, délivrance,
don du St-Esprit, purification, pardon, réconciliation, etc. Sont ainsi examinés et con-
frontés les points de vue de Paul, de Marc, de Matthieu, de Luc, de 1 Pierre, de Jean,
de I’ Apocalypse, d’Hébreux et des Ephésiens. L auteur procédera de facon semblable
dans chacun des chapitres. La deuxiéme partic est consacrée aux destinataires de
I"événement de salut et a la maniére dont il les constitue comme sujets. Elle est organisée
selon la triade foi, espérance, amour, et compare sur ces thémes Marc, Matthicu, Jean,
Jacques, Paul, Ephésiens, les Pastorales, | Pierre, Luc, Hébreux et I’Apocalypse. La
troisiéme partie est centrée sur le fondement christologique. La proclamation de la
résurrection, de la mort et de I'incarnation de Jésus y est examinée dans les interpré-
tations qu’en donnent Paul, Luc, Marc, Jean, Hébreux, Matthieu, Ephésiens, Apocalypse
et | Pierre. Il y apparait notamment que la mort de Jésus n’est pas revétue partout de
la méme valeur sotériologique. La quatrieme partie est ecclésiale ; elle s’attache a la
réflexion du NT sur I’Eglise, lieu de fidélité a 1’événement de salut, et compare les
élaborations de Paul, de Jean, de Marc, de Matthieu, des Ephésiens et des Pastorales.
La cinquiéme partie constituc une curiosit¢ dans ce plan. Elle abandonne lcs auteurs
néotestamentaires pour présenter deux paradigmes classiques de la théologie du Nou-
veau Testament, celui de F.-C. Baur et celui de R. Bultmann. Ils sont évoqués apres
I’ecclésiologic en tant qu’ils appartiennent, eux aussi, a ["histoire de la fidélité, mais
cette évocation n’est qu’illustrative, donnant a regretter que 1'A. n’ait pas situé expres-
sément son projet par rapport a ses predécesseurs. La sixieme partie est eschatologique.
Elle regroupe les perspectives néotestamentaires sur les choses derniéres, faisant appa-
raitre, la aussi, la foisonnante diversité de représentations : parousie, millénium, juge-
ment dernier, résurrection des morts, vie ¢ternelle... Sont passés en revue : Matthieu,
Marc, Jean, Paul, Apocalypse, 2 Pierre, Luc et les Pastorales. Par la richesse de sa
matiére et la maitrise des thémes traités, cette théologie du Nouveau Testament met a
disposition du public et des praticiens des Ecritures un précieux outil de travail et de
référence, intégrant les résultats de la recherche récente. Elle a le mérite aussi, dans les
flottements suscités par ’engouement pour les apocryphes, de redonner poids et sens
aux fondements canoniques du christianisme. On n’échappera pas, toutefois, a I'impres-
sion qu’un souci d’unification théologique n’est pas tout a fait absent de I’ouvrage et
que les conflits potentiels de la pluralite théologique se résolvent parfois admirable-
ment : ’affirmation de I'équivalence entre prédication paulinienne de la croix et pré-
dication lucanienne de la résurrection ou de I’équivalence entre évangile paulinien et
enseignement du Jésus matthéen en sont des exemples.

MARC-ANDRE FREUDIGER



	Bibliographie

