Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 4: Religion, éthique et démocratie

Artikel: Individualisme, modeles d'identification religieuse et démocratie
Autor: Tschannen, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 465-474

INDIVIDUALISME, MODELES D’IDENTIFICATION
RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE

OLIVIER TSCHANNEN

Résumé

Dans le prolongement des interrogations soulevées par [ 'ceuvre de Marcel
Gauchet, cet article aborde la question des conditions de possibilité d'une
traduction de la religiosité privée (seule forme de religion a subister apres la
«sortie de la religion») dans le langage et la pratique politiques. Cette question
se pose en particulier pour toutes les formes de religiosité qui considerent la
politique comme ["hyperbole des vices du monde moderne et ne veulent con-
cevoir les changements structurels que comme la somme des changements
individuels, niant par la méme ce qui fait la spécificité de la fonction politique.

Pour désigner la religion dans le monde actuel, Gauchet parle de la religion
«d’apres la religion». Si donc la religion existe encore lorsque la religion
n’existe plus !, cela signific évidemment qu’il utilise le terme «religion» en
deux sens trés différents. En un premier sens, il référe a ce qui, pour lui,
constitue la religion au sens fort, celle dont la forme la plus pure se trouve
a origine des temps et se confond a peu prés avec la tradition. En ce sens,
la religion, c’est I’extériorité absolue du mythe (extériorité¢ temporelle) qui
permet de fonder ’ordre social. En d’autres termes, pour Gauchet, la religion
dans ce premier sens, fort, du terme, remplit une fonction éminemment po-
litique. Et comme il I’explique dans Le désenchantement du monde ?, cette
fonction politique s’est progressivement érodée avec ’avénement du christia-
nisme, pour finir par disparaitre complétement. A I’heure actuelle, la religion
ne remplit plus aucune fonction politique ; comme le disent les théoriciens de

' «La sortie de la religion, ¢’est le passage dans un monde ou les religions con-
tinuent d’exister, mais a I’intérieur d’une forme politique et d’un ordre collectif qu’elles
ne déterminent plus». M. GaucHer, La religion dans la démocratie. Parcours de la
laicité, Paris, Gallimard, 1998, p. 11.

> M. GAUCHET, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion,
Paris, Gallimard, 1985.



466 OLIVIER TSCHANNEN

la sécularisation, avec lesquels il est d’accord, au moins au niveau descriptif 3,
elle a perdu tout pouvoir de controle social 4,

L’ceuvre de Marcel Gauchet est en bonne partie une tentative de compren-
dre les conséquences politiques de la disparition de la fonction politique de
la religion. En d’autres termes, il tente de comprendre comment les sociétés
démocratiques fondent le politique en ['absence de ce facteur structurant
primordial qu’était la religion.

Mais si Gauchet parle de «religion d’aprés la religion», c’est bien que le
terme religion peut prendre un deuxiéme sens, tout a fait différent du premier.
En ce sens, que I’on pourrait appeler «faible», la religion trouve sa source dans
la situation existentielle de 1’étre humain, et s’exprime par une expérience
individuelle. Dans les termes des théoriciens de la sécularisation, la religion
dans le monde moderne n’a pas disparu, mais elle a été privatisée >. Dans le
langage courant, pour signifier cette mutation, on tend a remplacer le terme
«religion» par celui de «spiritualitéy ©.

Si ’on revient a la préoccupation centrale de Gauchet — la compréhension
des sociétés démocratiques — la question qui se pose est de savoir quel role
cette religion «faible» peut jouer dans le jeu politique. Autrement dit, comment
les processus politiques peuvent-ils intégrer cette composante nouvelle, la
religion privatisée, qui se décline notamment sous forme de ce qu’on appelle
désormais les «identités» ? Comment une socié¢té démocratique peut-elle réus-
sir a représenter politiquement des «identités» qui ne se définissent pas comme
politiques, mais bel et bien comme personnelles, privées ?

Ressource collective et ressource individuelle

J aimerais maintenant reformuler la préoccupation centrale de Gauchet et
’opposition entre religion forte et faible dans des termes un peu diftérents. On
peut dire que la religion au sens fort fonctionne comme ressource collective,
en ce sens qu’elle est un outil, un instrument, permettant de résoudre un

3 «Je conteste la capacité explicative ou compréhensive des catégories de ‘laicisation’
ou de ‘sécularisation’, je ne conteste pas leur pertinence descriptive. Elles me semblent
passer a c6té du fond de ce qui fait I’originalité de notre monde — mais j’admets qu’elles
en dépeignent adequatement la surface». La religion dans la démocratie, p. 14-15.

* C’est en ces termes que les théories les plus «classiques» de la sécularisation
définissent leur objet: cf. B. WiLson, Religion in Secular Society. A Sociological
Comment, London, C.A. Watts, 1966 ; et P. BERGER, La religion dans la conscience
moderne, Paris, Centurion, 1979.

3 C’est T. Luckmann qui, le premier, a introduit cette notion dans un cadre théorique
en termes de sécularisation, in The I[nvisible Religion. The Problem of Religion in
Modern Society, New York, Macmillan, 1967,

6 Cf. par exemple W. C. RooF, 4 Generation of Seekers. The Spiritual Journeys
of the Baby Boom Generation, San Francisco, Harper, 1993.



INDIVIDUALISME, IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE 467

probléme social : comment vivre ensemble, comment fonder 1’ordre social ?
Par opposition, la religion au sens faible peut étre considérée comme ressource
individuelle, en ce sens qu’elle est un instrument que nous pouvons utiliser,
en tant qu’individus, pour résoudre des problémes qui se posent dans notre vie
personnelle. Dans cette perspective, on peut parler d’individualisme religieux :
pour comprendre la place que prend la religion dans la vie des individus dans
une société sécularisée comme la ndtre, il faut se demander ce que les individus
en font, concrétement ; comment ils Iutilisent comme ressource pour résoudre
des problémes qui se posent a eux dans leur trajectoire personnelle. Je me situe
dans le sillage de la perspective pragmatiste américaine de la fin du XIX®
siécle 7, qui considére les idées comme des outils : il faut considérer la religion
comme un outil, au service de fins pragmatiques dans [’existence concrete des
individus. Exemple connu : le port du foulard permet souvent (pas toujours)
a la jeune immigrée de deuxiéme ou de troisiéme génération de se construire
comme sujet, au nom de I'Islam, contre une conception traditionnelle de
I’Islam (celle de ses parents) qui voudrait I’enfermer dans un réle de soumis-
sion. Paradoxalement, c¢’est en se drapant dans la pureté d’un voile islamique
librement choisi qu’elle conquiert son autonomie.

Dans son livre récent sur La religion dans la démocratie, Gauchet dit
Justement que les individus utilisent les traditions religieuses pour définir leur
identité subjective. Ce qui est en jeu dans I’usage fait de la religion, ce n’est
donc plus la question de la vérité, mais celle de I’identité. Conséquence logique
de ceci : I'acceptation du pluralisme. Puisque I’appartenance religieuse ne met
plus en jeu la vérité, mais la définition de soi, on peut accepter que chacun,
en fonction de la définition qu’il se donne de sa propre identité, choisisse de
s’affilier a une tradition religicuse différente. Autrement dit, chacun choisit la
religion qui lui convient le mieux pour dire ce qu’il est, et pour dire en quoi,
Justement, il est différent de tous les autres qui ont choisi une religion diffé-
rente.

Apres avoir reformul¢ les choses de cette manicre, je peux énoncer la
question a laquelle je veux tenter de répondre dans mon exposé. Si I’on admet
que les religions privatisées et leurs expressions identitaires sont ['une des
forces dont doit tenir compte le processus politique démocratique, quelles sont
les conséquences du fait que les contenus religicux privatisés sont des outils
permettant de répondre a des problémes personnels (et non a des problémes
collectifs) ? Autrement dit, existe-t-il une possibilité de traduire le langage des
problemes personnels, privés, dans le langage des problemes politiques, pu-
blics ? Ou, dit encore différemment, quelles sont les conséquences politiques
des contenus religicux privés ? Je crois qu’avec cette question, nous sommes
au cceur d’'une mutation contemporaine fondamentale : celle des rapports entre
le public et le privé.

7 Cf. notamment D. Leving, Visions of the Sociological Tradition, Chicago, Uni-
versity of Chicago Press, 1995.



468 OLIVIER TSCHANNEN

Pour répondre a cette question, je veux tenter d’identifier quelques-unes
des formes concrétes prises par ces religions privées. Pour faire cela, il faut
¢videmment partir des expériences individuelles, des problémes qui se posent
dans ces expériences, et a partir de 1a, voir quelles sont les solutions religieuses
qui peuvent y étre apportées. Dans un deuxicme temps seulement, on pourra
se¢ demander quelles sont les implications politiques de ces solutions privées.

Les récits de conversion

On peut prendre comme point de départ les récits de conversion. Et volon-
tairement, je m’en tiendrai a des exemples tirés du christianisme. Dans Le pélerin
et le converti 3, Daniéle Hervieu-Léger décrit plusieurs types de trajectoires de
conversion. Parmi ceux-ci, deux se détachent plus particulierement, parce qu’ils
peuvent étre rattachés a des positions sociales assez précises. Le premier con-
cerne les classes populaires, le second les classes moyennes supérieures.

Dans le premier cas, celui des convertis d’origine populaire, le probleme
a résoudre est «l’expérience désespérante de la galére» : une vie chaotique,
vécue dans une situation de déclassement social et d’échec personnel. La
conversion apporte une réponse a ce probléme (et bien souvent cette réponse
vient aprés une série d’autres réponses qui ont men¢ a des impasses : le
militantisme révolutionnaire, la drogue, la route, les sectes). La réponse fournie
par la religion consiste avant tout en une mise en ordre. Grace a la conversion,
on passe d’une vie chaotique a une vie ordonnée. Et cet ordre vient par deux
moyens : celle de I’intégration dans une communauté (une nouvelle «famille»),
et celle de [’émotion. On aura reconnu, je pense, le type de conversion qu’on
observe dans les mouvements évangéliques et pentecotistes.

Dans le deuxieme cas, celui des convertis de la classe moyenne ou moyenne
supérieure, le probléme a résoudre est tout différent. On ne peut guére se
plaindre d’une vie chaotique ou d’un sentiment d’échec social, bien au con-
traire. C’est bien plutdt une vie trop réglée, et trop remplie de mondanités
percues comme futiles, qui pose probléme. La conversion apporte une réponse
a ce probleme. Et la réponse fournie consiste avant tout en la découverte d’un
nouveau sens de la vie, en la découverte de ce que rétrospectivement on va
appeler la «vraie vie». On passe d’une vie professionnellement suractive et
mondainement débridée, mais vide de sens, a une vie plus calme, plus sereine,
ou peut se développer un souci authentique de soi. Et ce sens nouveau de la
vie vient par deux moyens : la dimension éthique du christianisme d’une part,
et sa dimension culturelle (¢’est-a-dire la richesse culturelle accumulée en 2000
ans d’histoire) d’autre part : c’est a travers la profondeur historique et esthé-
tique de la tradition chrétienne que le sens surgit. On reconnait ici un type de

8 D. HEervVIEU-LEGER, Le pélerin et le converti. La religion en mouvement, Paris,
Flammarion, 2001.



INDIVIDUALISME, IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE 469

conversion plus individuel, plus intellectuel, qui peut d’ailleurs dans certains
cas s’appuyer sur des ressources autres que chrétiennes, et par exemple trouver
dans le bouddhisme les outils les plus appropriés. Comme 1I’a montré Frédéric
Lenoir, ¢’est notamment le cas pour les fractions de la classe moyenne qui se
situent du coté des professions enseignantes, para-médicales et sociales, et qui
bien souvent ont une fibre écologique °.

On pourrait bien entendu multiplier les exemples et raffiner les typologies.
Mais ce qui m’importe, ici, ¢’est de mettre en évidence une logique générale
plutot que d’epuiser la diversité du réel. Retenons donc deux situations : chez
les convertis d’origine modeste, une mise en ordre par entrée dans une com-
munaut¢ ¢motionnelle ; chez ceux de classe moyenne, la découverte d’un sens
de la vie qui s’appuie sur une riche tradition.

Une fois ces processus de conversion accomplis, les personnes entrent dans
une nouvelle phase de leur biographie, dans laquelle elles trouvent, généra-
lement, une certaine stabilit¢é et une certaine satisfaction. Cette stabilité s’ap-
puie sur ce qu’on appelle une «identité», c’est-a-dire une maniere de définir
la situation : qui suis-je, dans quel monde est-ce que je vis, et quelle est ma
place dans ce monde ? La aussi, on pourrait décrire une multitude d’identités.
Je vais me contenter d’en décrire deux, en m’appuyant cette fois sur le travail
de Jean-Marie Donegani, qui a ¢tudié le pluralisme religicux au sein du ca-
tholicisme francais '°.

Modeéles d'identification

Donegani décrit sept modeles d’identification au catholicisme, dont trois
seulement peuvent étre qualifiés d’intégralistes, en ce sens que ces personnes
ont placé la foi au centre de leur existence. Ce sont évidemment ces cas qui
nous intéressent. Pourtant, je propose de laisser de coté le premier de ces
modéles, parce que la question que nous nous posons y est trop facilement
résolue : en effet, sous ce qu’il appelle le «modele C» d’identification au
catholicisme, Donegani place les personnes qui lient intimement leur engage-
ment chrétien et leur engagement politique (généralement de gauche). Autre-
ment dit, ce sont des personnes qui sont aux antipodes de ce qui fait probléme
pour nous aujourd’hui, & savoir I’individualisme religieux.

Par contre, sous ce que Donegani appelle les types intégralistes «D» et «E»
d’identification au catholicisme, on trouve deux formes tr¢s proches de celles
mises en évidence par Hervieu-Léger.

? F. LENOIR, Le bouddhisme en France, Paris, Fayard, 1999.

10 J.-M. DonEeGANI, La liberté de choisir. Pluralisme religicux et pluralisme poli-
tiqgue dans le catholicisme frangais contemporain, Paris, Presses de la Fondation na-
tionale des sciences politiques, 1993.



470 OLIVIER TSCHANNEN

Le premier, qu’il appelle le type D, qui est proche des convertis populaires
chez Hervieu-Léger, regroupe des personnes qui définissent le monde comme
mauvais, et qui estiment que par leur élection divine, elles peuvent, a titre
personnel, échapper a ce monde mauvais. Leur position envers le monde est
une position de refus, qui s’accompagne d’un mouvement de retrait dans une
communauté sanctifiée par la grace divine — en ’occurrence, s’agissant de
catholiques, il s’agit de la famille plutdt que de la communauté religieuse. Il
s’agit de personnes qui disent «adhérer» sans questionner : elles estiment que
la vérité a été définie une fois pour toutes, qu’elle est inscrite dans I’écriture
et dans la tradition, et qu’il leur appartient de choisir d’y adhérer ou non. Donc
on peut dire que ces personnes sont individualistes en ce sens qu’elles fuient
le monde public pour se réfugier dans les vérités de la sphére privée, mais en
un autre sens, elles ne sont pas individualistes parce qu’elles ne prétendent pas
découvrir une vérité par elles-mémes, mais veulent adhérer a une vérité ¢tablie
a 'extérieur d’elles.

Le deuxiéme, le type E, qui est proche des convertis de classe moyenne
supérieure chez Hervieu-Léger, se distingue du précédent par un individua-
lisme beaucoup plus marqué. La réponse qui leur est apportée par la religion
reléve plus de la dimension éthique que morale (si ’on veut bien définir la
morale comme une ¢éthique recue de maniére non critique, et I’éthique comme
une morale construite par le sujet de maniére critique). C’est a eux surtout que
s’applique ce que dit Gauchet pour caractériser les religions d’aujourd’hui :
«Ce qui fait désormais I’ame du comportement religieux, c’est la quéte et non
la réception, c’est le mouvement de ’appropriation au lieu de la dévotion
inconditionnelle. L authenticité de I’inquiétude prend le pas sur la fermeté de
la conviction comme forme exemplaire du croire ''.» Leur Dieu, dit Doneganti,
est «réduit aux dimensions du moi». En somme, leur Dieu n’est pas «tout
autre», mais il est «présent en toutes choses». En cela, ils sont proches des
bouddhistes francais étudiés par Lenoir, voire méme, par certains aspects, du
New Age '2. Proches de la religiosité orientale, ils le sont aussi par le fait qu’ils
refusent de séparer le sacré du profane : pour eux, I’Evangile se lit dans «les
petites choses de la vie quotidienne». C’est dire qu’a priori, contrairement aux
précédents, ils ne rejettent pas le monde comme mauvais, puisque ce monde
est de part en part traversé par la présence du sacré — du moins pour ceux qui
sont capables d’en détecter la présence.

L’intérét du travail de Donegani, ¢’est qu’il va nous permettre de répondre
a la question que nous nous posons : quelle traduction ces «solutions» religieu-
ses a des problémes personnels peuvent-elles trouver en termes politiques ? Car
la préoccupation principale de Donegani, ¢’est justement le lien entre religion
et politique. Il a donc demandé a chacun de ses interlocuteurs comment il se
situait politiquement.

"' La liberté de choisir, p. 108.
12 P. HeELas, The New Age Movement, Cambridge, Blackwell, 1996.



INDIVIDUALISME, IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE 471

Les personnes faisant partie du premier type, le type D, populaire et
¢motionnel, rejettent la politique comme «I’hyperbole» de ce monde mauvais
qu’ils refusent. Chez les politiciens, les vices du monde (mensonge, fausseté,
irréalite, fausses valeurs) sont portés a leur extréme. En fait, I’idée méme que
I’on puisse espérer en la politique pour changer le monde semble absurde : le
seul changement possible passe par la transformation des cceurs. Le change-
ment structurel n’est que la somme des changements individuels. Comme le
dit un répondant : «Si tout le monde vivait davantage dans I’Evangile, il y aurait
moins de malheureux, moins de chdmage '3.» Autant dire que cette conception
est la négation parfaite de ce qui fait la spécificité de la fonction politique, qui
est d’agréger les intéréts individuels en un intérét réputé général, et de rendre
visible et de représenter a la fois I'unit¢ (invisible) du corps social et sa
pérennité¢ dans le temps. Pourtant, cela ne signifie pas qu’aucune traduction
entre ces deux univers ne soit possible. Car malgré tout, ces répondants votent,
et par la méme expriment des choix politiques. Quels sont donc leurs critéres ?
Comme on I’a deviné, ce ne sont pas des critéres politiques classiques : ni
gauche, ni droite — 1’idéal serait un candidat apolitique. Mais généralement,
on votera pour le candidat ou le parti qui, sur le moment, semblera le moins
¢loigné de deux critéres cardinaux : la vérité et la justice, telles qu’elles ont
été définies de maniére transcendante. Avec 1’espoir que ces candidats, au ceeur
un peu plus pur que les autres, sauront transmettre le message et convertir
d’autres cceurs par leur action. Je crois que Gauchet a raison, pour décrire ce
processus, de parler d’une «publicisation du privé» 4, plutdt que d’une «dépri-
vatisation de la religion», comme le fait José Casanova °.

Comme on peut s’y attendre, les personnes appartenant au deuxiéme type,
le type E, ne rejettent pas la politique. A priori, elles voteraient plutot & gauche
ou pour les écologistes. Mais plus fondamentalement, leur préférence va a des
formes d’action politique moins classiques : le tiers-mondisme, |’ attirance pour
les échelles politiques locales, une certaine fascination pour les approches
autogestionnaires, mais surtout, un engagement fondamental pour la non-
violence. Les héros politiques de ces personnes sont Gandhi et Martin Luther
King. Et si ces deux personnages recueillent leur adhésion, c’est parce qu’ils
sont percus comme étant en continuité avec la figure exemplaire du Christ, elle-
méme pergue comme indissociablement religieuse et politique ; comme le dit
un répondant, «le Christ, il était dans la politique, dans le concret de son
temps». Sur cette base se développent des actions qui prennent des allures de
croisade morale : contre 1’enfance maltraitée, contre la torture, pour les han-
dicapés, les pauvres ou les sans-papiers. Et ces actions se développent pour

B La liberté de choisir, p. 277.

4 La religion dans la démocratie, p. 100, n. 1.

15 J. Casanova, Public Religions in the Modern World, Chicago, University of
Chicago Press, 1994,



472 OLIVIER TSCHANNEN

I’essentiel en-dehors de la sphére proprement politique : dans les mobilisations
collectives, les pétitions, voire les manifestations qui peuvent tourner en
émeutes comme on le voit & chaque nouveau sommet de la mondialisation.

Retour au politique

Comment conclure ? La prise en compte de telles valeurs est-elle possible
au niveau politique ? Quelles mutations cela supposerait-il ? Je ferai deux
propositions. La premic¢re concerne ce deuxiéme type : ¢’est que tout ce qui
peut rapprocher la politique a la fois des préoccupations locales et personnelles
d’une part, et du souci global de la santé de la plancte d’autre part, ne peut
que susciter [’adhésion des personnes proches de ce dernier type. Ce n’est pas
par hasard que le programme de la «troisieme voie», destinée a drainer les
suffrages de la nouvelle classe moyenne, s’appuie sur des notions cheres a
Anthony Giddens comme les «life politics» ', qui mélent préoccupations
¢cologistes, féministes, de qualité de vie et de participation a la vie locale.
Comme le montre bien Giddens, ce sont des préoccupations fondamentalement
étrangéres a la politique au sens classique, telle qu’elle est i1ssue du systeme
institutionnalis¢ de régulation des conflits sociaux issu de la civilisation indus-
trielle. Mais je crois que cette premiére remarque tombe sous le sens : apres
tout, ces personnes ne sont pas radicalement étrangeres a la politique, et une
simple adaptation du discours politique peut tout a fait suffire a répondre a leurs
aspirations. Le succes récent des partis €cologistes en est une illustration, tout
comme la dérive des partis de gauche vers le modele dont Tony Blair est
probablement le meilleur représentant.

La deuxiéme proposition est moins évidente, car elle s’adresse aux person-
nes de autre type de Donegani, le type D : celles qui rejettent la politique,
prétendent que le changement social se réduit a la somme des changements
individuels et ne reconnaissent d’autres critéres que ce qu’elles appellent
«verité» et «justice». Pour €énoncer cette proposition, je vais m’inspirer d’une
petite «parabole» proposée par Hervieu-Léger dans les derni¢res pages de son
livre, Le pélerin et le converti. _

En 1988, Michel Rocard, qui vient d’arriver au pouvoir, nomme une
mission de six personnes pour tenter de rétablir le dialogue en Nouvelle-
Calédonie, suite a des affrontements dans lesquels plusieurs gendarmes et dix-
neuf indépendantistes ont trouvé la mort. Trois de ces personnes sont des
«grands commis de I’Etaty — ¢’est notamment le cas du préfet qui dirige la
délégation. Les trois autres sont les hauts représentants de trois «familles spi-
rituelles» trés présentes en Nouvelle-Calédonie : un catholique, un protestant et

1" A. Giopens, Beyond Left and Right. The Future of Radical Politics, Cambridge,
Polity Press, 1994.



INDIVIDUALISME, IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE 473

un franc-macgon. Par ce geste, Michel Rocard innove, et rompt avec une certaine
conception stricte de la laicit¢ a la frangaise. Et ¢’est justement en tant qu’esquisse
de réponse a la crise actuelle de la laicité qu’Hervieu-Léger mobilise cet exemple.

La mission de ces six hommes sera une réussite exemplaire : ils ont su faire
ce qu’il fallait pour désamorcer les tensions et rétablir le dialogue. Comment ?
Elle parle d’un «parcours symbolique ou les silences (notamment le respect
rendu aux morts dans le silence, préalable a la prise de parole et au dialogue)
ont eu autant d’importance que les gestes verbaux». Le fait que des représen-
tants de I’Etat, main dans la main avec des chefs spirituels, fassent parler le
langage symbolique de la religion (et notamment le silence, marque rituelle
de respect) avant de laisser parler le langage bavard et partisan dont sont
coutumiers les hommes politiques, a ¢té la cl¢é du succes de la mission. Je crois
que dans ce cas de figure, on est proche de ce que disent Gauchet ou Taylor 7
lorsqu’ils disent que les identités ont avant tout soif de reconnaissance. «L’im-
pératif réaliste de la politique, dit Gauchet, ne peut se faire entendre que par
ruse, ct sa ruse par excellence, ¢’est la révérence ostensible pour les idéalismes
de toute obédience '*.»

En un sens, il y a longtemps que les politiciens ont compris cette legon.
Dans I’actuelle valorisation de la «personnalité» et de «I’image publique» des
hommes politiques, qui passe par la mise en ceuvre de qualités d’acteur,
notamment devant les caméras de t¢lévision, il y a déja une tentative d’exploiter
ce filon : tenter de montrer que la personne qui sollicite les suffrages a un coeur
pur, qu’elle est «authentique», cela peut aider a attirer les votes. On sait
[’attirance que les jeunes, surtout, ont pour les personnalités qui réussissent a
«incarner» les valeurs qu’ils défendent, parce qu’ils font la preuve de leur
«authenticité» par la cohérence de leur discours, mais surtout de leur trajectoire
personnelle. Si la plupart des politiciens sont bien incapables d’incarner les
valeurs de telle maniére, ils feront pourtant tout pour paraitre les incarner, ne
serait-ce que pour ¢viter que des ¢lecteurs ¢pris de justice votent contre celui
qui sera soupgonné de manquer de cceur (puisqu’on sait que les choix élec-
toraux, surtout parmi les jeunes, se font de plus en plus «contre» certaines
personnes ou partis — sur le modele «allez ouste Douste», plutdét que «pour»).
Mais les ¢lecteurs ne sont pas dupes, ou s’ils le sont, ils ne le restent pas
longtemps : la pratique réelle de la politique, avec ses contraintes, démystifie
rapidement tout politicien qui parvient au pouvoir. Et d’un point de vue
politique classique, tant mieux : de cette maniére, le politicien, artisan quoti-
dien de I’agrégation des intéréts particuliers en intérét prétendument général,
peut faire le travail qui est vraiment le sien. Et en partie, les ¢lecteurs ’ont
bien compris : a preuve, la tolérance dont a bénéficie¢ Clinton suite a ses
déboires amoureux. Donc plus personne n’est dupe, et le probléme reste entier :

7 C. TavLor, Les sources du moi, Paris, Seuil, 1998,
8 La religion dans la démocratie, p. 102.



474 OLIVIER TSCHANNEN

comment traduire le désir d’authenticité né de la religiosité privée en combus-
tible utilisable par la machine politique ?

L éthique mobilisée — ou la religion ?

Revenons a l’exemple d’Hervieu-Léger. Elle dit que cette mission a
«mobilis¢ I’¢thique en la plagant au centre de 1’action politique», ce qui a
permis de «déconflictualiser la laicité». Certes. Mais reconnaissons que le cas
s’y prétait admirablement bien : un conflit violent, des morts, une tentative de
réconciliation. On se situe sur le terrain par excellence de la religion: rendre
respect aux morts, pardonner, absoudre — et, comme le dit Gauchet, répondre
a I'impératif de reconnaissance.

Mais le probléme, c’est que ’exercice ordinaire de la politique est autre-
ment plus terre-a-terre : aprés tout, il s’agit le plus souvent de trancher des
conflits d’intérét purement matériels : logement, travail, retraites, assurances
sociales. Certes, la vie et la mort (sous la forme des chances de vie) se profilent
derriere ces décisions, comme le montre bien le différentiel qui subsiste entre
’espérance de vie des différentes classes sociales. Mais dans le feu du conflit
politique, ce n’est pas cela qui est pergu : ¢’est I’affrontement des égoismes,
qui ne se préte guere a la sublimation symbolique par les gestes, les rituels
ou le silence. Et a ce moment, la reconnaissance ne suffit plus. Donc entre
I’idéal de «justice» qui se situe au cceur de la vie de certains convertis et la
réalité du travail ordinaire de la négociation politique, I’abime apparait diffi-
cilement franchissable. Sauf par Partifice, toujours précaire, de la personna-
lisation de la politique.

Bien entendu, il existe une autre solution, c’est celle qui a été pratiquée
aux Etats-Unis dans les années 1980 : la traduction des impératifs de la reli-
giosité privée en programme politique, comme 1’a réalisée la Nouvelle droite
chrétienne. C’est dans ce cas que I’on peut, avec Casanova, parler de «dépriva-
tisation» de la religion. Mais avec cette instrumentalisation politique explicite
de la religion, on est loin, trés loin de I’idéal laique.



	Individualisme, modèles d'identification religieuse et démocratie

