
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 4: Religion, éthique et démocratie

Artikel: Individualisme, modèles d'identification religieuse et démocratie

Autor: Tschannen, Olivier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 133 (2001). P. 465-474

INDIVIDUALISME, MODELES D'IDENTIFICATION
RELIGIEUSE ET DÉMOCRATIE

Olivier Tschannen

Résumé

Dans le prolongement des interrogations soulevées par l'œuvre de Marcel
Gauchet. cet article aborde la question des conditions de possibilité d'une
traduction de la religiosité privée (seule forme de religion à subister après la
«sortie de la religion») dans le langage et la pratiquepolitiques. Cette question
se pose en particulier pour toutes les formes cle religiosité qui considèrent la

politique comme l'hyperbole des vices du monde moderne et ne veulent
concevoir les changements structurels que comme la somme des changements
individuels, niant par là même ce quifait la spécificité de la fonction politique.

Pour désigner la religion dans lc monde actuel, Gauchet parle de la religion
«d'après la religion». Si donc la religion existe encore lorsque la religion
n'existe plus ', cela signifie évidemment qu'il utilise le terme «religion» en
deux sens très différents. En un premier sens, il réfère à ce qui, pour lui,
constitue la religion au sens fort, celle dont la fonne la plus pure se trouve
à l'origine des temps et se confond à peu près avec la tradition. En ce sens,
la religion, c'est l'extériorité absolue du mythe (extériorité temporelle) qui
permet de fonder l'ordre social. En d'autres termes, pour Gauchet, la religion
dans ce premier sens, fort, du terme, remplit une fonction éminemment
politique. Et comme il l'explique dans Le désenchantement du monde 2, cette
fonction politique s'est progressivement érodéc avec l'avènement du christianisme,

pour finir par disparaître complètement. À l'heure actuelle, la religion
ne remplit plus aucune fonction politique ; comme lc disent les théoriciens de

1 «La sortie de la religion, c'est le passage dans un monde où les religions
continuent d'exister, mais à l'intérieur d'une forme politique et d'un ordre collectif qu'elles
ne déterminent plus». M. Gauchet, La religion dans la démocratie. Parcours de la
laïcité, Paris, Gallimard. 1998. p. IL

2 M. Gauchet, Le désenchantement du inonde. Une histoire politique de la religion.
Paris, Gallimard, 1985.



466 OLIVIER TSCHANNEN

la sécularisation, avec lesquels il est d'accord, au moins au niveau descriptif3,
elle a perdu tout pouvoir de contrôle social 4.

L'œuvre de Marcel Gauchet est en bonne partie une tentative de comprendre

les conséquences politiques de la disparition de la fonction politique de

la religion. En d'autres termes, il tente de comprendre comment les sociétés

démocratiques fondent le politique en l'absence de ce facteur structurant

primordial qu'était la religion.
Mais si Gauchet parle de «religion d'après la religion», c'est bien que le

tenne religion peut prendre un deuxième sens, tout à fait différent du premier.
En ce sens, que l'on pourrait appeler «faible», la religion trouve sa source dans

la situation existentielle de l'être humain, et s'exprime par une expérience
individuelle. Dans les termes des théoriciens de la sécularisation, la religion
dans le monde moderne n'a pas disparu, mais elle a été privatisée 5. Dans le

langage courant, pour signifier cette mutation, on tend à remplacer le terme

«religion» par celui de «spiritualité» 6.

Si l'on revient à la préoccupation centrale de Gauchet - la compréhension
des sociétés démocratiques - la question qui se pose est de savoir quel rôle

cette religion «faible» peut jouer dans le jeu politique. Autrement dit, comment
les processus politiques peuvent-ils intégrer cette composante nouvelle, la

religion privatisée, qui se décline notamment sous forme de ce qu'on appelle
désormais les «identités» Comment une société démocratique peut-elle réussir

à représenter politiquement des «identités» qui ne se définissent pas comme
politiques, mais bel et bien comme personnelles, privées

Ressource collective et ressource individuelle

J'aimerais maintenant reformuler la préoccupation centrale de Gauchet et

l'opposition entre religion forte et faible dans des termes un peu différents. On

peut dire que la religion au sens fort fonctionne comme ressource collective,
en ce sens qu'elle est un outil, un instrument, permettant de résoudre un

3 «Je conteste la capacité explicative ou comprehensive des catégories de 'laïcisation'
ou de 'sécularisation', je ne conteste pas leur pertinence descriptive. Elles me semblent

passer à côté du fond de ce qui fait l'originalité de notre monde - mais j'admets qu'elles
en dépeignent adéquatement la surface». La religion dans la démocratie, p. 14-15.

4 C'est en ces termes que les théories les plus «classiques» de la sécularisation
définissent leur objet : cf. B. Wilson, Religion in Secular Society. A Sociological
Comment, London, CA. Watts, 1966 ; et P. Berger, La religion dans la conscience
moderne, Paris, Centurion, 1979.

5 C'est T. Luckmann qui, le premier, a introduit cette notion dans un cadre théorique
en termes de sécularisation, in The Invisible Religion. The Problem of Religion in
Modern Society, New York. Macmillan, 1967.

6 Cf. par exemple W. C. Roof, A Generation of Seekers. The Spiritual Journeys
of the Baby Boom Generation, San Francisco, Harper, 1993.



INDIVIDUALISME. IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DÉMOCRATIE 467

problème social : comment vivre ensemble, comment fonder l'ordre social
Par opposition, la religion au sens faible peut être considérée comme ressource
individuelle, en ce sens qu'elle est un instrument que nous pouvons utiliser,
en tant qu'individus, pour résoudre des problèmes qui se posent dans notre vie
personnelle. Dans cette perspective, on peut parler d'individualisme religieux :

pour comprendre la place que prend la religion dans la vie des individus dans

une société sécularisée comme la nôtre, il faut se demander ce que les individus
en font, concrètement ; comment ils l'utilisent comme ressource pour résoudre
des problèmes qui se posent à eux dans leur trajectoire personnelle. Je me situe
dans le sillage de la perspective pragmatiste américaine de la fin du XIXe
siècle 7, qui considère les idées comme des outils : il faut considérer la religion
comme un outil, au service de fins pragmatiques dans l'existence concrète des

individus. Exemple connu : le port du foulard permet souvent (pas toujours)
à la jeune immigrée de deuxième ou de troisième génération de se construire
comme sujet, au nom de l'Islam, contre une conception traditionnelle de

l'Islam (celle de ses parents) qui voudrait l'enfermer dans un rôle de soumission.

Paradoxalement, c'est en se drapant dans la pureté d'un voile islamique
librement choisi qu'elle conquiert son autonomie.

Dans son livre récent sur La religion dans la démocratie, Gauchet dit
justement que les individus utilisent les traditions religieuses pour définir leur
identité subjective. Ce qui est enjeu dans l'usage fait de la religion, ce n'est
donc plus la question de la vérité, mais celle de l'identité. Conséquence logique
de ceci : l'acceptation du pluralisme. Puisque l'appartenance religieuse ne met
plus en jeu la vérité, mais la définition de soi, on peut accepter que chacun,
en fonction de la définition qu'il se donne de sa propre identité, choisisse de

s'affilier à une tradition religieuse différente. Autrement dit, chacun choisit la

religion qui lui convient le mieux pour dire ce qu'il est, et pour dire en quoi,
justement, il est différent de tous les autres qui ont choisi une religion différente.

Après avoir reforrnulé les choses de cette manière, je peux énoncer la

question à laquelle je veux tenter de répondre dans mon exposé. Si l'on admet

que les religions privatisées et leurs expressions identitaires sont l'une des

forces dont doit tenir compte le processus politique démocratique, quelles sont
les conséquences du fait que les contenus religieux privatisés sont des outils
permettant de répondre à des problèmes personnels (ct non à des problèmes
collectifs) Autrement dit, existe-t-il une possibilité de traduire le langage des

problèmes personnels, privés, dans le langage des problèmes politiques,
publics Ou, dit encore différemment, quelles sont les conséquences politiques
des contenus religieux privés Je crois qu'avec cette question, nous sommes
au cœur d'une mutation contemporaine fondamentale : celle des rapports entre
le public et le privé.

7 Cf. notamment D. Levine. Visions of the Sociologica/ Tradition, Chicago,
University of Chicago Press. 1995.



468 OLIVIERTSCHANNEN

Pour répondre à cette question, je veux tenter d'identifier quelques-unes
des formes concrètes prises par ces religions privées. Pour faire cela, il faut
évidemment partir des expériences individuelles, des problèmes qui se posent
dans ces expériences, et à partir de là, voir quelles sont les solutions religieuses
qui peuvent y être apportées. Dans un deuxième temps seulement, on pourra
se demander quelles sont les implications politiques de ces solutions privées.

Les récits de conversion

On peut prendre comme point de départ les récits de conversion. Et
volontairement, je m'en tiendrai à des exemples tirés du christianisme. Dans Lepèlerin
et le converti8, Daniele Hervieu-Léger décrit plusieurs types de trajectoires de

conversion. Panni ceux-ci, deux se détachent plus particulièrement, parce qu'ils
peuvent être rattachés à des positions sociales assez précises. Le premier
concerne les classes populaires, le second les classes moyennes supérieures.

Dans le premier cas, celui des convertis d'origine populaire, le problème
à résoudre est «l'expérience désespérante de la galère» : une vie chaotique,
vécue dans une situation de déclassement social et d'échec personnel. La
conversion apporte une réponse à ce problème (et bien souvent cette réponse
vient après une série d'autres réponses qui ont mené à des impasses : lc
militantisme révolutionnaire, la drogue, la route, les sectes). La réponse fournie

par la religion consiste avant tout en une mise en ordre. Grâce à la conversion,
on passe d'une vie chaotique à une vie ordonnée. Et cet ordre vient par deux

moyens : celle de l'intégration dans une communauté (une nouvelle «famille»),
et celle de l'émotion. On aura reconnu, je pense, le type de conversion qu'on
observe dans les mouvements évangéliques et pentecôtistes.

Dans le deuxième cas, celui des convertis de la classe moyenne ou moyenne
supérieure, le problème à résoudre est tout différent. On ne peut guère se

plaindre d'une vie chaotique ou d'un sentiment d'échec social, bien au
contraire. C'est bien plutôt une vie trop réglée, et trop remplie de mondanités

perçues comme futiles, qui pose problème. La conversion apporte une réponse
à ce problème. Et la réponse fournie consiste avant tout en la découverte d'un
nouveau sens de la vie, en la découverte de ce que rétrospectivement on va

appeler la «vraie vie». On passe d'une vie professionnellement suractive et

mondainement débridée, mais vide de sens, à une vie plus calme, plus sereine,
où peut se développer un souci authentique de soi. Et ce sens nouveau de la

vie vient par deux moyens : la dimension éthique du christianisme d'une part,
ct sa dimension culturelle (c'est-à-dire la richesse culturelle accumulée en 2000

ans d'histoire) d'autre part : c'est à travers la profondeur historique et esthétique

de la tradition chrétienne que le sens surgit. On reconnaît ici un type de

8 D. Hervieu-Léger, Le pèlerin et le converti. La religion en mouvement, Paris,
Flammarion, 2001.



INDIVIDUALISME, IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DÉMOCRATIE 469

conversion plus individuel, plus intellectuel, qui peut d'ailleurs dans certains
cas s'appuyer sur des ressources autres que chrétiennes, et par exemple trouver
dans lc bouddhisme les outils les plus appropriés. Comme l'a montré Frédéric

Lenoir, c'est notamment le cas pour les fractions de la classe moyenne qui se

situent du côté des professions enseignantes, para-médicales et sociales, ct qui
bien souvent ont une fibre écologique 9.

On pounait bien entendu multiplier les exemples et raffiner les typologies.
Mais ce qui m'importe, ici, c'est de mettre en évidence une logique générale
plutôt que d'épuiser la diversité du réel. Retenons donc deux situations : chez
les convertis d'origine modeste, une mise en ordre par entrée dans une
communauté émotionnelle ; chez ceux de classe moyenne, la découverte d'un sens
de la vie qui s'appuie sur une riche tradition.

Une fois ces processus de conversion accomplis, les personnes entrent dans

une nouvelle phase de leur biographie, dans laquelle elles trouvent, généralement,

une certaine stabilité et une certaine satisfaction. Cette stabilité s'appuie

sur ce qu'on appelle une «identité», c'est-à-dire une manière de définir
la situation : qui suis-je, dans quel monde est-ce que je vis, et quelle est ma
place dans ce monde Là aussi, on pourrait décrire une multitude d'identités.
Je vais me contenter d'en décrire deux, en m'appuyant cette fois sur le travail
de Jean-Marie Donegani, qui a étudié le pluralisme religieux au sein du

catholicisme français l0.

Modèles d'identification

Donegani décrit sept modèles d'identification au catholicisme, dont trois
seulement peuvent être qualifiés d'intégralistcs, en ce sens que ces personnes
ont placé la foi au centre de leur existence. Ce sont évidemment ces cas qui
nous intéressent. Pourtant, je propose de laisser de côté le premier de ces

modèles, parce que la question que nous nous posons y est trop facilement
résolue : en effet, sous ce qu'il appelle le «modèle C» d'identification au

catholicisme, Donegani place les personnes qui lient intimement leur engagement

chrétien et leur engagement politique (généralement de gauche). Autrement

dit, ce sont des personnes qui sont aux antipodes de ce qui fait problème

pour nous aujourd'hui, à savoir l'individualisme religieux.
Par contre, sous ce que Donegani appelle les types intégralistes «D» et «E»

d'identification au catholicisme, on trouve deux formes très proches de celles

mises en évidence par Hervieu-Léger.

9 F. Lenoir, Le bouddhisme en France, Paris, Fayard, 1999.
10 J.-M. Donegani, La liberté de choisir. Pluralisme religieux et pluralisme

politique dans le catholicisme français contemporain. Paris. Presses de la Fondation
nationale des sciences politiques, 1993.



470 OLIVIER TSCHANNEN

Le premier, qu'il appelle le type D, qui est proche des convertis populaires
chez Hervieu-Léger, regroupe des personnes qui définissent le monde comme
mauvais, et qui estiment que par leur élection divine, elles peuvent, à titre
personnel, échapper à ce monde mauvais. Leur position envers le monde est

une position de refus, qui s'accompagne d'un mouvement de retrait dans une
communauté sanctifiée par la grâce divine - en l'occurrence, s'agissant de

catholiques, il s'agit de la famille plutôt que de la communauté religieuse. Il
s'agit de personnes qui disent «adhérer» sans questionner : elles estiment que
la vérité a été définie une fois pour toutes, qu'elle est inscrite dans l'écriture
et dans la tradition, et qu'il leur appartient de choisir d'y adhérer ou non. Donc

on peut dire que ces personnes sont individualistes en ce sens qu'elles fuient
le monde public pour se réfugier dans les vérités de la sphère privée, mais en

un autre sens, elles ne sont pas individualistes parce qu'elles ne prétendent pas
découvrir une vérité par elles-mêmes, mais veulent adhérer à une vérité établie
à l'extérieur d'elles.

Le deuxième, le type E, qui est proche des convertis de classe moyenne
supérieure chez Hervieu-Léger, se distingue du précédent par un individualisme

beaucoup plus marqué. La réponse qui leur est apportée par la religion
relève plus de la dimension éthique que morale (si l'on veut bien définir la
morale comme une éthique reçue de manière non critique, ct l'éthique comme
une morale construite par le sujet de manière critique). C'est à eux surtout que
s'applique ce que dit Gauchet pour caractériser les religions d'aujourd'hui :

«Ce qui fait désormais l'âme du comportement religieux, c'est la quête et non
la réception, c'est le mouvement de l'appropriation au lieu de la dévotion
inconditionnelle. L'authenticité de l'inquiétude prend le pas sur la fermeté de

la conviction comme fonne exemplaire du croire ".» Leur Dieu, dit Donegani,
est «réduit aux dimensions du moi». En somme, leur Dieu n'est pas «tout
autre», mais il est «présent en toutes choses». En cela, ils sont proches des

bouddhistes français étudiés par Lenoir, voire même, par certains aspects, du

New Age 12. Proches de la religiosité orientale, ils le sont aussi par le fait qu'ils
refusent de séparer le sacré du profane : pour eux, l'Évangile se lit dans «les

petites choses de la vie quotidienne». C'est dire qu'a priori, contrairement aux
précédents, ils ne rejettent pas le monde comme mauvais, puisque ce monde
est de part en part traversé par la présence du sacré - du moins pour ceux qui
sont capables d'en détecter la présence.

L'intérêt du travail de Donegani, c'est qu'il va nous permettre de répondre
à la question que nous nous posons : quelle traduction ces «solutions» religieuses

à des problèmes personnels peuvent-elles trouver en termes politiques Car
la préoccupation principale de Donegani, c'est justement le lien entre religion
et politique. Il a donc demandé à chacun de ses interlocuteurs comment il se

situait politiquement.

" La liberté de choisir, p. 108.
12 P. Heelas, The New Age Movement, Cambridge, Blackwell, 1996.



INDIVIDUALISME. IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DEMOCRATIE 471

Les personnes faisant partie du premier type, le type D, populaire et
émotionnel, rejettent la politique comme «l'hyperbole» de ce monde mauvais

qu'ils refusent. Chez les politiciens, les vices du monde (mensonge, fausseté,
irréalité, fausses valeurs) sont portés à leur extrême. En fait, l'idée même que
l'on puisse espérer en la politique pour changer lc monde semble absurde : le
seul changement possible passe par la transformation des cœurs. Le changement

structurel n'est que la somme des changements individuels. Comme le

dit un répondant : «Si tout le monde vivait davantage dans l'Évangile, il y aurait
moins de malheureux, moins de chômage 13.» Autant dire que cette conception
est la négation parfaite de ce qui fait la spécificité de la fonction politique, qui
est d'agréger les intérêts individuels en un intérêt réputé général, et de rendre
visible et de représenter à la fois l'unité (invisible) du corps social et sa

pérennité dans le temps. Pourtant, cela ne signifie pas qu'aucune traduction
entre ces deux univers ne soit possible. Car malgré tout, ces répondants votent,
et par là même expriment des choix politiques. Quels sont donc leurs critères
Comme on l'a deviné, ce ne sont pas des critères politiques classiques : ni
gauche, ni droite - l'idéal serait un candidat apolitique. Mais généralement,
on votera pour le candidat ou le parti qui, sur le moment, semblera le moins
éloigné de deux critères cardinaux : la vérité et la justice, telles qu'elles ont
été définies de manière transcendante. Avec l'espoir que ces candidats, au cœur
un peu plus pur que les autres, sauront transmettre le message et convertir
d'autres cœurs par leur action. Je crois que Gauchet a raison, pour décrire ce

processus, de parler d'une «publicisation du privé» l4, plutôt que d'une
«déprivatisation de la religion», comme le fait José Casanova 15.

Comme on peut s'y attendre, les personnes appartenant au deuxième type,
le type E, ne rejettent pas la politique. A priori, elles voteraient plutôt à gauche
ou pour les écologistes. Mais plus fondamentalement, leur préférence va à des

fonnes d'action politique moins classiques : le tiers-mondisme, l'attirance pour
les échelles politiques locales, une certaine fascination pour les approches

autogestionnaires, mais surtout, un engagement fondamental pour la non-
violence. Les héros politiques de ces personnes sont Gandhi ct Martin Luther
King. Et si ces deux personnages recueillent leur adhésion, c'est parce qu'ils
sont perçus comme étant en continuité avec la figure exemplaire du Christ, elle-
même perçue comme indissociablement religieuse et politique ; comme le dit
un répondant, «le Christ, il était dans la politique, dans le concret de son

temps». Sur cette base se développent des actions qui prennent des allures de

croisade morale : contre l'enfance maltraitée, contre la torture, pour les

handicapés, les pauvres ou les sans-papiers. Et ces actions se développent pour

13 La liberté de choisir, p. 277.
14 La religion clans la démocratie, p. 100, n. 1.
15 J. Casanova, Public Religions in the Modem World, Chicago, University of

Chicago Press, 1994.



472 OLIVIER TSCHANNEN

l'essentiel en-dehors de la sphère proprement politique : dans les mobilisations
collectives, les pétitions, voire les manifestations qui peuvent tourner en

émeutes comme on lc voit à chaque nouveau sommet de la mondialisation.

Retour au politique

Comment conclure La prise en compte de telles valeurs est-elle possible
au niveau politique Quelles mutations cela supposerait-il Je ferai deux

propositions. La première concerne ce deuxième type : c'est que tout ce qui
peut rapprocher la politique à la fois des préoccupations locales et personnelles
d'une part, et du souci global de la santé de la planète d'autre part, ne peut

que susciter l'adhésion des personnes proches de ce dernier type. Ce n'est pas

par hasard que le programme de la «troisième voie», destinée à drainer les

suffrages de la nouvelle classe moyenne, s'appuie sur des notions chères à

Anthony Giddens comme les «life politics» l6, qui mêlent préoccupations
écologistes, féministes, de qualité de vie et de participation à la vie locale.
Comme le montre bien Giddens, ce sont des préoccupations fondamentalement

étrangères à la politique au sens classique, telle qu'elle est issue du système
institutionnalisé de régulation des conflits sociaux issu de la civilisation
industrielle. Mais je crois que cette première remarque tombe sous le sens : après

tout, ces personnes ne sont pas radicalement étrangères à la politique, et une

simple adaptation du discours politique peut tout à fait suffire à répondre à leurs

aspirations. Le succès récent des partis écologistes en est une illustration, tout
comme la dérive des partis de gauche vers le modèle dont Tony Blair est

probablement le meilleur représentant.
La deuxième proposition est moins évidente, car elle s'adresse aux personnes

de l'autre type de Donegani, le type D : celles qui rejettent la politique,
prétendent que le changement social se réduit à la somme des changements
individuels et ne reconnaissent d'autres critères que ce qu'elles appellent
«vérité» et «justice». Pour énoncer cette proposition, je vais m'inspirer d'une
petite «parabole» proposée par Hervieu-Léger dans les dernières pages de son

livre, Le pèlerin et le converti.
En 1988, Michel Rocard, qui vient d'arriver au pouvoir, nomme une

mission de six personnes pour tenter de rétablir lc dialogue en Nouvelle-
Calédonie, suite à des affrontements dans lesquels plusieurs gendarmes et dix-
neuf indépendantistes ont trouvé la mort. Trois de ces personnes sont des

«grands commis de l'État» - c'est notamment le cas du préfet qui dirige la

délégation. Les trois autres sont les hauts représentants de trois «familles
spirituelles» très présentes en Nouvelle-Calédonie : un catholique, un protestant et

16 A. Giddens, Beyond Left and Right. The Future ofRadical Politics. Cambridge.
Polity Press, 1994.



INDIVIDUALISME. IDENTIFICATION RELIGIEUSE ET DÉMOCRATIE 473

un franc-maçon. Par ce geste, Michel Rocard innove, et rompt avec une certaine

conception stricte de la laïcité à la française. Et c'est justement en tant qu'esquisse
de réponse à la crise actuelle de la laïcité qu'FIervieu-Léger mobilise cet exemple.

La mission de ces six hommes sera une réussite exemplaire : ils ont su faire
ce qu'il fallait pour désamorcer les tensions ct rétablir le dialogue. Comment
Elle parle d'un «parcours symbolique où les silences (notamment le respect
rendu aux morts dans le silence, préalable à la prise de parole et au dialogue)
ont eu autant d'importance que les gestes verbaux». Le fait que des représentants

de l'État, main dans la main avec des chefs spirituels, fassent parler le

langage symbolique de la religion (et notamment le silence, marque rituelle
de respect) avant de laisser parler le langage bavard et partisan dont sont
coutumiers les hommes politiques, a été la clé du succès de la mission. Je crois

que dans ce cas de figure, on est proche de ce que disent Gauchet ou Taylor l7

lorsqu'ils disent que les identités ont avant tout soif de reconnaissance. «L'impératif

réaliste de la politique, dit Gauchet, ne peut se faire entendre que par
ruse, et sa ruse par excellence, c'est la révérence ostensible pour les idéalismcs
de toute obédience l8.»

En un sens, il y a longtemps que les politiciens ont compris cette leçon.
Dans l'actuelle valorisation de la «personnalité» et de «l'image publique» des

hommes politiques, qui passe par la mise en œuvre de qualités d'acteur,
notamment devant les caméras de télévision, il y a déjà une tentative d'exploiter
ce filon : tenter de montrer que la personne qui sollicite les suffrages a un cœur

pur, qu'elle est «authentique», cela peut aider à attirer les votes. On sait
l'attirance que les jeunes, surtout, ont pour les personnalités qui réussissent à

«incarner» les valeurs qu'ils défendent, parce qu'ils font la preuve de leur
«authenticité» par la cohérence de leur discours, mais surtout de leur trajectoire
personnelle. Si la plupart des politiciens sont bien incapables d'incarner les

valeurs de telle manière, ils feront pourtant tout pour paraître les incarner, ne
serait-ce que pour éviter que des électeurs épris de justice votent contre celui

qui sera soupçonné de manquer de cœur (puisqu'on sait que les choix
électoraux, surtout parmi les jeunes, se font de plus en plus «contre» certaines

personnes ou partis - sur lc modèle «allez ouste Douste», plutôt que «pour»).
Mais les électeurs ne sont pas dupes, ou s'ils le sont, ils ne le restent pas

longtemps : la pratique réelle de la politique, avec ses contraintes, démystifie
rapidement tout politicien qui parvient au pouvoir. Et d'un point de vue

politique classique, tant mieux : de cette manière, lc politicien, artisan quotidien

de l'agrégation des intérêts particuliers en intérêt prétendument général,

peut faire le travail qui est vraiment le sien. Et en partie, les électeurs l'ont
bien compris : à preuve, la tolérance dont a bénéficié Clinton suite à ses

déboires amoureux. Donc plus personne n'est dupe, et lc problème reste entier :

17 C. Taylor, Les sources du moi, Paris. Seuil, 1998.
IS La religion clans la démocratie, p. 102.



474 OLIVIER TSCHANNEN

comment traduire le désir d'authenticité né de la religiosité privée en combustible

utilisable par la machine politique

L 'éthique mobilisée - ou la religion

Revenons à l'exemple d'Hervieu-Léger. Elle dit que cette mission a

«mobilisé l'éthique en la plaçant au centre de l'action politique», ce qui a

pennis de «déconflictualiser la laïcité». Certes. Mais reconnaissons que le cas

s'y prêtait admirablement bien : un conflit violent, des morts, une tentative de

réconciliation. On se situe sur le terrain par excellence de la religion: rendre

respect aux morts, pardonner, absoudre - et, comme le dit Gauchet, répondre
à l'impératif de reconnaissance.

Mais le problème, c'est que l'exercice ordinaire de la politique est autrement

plus terre-à-terre : après tout, il s'agit le plus souvent de trancher des

conflits d'intérêt purement matériels : logement, travail, retraites, assurances
sociales. Certes, la vie et la mort (sous la fonne des chances de vie) se profilent
derrière ces décisions, comme le montre bien le différentiel qui subsiste entre

l'espérance de vie des différentes classes sociales. Mais dans le feu du conflit
politique, ce n'est pas cela qui est perçu : c'est l'affrontement des égoïsmes,

qui ne se prête guère à la sublimation symbolique par les gestes, les rituels
ou lc silence. Et à ce moment, la reconnaissance ne suffit plus. Donc entre
l'idéal de «justice» qui se situe au cœur de la vie de certains convertis et la

réalité du travail ordinaire de la négociation politique, l'abîme apparaît
difficilement franchissable. Sauf par l'artifice, toujours précaire, de la personnalisation

de la politique.
Bien entendu, il existe une autre solution, c'est celle qui a été pratiquée

aux États-Unis dans les années 1980 : la traduction des impératifs de la
religiosité privée en programme politique, comme l'a réalisée la Nouvelle droite
chrétienne. C'est dans ce cas que l'on peut, avec Casanova, parler de «déprivatisation»

de la religion. Mais avec cette instrumentalisation politique explicite
de la religion, on est loin, très loin de l'idéal laïque.


	Individualisme, modèles d'identification religieuse et démocratie

