Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible a la croisée des savoirs

Artikel: De l'iconographie du temple de Salomon (llle-XVllle siecles) a
I'architecture des Eglises

Autor: Corboz, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 389-399

DE L’ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON
‘ (IIIe-XVIII® SIECLES)
A L’ARCHITECTURE DES EGLISES

ANDRE CORBOZ

Résumeé

Pour décrypter les rapports entre les divers Temples bdtis (ceux de Sa-
lomon, de Zorobabel et d’Hérode) ou décrits (celui d’Ezéchiel et la Jérusalem
céleste de I'Apocalypse) plus le Dome du Rocher et le Saint-Sépulcre, d'une
part, et les églises construites depuis les débuts du christianisme, d’autre part,
il faut passer par ['iconographie des dits Temples et sanctuaires et son évo-
lution au cours des siécles. L analyse distingue cing phases principales aux-
quelles s 'ajoutent plusieurs séries non homogeénes. En outre, le rapport d'une
eéglise au Temple se résume souvent a quelques traits distinctifs seulement
(proportions, colonnes jumelées, bulbe coiffant I'édifice, mobilier liturgique).

. Le Temple et ses substituts

La descendance du Temple de Salomon dans la peinture et dans ’archi-
tecture est aussi nombreuse que variée, en raison notamment du fait que
I’iconographie se référe aux Temples successifs, mais encore a d’autres édi-
fices qui passaient pour tels, soit : le Temple proprement dit, bati au X¢ siécle
av. J. C., saccagé un demi-si¢cle plus tard par le pharaon Cécong I¥, détruit
en 586 par Nabuchodonosor ; le Temple de la vision d’Ezéchiel, beaucoup plus
complexe, décrit par le propheéte durant la captivit¢ de Babylone ; le Temple
reconstruit en 537 av. J. C. par Zorobabel aprés le retour de Babylone ; le
Temple d’Hérode le Grand, inspiré a la fois par celui de Salomon et celui
d’Ezéchiel, commencé en 10 avant notre ¢re, terminé en 64 apres J. C. et détruit
en 70 par Titus ; le Temple de I’Agneau, au centre de la Jérusalem céleste
décrite dans I’Apocalypse au I si¢cle ; le Saint-Sépulcre comme Nouveau
Temple, selon une assimilation qui date des III°-IV® si¢cles ; enfin le Déme
du Rocher, achevé en 692, licu de ’ascension de Mahomet, que 1’on trouve
méme dans la tradition hébraique, sans doute parce qu’il est situé sur I'em-
placement des Temples successifs.



390 ANDRE CORBOZ

2. Identité des églises et du Temple

Dans les traditions catholique et orthodoxe, toute église est un Temple, du
moment qu’elle incarne, hic et nunc, la Jérusalem céleste. La messe de
conscécration le spécifie, qui commence par la formule «Jérusalem ville bien-
heureuse» !. Cette assimilation remonte au début du II¢ siécle.

Durant tout le Moyen-Age, les théologiens élaborent cette analogie entre
I’église, d’une part (comme batiment et comme communaute), et le Temple,
d’autre part, et la développent jusqu’a I’homologie. Ainsi, saint Eucheére,
évéque de Lyon, écrit en 499 : «La demeure du Seigneur que le roi Salomon
construisit a Jérusalem a la forme de la sainte Eglise universelle» 2. On pourrait
multiplier les citations de théologiens, Péres de I’Eglise et commentateurs
jusqu’a Honorius d’Autun et Sicard de Crémone, en passant par Raban Maur,
Vincent de Beauvais, Albert le Grand, Hugues de Saint-Victor et Durandus.

L’interprétation s’étend du sens caché a I’évidence du présent ; ainsi, un
auteur dit qu’il y a deux colonnes du Temple parce qu’il y a deux Testaments,
un autre que ces mémes colonnes ont douze coudées de circonférence, allusion
anticipée aux douze apétres : ¢’est donc le sens allégorique qui intéresse. A
partir du IX¢ siécle, on s’interroge sur le rapport qui doit exister entre I'Eglise
comme institution et I’église comme édifice ; au XII°¢ siecle, on estime que ce
dernier ne doit plus faire allusion au parallélisme entre I’Ancienne et la
Nouvelle Alliance, mais représenter I’'Eglise en tant que royaume de Dieu sur
Teéite,

Pour tous ces auteurs, la présence du Temple dans les sanctuaires doit étre
dechiffrable ; il doit donc y avoir dans chacun une série de signes qui permet-
tent de I’identifier comme le Temple ressuscité. «Notre église matérielle a recu
sa forme du Temple de Salomony 3, écrit Sicard *au XIII® siécle.

3. Discontinuité de |’iconographie

Apres avoir lu les textes qui affirment I’identité de chaque église et du
Temple, I’analyse de I’iconographic surprend. Elle frappe d’abord par sa
discontinuité, aussi bien matéricllement que culturellement. Elle est plus ou
moins abondante selon les époques (et, en dépit de la grande richesse des
publications, n’a pas été entiérement rassemblée). Surtout, elle est constituée
de séries souvent indépendantes les unes des autres, mais parfois combinées,
qui apparaissent ou disparaissent pour des raisons théologiques, mais aussi
politiques, lesquelles restent le plus souvent a étudier.

' «Urbs beata Hierusalemy.

2 «Domus Domini quam aedificavit Rex Salomon in Hierusalem in figura facta est
sanctae universalis Ecclesiaen. Cf. Commentarii in libros regum, 111, PL, L, 1110.

3 «A templo Salomonis nostra materialis ecclesia formam accepit»,

4 Sicarp, Mitrale, [, 1, PL CCXIIIL, 15.



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 391

Avant d’analyser les sanctuaires, il est nécessaire de commencer par recon-
stituer les diverses chaines iconographiques ou la représentation du Temple a
trouvé ses formulations successives. Il faut donc étudier d’abord les mosaiques,
fresques, peintures, miniatures, tapisseries, dessins, gravures, bas-reliefs et
sculptures ou le Temple est représenté. Ensuite, il convient d’examiner le
rapport de cette iconographie avec I’architecture construite. Surtout, il importe
de préciser les critéres qui permettent de reconnaitre le Temple :

1) c’est une construction dans ou devant laquelle se déroule une scéne qui,
dans la Bible, a lieu dans ou devant le Temple (présentation de la Vierge,
mariage de la Vierge, Jésus parmi les docteurs, tentation de Jésus sur le pinacle,
Jésus chassant les marchands, etc.) ;

2) c’est aussi un ¢difice figurant dans une scéne ayant Jérusalem comme
arriére-plan (entrée du Christ, crucifixion, déposition, etc.) ;

3) c’est un batiment qui se voit dans une scéne non décrite dans la Bible,
mais que la tradition, un commentateur ou encore la volonté d’un donateur situe
dans ou devant le Temple (ainsi, divers miracles) ;

4) c’est un édifice atypique, souvent inclassable dans les divers filons
iconographiques, mais qu’une inscription ou un commentaire déclare explici-
tement étre le Temple ;

5) enfin, c’est un édifice identique a 'un de ceux qui viennent d’étre
¢numéres, bien qu’il se situc dans un milieu sans rapport avec les quatre
premieres catégories (ainsi, le Temple anticipé, souvent représenté dans une
scene impliquant David, pére de Salomon, donc a un moment ou le Temple
n’était pas encore construit, ou encore le Temple figurant a I’arriere-plan d’une
Nativité, bien que Jérusalem ne soit guere visible de Bethléem).

4. Les cing phases de ['iconographie

La premiére phase comprend les Temples paléochrétiens et hébreux ainsi
que leurs prolongements durant le Moyen-Age ; de type hellénistique, ils
figurent généralement dans une sorte d’idéogramme de ville qu'une inscription
précise étre Jérusalem, faute de quoi ils ne seraient pas identifiables.

La deuxieme phase est celle des temples circulaires ou polygonaux, cela
bien que toutes les descriptions bibliques, plus celle de Flavius Joséphe, af-
firment que chacun des Temples successifs était rectangulaire. Cette phase
commence avant que la premiére ne s’achéve ; ainsi, la chapelle palatine de
Charlemagne a Aix-la-Chapelle, début du IX¢ siecle : & premicre vue, rien de
commun avec les divers Temples, sinon qu’un texte contemporain parle «des
édifices que Charles Auguste César construisit a Aix-la-Chapelle conforme-
ment 4 I'exemple du trés sage Salomon» °.

5 «De aedificiis quae Caesar Augustus Carolus apud Aquisgrani juxta sapienti.ssimi
Salomonis exemplum [...] construxit». Cf. Ad opera Beati Caroli magni appendix, I,
XXIX, PL, XCVIII, 1387.



392 ANDRE CORBOZ

On pourrait supposer que ce passage signifie simplement «comme Salo-
mon, Charlemagne a construit» et non «Charlemagne a imité le temple», mais
diverses raisons militent en faveur d’un rapport entre la chapelle d’Aix et la
forme du Temple : la Qubbat as-Sakhra ou Dome du Rocher (VII® siecle) est
construite sur I’emplacement supposé de 1’autel du Temple. Or, ce licu sacre¢
islamique est considéré presque aussitot comme le Temple lui-méme, a croire
qu’il n’avait pas été rasé : ¢’est cet édifice octogonal que Charlemagne pourrait
avoir imité plutdt qu'une église byzantine disparue (p. ex. I’Apostoléion, a
Constantinople), cela méme si Pintérieur de la chapelle palatine se réfere a
Saint-Vital de Ravenne.

Plus tard, certains voyageurs érudits se rendent compte que 1’octogone du
Rocher ne peut étre le Temple et inventent une explication ; le moine Théodoric
¢erit au XIII¢ siecle que la Qubbat as-Sakhra a été édifice par I'impératrice
Héléne et son fils Constantin en ’honneur du Christ et de sa mére. Lorsque
les croisés conquicrent Jérusalem en 1099, ils nomment le Déme du Rocher
Templum Domini et la mosquée Al-Aqsa, toute proche, Templum (et parfois
Palatium) Salomonis. A partir de 1118, les Templiers adoptent le profil du
dome comme embléme, soit la caractéristique coupole a bulbe qui sera reprise
dans toute I’iconographie postérieure, tandis que le méme dome devient ensuite
le Templum Salomonis. Cette tradition du Temple a plan central durera jus-
qu’au XVIII® siecle.

La troisieme phase, celle du Temple rectangulaire, apparait au XII° siécle
et se développe plutdt dans le champ de la recherche érudite. L’illustre médecin
juif espagnol Maimonide tente de reconstituer les plans des divers Temples
décrits dans la Bible, bientot suivi par Isaac Rashi, qui sera imité par Nicolas
de Lyre, lequel diffuse vers 1330 sa Postilla Veteri et Novi Testamenti, ou il
reconstitue — dans le langage architectural de 1’époque — les divers Temples.
Cette ceuvre eut un succes considérable, puisqu’on en connait encore sept cents
manuscrits plus ou moins complets et qu’elle fut imprimée a Nuremberg en
1481, puis encore en 1497.

Dans la méme ligne, il faut citer le miniaturiste Nicolas Fouquet, lequel
s’en tient presque toujours a des Temples cubiques. Dans ses images, 1’édifice
est en somme réduit au Saint des Saints.

La quatrieme phase s’étend, semble-t-il, du XIV® au XV¢sieécle ; ¢’est celle
des Temples ouverts ; apparus en Toscane, ces pavillons circulaires ou poly-
gonaux ne présentent pas de murs du c6té de I’observateur ; ¢’est probablement
eux qui ont inspiré les open air churches des premiéres missions mexicaines.
Portée a la limite, cette iconographie est peut-étre la source des Temples
réduits, aux XIV® et XV® siecles, a leur seul autel.

La cinquiéme phase consiste dans la reprise de I’enquéte archéologique a
partir de la Renaissance, ou plutdt de la lutte idéologique entre Réforme et
Contre-Ré¢forme.  Une ceuvre immense la domine: In  Ezechielem
Explanationes, publi¢ée 4 Rome en 1604 par les jésuites espagnols Jeronimo
Prado et Juan Bautista Villalpando. Cet ouvrage avait un double but : interpré-



DE L’ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 393

ter rétroactivement le palais de I’Escurial, construit par Philippe II, comme
[’équivalent du Temple de Salomon et de ses batiments annexes et, surtout,
démontrer que les ordres architecturaux du classicisme gréco-romain prove-
naient du Temple via Vitruve, donc qu’ils auraient ¢été dictés a Salomon par
Dieu lui-méme. Double Iégitimation : celle de Philippe II comme nouveau
Salomon et celle du langage architectural vitruvien comme langage sacré. C’est
une tentative tardive de concilier la tradition classique avec I’enseignement de
I’Eglise, conciliation qui avait été I’idéal des humanistes et qui n’avait guere
survécu a la Contre-Réforme.

Les planches de ce luxueux ouvrage ont ¢té reprises et imitées jusqu’a la
fin de I’Ancien Régime au moins (en plein XIX® si¢cle, un soldat frangais
réfugié¢ en Valais et connu sous le nom du Déserteur reprendra le modéle
villalpandien). Méme les milieux hébraiques regoivent favorablement les
hypothéses de Villalpando, puisque le chevet de la synagogue d’Amsterdam
s’en inspire en 1670.

Cette cinquieme phase comprend bien d’autres tentatives encore, comme
celle de Luther (1524), de Frangois Vatable (1540), de Benedictus Arias
Montano (1572), de Louis Maillet (1695), etc. On trouve méme des recons-
titutions dans des ouvrages ou ’on n’aurait pas I’idée de les chercher, telle
La physique sacrée ou histoire naturelle de la Bible, publi¢e a partir de 1701
par Johann Jakob Scheuchzer.

Il y a une trentaine d’années, Wolfgang Herrmann avait décrit une quaran-
taine de reconstitutions du Temple antérieures & la Révolution frangaise ©; en
1981, Bernd Vogelsang, avec des critéres plus larges, certes, en énumere cent

vingt-six ’.

5. L’iconographie indépendante des phases

Mais il existe encore d’autres séries iconographiques, qui toutefois ne sont
pas homogenes.

On pourrait dire de la premiére qu’elle constitue des synecdoques du
Temple. D’origine byzantine, ce procédé consiste a réduire le Temple a 'un
de ses éléments, par exemple 4 ’autel, comme déja mentionn¢, ou au ciborium,
ce qui permet de comprendre que les baldaquins romans si fréquents dans les
¢glises italiennes renvoient directement a cette pratique iconographique.

Deuxiéme série, les Temples atypiques, souvent représentés comme des
sanctuaires contemporains.

6 W, HErRrMANN, Unknown Designs for the ‘Temple of Jerusalem’ by Claude Per-
rault in Essays in the History of Architecture presented to Rudolph Wittkower, London,
1967, p. 143-158.

7 B. VOGELSANG, «Archaische Utopien». Materialien zu Gerhard Schotts Hambur-

ger «Biihnenmodelly des Templum Salomonis, Thése Cologne, 1981.



394 ANDRE CORBOZ

Troisieéme série, les pseudo-Temples, soit des ¢difices qui présentent toutes
les caractéristiques d’un Temple selon ['une des cinq phases, mais qui, étant
donné le contexte, ne peuvent incarner des Temples salomoniques, ce qui est
par exemple le cas dans une miniature du XV*¢ siécle représentant la destruction
de Troie. Comme le lecteur contemporain est capable de reconnaitre la combi-
naison des signes qui dénotent le Temple, un tel dispositif est probablement
si bien acculturé qu’on 1'utilise aussi pour signifier des sanctuaires tout diffe-
rents. (Et que la culture de I'époque soit présente méme dans des reconstitutions
qui se donnent pour scientifiques montre que le phénomene n’est pas propre
aux siccles antérieurs au positivisme : le Temple restitué par Schick en 1896
releve de I’art nouveau tandis que celui de Vincent et Steve en 1956 est
moderniste.)

Autre théme, la dimension urbanistique du Temple, dont la présence permet
de déclarer la ville concernée équivalente a la Jérusalem céleste. La Chronique
de Nuremberg (1493) place dans Génes un sanctuaire circulaire, équivalent du
Dome du Rocher, qui pourtant ne s’y trouva jamais, tandis que dans une vue
de Pérouse (1629) la rotonde de S. Angelo (V¢ s.) domine la cité ou I’on ne
voit ni la cathédrale ni le palais des Prieurs, ni aucun autre ¢difice important.

Autres thémes encore, les Temples ésotériques (comme certains temples
magonniques) et les bibliothéques comme Temples (parce que la Sagesse ou
Sapience y est identifiée avec le savoir divin : a Schussenried, Baviére, une
fresque représente le trone de Salomon dans la coupole de la bibliotheque du
couvent ; a Metten, Baviére également, la porte de la bibliothéque du couvent
affiche I’inscription «La Sapience a construit sa demeure» ¥). Parfois, le bati-
ment de la bibliothéque est lui-méme construit en forme de Temple (Oxford,
Radcliffe Camera, 1740 ; Wolfenblittel, 1705) ; cette morphologie survivra
méme dans des contextes laiques (Ottawa, bibliothéque du Parlement, 1876).

Souvent, les palais portent les signes distinctifs du Temple, du moment que
le pouvoir temporel s’est emparé des attributs salomoniques (celui qui gouverne
n’est-il pas sage par définition?). Au XII¢ siécle, I’empereur Henri VI est figur¢
sur le trone de Salomon, ce que les lions certifient ; en 1364, Charles V de
France occupe le méme si¢ge ; en 1711, un projet autrichien de salle d’audience
avec trone princier figure encore les lions.

Cette sémiologie sert a confirmer la légitimité du pouvoir. Lorsque Frédéric
de Montfeltre fait batir en 1470 les deux tours du palais ducal d’Urbin, il n’a
certainement pas que des motifs esthétiques en téte, du moment que cette
fagade est presque identique 4 celle du Temple selon Nicolas de Lyre. Ce n’est
pas tout : le mot coclea figure six fois sur la planche de Lyre ; les tours d’Urbin
contiennent elles aussi un escalier en vis ; ¢’était déja le cas dans le plan de
Saint-Gall au IX® si¢cle. Or la description biblique du Temple de Salomon
précise qu’une coclea conduisait aux espaces adossés aux murs extéricurs du

% «Sapientia aedificavit sibi domus»



DE L’ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 395

sanctuaire, dits augmenta ; au XIV® siécle, Durandus rappelle que les escaliers
en vis des églises sont imités de ceux du Temple.

Peu a peu, les escaliers en vis se sont mués en clochers ; mieux encore,
ces clochers sont des métamorphoses exaltées des colonnes du Temple que la
Bible décrit longuement dans le 1°" livre des Rois — ce qui n’a pas empéché,
la encore, des interprétations souvent sans aucun rapport avec les sources
écrites.

6. Les colonnes du Temple

Les colonnes du Temple consistaient en deux cylindres de bronze hauts
d’environ huit métres et mesurant environ cing métres et demi de circonfé-
rence, proportions qui n’ont rien de classique. Salomon les fit placer devant
le Temple (qui s’ouvrait a I’est) en les nommant Yakin et Boaz, deux noms
dont le sens n’est pas absolument clair, mais que [’on peut traduire par ‘cons-
tance’ et ‘force’. Leurs chapiteaux étaient constitués de deux cents grenades.
Isolées, ces colonnes ne soutenaient rien.

Plusieurs transcriptions médiévales subsistent, identifiées par une inscrip-
tion (a la cathédrale de Wurzbourg et a I’église de Champeix, Auvergne).

Maintes ¢églises affichent en fagade 1I’équivalent de ces colonnes, qui sont
le plus souvent adossées au mur pour des raisons statiques ; parfois, elles sont
dédoublées ou méme démultipliées et, fréquemment, certaines d’entre elles
sont torses : selon la tradition, Constantin avait donné a Saint-Pierre de Rome
six colonnes torses, en réalité d’origines diverses, mais considérées comme
provenant du Saint des Saints ; ce sont clles que le Bernin imita (et exalta)
pour construire son baldaquin.

L’iconographie use abondamment des colonnes torses, parfois jumelées,
surtout a partir de 1’dge maniériste, ¢poque a laquelle elles foisonnent aussi
dans les sanctuaires. On ne les rencontre pas seulement a ["accés principal des
églises, mais aussi a ’entrée du cheeur, assimilé au Saint des Saints.

La colonne a chevrons, équivalente de la précédente, se voit aux 1Ve-V¢
siccles dans les églises coptes ; on la retrouve en Grande-Bretagne au XI¢ siccle
(cathédrale de Durham), puis en Italie (Abbaye de Pomposa) ; qu’il s’agisse
bien d’une colonne du Temple, I’iconographie le confirme (Annonciation,
Antiphonaire d’Estavayer, XV° s.).

Quant aux colonnes jumelées, clles apparaissent trés tot elles aussi, non
seulement dans I’iconographie, mais dans la structure méme des sanctuaires
(S. Croce in Gerusalemme, Rome, 1V¢ s.) et figurent dans mainte cathédrale
(Trani, XII® s. ; Coutances, 1200 ; Sens, XIII® s.): le cortége des colonnes
géminées accompagne les fidéles & la mani¢re d’une litanie tout le long de la
nef ou se borne 4 renforcer le cheeur. Mais le lieu le plus fréquent de leur
apparition n’est autre que le cloitre, ou trés souvent elles sont torses, mais aussi
lices les unes aux autres de facon trés imaginative, comme c¢’est fréquemment



396 ANDRE CORBOZ

le cas en [talie (Saint-Paul-hors-les-Murs, Rome ; cathédrale de Cefalu, Sicile ;
abbaye de Chiaravalle, Milan).

Dans ’exemple cité de Wurzbourg, Yakin et Boaz sont constituées de
colonnes non seulement géminées, mais aussi nouées entre elles ; cette méme
disposition est systématique dans les cloitres italiens ; or, pour une raison
inexpliquée, elle se nomme «nceud de Salomony.

La méme séquence de doubles colonnes se voit aussi au flanc extéricur des
nefs et méme des cheeurs (S. Vigilio, Trente ; cathédrale de Ferrare — ou les
arcs mauresques soulignent le caractére oriental du dispositif). Pourquoi dans
les cloitres et sur les fagades latérales ? Les plans schématiques de Jérusalem
incluent non seulement le Templum Salomonis, mais aussi le Salomonis
claustrum ; or, c’est dans les divers portiques entourant le Temple d’Hérode
que les apdtres, désorientés, se sont retirés aprés la crucifixion; a
Saint-Trophime d’Arles (XII° s.), leurs images occupent les angles du cloitre.

Mais ’allusion au Salomonis claustrum s’inscrit aussi a ’intérieur des
sanctuaires, soit le long des bas-cotés (église des Templiers, Londres ; cathé-
drale de Lausanne), soit sous la forme de galeries, essentiellement celle du
triforium ; qu’elles soient salomoniques, le fait est attesté dans les textes
mediévaux, car elles se nommaient ’Euvre Salomon.

Parfois, le sanctuaire est encore plus synthétique, car tout porte a croire
qu’il n’exprime pas seulement le Temple, mais Jérusalem tout entiére, voire
’ensemble des lieux saints. L’exemple de la basilique Saint-Antoine, & Padoue,
est sans doute le plus frappant : son enveloppe est austére comme celle d’une
forteresse et tout se joue a la hauteur des toits, c’est-a-dire dans le ciel ; la
coupole centrale, conique, répéte celle du Saint-Sépulcre (comme d’ailleurs
celle du baptistére de Pise vue de l’intérieur, le rapport entre baptéme et
résurrection expliquant cette morphologie) ; celle qui la suit a 1’est dénote
I’église du Calvaire ; suivent les deux «minarets» (rappel des colonnes), puis
celle du Temple lui-méme, soit le cheeur (qui se référe donc au Déme du
Rocher, ce que I’avant-toit confirme, qui répéte I’espéce de visiére protégeant,
a Jérusalem, les fagades du dome) ; la derniére rotonde est une sacristic beau-
coup plus tardive (XVII® s.); quant aux autres coupoles, elles pourraient
correspondre, au nord, a 1’église de I’ Annonciation, au sud, a la basilique de
la Nativité, a I’ouest, a la rotonde de I’ Ascension, la derniére a I’ouest pouvant
représenter le Tombeau de la Vierge.

Un autre sanctuaire, S. Stefano, a Bologne, rassemble lui aussi divers lieux
hiérosolymitains.

7. Orientation et occidentation

Bien que la tradition chrétienne occidentale place généralement I’entrée des
sanctuaires a 1’ouest et I’abside a I’est (avec d’innombrables exceptions, a
commencer par Saint-Pierre de Rome), selon certaines traditions, le Temple
de Salomon aurait ét¢ occidenté. Cela explique sans doute pourquoi I’évocation



DE L’ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 397

de Yakin et Boaz se trouve parfois au chevet (par exemple a la cathédrale de
Saint-Gall, ou la présence des grenades le laisse entendre, bien qu’elles se
trouvent juste au-dessus de la base).

L’exemple le plus inattendu est peut-étre celui de Pise, ou le Campo dei
Miracoli comprend quatre constructions : le dome, le baptistére, le campanile
et le cimetiere. Ces batiments ne sont pas étroitement groupés, comme c’est
ordinairement le cas dans les villes médiévales, mais disposés sur un vaste
terrain. En outre, 1ls ne se trouvent pas au ceeur de la ville historique, mais
a la limite nord de celle-ci, sans doute parce que ’esplanade du Temple se
trouvait au nord de la Jérusalem de David. Que le Déme de Pise soit 1’équi-
valent du Temple, plusieurs autres caractéristiques le confirment : la terre qui
couvre le Campo santo a été transportée de Jérusalem ; les fagades latérales
du doéme présentent des arcades dont la structure (que 1’on trouve dans toute
[’aire pisane et sarde a [’époque romane) est €tonnamment semblable a celle
du Déme du Rocher avant sa modification par Soliman le Magnifique ; quant
a la coupole du déme, elle n’est pas non plus sans rapport avec celle de la
Qubbat as-Sakhra.

Un dernier point mérite d’étre examiné plus longuement : pourquoi le
campanile de Pise est-il disposé€ asymetriquement par rapport a 1’axe du déme ?
Si ’on tient compte du fait qu’il a commencé a pencher pendant sa construc-
tion, raison pour laquelle ses derniers étages ont ét¢ redresses lors de la derniére
étape des travaux, on peut supposer que le projet prévoyait probablement deux
campaniles, symétriques par rapport a la nef — soit deux versions trés auda-
cieuses des colonnes du Temple, construites a 1’est du sanctuaire. Il ne serait
donc pas absurde de fouiller I’emplacement de I’éventuel second campanile...

La position du dome au nord de la ville n’est pas unique, puisqu’il en va
de méme a Florence et a Cologne.

8. Autres critéres d’identification

Parmi les traits qui permettent d’assimiler un sanctuaire au Temple, il faut
encore mentionner les proportions, 1’escalier, le bulbe comme résumé emblé-
matique et le mobilier liturgique.

Deux monuments aussi différents que Sainte-Sophie de Constantinople
(VI€ s.) et la chapelle Sixtine (XV* s.) sont pourtant des Temples dans I’esprit
de leurs commanditaires. Selon le Livre des Rois, ch. 6, le Temple mesurait
60 coudées de longueur, 30 de hauteur et 20 de largeur, soit un rapport de
3 x 1,5 x 1. La premiére Sainte-Sophie, avant I’effondrement de sa coupole,
mesurait 300 pieds byzantins par 150 de hauteur et 100 de largeur, — du moins
si la reconstitution de Georges Scheja, qui fit I’objet de critiques, est correcte °.

9 G. ScEsa, “Hagia Sophia und Templum Salomonis”, Istanbuler Mitteilungen, 12
(1962), p. 44-58.



308 ANDRE CORBOZ

Quant a la célebre exclamation de Justinien, «Salomon, je t’ai vaincu !», Georges
Dagron a démontré qu’elle avait été inventée quelques siccles plus tard '°,

La Sixtine, elle, mesure 40 metres de longueur par 15 de hauteur et 20 de
largeur, soit presque le méme rapport, comme Eugenio Battisti I’a démontré ',
ce qui faisait de Nicolas V le nouveau Salomon.

Pour ’escalier, il suffit généralement a signifier le Temple dans I’icono-
graphie de la Présentation de Marie ; assez raide, comptant le plus souvent
quinze marches, il est figuré dans de nombreuses fresques et miniatures, du
XIV¢ au XVI° siecle.

Cas particulier, le double escalier inclus dans les murs du Dome de Trente,
qui méne a une tribune située au revers de la fagade, est postérieur a 1220 ;
il présente une analogie ¢tonnante avec un dessin de Richard de Saint-Victor
(XII¢ s.) illustrant la vision d’Ezéchiel.

Quant au bulbe, il se pourrait que deux sources se mélent : celle du Dome
du Rocher, avec sa coupole a double coque, qui était donc pergue différemment
de I’extérieur et de I'intérieur (il est d’ailleurs probable que I’extrados de la
coupole d’origine était nettement plus détaché de I’intrados que ’actuelle).
Cette caractéristique a €té imitée plusieurs fois, par exemple a Saint-Marc de
Venise lorsque les grandes coques, elles-mémes coiffées d’un bulbe, ont éte
posées au XIII¢ s. sur les coupoles originaires trés basses, en byzantin tardif.

Mais le bulbe qui résume le Temple se trouve chez Nicolas de Lyre :
«Image du chapiteau selon le rabbin Salomon» 2, ¢’est-a-dire selon le rabbin
Salomon Rashi, qui avait traduit sous cette forme les chapiteaux des colonnes
du Temple ; selon Nicolas de Lyre, cette forme est la seule qui soit juste (méme
st les grenades ont disparu !).

Ce bulbe a connu une large diffusion, comme en témoignent diverses
¢glises (Saint-Bavon, Harlem), mais probablement aussi les églises orthodoxes
comme les églises savoyardes ; on le trouvait sur les clochers de la cathédrale
de Constance avant sa transformation au XIX¢ siécle, tandis que I’exemple le
plus intéressant est celui que Borromini place au XVII® siécle sur Saint-Yves
de la Sapience, dédicace qui confirme I’interprétation.

Pour le mobilier liturgique, il faut mentionner le chandelier circulaire du
Dome de Grosskomburg (XII¢ s.), muni de douze tours, qui évoque donc la
Jérusalem céleste. Plusicurs sanctuaires possédaient un chandelier a sept bran-
ches (ainsi, celui de Trivulzio, 1562, au Déme de Milan) : ici, le rapport est
littéral, puisqu’il s’agit d’une imitation de la ménorah, le candélabre qui se
trouvait dans le Temple et qui fut enlevé comme trophée par Titus, ainsi qu’on
peut encore le voir a Rome dans I’arc qui porte son nom.

19" G. Dacron, Costantinople imaginaire, Paris, P.U.F., 1984, p. 298 sq.
' E. Barristi, «Roma apocalittica e Re Salomone» in Rinascimento e barocco,
Torino, Einaudi, 1960, p. 72-85.

12 «Figura capitelli secundum Rabi Salomonemy». Cf. Biblia latina cum postilla
Nicephori de Lyra, Nuremberg, 1481,



DE L’ ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 399

[1 s’agit en somme d’un cas-limite, ce meuble liturgique suffisant a affirmer
ou, mieux, a démontrer que 1’église qui I’abrite est I’équivalent du Temple.

9. Conclusions

Les commentateurs mediévaux de la Bible ne parlent pas de [’apparence
des sanctuaires. L’abb¢é Suger, constructeur de Saint-Denis, explique indirec-
tement pourquoi dans sa formule «Les significations plaisent plus que
I’expression» 3. Au Moyen Age, le statut de I’image est trés différent de ce
qu’il est aujourd’hui : ce que I'image donne a voir est toujours une évidence,
une donnée, I’équivalent de la chose en soi. Comme Adolf Reinle I’a montré '4,
le portrait de I’empereur est ’empereur présent, et il en va de méme pour la
Vierge ou le Christ. En somme, I’artiste (au sens actuel du terme) est éliminé
du circuit de transmission entre ’intention (du commanditaire) et 1’ceuvre,
entre le signe et le référent, entre la dénotation et la connotation.

Le présent survol a tenté¢ de dépasser ’habituelle division du travail qui
malheurecusement régne encore dans tant de compartiments de la science,
comme si I’on était resté (ou pire, comme si I’on était revenu) a une vision
paléopositiviste de la démarche scientifique.

En effet, sans une approche transdisciplinaire, les problemes qui viennent
d’étre effleurés ne peuvent méme pas étre percus. Affronter la complexité
thématique de I’architecture médiévale est donc indispensable pour en dépasser
’analyse purement formelle.

13 «Significata magis significante placent». Cf. SuGer, Liber de rebus in
administratione sua gestis, XXXI, PL CLXXXVI, 1231.
4 A. ReINLE, Das stellvertrende Bildnis : Plastiken und Gemdlde von der Antike

bis ins 19. Jahrhundert, Ziirich-Minchen, Artemis, 1984,






	De l'iconographie du temple de Salomon (IIIe-XVIIIe siècles) à l'architecture des Églises

