
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: De l'iconographie du temple de Salomon (IIIe-XVIIIe siècles) à
l'architecture des Églises

Autor: Corboz, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 389-399

DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON
(IIP-XVIIP SIÈCLES)

À L'ARCHITECTURE DES ÉGLISES

André Corboz

Résumé

Pour décrypter les rapports entre les divers Temples bâtis (ceux de
Salomon, de Zorobabel et cl 'Hérode) ou décrits (celui d'Ezéchiel et la Jérusalem
céleste de l'Apocalypse) plus le Dôme du Rocher et le Saint-Sépulcre, d'une
part, et les églises construites depuis les débuts du christianisme, d'autre part,
il faut passer par l'iconographie des dits Temples et sanctuaires et son
évolution au cours des siècles. L 'analyse distingue cinq phases principales
auxquelles s 'ajoutentplusieurs séries non homogènes. En outre, le rapport d'une
église au Temple se résume souvent à quelques traits distinctifs seulement

(proportions, colonnes jumelées, bulbe coiffant l'édifice, mobilier liturgique).

1. Le Temple et ses substituts

La descendance du Temple de Salomon dans la peinture et dans l'architecture

est aussi nombreuse que variée, en raison notamment du fait que
l'iconographie se réfère aux Temples successifs, mais encore à d'autres
édifices qui passaient pour tels, soit : le Temple proprement dit, bâti au Xe siècle

av. J. C, saccagé un demi-siècle plus tard par le pharaon Cécong Ier, détruit
en 586 par Nabuchodonosor ; le Temple de la vision d'Ezéchiel, beaucoup plus
complexe, décrit par lc prophète durant la captivité de Babylone ; lc Temple
reconstruit en 537 av. J. C. par Zorobabel après le retour de Babylone ; le

Temple d'Hérode le Grand, inspiré à la fois par celui de Salomon et celui

d'Ezéchiel, commencé en 10 avant notre ère, terminé en 64 après J. C. et détruit
en 70 par Titus ; le Temple de l'Agneau, au centre de la Jérusalem céleste

décrite dans l'Apocalypse au Ier siècle ; le Saint-Sépulcre comme Nouveau

Temple, selon une assimilation qui date des IIIe-IVe siècles ; enfin le Dôme
du Rocher, achevé en 692, lieu de l'ascension de Mahomet, que l'on trouve
même dans la tradition hébraïque, sans doute parce qu'il est situé sur
l'emplacement des Temples successifs.



390 ANDRÉ CORBOZ

2. Identité des églises et du Temple

Dans les traditions catholique et orthodoxe, toute église est un Temple, du

moment qu'elle incarne, hic et nunc, la Jérusalem céleste. La messe de

consécration le spécifie, qui commence par la fonnule «Jérusalem ville
bienheureuse»1. Cette assimilation remonte au début du IIe siècle.

Durant tout le Moyen-Âge, les théologiens élaborent cette analogie entre

l'église, d'une part (comme bâtiment et comme communauté), et le Temple,
d'autre part, et la développent jusqu'à l'homologie. Ainsi, saint Euchère,

évêque de Lyon, écrit en 499 : «La demeure du Seigneur que le roi Salomon
construisit à Jérusalem a la fonne de la sainte Église universelle»2. On pourrait
multiplier les citations de théologiens, Pères de l'Église et commentateurs

jusqu'à Honorius d'Autun ct Sicard de Crémone, en passant par Raban Maur,
Vincent de Beauvais, Albert le Grand, Hugues de Saint-Victor et Durandus.

L'interprétation s'étend du sens caché à l'évidence du présent ; ainsi, un
auteur dit qu'il y a deux colonnes du Temple parce qu'il y a deux Testaments,

un autre que ces mêmes colonnes ont douze coudées de circonférence, allusion
anticipée aux douze apôtres : c'est donc le sens allégorique qui intéresse. À

partir du IXe siècle, on s'inten'Oge sur lc rapport qui doit exister entre l'Église
comme institution et l'église comme édifice ; au XIIe siècle, on estime que ce

dernier ne doit plus faire allusion au parallélisme entre l'Ancienne ct la

NouveUe Alliance, mais représenter l'Église en tant que royaume de Dieu sur
Terre.

Pour tous ces auteurs, la présence du Temple dans les sanctuaires doit être

déchiffrable ; il doit donc y avoir dans chacun une série de signes qui permettent

de l'identifier comme le Temple ressuscité. «Notre église matérielle a reçu
sa forme du Temple de Salomon»3, écrit Sicard4au XIIIe siècle.

3. Discontinuité cle l'iconographie

Après avoir lu les textes qui affirment l'identité de chaque église ct du

Temple, l'analyse de l'iconographie surprend. Elle frappe d'abord par sa

discontinuité, aussi bien matériellement que culturellement. Elle est plus ou
moins abondante selon les époques (et, en dépit de la grande richesse des

publications, n'a pas été entièrement rassemblée). Surtout, elle est constituée
de séries souvent indépendantes les unes des autres, mais parfois combinées,
qui apparaissent ou disparaissent pour des raisons théologiques, mais aussi

politiques, lesquelles restent le plus souvent à étudier.

' «Urbs beata Hierusalem».
2 «Domus Domini quam aedificavit Rex Salomon in Hierusalem in figura facta est

sanctae universalis Ecclesiae». Cf. Commentarii in libros regimi, III, PL, L, 1110.
3 «A tempio Salomonis nostra materialis ecclesia formam accepit».
4 Sicard, Mitrale, I, 1, PL CCXIII, 15.



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 391

Avant d'analyser les sanctuaires, il est nécessaire de commencer par
reconstituer les diverses chaînes iconographiques où la représentation du Temple a

trouvé ses formulations successives. Il faut donc étudier d'abord les mosaïques,
fresques, peintures, miniatures, tapisseries, dessins, gravures, bas-reliefs et

sculptures où le Temple est représenté. Ensuite, il convient d'examiner le

rapport de cette iconographie avec l'architecture construite. Surtout, il importe
de préciser les critères qui pennettent de reconnaître le Temple :

1) c'est une construction dans ou devant laquelle se déroule une scène qui,
dans la Bible, a lieu dans ou devant le Temple (présentation de la Vierge,
mariage de la Vierge, Jésus parmi les docteurs, tentation de Jésus sur le pinacle,
Jésus chassant les marchands, etc.) ;

2) c'est aussi un édifice figurant dans une scène ayant Jérusalem comme
arrière-plan (entrée du Christ, crucifixion, déposition, etc.) ;

3) c'est un bâtiment qui se voit dans une scène non décrite dans la Bible,
mais que la tradition, un commentateur ou encore la volonté d'un donateur situe
dans ou devant le Temple (ainsi, divers miracles) ;

4) c'est un édifice atypique, souvent inclassable dans les divers filons
iconographiques, mais qu'une inscription ou un commentaire déclare explicitement

être le Temple ;

5) enfin, c'est un édifice identique à l'un de ceux qui viennent d'être
énumérés, bien qu'il se situe dans un milieu sans rapport avec les quatre
premières catégories (ainsi, le Temple anticipé, souvent représenté dans une
scène impliquant David, père de Salomon, donc à un moment où le Temple
n'était pas encore construit, ou encore le Temple figurant à l'arrière-plan d'une

Nativité, bien que Jérusalem ne soit guère visible de Bethléem).

4. Les cinq phases de l'iconographie

La première phase comprend les Temples paléochrétiens et hébreux ainsi

que leurs prolongements durant le Moyen-Âge ; de type hellénistique, ils

figurent généralement dans une sorte d'idéogramme de ville qu'une inscription
précise être Jérusalem, faute de quoi ils ne seraient pas identifiables.

La deuxième phase est celle des temples circulaires ou polygonaux, cela

bien que toutes les descriptions bibliques, plus celle de Flavius Josephe,
affirment que chacun des Temples successifs était rectangulaire. Cette phase

commence avant que la première ne s'achève ; ainsi, la chapelle palatine de

Charlemagne à Aix-la-Chapelle, début du IXe siècle : à première vue, rien de

commun avec les divers Temples, sinon qu'un texte contemporain parle «des

édifices que Charles Auguste César construisit à Aix-la-Chapelle conformément

à l'exemple du très sage Salomon»3.

5 «De aedificiis quae Caesar Augustus Carolus apud Aquisgrani juxta sapientissimi
Salomonis exemplum [...] construxit». Cf. Ad opera Beati Caroli magni appendix, II,
XXIX. PL. XCVIII. 1387.



392 ANDRÉ CORBOZ

On pourrait supposer que ce passage signifie simplement «comme Salomon,

Charlemagne a construit» et non «Charlemagne a imité le temple», mais
diverses raisons militent en faveur d'un rapport entre la chapelle d'Aix et la

forme du Temple : la Qubbat as-Sakhra ou Dôme du Rocher (VIIe siècle) est

construite sur l'emplacement supposé de l'autel du Temple. Or, ce lieu sacré

islamique est considéré presque aussitôt comme le Temple lui-même, à croire

qu'il n'avait pas été rasé : c'est cet édifice octogonal que Charlemagne pourrait
avoir imité plutôt qu'une église byzantine disparue (p. ex. l'Apostoléion, à

Constantinople), cela même si l'intérieur de la chapelle palatine se réfère à

Saint-Vital de Ravenne.
Plus tard, certains voyageurs érudits se rendent compte que l'octogone du

Rocher ne peut être le Temple et inventent une explication ; le moine Théodoric
écrit au XIIIe siècle que la Qubbat as-Sakhra a été édifiée par l'impératrice
Hélène et son fils Constantin en l'honneur du Christ et de sa mère. Lorsque
les croisés conquièrent Jérusalem en 1099, ils nomment lc Dôme du Rocher

Templum Domini et la mosquée Al-Aqsa, toute proche, Templum (et parfois
Palatium) Salomonis. À partir de 1118, les Templiers adoptent le profil du

dôme comme emblème, soit la caractéristique coupole à bulbe qui sera reprise
dans toute l'iconographie postérieure, tandis que le même dôme devient ensuite
le Templum Salomonis. Cette tradition du Temple à plan central durera
jusqu'au XVIIIe siècle.

La troisième phase, celle du Temple rectangulaire, apparaît au XIIe siècle
et se développe plutôt dans le champ de la recherche émdite. L'illustre médecin

juif espagnol Maïmonide tente de reconstituer les plans des divers Temples
décrits dans la Bible, bientôt suivi par Isaac Rashi, qui sera imité par Nicolas
de Lyre, lequel diffuse vers 1330 sa Postilla Veteri et Novi Testamenti, où il
reconstitue - dans le langage architectural de l'époque - les divers Temples.
Cette œuvre eut un succès considérable, puisqu'on en connaît encore sept cents
manuscrits plus ou moins complets et qu'elle fut imprimée à Nuremberg en

1481, puis encore en 1497.

Dans la même ligne, il faut citer le miniaturiste Nicolas Fouquet, lequel
s'en tient presque toujours à des Temples cubiques. Dans ses images, l'édifice
est en somme réduit au Saint des Saints.

La quatrième phase s'étend, semble-t-il, du XIVe au XVe siècle ; c'est celle
des Temples ouverts ; apparus en Toscane, ces pavillons circulaires ou
polygonaux ne présentent pas de murs du côté de l'observateur ; c'est probablement
eux qui ont inspiré les open air churches des premières missions mexicaines.
Portée à la limite, cette iconographie est peut-être la source des Temples
réduits, aux XIVe ct XVe siècles, à leur seul autel.

La cinquième phase consiste dans la reprise de l'enquête archéologique à

partir de la Renaissance, ou plutôt de la lutte idéologique entre Réforme ct
Contre-Réfonne. Une œuvre immense la domine : In Ezechielem
Explanationes, publiée à Rome en 1604 par les jésuites espagnols Jeronimo
Prado et Juan Bautista Villalpando. Cet ouvrage avait un double but : interpré-



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 393

ter rétroactivement le palais de l'Escurial, construit par Philippe II, comme
l'équivalent du Temple de Salomon et de ses bâtiments annexes et, surtout,
démontrer que les ordres architecturaux du classicisme gréco-romain provenaient

du Temple via Vitruve, donc qu'ils auraient été dictés à Salomon par
Dieu lui-même. Double légitimation : celle de Philippe II comme nouveau
Salomon et celle du langage architectural vitruvien comme langage sacré. C'est
une tentative tardive de concilier la tradition classique avec l'enseignement de

l'Église, conciliation qui avait été l'idéal des humanistes et qui n'avait guère
survécu à la Contre-Réforme.

Les planches de ce luxueux ouvrage ont été reprises et imitées jusqu'à la
fin de l'Ancien Régime au moins (en plein XIXe siècle, un soldat français
réfugié en Valais et connu sous le nom du Déserteur reprendra le modèle

villalpandien). Même les milieux hébraïques reçoivent favorablement les

hypothèses de Villalpando, puisque le chevet de la synagogue d'Amsterdam
s'en inspire en 1670.

Cette cinquième phase comprend bien d'autres tentatives encore, comme
celle de Luther (1524), de François Vatable (1540), de Benedictus Arias
Montano (1572), de Louis Maillet (1695), etc. On trouve même des

reconstitutions dans des ouvrages où l'on n'aurait pas l'idée de les chercher, telle
La physique sacrée ou histoire naturelle de la Bible, publiée à partir de 1701

par Johann Jakob Scheuchzer.

Il y a une trentaine d'années, Wolfgang Herrmann avait décrit une quarantaine

de reconstitutions du Temple antérieures à la Révolution française 6
; en

1981, Bernd Vogelsang, avec des critères plus larges, certes, en énumère cent

vingt-six 7.

5. L 'iconographie indépendante des phases

Mais il existe encore d'autres séries iconographiques, qui toutefois ne sont

pas homogènes.
On pourrait dire de la première qu'elle constitue des synecdoques du

Temple. D'origine byzantine, ce procédé consiste à réduire le Temple à l'un
de ses éléments, par exemple à l'autel, comme déjà mentionné, ou au ciborium,
ce qui permet de comprendre que les baldaquins romans si fréquents dans les

églises italiennes renvoient directement à cette pratique iconographique.

Deuxième série, les Temples atypiques, souvent représentés comme des

sanctuaires contemporains.

6 W. Herrmann, Unknown Designs for the 'Temple ofJerusalem' by Claude
Perrault in Essays in the History ofArchitecture presented to Rudolph Wittkower, London,

1967, p. 143-158.
7 B. Vogelsang, «Archaische Utopien». Materialien zu Gerhard Schotts Hamburger

«Bühnenmodell» des Templum Salomonis, These Cologne. 1981.



394 ANDRÉ CORBOZ

Troisième série, les pseudo-Temples, soit des édifices qui présentent toutes
les caractéristiques d'un Temple selon l'une des cinq phases, mais qui, étant

donné le contexte, ne peuvent incarner des Temples salomoniques, ce qui est

par exemple le cas dans une miniature du XVe siècle représentant la destruction
de Troie. Comme le lecteur contemporain est capable de reconnaître la combinaison

des signes qui dénotent le Temple, un tel dispositif est probablement
si bien acculturé qu'on l'utilise aussi pour signifier des sanctuaires tout différents.

(Et que la culture de l'époque soit présente même dans des reconstitutions

qui se donnent pour scientifiques montre que le phénomène n'est pas propre
aux siècles antérieurs au positivisme : le Temple restitué par Schick en 1896

relève de l'art nouveau tandis que celui de Vincent et Steve en 1956 est

moderniste.)
Autre thème, la dimension urbanistique du Temple, dont la présence permet

de déclarer la ville concernée équivalente à la Jérusalem céleste. La Chronique
de Nuremberg (1493) place dans Gênes un sanctuaire circulaire, équivalent du

Dôme du Rocher, qui pourtant ne s'y trouva jamais, tandis que dans une vue
de Pérouse (1629) la rotonde de S. Angelo (Ve s.) domine la cité où l'on ne

voit ni la cathédrale ni le palais des Prieurs, ni aucun autre édifice important.
Autres thèmes encore, les Temples ésotériques (comme certains temples

maçonniques) et les bibliothèques comme Temples (parce que la Sagesse ou

Sapience y est identifiée avec lc savoir divin : à Schusscnricd, Bavière, une

fresque représente le trône de Salomon dans la coupole de la bibliothèque du

couvent ; à Metten, Bavière également, la porte de la bibliothèque du couvent
affiche l'inscription «La Sapience a construit sa demeure»8). Parfois, lc
bâtiment de la bibliothèque est lui-même construit en forme de Temple (Oxford,
Radcliffc Camera, 1740; Wolfenbüttel, 1705); cette morphologie survivra
même dans des contextes laïques (Ottawa, bibliothèque du Parlement, 1876).

Souvent, les palais portent les signes distinctifs du Temple, du moment que
le pouvoir temporel s'est emparé des attributs salomoniques (celui qui gouverne
n'est-il pas sage par définition?). Au XIIe siècle, l'empereur Henri VI est figuré
sur le trône de Salomon, ce que les lions certifient ; en 1364, Charles V de

France occupe le même siège ; en 1711, un projet autrichien de salle d'audience
avec trône princier figure encore les lions.

Cette sémiologie sert à confirmer la légitimité du pouvoir. Lorsque Frédéric
de Montfeltre fait bâtir en 1470 les deux tours du palais ducal d'Urbin, il n'a
certainement pas que des motifs esthétiques en tête, du moment que cette

façade est presque identique à celle du Temple selon Nicolas de Lyre. Ce n'est

pas tout : le mot coclea figure six fois sur la planche de Lyre ; les tours d'Urbin
contiennent elles aussi un escalier en vis ; c'était déjà lc cas dans le plan de

Saint-Gall au IXe siècle. Or la description biblique du Temple de Salomon
précise qu'une coclea conduisait aux espaces adossés aux murs extérieurs du

«Sapientia aedificavit sibi domus»



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 395

sanctuaire, dits augmenta ; au XIVe siècle, Durandus rappelle que les escaliers
en vis des églises sont imités de ceux du Temple.

Peu à peu, les escaliers en vis se sont mués en clochers ; mieux encore,
ces clochers sont des métamorphoses exaltées des colonnes du Temple que la
Bible décrit longuement dans le 1er livre des Rois - ce qui n'a pas empêché,
là encore, des interprétations souvent sans aucun rapport avec les sources
écrites.

6. Les colonnes du Temple

Les colonnes du Temple consistaient en deux cylindres de bronze hauts
d'environ huit mètres et mesurant environ cinq mètres et demi de circonférence,

proportions qui n'ont rien de classique. Salomon les fit placer devant
le Temple (qui s'ouvrait à l'est) en les nommant Yakin et Boaz, deux noms
dont le sens n'est pas absolument clair, mais que l'on peut traduire par 'constance'

et 'force'. Leurs chapiteaux étaient constitués de deux cents grenades.
Isolées, ces colonnes ne soutenaient rien.

Plusieurs transcriptions médiévales subsistent, identifiées par une inscription

(à la cathédrale de Wurzbourg et à l'église de Champcix, Auvergne).
Maintes églises affichent en façade l'équivalent de ces colonnes, qui sont

lc plus souvent adossées au mur pour des raisons statiques ; parfois, elles sont
dédoublées ou même démultipliées ct, fréquemment, certaines d'entre elles

sont torses : selon la tradition, Constantin avait donné à Saint-Pierre de Rome
six colonnes torses, en réalité d'origines diverses, mais considérées comme

provenant du Saint des Saints ; ce sont elles que le Bernin imita (et exalta)

pour construire son baldaquin.
L'iconographie use abondamment des colonnes torses, parfois jumelées,

surtout à partir de l'âge maniéristc, époque à laquelle elles foisonnent aussi

dans les sanctuaires. On ne les rencontre pas seulement à l'accès principal des

églises, mais aussi à l'entrée du chœur, assimilé au Saint des Saints.

La colonne à chevrons, équivalente de la précédente, se voit aux IVe-Ve
siècles dans les églises coptes ; on la retrouve en Grande-Bretagne au XIe siècle

(cathédrale de Durham), puis en Italie (Abbaye de Pomposa) ; qu'il s'agisse
bien d'une colonne du Temple, l'iconographie le confirme (Annonciation,
Antiphonairc d'Estavayer, XVe s.).

Quant aux colonnes jumelées, elles apparaissent très tôt elles aussi, non
seulement dans l'iconographie, mais dans la structure même des sanctuaires

(S. Croce in Gerusalemme, Rome, IVe s.) et figurent dans mainte cathédrale

(Trani, XIIe s. ; Coutanccs, 1200 ; Sens, XIIIe s.) : lc cortège des colonnes

géminées accompagne les fidèles à la manière d'une litanie tout le long de la

nef ou se borne à renforcer le chœur. Mais le lieu le plus fréquent de leur

apparition n'est autre que le cloître, où très souvent elles sont torses, mais aussi

liées les unes aux autres de façon très imaginative, comme c'est fréquemment



396 ANDRÉ CORBOZ

le cas en Italie (Saint-Paul-hors-les-Murs, Rome ; cathédrale de Cefalù, Sicile ;

abbaye de Chiaravalle, Milan).
Dans l'exemple cité de Wurzbourg, Yakin et Boaz sont constituées de

colonnes non seulement géminées, mais aussi nouées entre elles ; cette même

disposition est systématique dans les cloîtres italiens ; or, pour une raison

inexpliquée, elle se nomme «nœud de Salomon».
La même séquence de doubles colonnes se voit aussi au flanc extérieur des

nefs et même des chœurs (S. Vigilio, Trente ; cathédrale de Ferrare - où les

arcs mauresques soulignent le caractère oriental du dispositif). Pourquoi dans

les cloîtres et sur les façades latérales Les plans schématiques de Jérusalem
incluent non seulement le Templum Salomonis, mais aussi le Salomonis
claustrum ; or, c'est dans les divers portiques entourant le Temple d'Hérode

que les apôtres, désorientés, se sont retirés après la crucifixion ; à

Saint-Trophime d'Arles (XIIe s.), leurs images occupent les angles du cloître.
Mais l'allusion au Salomonis claustrum s'inscrit aussi à l'intérieur des

sanctuaires, soit le long des bas-côtés (église des Templiers, Londres ; cathédrale

de Lausanne), soit sous la forme de galeries, essentiellement celle du

triforium ; qu'elles soient salomoniques, lc fait est attesté dans les textes
médiévaux, car elles se nommaient l'Œuvre Salomon.

Parfois, le sanctuaire est encore plus synthétique, car tout porte à croire
qu'il n'exprime pas seulement lc Temple, mais Jérusalem tout entière, voire
l'ensemble des lieux saints. L'exemple de la basilique Saint-Antoine, à Padoue,
est sans doute le plus frappant : son enveloppe est austère comme celle d'une
forteresse et tout se joue à la hauteur des toits, c'est-à-dire dans le ciel ; la

coupole centrale, conique, répète celle du Saint-Sépulcre (comme d'ailleurs
celle du baptistère de Pise vue de l'intérieur, le rapport entre baptême et

résurrection expliquant cette morphologie) ; celle qui la suit à l'est dénote

l'église du Calvaire ; suivent les deux «minarets» (rappel des colonnes), puis
celle du Temple lui-même, soit le chœur (qui se réfère donc au Dôme du

Rocher, ce que l'avant-toit confirme, qui répète l'espèce de visière protégeant,
à Jérusalem, les façades du dôme) ; la dernière rotonde est une sacristie beaucoup

plus tardive (XVIIe s.) ; quant aux autres coupoles, elles pourraient
correspondre, au nord, à l'église de l'Annonciation, au sud, à la basilique de
la Nativité, à l'ouest, à la rotonde de l'Ascension, la dernière à l'ouest pouvant
représenter le Tombeau de la Vierge.

Un autre sanctuaire, S. Stefano, à Bologne, rassemble lui aussi divers lieux
hiérosolymitains.

7. Orientation et occidentation

Bien que la tradition chrétienne occidentale place généralement l'entrée des
sanctuaires à l'ouest et l'abside à l'est (avec d'innombrables exceptions, à

commencer par Saint-Pierre de Rome), selon certaines traditions, le Temple
de Salomon aurait été occidente. Cela explique sans doute pourquoi l'évocation



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 397

de Yakin et Boaz se trouve parfois au chevet (par exemple à la cathédrale de

Saint-Gall, où la présence des grenades le laisse entendre, bien qu'elles se

trouvent juste au-dessus de la base).

L'exemple le plus inattendu est peut-être celui de Pise, où le Campo dei
Miracoli comprend quatre constructions : le dôme, le baptistère, le campanile
et le cimetière. Ces bâtiments ne sont pas étroitement groupés, comme c'est
ordinairement le cas dans les villes médiévales, mais disposés sur un vaste
terrain. En outre, ils ne se trouvent pas au cœur de la ville historique, mais
à la limite nord de celle-ci, sans doute parce que l'esplanade du Temple se

trouvait au nord de la Jérusalem de David. Que le Dôme de Pise soit l'équivalent

du Temple, plusieurs autres caractéristiques le confirment : la terre qui
couvre le Campo santo a été transportée de Jérusalem ; les façades latérales
du dôme présentent des arcades dont la structure (que l'on trouve dans toute
l'aire pisane et sarde à l'époque romane) est étonnamment semblable à celle
du Dôme du Rocher avant sa modification par Soliman le Magnifique ; quant
à la coupole du dôme, elle n'est pas non plus sans rapport avec celle de la

Qubbat as-Sakhra.

Un dernier point mérite d'être examiné plus longuement : pourquoi le

campanile de Pise est-il disposé asymétriquement par rapport à l'axe du dôme
Si l'on tient compte du fait qu'il a commencé à pencher pendant sa construction,

raison pour laquelle ses derniers étages ont été redressés lors de la dernière

étape des travaux, on peut supposer que le projet prévoyait probablement deux

campaniles, symétriques par rapport à la nef - soit deux versions très
audacieuses des colonnes du Temple, construites à l'est du sanctuaire. Il ne serait
donc pas absurde de fouiller l'emplacement de l'éventuel second campanile...

La position du dôme au nord de la ville n'est pas unique, puisqu'il en va
de même à Florence et à Cologne.

8. Autres critères d'identification

Parmi les traits qui permettent d'assimiler un sanctuaire au Temple, il faut

encore mentionner les proportions, l'escalier, le bulbe comme résumé

emblématique et le mobilier liturgique.
Deux monuments aussi différents que Sainte-Sophie de Constantinople

(VIe s.) et la chapelle Sixtine (XVe s.) sont pourtant des Temples dans l'esprit
de leurs commanditaires. Selon le Livre des Rois, ch. 6, le Temple mesurait
60 coudées de longueur, 30 de hauteur et 20 de largeur, soit un rapport de

3 x 1,5 x 1. La première Sainte-Sophie, avant l'effondrement de sa coupole,
mesurait 300 pieds byzantins par 150 de hauteur et 100 de largeur, - du moins
si la reconstitution de Georges Scheja, qui fit l'objet de critiques, est correcte 9.

9 G. Scheja, "Hagia Sophia und Templum Salomonis", Istanbuler Mitteilungen, 12

(1962), p. 44-58.



398 ANDRÉ CORBOZ

Quant à la célèbre exclamation de Justinien, «Salomon, je t'ai vaincu !», Georges

Dagron a démontré qu'elle avait été inventée quelques siècles plus tard 10.

La Sixtinc, elle, mesure 40 mètres de longueur par 15 de hauteur et 20 de

largeur, soit presque le même rapport, comme Eugenio Battisti l'a démontré ' ',
ce qui faisait de Nicolas V le nouveau Salomon.

Pour l'escalier, il suffit généralement à signifier le Temple dans l'iconographie

de la Présentation de Marie ; assez raide, comptant le plus souvent

quinze marches, il est figuré dans de nombreuses fresques et miniatures, du

XIVe au XVIe siècle.

Cas particulier, le double escalier inclus dans les murs du Dôme de Trente,
qui mène à une tribune située au revers de la façade, est postérieur à 1220 ;

il présente une analogie étonnante avec un dessin de Richard de Saint-Victor
(XIIe s.) illustrant la vision d'Ezéchiel.

Quant au bulbe, il se pourrait que deux sources se mêlent : celle du Dôme
du Rocher, avec sa coupole à double coque, qui était donc perçue différemment
de l'extérieur et de l'intérieur (il est d'ailleurs probable que l'extrados de la

coupole d'origine était nettement plus détaché de l'intrados que l'actuelle).
Cette caractéristique a été imitée plusieurs fois, par exemple à Saint-Marc de

Venise lorsque les grandes coques, elles-mêmes coiffées d'un bulbe, ont été

posées au XIIIe s. sur les coupoles originaires très basses, en byzantin tardif.
Mais le bulbe qui résume le Temple se trouve chez Nicolas de Lyre :

«Image du chapiteau selon le rabbin Salomon» 12, c'est-à-dire selon le rabbin
Salomon Rashi, qui avait traduit sous cette forme les chapiteaux des colonnes
du Temple ; selon Nicolas de Lyre, cette forme est la seule qui soit juste (même
si les grenades ont disparu

Ce bulbe a connu une large diffusion, comme en témoignent diverses

églises (Saint-Bavon, Harlem), mais probablement aussi les églises orthodoxes
comme les églises savoyardes ; on le trouvait sur les clochers de la cathédrale
de Constance avant sa transformation au XIXe siècle, tandis que l'exemple lc

plus intéressant est celui que Borromini place au XVIIe siècle sur Saint-Yves
de la Sapience, dédicace qui confinne l'interprétation.

Pour le mobilier liturgique, il faut mentionner le chandelier circulaire du
Dôme de Grosskomburg (XIIe s.), muni de douze tours, qui évoque donc la
Jérusalem céleste. Plusieurs sanctuaires possédaient un chandelier à sept branches

(ainsi, celui de Trivulzio, 1562, au Dôme de Milan) : ici, le rapport est

littéral, puisqu'il s'agit d'une imitation de la ménorah, le candélabre qui se

trouvait dans le Temple et qui fut enlevé comme trophée par Titus, ainsi qu'on
peut encore le voir à Rome dans l'arc qui porte son nom.

10 G. Dacron, Costantinople imaginaire, Paris, P.U.F., 1984, p. 298 sq.
1 ' E. Battisti, «Roma apocalittica e Re Salomone» in Rinascimento e barocco,

Torino, Einaudi, 1960, p. 72-85.
12 «Figura capitelli secundum Rabi Salomonem». Cf. Biblia latina cum postilla

Nicephori de Lyra, Nuremberg, 1481.



DE L'ICONOGRAPHIE DU TEMPLE DE SALOMON 399

Il s'agit en somme d'un cas-limite, ce meuble liturgique suffisant à affirmer
mieux, à démontrer que l'église qui l'abrite est l'équivalent du Temple.

9. Conclusions

Les commentateurs médiévaux de la Bible ne parlent pas de l'apparence
des sanctuaires. L'abbé Suger, constructeur de Saint-Denis, explique indirectement

pourquoi dans sa formule «Les significations plaisent plus que
l'expression» l3. Au Moyen Âge, le statut de l'image est très différent de ce

qu'il est aujourd'hui : ce que l'image donne à voir est toujours une évidence,
une donnée, l'équivalent de la chose en soi. Comme Adolf Rcinle l'a montré 14,

le portrait de l'empereur est l'empereur présent, et il en va de même pour la

Vierge ou le Christ. En somme, l'artiste (au sens actuel du terme) est éliminé
du circuit de transmission entre l'intention (du commanditaire) et l'œuvre,
entre le signe et le réfèrent, entre la dénotation et la connotation.

Le présent survol a tenté de dépasser l'habituelle division du travail qui
malheureusement règne encore dans tant de compartiments de la science,

comme si l'on était resté (ou pire, comme si l'on était revenu) à une vision
paléopositiviste de la démarche scientifique.

En effet, sans une approche transdisciplinaire, les problèmes qui viennent
d'être effleurés ne peuvent même pas être perçus. Affronter la complexité
thématique de l'architecture médiévale est donc indispensable pour en dépasser

l'analyse purement formelle.

13 «Significata magis significante placent». Cf. Suger, Liber de rebus in

administratione sua gestis, XXXI, PL CLXXXVI, 1231.
14 A. Reinle, Das stellvertrende Bildnis : Plastiken und Gemälde von der Antike

bis ins 19. Jahrhundert, Zürich-München, Artemis, 1984.




	De l'iconographie du temple de Salomon (IIIe-XVIIIe siècles) à l'architecture des Églises

