Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible a la croisée des savoirs

Artikel: Spinoza et Moise Mendelssohn face a Maimonide : deux réactions
contrastées au modéele maimonidien

Autor: Hayoun, Maurice-Ruben

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381628

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 377-387

SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN
FACE A MAIMONIDE :

Deux réactions contrastées au modéle maimonidien

MAURICE-RUBEN HAYOUN

Résume

Dans son Guide des ¢garés, Maimonide ne s'occupe pas exclusivement de
métaphysique ; il procéde aussi, dans la troisieme partie de cet ouvrage, i une
motivation psychologique et surtout politique des préceptes bibliques. Les
penseurs juifs qui lui succéderent ont dii soit reprendre ses développements
a leur compte, soit les réfuter en totalité ou en partie. Spinoza porte sur son
illustre devancier un regard généralement critique, le modeéle maimonidien lui
paraissant dépassé. Moise Mendelssohn est plus nuancé dans sa critique ; il
accepte le postulat maimonidien selon lequel la révélation a un aspect pure-
ment législatif mais estime que cette législation peut s interpréter sur le plan
politique.

1. Remarques préliminaires

Comment le modéle proposé par Moise Maimonide (1138-1204) qui, dans
son Guide des égarés, interprete la Bible et I’ensemble de ses commandements
comme un moyen de régir les masses incultes, c¢’est-a-dire qui en fait un
document de nature politique, a-t-il été pergu par Spinoza d’une part, et
Mendelssohn d’autre part ?

Favorable & une tradition juive multiséculaire qu’il entend simplement
rénover en la rapprochant des idéaux du Siécle des Lumieres, Mendelssohn
veut sauver 1’idée méme de révélation en lui attribuant un contenu purement
legislatif ; Spinoza, pour sa part, cherche a ruiner I’idée méme de théophanie,
proclame que les commandements bibliques ne sont pas de nature «religieuse»
et que I’exercice public de la religion juive doit s’accommoder d’un droit de
regard des autorités politiques, ce que Mendelssohn se refuse a accepter tant
dans la Jérusalem ou pouvoir religieux et judaisme ct les Vindiciae Judceorum
que dans sa correspondance, sans oublicr les Gegenbetrachtungen iiber Bon-
nets Palingenesis (notes critiques sur la Palingénésie philosophique de Charles
Bonnet).



378 MAURICE-RUBEN HAYOUN

2. Les grandes lignes du systeme maimonidien

En quoi consiste le modele maimonidien ?

a) Le Guide des égarés, testament philosophique de I’auteur, établit une
distinction fondamentale entre les é€lites et les masses, €rigeant ainsi un mur
infranchissable entre deux classes distinctes de la société. Peu de temps aupa-
ravant, Averroes (T 1198) avait agi de méme dans son Fas/ al-magal, le Traité
décisif, en posant I’existence de cing catégories d’arguments correspondant aux
cing classes d’hommes existant au sein de la société musulmane de son temps.
Ce principe qui git au fondement méme de la pensée maimonidienne ne laissera
pas indifférent ’auteur de 1I’Ethigue. Les Ecritures contiennent des termes
homonymiques ou amphibologiques qui s’entendent différemment selon qu’ils
sont appliqués a I’homme ou a Dieu. Un exemple : le terme «sciencey, prédiqué
de Dicu ou de I’homme, ne signifie pas du tout la méme chose : I'intellect
humain est postéricur a son objet alors que la science divine est productrice
d’étre ; il suffit que Dieu intellige son essence propre ou s’auto-intellige pour
que la chose existe... Ces deux types d’intellection ou de science n’ont de
commun que le nom. Partant, les incultes (comme les nomme Maimonide) ne
sont pas aptes a comprendre la science des Ecritures selon la vérité (‘ilm a-
shari’a ala djihat al-haq ; en hébreu : hochmat ha-Tora al tsad ha-émét). 1l
en va de méme des allégories ou paraboles qui se lisent dans les livres proph¢-
tiques : leur sens obvie est destiné a la masse alors que les ¢lites sont seules
a méme de les entendre selon I’enseignement philosophique. Enfin, ce double
niveau d’intelligence des textes bibliques vaut aussi pour tous les anthropo-
morphismes auxquels Maimonide consacre les cinquante premiers chapitres de
la premiere partie de son Guide.

b) La religion ou la révélation qui lui sert de fondement est un moyen
politique permettant de régir les masses incultes.

Au fond, Maimonide n’aborde pratiquement jamais de maniére claire la
révélation ni méme la nature exacte de la prophétie mosaique ; il faut, pour
reconstituer sa véritable pensée sur ces deux points précis, appliquer la méthode
qu’il préconise dans son Introduction, a savoir rapprocher les textes les uns
des autres et voir si I'un des sept types de contradiction n’est pas a I’ceuvre! .
L’on se rend compte ainsi que si Moise est le seul prophéte législateur du
Judaisme et si sa prophétie est unique en son genre puisqu’il lui fut donné de
parler a Dieu «visage contre visage» (panim el panim), la Tora qu’il a transmise
au peuple d’Israél n’est pas d’essence «divine» mais simplement d’origine ou
d’extraction divine. Plus tard, un péripatéticien aussi intrépide que Lévi ben
Gershom (Gersonide ; ¥ 1344) dira que la Tora est un guide vers la Vérité,

' Afin d’interdire I’accés au Guide des égarés qu’il considérait comme un ouvrage
esotérique, Maimonide a jugé bon d’y introduire sept types de contradictions apparentes
qui sont autant de maniéres de donner I’éveil au lecteur appropri¢ qui recherchera alors
'intention profonde de I’auteur.



SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN FACE A MAIMONIDE 379

ce qui revient a dire qu’elle n’est pas la Vérité en soi 2. 1l utilisera le mot
hébraique hayshara, calque du terme arabe irshad.

Le verbe humain ne rend que trés imparfaitement le verbe divin 3, ce qui
implique que la religion en tant que telle ne peut étre qu’une religion populaire
puisqu’elle s’exprime en des termes accessibles a la foule et au plus grand
nombre. C’est pour cela que lorsque Maimonide parle de religion il s’agit
toujours d’une “sous-vérité” car il a en vue la religion populaire. Comme la
socicte des hommes ne peut étre livrée a elle-méme sans aide extérieure, Dieu,
nous dit-il, a veill¢ «a parfaire 1’état de nos sociétés en nous dotant de préceptes
et de loisy.

Le savant comme ’homme simple est tenu d’accomplir ces commande-
ments mais il est habilité a aller au-dela en ¢lucidant I’intention profonde de
la Tora.

c) En s’interrogeant sur ’étre et la vérité, Maimonide recherche aussi en
quot consiste la destination de I’homme. Il reste fidele a son systeme binaire :
le vrai bonheur, I’authentique félicité est d’ordre métaphysique tandis que le
bonheur apparent, celui qui consiste a couler des jours heureux sur terre (fonder
une famille, disposer d’une bonne santé et de ressources suffisantes) est d’ordre
purement politique. A cet égard, I’analyse et I’exégése que nous offre
Maimonide du livre de Job sont trés instructives . Il n’est pas inutile d’y
revenir succinctement. Pour expliquer la tragédie vécue par Job, en ["occur-
rence la perte de ses enfants, de sa fortune et de sa sant¢, Maimonide reléve
que la Tora ne qualifie pas cet homme d’intelligent mais simplement d’honnéte,
d’intégre et de craignant Dieu. Commentant la grande détresse de Job,
Maimonide s’arréte sur les premiers versets du chapitre 42 ou celui-ci reconnait
avoir enfin pergu le sens de ce qui lui était arrivé : «Jusqu’ici je ne Te
connaissais que par oui-dire (le-shéma’ ozen), a présent mon ceil T’a vu. C’est
pourquoi, je méprise...» Selon Maimonide on peut parler d’un Job régénére,
en paix avec lui-méme, car il a compris que ["homme est mortel, que le mal
est inévitable sur terre et qu’il est indissolublement li¢ a la maticre... Dieu ne
saurait &tre tenu pour responsable des malheurs qui fondent sur I’homme.
Enfin, Job croyait au début de sa mésaventure que le seul vrai bonheur (celui
que Maimonide qualifie de politique) était celui dont il jouissait jadis ; le
malheur lui a montré que seul compte le bonheur d’ordre métaphysique, celui
qui ouvre la voie a ’immortalité puisque la famille, la fortune et la santé sont
des biens apparents...

C’est en scrutant I’essence divine que I’on parvient a la conjonction avec
I’intellect agent, la derniére intelligence séparée préposée au gouvernement du

2 Cf. Cu. Touaty, La philosophie et la théologie de Gersonide, Paris, Minuit, 1973.

3 Cf. M.-R. HaYoUN, Maimonide ou [ 'autre Moise, Paris, Jean-Claude Lattés, 1994,
chapitre VIII: «La Bible revisitée».

* Cf. Guide des égarés (S. Munk trad., rééditée en 1970 par Maisonneuve-Larosc
a Paris), volume I11, chapitre 22 et sq. Cf. aussi M.-R. Havoun, Maimonide, cit., chapitre
XL



380 MAURICE-RUBEN HAYOUN

monde sublunaire ; cet état de béatitude est réservé a quelques rares ¢lus qui
y accedent par la recherche inlassable des intelligibles et le rejet de tout bonheur
matériel.

3. Baruch Spinoza

Dans son Traité théologico-politique, Spinoza rejette le postulat
maimonidien d’une congruence entre la philosophie et la religion qui ne
peuvent conserver leur dignité propre que si elles sont maintenues ¢loignées
I’'une de 'autre. On peut néanmoins se demander si Spinoza a bien compris
I’intention de Maimonide qui ne pouvait écarter d’un revers de main I’héritage
religicux des Juifs, ¢’est-a-dire I’interprétation rabbinique des préceptes bibli-
ques. En écrivant son Guide des égarés, Maimonide montrait a qui voulait bien
se donner la peine de le comprendre que le vulgaire ne pouvait qu’obéir a une
loi donnée et non se donner sa propre loi a I'instar des philosophes. La
séparation radicale a laquelle Spinoza souscrit entre la philosophie et la théo-
logie d’une part, et la raison et la révélation d’autre part, elit été inconcevable
pour Maimonide, méme si ce dernier ne voyait dans la religion révélée qu’une
forme inférieure de la vérite.

Ceci nous renvoie au probléme des croyances vraies et des croyances
nécessaires. Tout un chacun ne parvient pas aux premieres sans le relais des
secondes. La République de Platon (I1I, 389b-¢) parlait déja du bon usage du
mensonge. Elle cite aussi le cas du médicament dont la prescription doit étre
réservée aux médecins alors que les profanes ne doivent pas y toucher. Dans
son commentaire, Averro¢s note qu’il n’existe pas de 1égislateur qui n’use
d’histoires imaginaires ou de mensonges (Livre III, 414 b-c) lorsqu’il est
persuadé que ce recours est nécessaire a la masse afin qu’elle atteigne la
felicité. Et, pour ce qui est des croyances nécessaires, Averroés parle de la
religion, donc de la révélation, comme de la «premiére éducatrice de [’huma-
nité» °. La révélation sur laquelle sont fondées les lois de la religion positive
génére ces croyances nécessaires, étape indispensable pour accéder enfin aux
croyances vraies. Emboitant le pas a Averroés qui fut son maitre incontesté,
Moise de Narbonne (1300-1362)°va encore plus loin puisqu’il précise que
méme apres avoir atteint le niveau de la sagesse, le philosophe accompli ne
doit pas se gausser des doctrines religicuses dans lesquelles il a été élevé —
ce qui revient a dire que la vérité ne s’y trouve pas.

Maimonide lui-méme avait écrit (Guide 111, ch. 28) que tantét le comman-
dement inculque une croyance vraie (i tigad salih, emuna amittit) tantét une
croyance nécessaire (i'tiqad daruri, emuna hekhréhit). Par exemple Exode
22,23 . «ma colére s’enflammera contre vous et je vous tuerai». Nous savons

3 Cf. M.-R. Havoun, A. de LiBERA, Averroes et l'averroisme, Paris, P.U.F., 1990.
6 Cf. notre thése de doctorat d’Etat sur La philosophie et la théologie de Moise de
Narbonne, Tiibingen, Mohr, 1989.



SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN FACE A MAIMONIDE 381

bien, dit Maimonide, que I’essence divine est impassible et ne ressent aucune
passion. Par conséquent, cette affirmation biblique ne vise qu’a implanter la
crainte d’un chatiment.

Le sefer na-Nissim (Livre des prodiges, fin XIII¢ siécle) de Nissim de
Marseille opérait lui aussi cette distinction entre deux types de croyances.
Parmi celles qui sont vraies il incluait I’existence de Dieu, son unité, sa
providence, ses prophetes, I’éternité de sa Tora et la venue du Messie. Parmi
les croyances nécessaires il citait la création temporelle de ’univers, la résur-
rection des corps, et I’altérité absolue de la prophétic mosaique.

Le chapitre 14 du Traité théologico-politique de Spinoza définit la foi par
la soumission ou I’obéissance & Dieu. Mais ce qui est plus intéressant dans
notre contexte n’est autre que la remarque de I"auteur sur les dogmes de la
foi universelle : ceux-ci ne doivent pas étre vrais mais nécessaires : aucun de
ces dogmes ne contient de vérité philosophique parfaite sur ce qu’il énonce
mais tous doivent renforcer I’obéissance. Voici les points mis en avant par
Spinoza : Dieu existe, il est unique, il est partout, il a un droit et un pouvoir
suprémes sur tout ; le culte de Dieu consiste en la pratique de la justice et la
charité. Ne seront sauvés que ceux qui obéissent a cette régle. Dieu pardonne
les péchés aux repentants. Enfin, Spinoza souligne que tous ces dogmes sont
nécessaires, ce qui leur confere un caractére essentiellement politique. Enfin,
a ses yeux, la législation biblique a une valeur politique et non religicuse.

4. Moise Mendelssohn

Moise Mendelssohn (1729-1786) est le pére du judaisme moderne ; a ce
titre, il s’est confronté a I’héritage des siécles précédents qu’il a assimilé en
vue de I’intégrer a ses propres conceptions du judaisme 7. La critique de la
littérature biblique et des traditions religieuses €tait bien connue des déistes
anglais que Mendelssohn avait beaucoup lus. Ce fut un penseur ancré dans
deux univers mentaux assez différents, pour ne pas dire opposés : celut de la
tradition juive ancestrale d’une part et celui de la culture européenne d’autre
part. La Jérusalem de M. Mendelssohn a ét¢ influencée par le Traité
théologico-politique de Spinoza : les deux ceuvres mélent une justification
philosophique de la liberté de la foi a une théorie générale de la religion tout
en tenant compte de la spécificité du judaisme. Bien que Mendelssohn ne cite
pas le Traité théologico-philosophique dans sa Jérusalem, il citait déja cette
ceuvre dans 'un de ses premiers écrits, les Dialogues philosophiques, car
Spinoza fut le premier a partir de I’harmonie préétabliec qui fut reprisc par
Leibniz. Dans les Gegenbetrachtungen écrites a la suite du grave différend qui
I’opposa au diacre zurichois Johann Kaspar Lavater, Mendelssohn ne manque
pas de citer Spinoza et sa critique des miracles.

7 Cf. M.-R. Havoun, Moise Mendelssohn, Paris, P.U.F., 1996.



382 MAURICE-RUBEN HAYOQUN

L’opposition fondamentale qui sépare I’auteur de I’ Ethique de Iauteur de
la Jérusalem est la suivante : la ou Spinoza cherche a dissoudre le concept de
révélation a I'aide d’une critique abrasive, Mendelssohn tente de le justifier
au plan philosophique et de le concilier avec 1’idéal de la raison.

Pour Mendelssohn le judaisme est une législation révélée et non une
religion révélée : les vérités éternelles (entendez dans le présent contexte les
croyances vraies) doivent étre découvertes par I’intellect. Les lois juives consti-
tuent le contenu exclusif de la révélation et ne s’imposent qu’aux seuls enfants
d’Israél. Spinoza affirmait, on se le rappelle, que la loi de Moise était d’essence
politique et non religieuse, puisqu’elle ne mentionne pas méme I’'immortalité
de I’ame. Elle ne vise donc qu’a assurer I’harmonie politique de ses adeptes.
Maimonide ¢tait d’un avis différent (quoique non opposé) puisqu’il attribuait
a la Tora la capacité de réaliser la perfection du corps et celle de I’ame (tikkun
ha-guf et tikkun ha-néfésh).

Alors que Spinoza refuse de reprendre a son compte ’ensemble de la
conception maimonidienne de la Tora, Mendelssohn assure que la Tora correc-
tement interprétée permet d’accéder a la félicité éternelle.

Il est un autre point qui revét une importance capitale dans le présent
contexte, c’est la croyance, I’Emounah. Elle consiste pour Spinoza en I’obéis-
sance a un modele strict de piét¢ alors que pour Maimonide la foi doit étre
en accord avec Uintellect (Guide 1, ch. 50). En effet, dans ce chapitre qui clot
la longue série des homonymes, [’auteur souligne que la croyance véritable (i.e.
vraie) est une adéquation stricte entre ce que 'intellect congoit et ce que la
bouche profére : en clair, si I’orant admet le sens littéral des attributs positifs
de Dieu sans les interpréter dans le sens qui convient, sa croyance n’est pas
fondée. Cette définition rigoureuse avait déja suscité I’étonnement, voire méme
la colére, du commentateur biblique Isaac Abrabanel qui adresse a son illustre
devancier deux fortes critiques : a) comment parler d’une croyance vraie
puisque 1’idée méme de croyance engage I’adhésion intégrale et sans réserve
de I’individu ? b) la définition maimonidienne de la croyance convient plutdt
a ’opinion philosophique.

Dans le débat philosophique opposant Spinoza @ Mendelssohn au sujet de
Pinterprétation du legs philosophico-religieux du Guide des égarés, la notion
méme de vérité religieuse ou d’universalit¢ de la loi divine constitue un
probléme important. Mendelssohn avait été choqué par une restriction de
I"acces a la félicité éternelle que Maimonide entendait, selon lui, imposer aux
non-Juifs. De quoi s’agit-il ? La législation divine contenue dans le Décalogue
s’adresse aux Juifs puisqu’elle renferme aussi bien des préceptes purement
¢thiques (ne pas tuer, ne pas mentir, ne pas voler, ne pas commettre [’adultére
etc.) que religieux (e.g. le respect de la solennité et du repos du sabbat). Les
sages du Talmud ont donc entrepris de codifier la conduite éthique de 1’hu-
manité non-juive en lui prescrivant sept lois, nommées lois des Noachides :
ne pas tuer, ne pas voler, ne pas commettre d’adultére, respecter ses parents,
¢riger des cours de justice etc. Le grave probléme sur lequel Mendelssohn



SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN FACE A MAIMONIDE 383

s’oppose a Maimonide est de savoir si [’on peut parvenir a la félicité en
découvrant ces lois par sa simple raison ou, au contraire, en les recevant par
la voie de la révélation. Mendelssohn préfere s’en référer au Talmud qui est
moins restrictif que Maimonide. Mendelssohn qui incarne les idéaux des
Lumiéres ne peut accepter une telle dichotomie. Tous les hommes peuvent,
selon lui, parvenir a la félicité ¢ternelle par d’autres biais que celui de la Tora,
réservée aux Juifs. Comment concilier I’infinie bonté divine avec une mesure
qui exclurait de la félicité éternelle I’écrasante majorité de I’humanité ?

Dans une lettre 2 Herz Homberg du 22 septembre 1783% Mendelssohn
abordait, a la demande de son correspondant, le statut des lois cérémonielles
au sein du judaisme. Cette notion de ceremonalia est en réalité étrangére au
judaisme rabbinique. Certes, la Bible hébraique parle bien de huggim (rites,
statuts, décrets) mais elle ne fait pas clairement le départ entre les différentes
classes de préceptes divins. Mendelssohn en é€tait conscient mais pronait une
observance stricte de toute la législation biblique ; & Herz Homberg qui lui
suggérait d’user de son autorité morale pour suspendre, voire supprimer, ces
«commandements rituels» (Zeremonialgesetze) Mendelssohn répondit dans la
lettre citée ci-dessus que ceux-ci €taient nécessaires tant que dureraient 1’into-
lérance, 'usurpation et les tentatives d’unification religicuse.

Il convient a présent, avant d’examiner les liens unissant Mendelssohn a
Maimonide, de dire un mot au sujet de la liberté religieuse dans la Jérusalem
et le Traité théologico-politique. Pour Spinoza, I’exercice public du culte doit
étre placé sous la tutelle du pouvoir politique. Mendelssohn marque son
désaccord : les croyances relévent d’une libre décision du sujet et I’Etat ne
dispose d’aucune prérogative dans ce domaine. La foi est libre et I"apparte-
nance religieuse ne détermine en rien la position ou les avantages au sein de
la société. Aux yeux de Spinoza, ob¢ir a la loi politique fait partie des com-
mandements de la piété. Dans un certain sens, on pourrait voir dans cette
attitude une réminiscence ou un renvoi a l’adage rabbinique de dina de
malkhouta dina (la loi du royaume, c’est la loi). En d’autres termes, la loi
politigue (comme le dit Spinoza) est valide. Mais les générations ultérieures
ont précisé le champ d’application de cette régle qui connait neuf occurrences
dans le Talmud de Babylone et qui est toujours attribu¢e a un Sage nommé
Shmouél ?.

S’il est difficile de dire en toute objectivité qui, de Spinoza ou de Men-
delssohn, a le plus justement interprété Maimonide et bien compris son véri-
table enseignement, on peut examiner dans cette partic la nature du lien
unissant les deux Moise : ben Maimon et ben Mendel [Mendelssohn]. De fait,

8 M. MENDELSSOHN, Briefivechsel, Jubildumsausgabe, Stuttgart-Bad Cannstatt,

F. Frommann, 1974-1977, volume II (lettres classées par dates).
9 Cf. les traités Nedarim fol. 28a, Gittin fol. 12a, Baba Qama fol. 113a (quatre

occurrences) et Baba Batra, fol. 54b-54a.



384 MAURICE-RUBEN HAYOUN

qu’était Mendelssohn sinon un Maimonide ' qui s’était identifi¢ a I’école de
Leibniz-Wolff et qui avait lu Spinoza !' d’un il trés critique? Cette filiation
maimonidienne sera toujours mise en avant par le penseur juif de Berlin, méme
apres étre devenu la figure de proue de I’Aufkldrung et en dépit, certes, de
quelques divergences idéologiques. On peut aussi évoquer des rapprochements
entre les destins personnels des deux hommes : soumis a des pressions socio-
religieuses, ils durent résister aux attaques ou aux calomnies du monde exté-
rieur et parfois aussi du monde juif lui-méme. Maimonide fut accuse¢ de s’étre
converti a I’islam lors de son s¢jour a Fés et d’y avoir vécu comme un crypto-
juif. Mendelssohn subira, quant a lui, 'affront public de Johann Kaspar
Lavater.

Maimonide écrivit le Guide des égarés pour défendre sa religion contre
les assauts du néo-aristotélisme de son temps ; Mendelssohn sera contraint,
pourrait-on dire, d’écrire sa Jérusalem ou pouvoir religieux et judaisme. Le
sage de Fostat et le philosophe de Berlin tenteront de «moderniser» le judaisme
de leurs temps respectifs, mais tous deux buteront sur des résistances consi-
dérables qui terniront quelque peu leur réputation 12, Tous deux furent, pour
ainsi dire, des «outsider» : ni rabbins, ni présidents de leurs communautés, ni
professeurs (surtout pour le cas de Mendelssohn), ce sont pourtant eux qui
déployérent de nombreux efforts en vue de revigorer le judaisme de leur temps.
Sans étre identiques, les conceptions du judaisme, propres aux deux penseurs,
n’¢taient pas tres ¢loignées I’une de ’autre. Au fond, Mendelssohn distinguait
trois ¢léments au sein du judaisme : un élément doctrinal identique a la religion
naturelle, une révélation dont le contenu exclusif était une législation et, enfin,
des legs transmis par |’histoire. Cette volonté de montrer que les doctrines
essenticlles du judaisme (i.c. ses croyances vraies) ne devaient rien a la réveé-
lation atteste d’un solide attachement a I’autonomie de la raison humaine. Cette
division tripartite du judaisme par le philosophe de Berlin se comprend aisé-
ment : les vérités éternelles, ainsi qu’on se plaisait a les nommer au XVIII®
siecle, ne pouvaient faire fond sur la révélation, événement unique réserveé a
un petit groupe d’hommes, ce qui amoindrit d’autant son caractére universel ;

' Mendelssohn disait aussi avec humour qu’il devait tout a son illustre maitre
médiéval, jusques et y compris... sa bosse, tant il avait passé de nuits, penché sur son
Guide des égarés.

' M. L. MorGan a examiné la question dans «History and Modern Jewish Thought:
Spinoza and Mendelssohn on the ritual Law», Judaism, 120, XXX, 4, 1981, p. 467-
479. Mais dés 1931 Julius Guttmann avait opéré un rapprochement entre la Jérusalem
de Mendelssohn et le Traité théologico-politique de Spinoza. Plus récemment S. PINES
a consacré une notule fort éclairante aux relations complexes entre Maimonide, Spinoza
et Mendelssohn : «Remarques concernant la relation de Mendelssohn avec Maimonide
et Spinoza» (heb), Méhgéré Yersuhalayim be-Mahashébét Ysraél 11 (A), 1983, p. 150-
152,

12 Cf. le chapitre IX de ce livre. Sur Maimonide on se reportera a nos récents
ouvrages, Maimonide ou ['autre Moise, cit., et Maimonide et la pensée juive, Paris,
P.UB., 1993,



SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN FACE A MAIMONIDE 385

seules des lois positives peuvent &tre manifestées par voie de révélation et,
enfin, des miracles ne sauraient valider ou invalider les vérités éternelles dont
il était question ci-dessus. Ainsi, des paiens qui embrasseraient le vrai mono-
théisme en s’appuyant sur la seule raison humaine doivent avoir droit au monde
futur 13, Une autre subdivision des contenus fondamentaux du judaisme
n’aurait pas permis a Mendelssohn de maintenir ses idéaux universalistes. On
reléve aussi qu’au soir de sa vie, Mendelssohn avait progressivement aban-
donné le recours a une philosophie de la démonstration pour s’en tenir a une
philosophie du bon sens '4; selon Léo Strauss — qui participa dés 1930 a
I’édition du jubilé des ceuvres de Mendelssohn — cette évolution s’expliquerait
par le souci croissant de défendre le judaisme contre les attaques de [’extérieur.
On sent chez Mendelssohn un certain malaise lorsqu’il se livre a des profes-
sions de fo1 traditionaliste un peu appuyées. Ce cote a cote (Nebeneinander)
marquait peut-&tre les limites de la synthése ou de la symbiose judéo-allemande
dont il se voulait I’ap6tre comme Maimonide avait, en son temps, incarné
I’entente profonde entre le judaisme et 1’aristotélisme médiéval.

Les relations intellectuelles ou les affinités idéologiques entre Maimonide
et Mendelssohn ont récemment fait 1’objet d’une analyse critique fort bien
menée. Il semble que les maskilim (adeptes juifs des Lumieres), ceux notam-
ment qui fondérent le journal Ha-Méassef (1784), aient remodelé ’image d’un
Maimonide qui n’aurait existé tel quel que dans leur fertile imagination. Cette
volonté d’instrumentaliser Maimonide & des fins profitables a la Haskala s’est
accompagnée d’une typologic non moins orientée et dont le but declaré était
d’identifier les deux Moise, celui de Cordoue et celui de Dessau (Berlin)!° .

Lorsque 1’on constate I’influence d’un philosophe sur un autre philosophe
ou une autre école de pensée il convient de voir, en tout premier lieu, si les
emprunteurs n’ont pas eux-mémes mis dans leur source ce qu’ils espéraient
bien y trouver : au fond, ce qui s’est produit pour Maimonide au cours du XIV®
siécle (ou tout I’averroisme juif naissant, avec Moise de Narbonne a sa téte,
a cherché a voir en lui un disciple d’Averroés (ob. 1198) qui cachait son
véritable nom) s’est peut-étre reproduit a la fin du XVIII® siécle lorsque les
maskilim, y compris Mendelssohn, ont voulu découvrir en ’auteur du Guide
des égarés un partisan de la sécularisation et un héros de I’esprit nouveau...
N’oublions pas que c’est dans les colonnes de Ha-Meéassef (1785, p. 81) que
’on pouvait lire cette célebre formule : De Moise a Moise il n’y eut jamais
d’autre Moise...

13 Encore un théme majeur sur lequel Mendelssohn avait cherché a recueillir I'avis
de Maimonide ; cf. J. Katz, Exclusiveness and Tolerance, Oxford, Oxford University
Press, 1961, p. 175 sq.

14 A. ALTMANN, Moses Mendelssohn, a biographical Study, Alabama University
Press, 1973, p. 242-243.

IS J. H. LEnMann, «Maimonides, Mendelssohn and the Me’asfim. Philosophy and
the biographical Imagination in the early Haskalah», Leo Beeck Institue Yearbook 20,

1975, p. 87-107.



386 MAURICE-RUBEN HAYOUN

Mendelssohn a pourtant publié¢ dés 1761 '“un commentaire — devenu
classique — de la Terminologie logique de Maimonide ; en agissant ainsi, il
prenait place dans la longue série de commentateurs qui, depuis le Moyen
Age, s’étaient plongés dans ’ceuvre de jeunesse de Maimonide. Mais pour
Mendelssohn cet exercice devait avoir des conséquences socio-religieuses et
s’inscrivait dans le cadre d’une “instrumentalisation” de I"auteur du Mishné
Tora, donc d’une autorité halakhique. Si Maimonide en personne avait jugé
bon de s’intéresser, dés son plus jeune dge, a la logique d’Aristote, ceux qui,
cing cent cinquante ans apres, I’imitaient, ne pouvaient qu’étre dans leur bon
droit...

Mais 1’accord entre Mendelssohn et les maskilim d’une part et Maimonide,
d’autre part, n’était pas complet, surtout en ce qui concernait 1’universalit¢ de
la loi morale et I’égalité d’acces a la félicité éternelle. L’auteur de la Jérusalem
ne pouvait suivre I’opinion de 1’auteur du Mishné Tora (voir ci-dessus) ; il s’en
ouvrit a Jacob Emden dans une lettre écrite en 1774 : comment reprocher aux
hommes — auxquels la révélation n’était pas destinée — de ne pas avoir pas ¢té
présents au pied du Mont Sinai ? Comment leur reprocher de ne pas connaitre
la Tora alors qu’ils n’en étaient pas les destinataires ? !/

Malgre ces décalages plutdt graves, les maskilim vont fagonner une image,
pour ne pas dire une image mythique, de Maimonide, mettre I’ensemble de
leur journal, Ha-Méassef, au service de cette cause et défendre les idéaux
pédagogiques de Hartwig Wessely qui n’épousaient pas toujours les theses du
Maimonide historique : Isaac Euchel, le premier biographe hébraique de
Mendelssohn, énoncera tous les thémes communs aux deux ¢écoles, celle de
Maimonide et celle de Mendelssohn : 1’étude par le premier des ceuvres d’Aris-
tote, de Galien et de Thémistius, I’apprentissage de la médecine, la contem-
plation de ['univers en vue d’élucider les secrets de 1’essence divine...
Mendelssohn et les maskilim entendaient agir de méme, mais avec les outils
de leur époque.

Mé€me dans le cadre du programme éducatif de la Haskala berlinoise,
Maimonide servit de caution, ce qui présentait, toutefois, quelques difficultés :

16 Lehmann a tort de contester 1’éclipse de Mendelssohn des milieux juifs entre,
grosso modo 1750 (arrét de la parution de Qohélét Mussar) et 1770 (réaction a I’affaire
L_avater) - il est incontestable que I"auteur du Phédon était, durant prés de deux décen-
nies, revenu a ses études de I’ Aufklirung.

'" Wessely est allé¢ beaucoup plus loin : en reprenant les sept lois noachides il en
fit une sorte “d’anthroponomie”, de loi de I’homme, Torat ha-Adam, ¢ est-a-dire une
loi éthique universelle ouvrant & chacun — Juif ou non — les portes de la félicité éternelle.
Cet ajustement était primordial et représentait le plus grand sacrifice que Mendelssohn
et ses amis se devaient de consentir sous peine de contredire a I’idéal supréme de
I Aufllcirung.

:i H. HoMBERG reprend ce théme C!ans son livre /mre Shéfer, Vienne, 1808, p. 290.

. Ne reculant devant aucun détail de nature a renforcer la vraisemblance de ce
dialogue fictif, Ha-Méassef précise que I’archange Gabriel mit fin & entretien en raison



SPINOZA ET MOISE MENDELSSOHN FACE A MAIMONIDE 387

comment concilier 1’égalitarisme éducatif de la Haskala (scolarisation d’en-
fants pauvres etc.) avec I’élitisme sans cesse réitéré de Maimonide, notamment
dans le Guide des égarés ? Ha-Méassef écrivait en 1784, s’adressant aux
lecteurs, «que I’intelligence des hommes est fondamentalement la méme, elle
ne varie que suivant ’entrainement qu’on Iui consacre...» Et deux ans plus
tard, en 1786, le méme Maimonide est utilis¢ pour expliquer que tous les
hommes «ne sauraient étre des ¢rudits car il en découlerait des troubles au sein
de la société...». Mais cette entrée en matiére ne sert qu’a conseiller aux parents
juifs de donner & leur progéniture une formation professionnelle afin qu’ils
puissent subvenir a leurs besoins '®. Une fois de plus Maimonide — qui ne regut
jamais le moindre ¢émolument de la communauté juive du Caire, mais qui se
nourrissait de son art médical — est cité¢ en renfort: n’€tait-ce pas aussi,
soulignaient les maskilim, le cas de Mendelssohn qui était gérant d’une fabrique
de soieries?

L’identification des deux Moise était parachevée et Ha-Méassef n’hésita
pas, aprcs la mort de Mendelssohn, a imaginer un dialogue céleste entre les
deux (1809) : a Mendelssohn qui lui apprend que la fameuse Torat ha-Adam
(La loi de I'homme) de Wessely est attaquée par les Juifs orthodoxes,
Maimonide s’écrie, incrédule et scandalisé : Mais qui a pu corrompre ce peuple
a ce point et le fourvoyer ? Mendelssohn, nomm¢ RaMbeMan (Rabbi Moshé
ben Mendel), se voit répondre par Rambam (Rabbi Moshé ben Maimon) qu’il
ne faut pas désespérer, que Moise qui tira les Hébreux de I’esclavage d’Egypte
dut lui aussi subir des griefs aussi graves qu’injustifiés '°. Les trois Moise de
Ihistoire juive étaient enfin unis dans un méme combat contre I’obscuran-
tisme 20, Mais ’éclectisme de Ha-Méassef est patent lorsqu’on découvre
Abrabanel dans le méme panthéon que Maimonide : ¢’est Iactivité politique
et financiére de I’auteur du Rosh Amana qui explique ce voisinage pour le
moins surprenant 2!,

Au fond, Mendelssohn a sciemment recherché la caution du Guide des
égarés de Maimonide alors que Spinoza s’en est détaché en lui adressant des
critiques trés pertinentes. Ces trois ceuvres de la pensce juive, le Guide des
égarés, le Traité théologico-politique et Jérusalem ou pouvoir religieux et
Judaisme ont tenté de développer une approche originale de la Bible.

de I’écceurement de Maimonide et raccompagna les deux esprits a leur emplacement
céleste. ..

20 Lehmann cite (p. 103, note 60) un intéressant passage tir¢ de Ulysse de'J?mes
Joyce : «Quel exemple d’éminence post-exilique cita-t-il ? Les trois personnalités en
quéte de la pure vérité : Moise d’Egypte, Moise Maimonide, [auteur du Guide des
égarés et Moise Mendelssohn, de telle sorte que de Moise d’Egypte a Moise Mendels-
sohn il n’y eut jamais d’autre Moise [Maimonide]».

2l Cf. M.-R. Havoun, Moshé Narboni, cit., p. 115 sq.






	Spinoza et Moïse Mendelssohn face à Maïmonide : deux réactions contrastées au modèle maïmonidien

