Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible a la croisée des savoirs

Artikel: "L'unité qui ne dépend pas de la multitude est tyrannie" : politique
religieuse de Bossuet et de Pascal

Autor: Lazzeri, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381627

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 357-376

«L’UNITE QUI NE DEPEND PAS DE LA MULTITUDE
EST TYRANNIE»

Politique religieuse de Bossuet et de Pascal

CHRISTIAN LAZZERI

Reésumé

Cet article se propose de confronter certains aspects de la pensée politique
de Bossuet et de Pascal en relation avec leur conception de la religion. On
examine dans un premier temps leur mode de lecture de I’Ecriture ainsi que
les theses spécifiques qu'ils tirent des textes sacrés concernant aussi bien la
finalité du pouvoir politique, que son extension et son mode de gouvernement.
Corrélativement, on se demande quelle est la nature des droits des sujets et
Jusqu'ou s 'étend leur possibilité de désobéir au pouvoir politique. Enfin, on
montre, sur le cas particulier du traitement de la question protestante, com-
ment les deux auteurs mettent en @uvre leurs conceptions respectives des
rapports entre pouvoir politique et pouvoir ecclésial.

Le sous-titre de cet article requiert quelques précisions préliminaires afin
d’¢viter certains malentendus et quelques objections évidentes qui ne manque-
raient pas d’étre formulées a son encontre. Ce sous-titre peut s’entendre en
deux sens : un sens «large» et un sens «étroity.

Au sens /large, «politique religieuse» peut vouloir dire que 1’on s’intéresse
a la maniére dont la politique trouve sa source et son fondement dans les textes
sacrés. On se demande alors comment il est possible, et a quelles conditions,
de tirer des Ecritures une politique, c’est-a-dire un ensemble de théses poli-
tiques capables de justifier I’existence d’un ordre politique, de dégager sa
finalite, de légitimer sa forme spécifique de gouvernement et d’énoncer, dans
ses grandes lignes, ce que devraient étre les décisions des gouvernants au sens
large, aussi bien dans le domaine temporel que spirituel. Dans une telle perspec-
tive, la premiére question serait de savoir s’il existe une unité et une cohérence
de cette politique, sous-entendu : peut-on écarter 1’idée qu’il puisse y en avoir
plusieurs qui pourraient ne pas s’accorder ? La seconde question qui en découle
consiste a se demander & guel type de lecture et d’interprétation les textes sacres
devraient étre soumis pour trancher entre les politiques concurrentes possibles
que I’on vient d’évoquer ; pratiquera-t-on a leur endroit des lectures littérales,
figuratives, symboliques, allégoriques ? Pratiquera-t-on des lectures pré-



358 CHRISTIAN LAZZERI

conditionnées par des theéses politiques, philosophiques ou théologiques que
les textes sacrés seraient supposés confirmer ? Ces lectures seront-clles filtrées
par les enjeux politiques et religieux de la conjoncture dans laquelle on se
trouve ? Le simple ¢énoncé de ces questions témoigne de I"ampleur de la tache
et de la témérité qu’il y aurait a la traiter dans un article. Aussi bien, cette
question demeurera-t-elle a ’arriére-plan de cet article et on y fera allusion
dans telle ou telle circonstance lorsqu’une theése importante de Bossuet ou de
Pascal s’appuie sur un extrait des Ecritures qui la justifie et qu’il faut juger
de la valeur de I’argument.

La seconde signification de ce sous-titre est plus étroite : elle concerne le
contenu de leur politique en maticre religieuse, mais pourrait-on dire aussi, le
contenu de foute politique en matiere religieuse. Et comme le suggére la
citation de Pascal dans le titre, c’est cet objet qui sera privilégié¢ dans cet article.
On s’intéressera alors a la maniére dont Bossuet et Pascal se posent les mémes
questions que celles qu’on vient d’¢voquer ci-dessus concernant la gencse et
’organisation de I’ordre politique, mais avec une insistance particuliere sur les
décisions des gouvernants en maticre religieuse. Quels sont, de ce point de vue,
les rapports entre les deux auteurs ou du moins entre leurs problématiques
respectives ? A des degrés divers, ils sont tous deux des acteurs importants de
I’histoire religieuse du XVII® siécle frangais a laquelle ils participent avec des
positions bien différentes. L un, Bossuet, est prétre, précepteur du Dauphin
(1670-1681), évéque de Meaux (1681-1704). Activement préoccupé par les
problémes politico-religicux dans lesquels il intervient plus ou moins direc-
tement, depuis la crise gallicane, consécutive a la position du pouvoir royal
sur la régale spirituelle, jusqu’a I’affaire de I’enseignement religieux dans les
missions en Chine, en passant par la lutte contre le jansénisme des années 1690,
contre le quiétisme et contre les Eglises protestantes . L autre, Pascal, est un
laic, membre du groupe janséniste avec lequel il entretient des relations
complexes, qui ne dispose d’aucun pouvoir institutionnel, mais qui n’en est
pas moins activement engagé dans un conflit avec les jésuites et a travers eux
avec la maniere dont s’exerce le pouvoir papal dans la conjoncture des que-
relles religieuses du XVII® siecle.

Au-dela de cette diversité de conditions, on pourrait remarquer que leur
position théologique aurait pu les rendre assez proches : on sait qu’ils sont tous
deux des augustiniens convaincus 2 ; qu’ils partagent I’idée d’une théologie de

! Sur tous ces événements de I’histoire religicuse cf. A. Apam, Du mysticisme a
la révolte. Les jansénistes du XVII® siécle, Paris, Fayard, 1968, ainsi que J. Le Bron,
Chapitre X de la Nouvelle Histoire de ['Eglise. Réforme et Contre-Réforme, Paris, Seuil,
1968, vol. 3.

2 Pour Pascar, cf. Ecrits sur la Grdce, [EG] p. 317 sq. ; Entretien avec M. de Sacy
[ES] ainsi que Pensées, fr. 117 ; 133 ; 134 136; 138 : 139 ; 166 ; 427 ; 149 ; 393 ;
444 ; les références sont ici aux (Euvres de Pascal, éd. L. Lafuma, Paris, Seuil, 1963 ;
pour BossUET, cf. Traité de la concupiscence, Paris, Les Belles-Lettres, 1930, p. 12, 20,
40, 47, 54, 59, 62.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 339

la grace® ; qu’ils ont une conception assez voisine de la volonté 4, donc de
la concupiscence et des effets de ’amour-propre en matiére morale et poli-
tique 7 ; ils éprouvent tous deux une méme méfiance a I’égard des philosophes,
craignent tous deux qu’une morale naturelle fondée sur la raison ne se substitue
a la foi et aux commandements de la loi divine révélée ©. Enfin, ils sont tous
deux activement engagés dans la construction de I'unité religieuse du
royaume /. Ces points de convergence possible ne peuvent masquer des
différences assez nettes, allant jusqu’a de véritables oppositions. Dans La
Politique tirée des propres paroles de I’Ecriture Sainte, texte posthume publié
en 1709, Bossuet entreprend de tirer du commentaire des Ecritures une poli-
tique valable pour le royaume de France et méme pour les Etats catholiques
européens. Tirer une politique d’un tel commentaire, cela peut vouloir dire bien
des choses, mais pour Bossuet, cela ne peut avoir qu'un seul sens : appliquer
directement les formes d’organisation politiques et le mode de gouvernement
des anciennes tribus d’Israél aux grandes monarchies administratives du XVII®
siécle, sans transition et sans médiation ¥ ; ¢’est un choix qui pouvait ne pas
¢tre partagé ct que I’on pouvait contester. On sait, par exemple, que Spinoza
au chapitre XVIII du Traité théologico-politique, en réponse aux pasteurs qui
voulaient faire des Pays-Bas un «nouvel Israély, répond que les Néerlandais
du XVII® siecle ne pourraient adopter les meeurs de 1’ancien Israél que dans
la mesure ou ils en adopteraient intégralement 1’ensemble des institutions
politiques et religieuses, sous-entendu : ce qu’ils ne sont pas préts de faire, sans
renoncer a leurs libertés civiles, a leurs stitutions comme a leur développe-
ment commercial. Or, cette idée du nouvel Israél ne pose pas de probleme a
Bossuet qui, a certaines exceptions pres, entend tirer sa politique de I’ Ancien
Testament et construire la figure d’une monarchie paternelle qui revét les

3 Pour Pascar, cf. EG, p. 312-313 ; pour Bossuet, cf. Traité, cit., p. 69-70 et
Exposition de la doctrine de ’Eglise catholique sur les matiéres de controverse, Paris,
S. Mabre-Cramoisy, 1671, p. 66.

4 Pour Pascal, cf. EG p. 322, Pensées, fr. 134 ; 525; 539 ; 710; De {’Art de
Persuader [AP], p. 355. Pour Bossukr, cf. Traité, cit., chap. 11, 12, 15. Cf. «Sermon
pour la féte de tous les saints» in Sermons choisis de Bossuet suivis d'extraits de ses
divers sermons, Paris, Librairie de Paris, 1920, p. 440-441. Pour Bossuet, comme pour
Pascal, la volonté va toujours au bien et désire seulement le bonheur, cf. Traité de la
connaissance de Dieu et de soi-méme, Paris, Jules Delalain et fils, 1877, p. 41, mais,
a la différence de Pascal, le cartésianisme de Bossuet particuliérement sensible dans le
Traité soumet la volonté a la raison (cf. p. 43), ce qui est irrecevable pour Pascal.

5 Pour Pascat, cf. Discours sur la condition des Grands, [DCG], p. 367 ; Pensées,
fr. 136 137 ; 139; 210; 597 ; 615; 797 ; pour Bossuet, cf. La politique tirée des
propres paroles de [’Ecriture sainte ; 1’édition de référence sera celle de J. LE Brun,
Genéve, Droz, 1967, p. 13.

6 Pour PascaL, cf. ES, p. 295 ; Bossukt, Traité de la concupiscence, cit., p. 26, 59.

7 Pour Pascal, cf. Pensées, fr. 974 ; 981. Pour Bossuet, Politique, p. 212 ; 213-
216; 219 229-230.

§ Cf. les pertinentes remarques de M. Prélot et J. Truchet in J. TrucHET, Politique
de Bossuet, Paris, Armand Colin, 1966, p. 29-30.



360 CHRISTIAN LAZZERI

attributs du roi de paix, de justice, mais surtout du roi incarnant [ ‘unité reli-
gieuse du royaume, ce qui est, comme on va le voir, son objectif essentiel.

A cette fin, il lui faudra pratiquer une lecture de I’Ancien Testament
consistant a transformer tout énoncé particulier concernant le peuple juif en
proposition universelle, valable pour tout Etat monarchique qui cherche a
s’appuyer sur la vraie religion. Cela posé, il lui faudra établir le fondement
paternel du pouvoir monarchique et fixer les attributs de la souveraineté —
Bossuet préconisera, sur ce point, la solution d’un absolutisme tempéré. II lui
faudra déterminer les conditions de 1’obéissance des sujets et il contestera
radicalement 1’idée d’un droit de résistance possible a I’exercice du pouvoir
qu’il appelle «arbitraires. 11 lui faudra penser les rapports de I"Eglise et de I’Etat
a travers la question de 1’organisation de 1’unité religieuse du royaume et de
la protection des droits et priviléges de I’Eglise et il se révélera partisan d’une
intervention active de I’Etat concernant le premier point. Enfin, il lui faudra
définir la forme de cette intervention et on sait qu’il est partisan d’une politique
de conversion des hérétiques et des schismatiques, au besoin par la rigueur.
Sur tous ces points, on peut dire que la position de Pascal s’oppose a peu pres
terme a terme a celle que défend I’évéque de Meaux. On se propose de montrer
dans les pages qui suivent de quelle manicre se construit cette position et avec
quels instruments. Cette confrontation, bien ¢videmment, ne poss¢de absolu-
ment aucun sens chronologigue dans la mesure ou Pascal ne pouvait connaitre
le livre de Bossuet, elle ne posséde qu’une signification théorique dans la
mesure ou elle ne s’intéresse qu’a la fagon dont un ensemble de questions se
trouve réfracté au sein de deux problématiques différentes. Plus encore, st on
fait succéder, dans cette confrontation, Pascal a Bossuet c’est parce qu’il
semble que certaines difficultés rencontrées dans le cadre conceptuel de la
pensée de Bossuet peuvent trouver une solution dans le cadre conceptuel des
Provinciales et des Pensées.

Pour analyser en premier lieu la pensée de Bossuet, on procédera en cing
moments. On analysera d’abord ses théses relatives a 1’origine du pouvoir
politique, puis celles qu’il énonce pour fixer la fonction du pouvoir monar-
chique ainsi que celles au moyen desquelles il détermine les propriétés de ce
méme pouvoir. On examinera, en quatri¢me lieu, sa conception de la résistance
au pouvoir arbitraire et enfin la politique qu’il préconise pour parvenir a I’unité
religieuse du royaume.

. Bossuet lecteur de Hobbes

’ Le texte qu’il faut suivre ici est La Politique tirée des propres paroles de
[’Ecriture Sainte que 1’on complétera au besoin par d’autres ouvrages, traités,
sermons, mémoires, histoires, etc. La premicre thése qu’entend établir Bossuet
ne concerne pas d’abord I’ordre politique mais plus généralement le rapport
social qui le précéde et cette thése est issue de deux sources. La premicre est
I"Ecriture a travers le recours & 1’Ancien Testament concernant la genése du



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 361

genre humain dans son unité du point de vue généalogique ? et le Nouveau
Testament avec ’affirmation de I’unité morale du genre humain par I’amour
réciproque des hommes '°. La seconde source est aristotélicienne (on en trouve
des traces dans les lectures que fait Bossuet de Platon et Aristote) !! et elle
concerne les formes de solidarité antérieures au lien politique de la cité qui
consistent dans la coopération en vue de la satisfaction des besoins et en vue
du bénéfice de la concorde 2. Cette seconde source peut étre complétée par
un recours au vocabulaire de I’intérét largement répandu en France depuis la
premiére moitié du XVII® siécle 1. Le lien social se caractérise donc par la
coopération matérielle, I’accord moral et la concorde, mais il s’agit plutét 1a
d’un jugement normatif que descriptif car, comme le fait observer Bossuet
citant saint Augustin : «il n’y a rien de plus sociable que I’homme par sa nature,
ni rien de plus intraitable ou de plus insociable par la corruption» 4. Cette
insociabilité de fait qui se substitue a la sociabilité de droit est due a la
corruption et celle-ci, comme le montrent le Traité de la concupiscence '° et
certains sermons '°, découle de ’amour propre et de I’ensemble des passions
qu’il engendre. Bossuet ne fournit aucune analyse du processus qui va du
premier aux sccondes, mais, contrairement a la thése d’Albert Hirchman selon
laquelle les intéréts peuvent contrebalancer les passions ', il soutiendrait plutét
I’idée que les passions sont plus puissantes que les intéréts et qu’elles con-
duisent a des situations de conflit. Et dans une telle situation ou chacun doit
lutter contre une multitude de concurrents, les droits individuels s’annulent
parce qu’ils se contredisent '8. La conclusion de la 5¢ proposition de I’article
3 du Livre I résume I"argumentation en expliquant que «ou il n’y a point de
maitre, tout le monde est maitre ; ou tout le monde est maitre, tout le monde
est esclave» 7.

? Cf. Bossuer, Politique, p. 8-10.

0 Cf. ibid., p. 6-8.

'L Cf. Tu. Gover, Bossuet, Platon et Aristote. Notes de lecture, Paris, Vrin, 1964,

12 Cf. Bossuet, Politique, p. 9-11.

13 Cf Bossuet, Divers écrits ou mémoires sur le livre intitulé Explication des
maximes des saints, Paris, impr. de J. Anisson, 1698, p. IV-XX : Bossuet connait tres
bien le langage de 'intérét et ses connotations qu’il exploite avec raffinement dans sa
controverse avec Fénelon ; cf. aussi, CH. Lazzer1, «Peut-on composer les intéréts ? Un
probléme éthique et politique dans la pensée du XVII®™ siéclew, in Politiques de
Uintérét, Ch. Lazzeri, D. ReEYNIE (éd.), Annales de 'université de Franche-Comté, 1999,
p. 145-191.

4 Cf. Politique, p. 13 ; Traité de la concupiscence, p. 84.

I3 Cf. Traité de la concupiscence, Ch. XI-XV.

16 Cf. «De la corruption et de la fausseté des hommes» in Sermons et extraits, cit.,
p. 472 ; cf. aussi «Sermon sur la justice» in ibid., p. 307.

7 Cf. A. O. HIRcHMmAN, Les passions et les intéréts. Une apologie du capitalisme
avant son triomphe, Paris, P.U.F., 1981.

'8 Cf. Politique, p. 19.

19 Cf. ibid., p. 22 ; cf. aussi «5°™ Avertissement aux Protestants» (1690), cit. in
J. TRucHET, op. cit., p. 83-85.



362 CHRISTIAN LAZZERI

Comment Bossuet justifie-t-il ses propositions sur I’état de guerre entre les
hommes dans cette situation pré-politique ? Dans la mesure ou il entend tirer
de I’Ancien Testament des théses universelles, il cite sur ce point une phrase
de Genése 1,23 ou Dieu dit : «Je vous donne toute plante qui porte son germe
sur la terre et tous les bois qui y naissent», sous-entendu : voici comment se
justifie I’idée selon laquelle dans une situation de conflit chacun peut s’emparer
de tout ce qu’il peut défendre par la force 2°. Or Genése 1,23 justifie certai-
nement I’idée d’une propriété indivise du monde que Dieu donne aux hommes,
mais nullement 1’idée d’un droit naturel illimit¢ de chaque homme. Bossuet
se porte icl bien au-dela de ce que le texte lui permettrait de soutenir. De la
méme manicre, lorsqu’il veut illustrer a nouveau le comportement conflictuel
des hommes dans cette situation, il cite Genése 13,6-9 concernant la séparation
d’Abraham et de Lot qui ne peuvent faire coexister, sur un méme territoire,
des troupeaux trop nombreux et des bergers en conflit. Or, cela n’illustre
nullement 1’idée d’un désir d’accumulation indéfinie de propriété et d’une
séparation radicale entre les hommes qui en résulte. Le texte biblique traite
simplement du cas d’un accord entre fréres pour ne pas se géner sur un territoire
trop étroit et pour éviter les querelles ?'. Bossuet, une fois encore, sollicite le
texte biblique et lui fait dire a peu prés le contraire de ce qu’il dit. Comment
peut-il tirer de ces deux textes une proposition théorique concernant les rap-
ports interindividuels dans une situation de conflit, en 1’absence de tout gou-
vernement ? C’est qu’en fait, il superpose au texte de I’Ecriture un autre texte
qui est celui de Hobbes ; d’un Hobbes sans doute considérablement déformé,
mais ot on reconnait néanmoins 1’écho du De cive **. D’une fagon générale,
on rencontrera le procédé a de nombreuses reprises dans le commentaire de
Bossuet. Lorsqu’il veut justifier I'unité et I'indivisibilit¢ de la souveraineté > ;
lorsqu’il veut justifier la possession sans partage de la force par le souverain 2,
c’est aux textes de Bodin, de Hobbes, et de Cardin Le Bret qu’il se réfere
lorsqu’il veut justifier I’idée que le premier empire parmi les hommes est paternel
c’esta Aristote qu’il en appelle 2%, pour ne citer que les exemples les plus voyants.

Bossuet pratique ainsi une stratégie de lecture qui associe a un littéralisme
intégral une sur-interprétation qui inclut, dans bien des occasions, une pro-
jection de textes sur celui de I’Ecriture. Il n’est d’ailleurs nullement le seul
dans ce cas, dans la mesure ou il est le continuateur d’une longue tradition 2,
Sa nouveauté sur ce point tient plutot a la sélection des textes contemporains
dont il use et dont on vient de donner un rapide échantillon.

20 Ct. Politique, p. 19.

2 Cf. ibid., p. 17.

22 Cf. Tu. Hosses, De cive, ou les fondements de la politigue, S. SORBIERE trad.,
présentation par R. PoLin, Paris, Sirey, 1981, préf. p. 65;1,§ 4, p. 82 11L, § 12, p. 111.

23 Cf. Politique, p. 96.

2 Cf. ibid., p. 20, 94.

3 CL. ibid., p. 46.

% Cf. Pu. Bug, L ‘ambiguité du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commen-
taires de la Bible au Moyen-Age, Paris, Beauchesne, 1994.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 363

Quot qu’il en soit, c’est a partir de cette situation de conflit que le pouvoir
politique se trouve engendré et cela d’une double maniére :

a) D’une part, il se produit sous la forme d’un pouvoir monarchique a partir
du pouvoir paternel étendu a un regroupement de familles que Dieu sanctionne
au besoin en recourant au serment et a 1’alliance avec son peuple. Mais, en
aucun cas, il ne repose sur un accord de nature contractuelle entre les membres
de la multitude comme le soutiennent d’abord les monarcho-maques, puis les
théoriciens du contrat et tout spécialement Jurieu auquel Bossuet s’oppose
vivement sur ce point 2.

b) D’autre part, le pouvoir peut étre engendré par la conquéte, ¢’est-a-dire
par un pouvoir reposant sur la force : mais, I’article 2 du livre II (prop. 1)
précise que la guerre de conquéte doit étre 1égitime *® et la proposition 2 ajoute
que la conquéte doit s’accompagner d’une possession paisible du territoire et
du peuple en question pour que naisse un véritable droit de gouvernement.

Une fois établis 1’origine et le fondement du pouvoir par transformation
du pouvoir paternel en pouvoir monarchique, la question qui se pose immé-
diatement consiste a savoir quelle est la fonction du pouvoir monarchique et
ce qui découle immédiatement de 1’énoncé de cette fonction, ce qui conduit
au deuxiéme moment de 1’analyse.

2. La fonction du pouvoir politique

Dans la mesure ou le pouvoir royal trouve son fondement dans la permis-
sion divine, cela implique que Dieu dispose du droit d’accorder un tel pouvoir
ct ce droit découle du pouvoir préalable de Dieu sur sa création qui en fait
le premier d’entre les rois 2%. La conséquence immédiate en est que ce droit
originaire de Dieu lui permet d’exiger, comme contrepartie du pouvoir qu’il
céde, Iobligation de régler dans I’Etat le culte divin, ce qui engage tout 4 la
fois le salut des sujets et celui du monarque. Or, en suivant Saint Paul
(Rm 2,14-15) puis le Decretum de Gratien, les Sentences de Pierre Lombard
et la Somme théologique de saint Thomas d’Aquin, Bossuet soutient que cette
obligation, tous les hommes la connaissent puisqu’elle trouve, sinon son fonde-
ment, du moins son commencement dans leur nature et cette obligation découle
de la loi naturelle. Simplement, comme il ne s’agit la que d’un «commence-
ment», ¢’est a la loi révélée qu’il revient d’énoncer de fagon complcte cette
obligation : la seconde proposition de "article 4 du livre I et les deux premiers
articles du livre VII que I’on peut compléter par les Sermons nous apprennent
que la premiére obligation du pouvoir monarchique pour remplir sa fonction
consiste a établir le culte divin dans I’Etat : «il faut donc avant toute chose

27 Cf. BOSSUET, «5°™ Avertissement aux Protestants», cit., p. 83-84.
28 Cf. Politique, p. 60.
2 Cf. ibid., p. 44-45.



364 CHRISTIAN LAZZERI

régler le culte de Dicu, ¢’est par ou commence Moise et il pose ce fondement
de la société des Israélites. A la téte du Décalogue on voit ce principe fon-
damental ‘je suis le Seigneur et tu n’auras point de dieux étrangers’. Ensuite
viennent les préceptes qui regardent la société [...] tel est ['ordre général de
toute législation» 3°. 11 s’agit 1a d’une proposition universelle valable pour tout
type de législation dans la mesure ou ce qui est en jeu, c’est le salut des
gouvernants comme celui des gouvernés. En second lieu, pour préserver la
coopération matérielle et I’accord moral constitutifs du lien social découlant
des commandements divins, il faut que le prince, investi du pouvoir, assure
la paix dans I’Etat — donc la sécurité personnelle — et garantisse  ses sujets
un droit de propriété.

C’est I’ensemble de ces droits énoncés au livre 11 et au livre VIII qui forme
un bien commun «mondain» permettant de définir la fonction du pouvoir royal
ct d’évaluer I’ensemble des lois civiles qu’il promulgue. Or, le prince ne peut
ordonner son pouvoir a ce bien commun que dans la mesure ou ce pouvoir
est assuré, consolidé, stable. Sans doute, son pouvoir lui permet-il de disposer
sans partage (comme on va le voir) de la coercition et celle-ci possede son
importance pour assurer ce méme pouvoir. Mais cette importance est /imitée
et ne constitue certainement pas son fondement puisque, excepté la conquéte,
il faut, pour pouvoir I’employer, étre déja légitimement souverain. Plus encore,
le pouvoir de la force ne possede qu’un effet limité : dans le Sermon sur les
devoirs des rois (1662), celui Sur la divinité de Jésus-Christ (1669), le
Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéry (1668) ainsi qu’au livre VII
(article 6, prop. 2) de la Politique, Bossuet répéte quasiment mot pour mot la
méme thése : que les rois

régnaient sur les corps par la force et peut-étre sur les ceeurs par I’inclination et
par les bienfaits. L’Eglise leur a ouvert une place plus siire et plus vénérable : elle
leur a fait un tréne dans les consciences en présence et sous les yeux de Dieu méme ;
elle a fait un des articles de sa foi de la siret¢ de leurs personnes sacrées et une
partie de sa religion de 1’obéissance qui leur est due. Elle va étouffer dans le fond
des cceurs non seulement les premiéres pensées de rébellion, mais encore les
moindres murmures et pour Oter tout prétexte de soulévement contre les puissances
légitimes elle a enseigné constamment, et par sa doctrine et par ses exemples qu’il
en faut tout souffrir jusqu’a ’injustice 3'.

L’argument est clair : le pouvoir politique qui ne posséde qu’un pouvoir
sur les corps ne pourrait, par lui-méme, disposer les esprits a I’obéissance, s’il
n’existait un pouvoir proprement spirituel capable d’agir sur les croyances
religieuses parce qu’il a prise sur elles. On comprend alors que les deux
premiers articles du livre VII expliquent que, pour conserver I’Etat, il faut au
dedans une «bonne constitution» et celle-ci consiste en deux choses : la religion

3 Cf. ibid., p. 24.

31 Cf. Bossutr, «Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéryw, in J. TRUCHET, 0p.
cit.,, p. 173. «Sermon sur la divinité de Jésus Christ» in J. TRucHET, ibid., p. 70. «Sermon
sur les devoirs des rois», in Sermons, cit., p. 227.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 365

d’abord et la justice ensuite *2. De ce point de vue, chez tous les peuples, méme
les peuples paiens, la religion est un principe de croyance et de conduite
inviolable et lorsque les peuples prononcent des serments pour respecter le
pouvoir et les droits de 1’Etat, cela entraine la sacralisation du premier et des
secondes **. Si donc les religions paiennes parviennent a un tel résultat, qu’en
sera-t-il de la vraie religion ? Reste qu’entre les fausses religions et la vraie,
la différence, de ce point de vue, est que les premiéres laissent une incertitude
et un doute qui prédisposent a ’athéisme, alors que la seconde assure un
fondement indubitable & 1’obéissance .

I1 apparait ainsi que la vraie religion ne constitue pas seulement la fin de
I’Etat en ce qu’elle fixe son objectif essentiel au salut spirituel ; elle constitue
aussi son moyen de conservation en vue de cette fin supréme ainsi que du bien
commun mondain. Il en découle, comme le dit Bossuet dans la 10° proposition
de D’article 3 du livre VII (commentaire de Rm 13,4) que le prince, ministre
de Dieu, est le protecteur du repos public et qu’il doit non seulement soutenir
la religion en tant que ministre de Dieu, mais aussi en tant qu’elle constitue
le fondement de son trone. L’Egiise, dépositaire de la vraie foi, doit donc étre
protégée et défendue, elle qui défend a son tour le trone du prince. C’est ce
qui explique cette hiérarchie dans les actes de gouvernement, observable a
partir du livre VII de la Politique : Bossuet commence par traiter des devoirs
du prince envers la religion, puis de la pratique de la justice (VIII), puis de
celle de la guerre (IX), et enfin du prélévement et de I’usage des richesses (X).
Cela posé, apres avoir traité¢ de la fonction du pouvoir politique, il faut, pour
comprendre la politique préconisée par Bossuet, examiner rapidement les droits
et les prérogatives attachées a la souveraineté. On en vient donc au troisiéme
moment de 1’analyse.

3. Droits et prérogatives de la souveraineté

On sera forcément bref sur ce point. Schématiquement on peut dire que
Bossuet fera converger deux lignes d’analyse : la premiére, issue d’une lignée
de penseurs tels Bodin, Charron, Hobbes, Cardin Le Bret, soutient que le prince
posséde la souveraineté pleine et entiére a travers la capacité d’ordonner, de
faire des lois et de disposer sans partage de la capacit¢ de coercition, et
I’ensemble de ces droits qui forme 1'unité du pouvoir souverain ne peut étre
divisé sous peine de le faire disparaitre. Il n’existe donc aucun pouvoir capable
de juger de I’exercice de celui du prince, ni méme capable de le contraindre 3.
Mais, dans ce cas, il est parfaitement possible qu’un tel pouvoir soit exercé
«arbitrairement» dans le langage de Bossuet, c¢’est-a-dire de fagon tyrannique,

32 Cf. Politique, p. 212-214.
3 Cf. ibid., p. 215-216.

M Cf. ibid., p. 217.

35 Cf. ibid., p. 92-94 ; 192,



366 CHRISTIAN LAZZERI

des lors que les sujets sont traités comme des esclaves dont il peut disposer
arbitrairement, des lors qu’ils ne peuvent jouir en pleine propriéte de leurs
biens, qu’il n’existe aucun droit de succession et que seule sa volonté fait toute
la loi, ce qui signifie, entre autres, que le prince viole les lois fondamentales
du royaume .

La seconde ligne d’analyse est destinée a pallier un tel inconvénient. Elle
trouve sa source dans une longue tradition qui commence avec la théologie
politique du XII¢ siécle et le Polycraticus de Jean de Salisbury ; elle se pour-
suivra au XIII¢ siecle avec le De regimine principum de Gilles de Rome, la
Somme de saint Thomas et le De Legibus et consuetudinibus Angliae de Henri
Bracton et elle consiste & soutenir que le prince est legibus solutus a I’égard
des lois civiles qu’il peut promulguer et abroger, mais legibus alligatus a
I’¢gard des lois naturelles et divines, ¢’est ce qui fait dire aux théologiens que
le prince est tout a la fois au-dessus et au-dessous de la loi. C’est a cette these
que se réfere encore Bodin a la fin du XVI° siecle en ajoutant aux lois naturelles
et divines les lois fondamentales du royaume. La thése sera reprise par Charron
au debut du XVII® siecle dans De la sagesse (1604) ainsi que par une large
partic de la littérature des ¢tatistes frangais de la premiére moitié du XVII°
siécle 37, Bossuet reprend une telle thése lorsqu’il écrit que les rois sont «sou-
mis aux lois non quant a la puissance coactive, mais quant a la puissance
directive» 3%, Les rois ont le devoir d’obéir aux lois naturelles et fondamentales,
mais celles-ci ne possédent matériellement aucun pouvoir sur eux : leur obli-
gation est simplement morale et cela fonde, pour Bossuet, un pouvoir absolu
mais non arbitraire qui doit respecter la vie des sujets, préserver leurs libertés
et conserver inviolablement leurs propriétés °.

De quelle fagon le prince est-il obligé a 1’égard des lois naturelles et des
lois fondamentales ? Le fondement de son obligation est double : Bossuet
utilise d’une part un argument hobbesien *° qui pose que la conservation des
sujets reléve de 'intérét méme du prince *! et d’autre part, un argument reli-
gieux traditionnel selon lequel «la crainte de Dieu est le vrai contrepoids de
la puissance» *2. Pour autant, le caractére non arbitraire du pouvoir monarchi-
que, en ’absence de toute puissance coactive contre lui, ne ['empéche pas
forcément de transgresser ses obligations. La question est donc de savoir si
une telle transgression possible de la part du prince peut avoir pour contrepartie

36 Cf. ibid., p. 291-292 ; 293.

37 Cf. CH. Lazzeri, «Le gouvernement de la Raison d’Etat» in Cu. LAzzERI,
D. REYNIE (éds), Le pouvoir de la Raison d’Etat, Paris, P.U.F., 1992, p. 91-134.

38 Cf. Politique, p. 97.

39 Cf. ibid., p. 291-293.

40 Cf. Hosses, Léviathan : traité de la matiére, de la forme et du pouvoir de la
république ecclésiastique et civile. Trad. de I’anglais annoté et comparé avec le texte
latin par F. Tricaup, Paris, Sirey, 1971, chap. XIX, p. 195 ; XXV, p. 271 ; XXX, p.
361, 370 ; De cive, cit., VI, § 13, p. 155; XIII, § 2, p. 236.

1 Cf. Politigue, p. 96.

2 ¢t bad, pe 112,



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 367

la possibilit¢ pour les sujets de s’y opposer en résistant activement et ouver-
tement a la coercition. Sur ce point Bossuet est sans ambiguité et sa réponse
est négative, ce qui introduit au quatriéme moment de I’analyse.

4. Une resistance illégitime

Dans la mesure ou le pouvoir émane du droit de Dieu, c’est aller contre
ce méme droit que de résister au prince et ¢’est en outre prendre le risque de
dissoudre la souverainet¢ que de le faire. Il faudrait un pouvoir égal ou
supérieur a celui du prince pour le contraindre et cette dissociation de la
souveraineté¢ en deux ou plusieurs pouvoirs opposés la détruirait, argument
analogue a celui de Hobbes et de Le Bret. Plus encore, comme |’objecte
Bossuet a Jurieu dans le Cinguieme Avertissements aux Protestants, |’existence
d’un tel droit fait courir le risque de le voir invoquer non seulement par tout
le peuple, mais encore par une partie de celui-ci, voire par des particuliers :
il n’existerait ainsi plus aucun contréle sur ['utilisation d’un tel droit et on ne
pourrait que difficilement fixer le seuil a partir duquel commence [’oppression
et ol il devient possible de prendre les armes contre le prince 3. A travers
Jurieu, Bossuet s’oppose fermement aux monarchomaques, Théodore de Beze,
Frangois Hotman, Philippe Duplessis-Mornay et George Buchanan qui soute-
natent la possibilit¢ d’un tel droit de résistance fondé¢ sur un pacte originaire
entre les différentes communautés de sujets et la lignée du prince *4. Mais les
monarchomaques insistaient fortement sur I’aspect religieux de ’oppression
et sur la nature religieuse de la résistance, ce que Bossuet n’ignore nullement.
Aussi, lorsqu’il soutient, dans I’article 2 du livre IV, que les sujets «doivent
au prince une entiére obéissance» il se doit, en fonction de ses propres
prémisses concernant le fondement du pouvoir politique, de traiter la question
de I"oppression religicuse et sa réponse est la suivante : il n’est pas possible
d’obéir au prince lorsque ses ordres sont contraires aux lois divines et naturelles
car ce serait s’opposer a Dieu méme qui légitime le pouvoir royal *°. Mais la
question est de savoir de quelle maniére on peut et doit désobéir. Or, il est
certain, en se fondant sur les paroles mémes du Christ, que I’on ne peut résister
au prince en refusant de lui payer I'impot sous prétexte de différence de
religion 4°. On ne peut non plus arguer de son comportement moral qui violerait
certaines lois fondamentales, par exemple, car ses crimes ne peuvent effacer

43 Cf. BossUET, «5°™ Avertissement aux Protestants», cit., p. 92-93.

4 11 est a noter que Hobbes tombe aussi sous la critique de Bossuet dans la mesure
ou le pouvoir souverain est issu d’un pacte social qui, méme si le souverain ne I’a pas
conclu, stipule que la fin de I’Etat réside dans la protection du droit a la vie et de ses
dérivés : le non-respect de ce droit par le souverain débouche sur la possibilit¢ d’une
résistance au souverain. Cf. Cu. Lazzeri, Droit, pouvoir et liberté. Spinoza critique de
Hobbes, Paris, P.U.F., 1998, chap. VI.

4 Cf. Politique, p. 193-194.

4 Cf. ibid., p. 194-195.



368 CHRISTIAN LAZZERI

’onction royale qui lui donne le pouvoir de commander. Reste le cas spécifique
de la persécution religieuse. Or, sur ce point, apres avoir soutenu, dans la 2¢
proposition de I’article 2 du livre VI, qu’il ne faut pas obéir au prince qui
commanderait une chose contraire aux ordres de Dieu, Bossuet explique dans
les deux propositions suivantes que 1’impiété déclarée du prince et méme la
persécution n’exemptent pas les sujets de I’obéissance a son pouvoir. Comment
peut-on lui obéir et lui désobéir en méme temps ? La proposition 6 nous
I’apprend : il faut lui obéir, au sens ou il ne faut pas lui résister, ni de fagon
ouverte, ni en protestant, mais il ne faut pas exécuter les commandements
donnés et en ce sens 1l faut désobéir. On se bornera simplement a accompagner
la non-exécution de remontrances respectucuses et de priéres #7 et si cela se révéle
sans effet, la conclusion tombe a la fin de 1’article 2 (4° proposition ) du livre
VI : «que si Dieu n’écoute pas les pricres de ses fideles ; que s1 pour éprouver
et pour chatier ses enfants il permet que la persécution s’¢chauffe contre eux,
ils doivent alors se ressouvenir que Jésus Christ les a envoyés comme des brebis
au milieu des loups» *3. La conclusion est semblable dans le Cinguiéme Aver-
tissement aux Protestants et dans le Panégyrique : il n’existe donc que la souf-
france du martyre sans autre possibilité de recours, sinon a Dieu ®.
Cependant Bossuet qui réclame que le gouvernement du prince ne soit pas
arbitraire, ne fait-il pas obligation au prince — en raison de ses propres pré-
misses — de se conduire ainsi, dans la mesure ou il doit conserver 1’unité
religieuse du royaume ? Pour le dire autrement, dans la mesure ou Dieu exige
un culte et que celui-ci doit étre celui d’une vraie religion — car seule celle-
ci contribue a renforcer le pouvoir du prince — il faut nécessairement assurer
I"unité religieuse au sein de I’Etat ; comment le faire sans recourir, d’une facon
ou d’une autre, a des commandements contraires a la religion de ceux que [’on
persécute 7 Comment ne pas donner aux hérétiques et aux schismatiques des
commandements contraires a leurs croyances religicuses ? Cela concerne sans
doute les religions non chrétiennes qui pourraient exister dans 1’Etat. Cepen-
dant, au sein du christianisme sont visés particuliérement ceux que I’Eglise
condamne, jansénistes ou quiétistes. Mais, cela vise spécifiquement les pro-
testants et nous sommes alors introduits au dernier moment de I’analyse.

5. L 'unité religieuse de [’Etat

Que doit faire le prince pour réaliser 1’unité religicuse de 1’Etat ? La
position de principe qui découle de son devoir fondamental consiste, comme
le soutient la 18° proposition de I’article 5 du livre VII, & «exterminer de bonne

4 Cf. ibid., p. 203.

8 Cf. ibid. Cf. aussi «Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéry» in J. TRUCHET,
op. cit., p. 97.

¥ Cf. «5°™ Avertissement aux Protestants», p. 93-94 ; cf. aussi «Panégyrique de
saint Thomas de Cantorbéry», cit., in J. TRUCHET, cit., p. 95-97.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 369

foi et selon son pouvoir tous hérétiques notés et condamnés par 1'Eglise» *°.
«Exterminer» ne veut pas forcément dire mettre 4 mort, mais au sens large,
«éteindre». Or 1l existe plusieurs maniéres d’éteindre un schisme ou une
hérésie. En accord avec le pouvoir dont dispose le prince, la plus nette reléve
de 'usage de la coercition et cet usage, compte tenu de ce qu’on a établi
jusqu’ici, est parfaitement légitime. La 10¢ proposition de ’article 5 du livre
VII dit bien que «ceux qui ne veulent pas souffrir que le prince use de rigueur
en matiere de religion, parce que la religion doit étre libre, sont dans une erreur
impie» °!. 1l est donc possible de recourir a la force et dans cet emploi est
comprise I'1dée selon laquelle I’hérésie ou le schisme peuvent légitimement
étre extirpés par la contrainte exercée sur les sujets qui refusent la conversion.
Mais cet usage immeédiat et sans autre spécification ne serait pas conforme a
ce qui est dit en Paralipomeénes 30, 8-9 et selon lequel le Seigneur est plein
de pitié pour ceux qui reviennent vers lul. Il ne faut donc pas user des rigueurs
extrémes, mais plutdét de la douceur pour convier les schismatiques a se
convertir et ¢’est ce qu’ont fait les rois d’Israél, comme le montre Bossuet dans
Particle 5 du livre VII 22, Mais, si I’exhortation échoue et si, de plus, les
schismatiques résistent et pronent la rébellion >3, il faudra alors en venir aux
dernieres rigueurs comme le dit le Sixieme Avertissement aux Protestants. Cela
étant, entre les rigueurs extrémes et I’exhortation, il existe simplement /a
rigueur et celle-ci s’exercera de trois maniéres : les textes de référence ici sont
le livre VII de la Politique et le Mémoire adressé au Cardinal de Noailles pour
I’application de la Révocation, texte de 1698 destiné a régler les pratiques de
conversion aprés 1’échec de la Révocation de I’Edit de Nantes. Les deux
premieres mesures sont négatives et punitives, la troisiéme est positive.

1°) Dans la 9¢ proposition de ’article 3 du livre VII, Bossuet, citant en
exemple les rois juifs de I’Ancien Testament, explique qu’il faut détruire les
idoles, les temples et les autels des schismatiques ; il faut les déchoir de toutes
leurs dignités et le Mémoire plaide pour une interdiction pure et simple des
cultes schismatiques avec obligation de pratiquer un seul culte 4.

2°) Dans la 10¢ proposition de I’article 3, Bossuet, citant les empereurs
romains, s’accorde avec les lois pénales qui consistent en des amendes considé-
rables, la confiscation des biens et la suppression de la capacité d’intester *°.
En complément, le Mémoire prone I’incapacité du mariage et I’interdiction de
sépulture °.

5

=}

Cf. Politique, p. 268 ; cf. «Sermon sur les devoirs des rois», in Sermons, cit., p. 226.
U Politique, p. 229.
2 Cf. ibid., p. 230.
3 Cf. ibid., p. 228-230 ; «6°™ Avertissement aux Protestants», in J. TRUCHET, op.

cit., p. 187. Cf. aussi Histoire des variations des Eglises Protestantes, Paris, impr. de
la V¥¢ de S. Mabre-Cramoisy, 1688, 1, p. 29, 30, 47, 109, 189.
3 Cf. Mémoire adressé au Cardinal de Noailles, in J. TRUCHET, op. cit., p. 192.
3 Cf. Politique, p. 230.
6 Cf. Mémoire, cit., p. 194, n.



370 CHRISTIAN LAZZERI

3°) Du coté des mesures «positives», si 1’on peut dire, c’est-a-dire celles
destinées a faciliter la conversion, on trouve énoncée dans le Mémoire 1’1dée
qu’il ne faut pas contraindre les protestants a participer a la messe car leur refus
intérieur conduirait a4 une pratique «idolatre»>’. En revanche, les parents
doivent étre contraints, sous peine de sanctions financiéres séveres, a envoyer
leurs enfants jusqu’a I’dge de 16 ans dans des colléges ou ils recevront une
instruction catholique obligatoire avec un suivi précis et vigilant de la part des
curés et des évéques pour vérifier leurs progres dans la foi *%. Sans s’attarder
sur la nature plutét modérée de telles mesures au regard de celles proposées
par d’autres évéques, on peut formuler au moins deux remarques :

a) dans la mesure ou Bossuet distingue entre gouvernement légitime et
gouvernement arbitraire et que le premier se caractérise par la garantiec de la
propriété des sujets, on pourrait lui objecter que la frontiére entre les deux types
de gouvernement tend a s’effacer (deuxieme mesure). Mais il répondrait sans
doute que la mesure n’est pas arbitraire car elle n’est pas destinée a satisfaire
I’intérét privé du prince, mais a assurer le salut de I’Etat.

b) Si on maintient, en revanche, avec Bossuet, que le pouvoir politique ne
peut avoir prise que sur les corps et que seule la religion dirigée par I'Eglise
lui assure un consentement solide fondé sur les vérités de la foi, la situation
se complique. En effet, le fait d’exiger un recours a la contrainte de la part
du pouvoir pour obtenir une conversion par la prescription d’un seul culte, la
confiscation des biens, les amendes, la destruction des lieux de culte, la
contrainte éducative, tout cela implique que I’Eglise cherche a obtenir un con-
sentement par les moyens par lesquels les rois sont censés ne pas pouvoir I’obtenir.
L Eglise est alors sur le point de perdre la spécificité dont elle était dotée pour
assurer la bonne constitution intérieure de I’Etat. Il découle de cela deux con-
clusions possibles et deux seulement en fonction des prémisses de Bossuet :

1°) ou bien il faut abandonner tout espoir de convertir ainsi les protestants ;

2°) ou bien il faut renoncer a la distinction capitale entre pouvoir sur le
corps et pouvoir sur I’esprit.

Mais si on renonce a la premiére proposition, ’unité religieuse du royaume
sera menacée et, par-la méme, la consolidation du pouvoir royal. Si on renonce
a la seconde proposition, ¢’est le fondement en conscience de 1’obéissance au
pouvoir royal qui se trouve menacée. Pire encore, ces deux propositions dont
Bossuet ne peut renoncer a aucune s¢ contredisent s’il les conserve toutes les
deux : si on admet la seconde, il faut renoncer a la premiére et si on ne veut
pas renoncer a la premiére il faut renoncer a la seconde : on ne peut donc en
abandonner aucune et on ne peut les conserver ensemble.

C’est trés exactement dans 1’énoncé de ce paradoxe que la position de
Bossuet et celle de Pascal se croisent, mais de fagon contradictoire, car ce que
Bossuet considére comme légitime, Pascal le considére comme tyrannique et

ST Cf. ibid., p. 193.
8 Cf. ibid., p. 195.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 371

ce que Bossuet considére comme nécessaire, Pascal le considére comme
impossible. Pour comprendre les raisons d’une telle opposition il faut recons-
truire le cadre problématique de la pensée de Pascal.

6. Lorigine de I'Etat selon Pascal

Un tel cadre peut étre reconstruit en trois temps. Commengons d’abord par
le premier moment qui concerne ’origine de I’Etat. On semble oublier trop
souvent, lorsqu’on s’intéresse a la question de I’origine de I’Etat chez Pascal,
que celle-ci prend appui sur une lecture des Ecritures et plus spécialement de
I’Ancien Testament. On tient ordinairement que, pour Pascal, tout ordre poli-
tique trouve nécessairement son origine dans la violence. Mais 'universalité
de la proposition est inexacte. Dans les fr. 451 et 454 des «Papiers non classés»,
Pascal s’intéresse, sur la base de I’Ancien Testament, au rdle de la providence
qui préside a la destinée du peuple juif et il décrit celui-ci comme un peuple
«grand et nombreux» issu d’un «seul homme» et donc composé de fréres.
L’Ecriture fait assister au développement historique de cette famille qui
s’accroit et s’organise politiquement selon les lois divines qui lui sont direc-
tement communiquées par Dieu, législateur, gouvernant et juge de ce peuple.
Le pouvoir politique semble donc émerger ici pour Pascal, dans des conditions
trés semblables a ce qu’elles étaient pour Bossuet. Cependant, cette consta-
tation s’accompagne immédiatement d’une restriction considérable. C’est que
I’Ancien Testament raconte I’histoire d’un peuple particulier au destin singu-
lier et sur cette base, rien n’autorise, contrairement a ce que fait Bossuet, a
vouloir faire de cet Etat théocratique un modéle universel d’organisation
politique en prétendant que sa monarchie d’origine paternelle doit s’imposer
partout. Il s’agit 1a au contraire d’une exception que Pascal se garde bien de
constituer en modéle. On peut donc dire que, par ce premier geste de réduction
du peuple juif a sa singularité, Pascal libére du méme coup I’espace politique
de I’hypotheéque de la 1égitimité d’un seul régime : s’il en existe plusieurs, du
moins ne pourront-ils étre contestés au nom du modele d’Etat théocratique du
peuple juif.

A ¢6té de ce premier déplacement, il en existe un second a I’égard de la
position de Bossuet. Il faut, pour le saisir, revenir a la premicre these pasca-
lienne concernant la genése de ’Etat et, de fait, la situation que décrit Pascal
commence par la négation de ’hypothése de Bossuet. La ou celui-ci voyait
le lien social susceptible d’étre constitué, avant I’ordre politique, a partir d’une
coopération matérielle et d’un accord moral, Pascal conteste que cela puisse
¢tre possible, méme en pensée, tant la tyrannie de 1I’amour-propre prend le pas
sur tout autre motif de conduite possible *°. C’est vers le Hobbes du De cive

39 Cf. Pascar, fr. 94, 120, 597, 617, 628, 668, 806.



¥l CHRISTIAN LAZZERI

qu’il se tourne lui aussi pour y trouver une formule qui décrive les rapports
des hommes dans une situation pré-politique et cette formule est particulie-
rement radicale. Au § 3 du chapitre VIII du De cive, Hobbes, examinant le
statut de «l’état de nature par rapport a autrui» expliquait qu’a supposer que
les hommes soient «sortis tout a coup de terre comme des champignons» on
les verrait alors entrer en conflit. Or, comme en écho a ce texte, Pascal explique
au fr. 828 : «figurons-nous donc que nous les voyons commencer [les hommes]
a se former. Il est sans doute qu’ils se battront». Il est donc avéré qu’aucun
rapport social ne peut exister indépendamment de ["ordre politique. Mais
comment celui-ci en vient-il a se former ? Les philosophes du droit naturel et
du pacte social, de Grotius @ Hobbes, soutenaient qu’il est issu d’un accord
contractuel fond¢ et garanti par des lois naturelles. Or, pour Pascal, la violence
de I"état pré-politique ne prend nullement fin sur la base d’un pacte social ®°,
et encore moins comme chez Bossuet, sur la base d’un modéle de gouverne-
ment paternel. La solution de Pascal est bien plus brutale, comme le montre
la suite du fr. 828 : «il est sans doute qu’ils se battront jusqu’a ce que la plus
forte partie opprime la plus faible et qu’ensuite il y ait un parti dominant».
Le pouvoir du parti dominant, qui, en vertu d’un rapport de forces favorable,
met fin au conflit, se fonde uniquement sur la force et rien d’autre. Il en découle
immeédiatement qu’une telle origine interdit de considérer que ce pouvoir soit
le produit d’une conquéte comme chez Bossuet dans la mesure ou cette forme
de domination ne reléve nullement d’une guerre juste. Quant a la possession
pacifique sur une longue durée du territoire et du peuple, cela apparait moins
pour Pascal comme un principe de légitimité que comme un probléeme a
résoudre qui conduit a traiter la question sur laquelle avait buté Bossuet.

La question que doit résoudre Pascal est la suivante : comment ceux qui
dominent 4 I’origine de I’Etat peuvent-ils asscoir leur domination sur la force ?
C’est ce qui introduit au deuxiéme moment de 1’analyse.

7. L’incommensurabilité des ordres

La domination par la force d’un «parti» s’avére problématique non pas
parce qu’on pourrait lui opposer I'illégitimité de son pouvoir en vertu du
recours a une loi naturelle que les philosophes du droit naturel découvrent ou
construisent rationnellement. Le fr. 60 et bien d’autres fragments des Pensées
expliquent que, bien qu’il subsiste des «traces» de la loi naturelle dans la nature
des hommes — comme le soutient aussi Bossuet — celles-ci s’avérent indéchif-
frables et ne peuvent pas plus servir de fondement normatif au jugement moral
naturel qu’elles ne peuvent servir de fondement au pacte social. En fait, la
question de la possibilité de la domination se pose avec acuité car la coercition

80" Cf. Ch. Lazzerl, Force et justice dans la politique de Pascal, Paris, P.U.F., 1993,
p. 222,



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL a7

qui assure la victoire du parti dominant peut aussi bien se tourner contre lui,
car, obéir a la force, c’est uniquement obéir a 1’amour-propre ouvertement
exprimé de celui qui domine ; un tel pouvoir sera bien plutét hai qu’accepté
et le rapport de domination ne sera pas stabilisé : il n’est que la poursuite de
la guerre dans une autre situation. Ainsi dit Pascal au fr. 828, les maitres qui
désirent conserver leur pouvoir «ne veulent pas que la guerre continuey, ils
doivent donc assurer leur pouvoir et le conserver sans que la force paraisse
constituer son premier et ultime fondement. Le premier objectif des gouver-
nants consiste donc a faire disparaitre, autant que possible, la force qui fonde
le pouvoir en promulguant des lois fondamentales qui réglent la forme du
pouvoir (monarchie, république)®!, organisent son exercice et assurent sa
transmission. Mais la question resurgit de nouveau : comment faire accepter
aux gouvernes des lois qui seront de toute fagon imposées par la force ? Pour
qu’ils y consentent, il faudrait qu’elles soient crues justes, méme si cette justice
est illusoire, car il n’est pas humiliant d’obéir a la justice 2. Mais comment
la justice pourrait-elle étre engendrée par la force ? Sont-elles seulement
commensurables pour pouvoir produire des effets 1'une sur I’autre ? La théorie
pascalienne des ordres et plus particulierement la conception des «ordres de
justice» qui en découle conduit a répondre par la négative.

On peut assigner a cette conception une origine religieuse dont Pascal ne
fait pas mystére puisqu’il explique au fr. 545 en se référant a un verset célébre
de la premiere épitre de saint Jean (2,16) que «tout ce qui est au monde est
concupiscence de la chair ou concupiscence des yeux ou orgueil de la vie:
libido sentiendi, libido sciendi, libido dominandiy». Le fr. 933 reprend le méme
triptyque en précisant qu’il s’agit 1a de trois «ordres», le premier et le plus bas
est celui des riches, des rois et des grands qui ont pour objet le corps, c’est-
a-dire I’ordre des grandeurs visibles ; le second qui est intermédiaire est celui
des curieux et des savants qui ont pour objet ’esprit et la connaissance, le
troisiéme et dernier est celui des sages qui ont pour objet la justice et le fr. 308
montrera que la charité, se substituant a I’orgueil de la sagesse, est un ordre
encore plus élevé.

Cependant, lorsqu’on veut comprendre, au-dela de cette hiérarchie d’ori-
gine religieuse, pourquoi il s’agit 1a «d’ordres» et quels sont les rapports entre
ces ordres, on s apergoit que Pascal aussi projette sur le texte religieux un autre
texte, ou plus exactement un concept mathématique tiré de ses travaux sur les
puissances numériques. Ce concept fait apparaitre que les ordres poss¢dent des
dimensions incommensurables, de telle sorte que le point n’ajoute ou n’enléve
rien a la ligne, la ligne a la surface et la surface au solide. Or, c’est cette
hétérogénéité et cette incommensurabilité que Pascal va exporter dans tous les
rapports entre les ordres : la raison, le ceeur, Iesprit, le corps, la charité sont
des ordres incommensurables et sans interaction possible : chacun d’eux ne

o Cf. fr. 828.
02 Cf. fr. 60, 66, 525.



374 CHRISTIAN LAZZERI

peut produire des effets qu’a 'intérieur de lui-méme sur ses propres objets,
mais ne peut agir sur les autres parce que les opérations dans cet ordre
conviennent uniquement avec ses propres objets, mais pas avec ceux des autres
ordres. La force convient avec le corps ; la démonstration avec la raison ; le
savoir avec 'esprit ; [’agrément avec ["amour ; la charité avec la grace ; I’auto-
rité¢ avec la foi... il découle deux conséquences de ces rapports de convenance
«interne» et d’incommensurabilité «externe» :

a) la premiére est que Pascal appelle «justice» cette convenance interne et
il soutient au fr. 58 qu’ «on rend différents devoirs aux différents mérites ;
devoir d’amour a ’agrément, devoir de crainte a la force, devoir de créance
a la science» ;

b) la seconde est que la tentative de produire un effet dans un ordre au
moyen de la puissance d’un autre est injuste et constitue en outre une violence
car il faut ployer les régles d’un ordre a celles d’un autre, ce qui ne peut se
faire sans nier la spécificité de I’objet de celui auquel la violence s’applique.
Et cette violence injuste, Pascal 1’appelle «tyrannie», désir de domination
universel hors de son ordre : vouloir faire aimer par la force ; vouloir contrain-
dre par amour ; vouloir faire aimer par démonstration ; vouloir faire percevoir
par autorit¢ ; vouloir engendrer la charité par la nature, tout cela reléve de la
tyrannie. Mais le résultat de cette tyrannie, c’est qu’elle se caractérise imman-
quablement par I’échec car il est impossible d’obtenir 1’effet désiré. Comme
le dit la 12° Provinciale : «c’est une étrange et longue guerre que celle ou la
violence essaie d’opprimer la vérité. Tous les effets de la violence ne peuvent
affaiblir la vérité et ne servent qu’a la relever davantage. Toutes les lumiéres
de la vérité ne peuvent rien pour arréter la violence et ne font que I’irriter encore
plus [...] la violence et la vérité ne peuvent rien I’une sur I’autre» °3. Dans le
Discours sur la condition des Grands, Pascal dit au grand auquel il s’adresse
que s’il exige d’étre appelé grand géometre uniquement parce qu’il est grand,
il ne réussira jamais, fut-il le plus grand prince du monde ®. Condamner Galilée,
dit la 18¢ Provinciale, n’a aucun pouvoir sur I’ordre du discours scientifique et
sur I”état du mouvement de la terre %°. Comment Pascal va-t-il utiliser ce concept
d’ordre de justice pour penser le rapport entre gouvernants et gouvernés ? La
réponse a cette question nous engage dans I’examen du dernier moment,

8. Une nécessaire tolérance

On comprend, a partir de [’analyse qui précéde, pourquoi les lois fonda-
mentales promulguées par les maitres sur la base de la force, ne peuvent
engendrer une croyance en leur justice : en fait la force ne peut engendrer
aucune croyance ct toute tentative pour le faire se solderait par une impossibi-

63 Cf. 12°me Provinciale in Euvres, cit., p. 429.

("f Cf. Discours sur la condition des Grands in (Euvres, cit., p. 367.
65 Cf. 18%me proy., p. 467.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 375

lit¢ de la produire. Les gouvernés ne peuvent obtempérer a la sommation qui
leur serait faite par coercition de croire a la justice des lois imposées par la
force. La seule possibilité pour que de telles lois soient crues justes, ¢’est que
cette croyance émane des gouvernés eux-mémes et cela peut se faire de deux
mani€res : la premiére, au plan purement immanent, repose sur le travail de
I’imagination et de I’opinion qui, sur la base d’un mécanisme complexe qu’on
ne peut examiner ici °°, engendre une croyance dans la justice des lois qui finit
par se transformer en coutume et cette coutume s’avére d’autant plus forte que
le temps s’¢écoule. La seconde, plus proche de la position de Bossuet, se réclame
de la loi divine : le pouvoir des gouvernants imposé par la force ne posséde
aucune légitimité du point de vue d’une justice mondaine. Mais, dans la mesure
ou cet ordre politique apporte au moins la paix, qui est, dit Pascal, le souverain
bien, il est conforme aux exigences des lois divines 7. 1l faut donc penser que
la providence divine a choisi comme dépositaire du pouvoir ceux qui — dans
les monarchies ou les républiques — y sont parvenus et ¢’est cela qui fait qu’un
Etat républicain comme Venise doit &tre conservé dans sa forme politique aussi
bien qu’une monarchie, et que I’obéissance est due aux lois qu’il promulgue 3.
Le pouvoir et les lois fondamentales qu’il produit ne possedent aucune justice
intrinseque, mais font I’objet d’une croyance illusoire en leur justice (premier
cas) ou sont acceptés méme sans justice sur le fondement des prescriptions de
la loi divine (second cas).

Reste alors a examiner la question ultime : la justice illusoire comme la
loi divine convergent pour faire accepter le pouvoir et les lois des gouvernants.
Mais le statut de la justice des ordres invite a se demander jusqu’ou les actes
de gouvernement peuvent étre suivis d’obéissance. Tous les actes de gouver-
nement tombent en fait sous le coup de la justice des ordres, au sens ou aucun
acte de gouvernement fondé sur la force ne peut produire de ’amour et de
’estime en retour a 1’égard des gouvernants ; aucun acte de gouvernement
fondé sur la force ne peut ni produire, ni détruire une croyance quelconque ;
aucun acte d’autorité ne peut faire ou non constater quoi que ce soit en matiere
de fait ; aucun acte d’autorité ne peut faire croire ou empécher de croire. On
I’a vu antéricurement : la condamnation de Galilée ne peut rien sur le discours
scientifique et encore moins sur le fait naturel de la rotation de la terre. La
condamnation de saint Virgile par le pape Zacharie parce qu’il soutenait
I’existence des antipodes n’empéche pas ce nouveau monde d’exister . La

% Cf. Cn. Lazzeri, Force et justice, cit., p. 234-244.

o Cf. fr. 81, 974.

68 «I1 [Pascal] disait qu’un Etat établi en république comme Venise, ¢’était un grand
mal de contribuer 4 y mettre un roi et a opprimer la liberté des peuples a qui Dieu I’a
donnée ; mais que dans un Etat ol la puissance royale est établie, qu’on ne pourrait
violer le respect qu’on lui devait sans une espece de sacrilége, parce que la puissance
que Dieu y a attachée, étant non seulement une image mais une participation de la
puissance de Dieu on ne pouvait s’y opposer sans s’opposer manifestement a 1’ordre
de Dieu» in «Vie de Pascal», par M™ Périer, in Euvres, cit., p. 30.

89 Cf. 18m¢ Prov., p. 467.



376 CHRISTIAN LAZZERI

Bulle /n Eminentis de 1657 et le Formulaire qui la compléte et qui veut que
les cinq propositions condamnées se trouvent dans le texte de Jansénius, ne
peuvent pas les faire exister : ¢’est un procédé «injuste et tyrannique» dit Pascal
au fr. 557. Et comme le dit la 18¢ Provinciale : «ce ne sont pas les Bulles seules
qui prouvent la vérité des faits mais [...] au contraire, selon les canonistes, c’est
la vérité des faits qui rend les Bulles recevables» Y. De ce point de vue, si le
pouvoir papal, aidé du pouvoir royal, espere réduire la multitude des croyants
a I'unité religieuse, il dégénérera en tyrannie, dit le fr. 604, parce qu’il vise
a produire dans I’Eglise une croyance unique qui ne peut étre obtenue par la
coercition. C’est bien plutdt par le recours a la discussion des Conciles que
I’on peut produire de telles croyances ! en opposant les discours aux discours
et non pas la coercition aux discours. Mais, ce qui vaut pour les catholiques
a Uintérieur de I’Eglise, vaut a fortiori pour les protestants. Comme Bossuet,
Pascal soutient au fr. 974 que I’Eglise a pour but la conservation de la vérité
qui est son objectif essentiel, et le fr. 991 explique qu’elle conserve ainsi la
piété des fideles et fonde sur cela la conversion des hérétiques. Or convaincre
les hérétiques ne peut en aucun cas reposer sur la contrainte car cela serait
tyrannique et par définition voué a I’échec. Le fr. 172 est particuliérement clair
sur ce point : «vouloir mettre la religion dans ’esprit et dans le cceur par la
force et par les menaces ce n’est pas y mettre la religion mais la terreur» 72,
Pour autant, cela ne signifie nullement que, parce que ’Eglise est dépositaire
de la vérité et de la piété, elle ne cherche que la paix, au contraire. Mais le
conflit ou la dispute se limitent uniquement, dans ’ordre des arguments, a
condamner les raisons qui empéchent de croire a la vraie religion. Pour le reste,
ce qui seul peut faire croire, c’est I’inspiration et elle seule, et aucune cause
naturelle ne peut la produire puisqu’elle dépend de la griace 7. On peut donc
conclure que I’une des conséquences de la théorie des ordres de justice, c’est
qu’elle définit et délimite des sphéres de liberté incompressibles sans que cela

ne menace 1’ordre politique, bien au contraire. C’est une idée assez audacieuse
au XVII® siecle.

0 Cf. ibid., p. 467.

" Cf. fr. 954 ; v. aussi fr. 726 sur Uinfaillibilité¢ de la multitude et non du Pape
et 567 sur les papistes qui «excluent la multitude» ; cf. enfin fr. 569 : le pape a le pouvoir
«d’insinuer dans tout le corps parce qu’il tient la maitresse branche [...] qu’il est aisé
de faire dégénérer cela en tyrannie !»

2 Cf. fr. 916 : «L’Inquisition et la Société [de Jésus] les deux fléaux de la vérité»
et aussi fr. 591 : «s’ils usaient de la terreur et n’enseignaient pas, cela paraitrait comme

une domination injuste» (fragment d’une citation de saint Augustin).
B CF B, T, 588, 561,



	"L'unité qui ne dépend pas de la multitude est tyrannie" : politique religieuse de Bossuet et de Pascal

