
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: "L'unité qui ne dépend pas de la multitude est tyrannie" : politique
religieuse de Bossuet et de Pascal

Autor: Lazzeri, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001). P. 357-376

«L'UNITÉ QUI NE DÉPEND PAS DE LA MULTITUDE
EST TYRANNIE»

Politique religieuse de Bossuet et de Pascal

Christian Lazzeri

Résumé

Cet article se propose de confronter certains aspects de la pensée politique
de Bossuet et de Pascal en relation avec leur conception de la religion. On
examine dans un premier temps leur mode de lecture de l'Écriture ainsi que
les thèses spécifiques qu 'ils tirent des textes sacrés concernant aussi bien la
finalité du pouvoir politique, que son extension et son mode de gouvernement.
Corrélativement, on se demande quelle est la nature des droits des sujets et
jusqu 'où s 'étend leur possibilité de désobéir au pouvoir politique. Enfin, on
montre, sur le cas particulier du traitement de la question protestante, comment

les deux auteurs mettent en œuvre leurs conceptions respectives des

rapports entre pouvoir politique et pouvoir ecclésial.

Le sous-titre de cet article requiert quelques précisions préliminaires afin
d'éviter certains malentendus et quelques objections évidentes qui ne manqueraient

pas d'être formulées à son encontre. Ce sous-titre peut s'entendre en
deux sens : un sens «large» et un sens «étroit».

Au sens large, «politique religieuse» peut vouloir dire que l'on s'intéresse
à la manière dont la politique trouve sa source et son fondement dans les textes
sacrés. On se demande alors comment il est possible, et à quelles conditions,
de tirer des Écritures une politique, c'est-à-dire un ensemble de thèses

politiques capables de justifier l'existence d'un ordre politique, de dégager sa

finalité, de légitimer sa forme spécifique de gouvernement et d'énoncer, dans

ses grandes lignes, ce que devraient être les décisions des gouvernants au sens

large, aussi bien dans le domaine temporel que spirituel. Dans une telle perspective,

la première question serait de savoir s'il existe une unité et une cohérence
de cette politique, sous-entendu : peut-on écarter l'idée qu'il puisse y en avoir
plusieurs qui pourraient ne pas s'accorder La seconde question qui en découle
consiste à se demander à quel type de lecture et d'interprétation les textes sacrés

devraient être soumis pour trancher entre les politiques concurrentes possibles
que l'on vient d'évoquer ; pratiquera-t-on à leur endroit des lectures littérales,
figuratives, symboliques, allégoriques Pratiquera-t-on des lectures pré-



358 CHRISTIAN LAZZERI

conditionnées par des thèses politiques, philosophiques ou théologiques que
les textes sacrés seraient supposés confirmer Ces lectures seront-elles filtrées

par les enjeux politiques et religieux de la conjoncture dans laquelle on se

trouve Le simple énoncé de ces questions témoigne de l'ampleur de la tâche

et de la témérité qu'il y aurait à la traiter dans un article. Aussi bien, cette

question demeurera-t-elle à l'arrière-plan de cet article et on y fera allusion
dans telle ou telle circonstance lorsqu'une thèse importante de Bossuet ou de

Pascal s'appuie sur un extrait des Écritures qui la justifie et qu'il faut juger
de la valeur de l'argument.

La seconde signification de ce sous-titre est plus étroite : elle concerne le

contenu de leur politique en matière religieuse, mais pourrait-on dire aussi, le

contenu de toute politique en matière religieuse. Et comme lc suggère la

citation de Pascal dans le titre, c'est cet objet qui sera privilégié dans cet article.
On s'intéressera alors à la manière dont Bossuet et Pascal se posent les mêmes

questions que celles qu'on vient d'évoquer ci-dessus concernant la genèse et

l'organisation de l'ordre politique, mais avec une insistance particulière sur les

décisions des gouvernants en matière religieuse. Quels sont, de ce point de vue,
les rapports entre les deux auteurs ou du moins entre leurs problématiques
respectives À des degrés divers, ils sont tous deux des acteurs importants de

l'histoire religieuse du XVIIe siècle français à laquelle ils participent avec des

positions bien différentes. L'un, Bossuet, est prêtre, précepteur du Dauphin
(1670-1681), évêque de Meaux (1681-1704). Activement préoccupé par les

problèmes politico-religieux dans lesquels il intervient plus ou moins
directement, depuis la crise gallicane, consécutive à la position du pouvoir royal
sur la régale spirituelle, jusqu'à l'affaire de l'enseignement religieux dans les

missions en Chine, en passant par la lutte contre le jansénisme des années 1690,
contre le quiétisme et contre les Églises protestantes '. L'autre, Pascal, est un
laïc, membre du groupe janséniste avec lequel il entretient des relations
complexes, qui ne dispose d'aucun pouvoir institutionnel, mais qui n'en est

pas moins activement engagé dans un conflit avec les jésuites ct à travers eux
avec la manière dont s'exerce lc pouvoir papal dans la conjoncture des
querelles religieuses du XVIIe siècle.

Au-delà de cette diversité de conditions, on pourrait remarquer que leur
position théologique aurait pu les rendre assez proches : on sait qu'ils sont tous
deux des augustiniens convaincus 2

; qu'ils partagent l'idée d'une théologie de

1

Sur tous ces événements de l'histoire religieuse cf. A. Adam, Du mysticisme à
la révolte. Les jansénistes du XVIIe siècle, Paris, Fayard, 1968, ainsi que J. Le Brun,
Chapitre X de la Nouvelle Histoire de l'Église. Réforme et Contre-Réforme, Paris, Seuil,
1968, vol. 3.

2 Pour Pascal, cf. Écrits sur la Grâce, [ÉG] p. 317 sq. ; Entretien avec M. de Sacy
[ES] ainsi que Pensées, fr. 117 ; 133 ; 134 ; 136 ; 138 ; 139 ; 166 ; 427 ; 149 ; 393 :

444 ; les références sont ici aux Œuvres de Pascal, éd. L. Lafuma, Paris, Seuil, 1963 ;

pour Bossuet, cf. Traité de la concupiscence, Paris, Les Belles-Lettres, 1930, p. 12, 20,
40, 47, 54, 59, 62.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 359

la grâce 3
; qu'ils ont une conception assez voisine de la volonté 4, donc de

la concupiscence et des effets de l'amour-propre en matière morale et

politique
5

; ils éprouvent tous deux une même méfiance à l'égard des philosophes,
craignent tous deux qu'une morale naturelle fondée sur la raison ne se substitue
à la foi et aux commandements de la loi divine révélée 6. Enfin, ils sont tous
deux activement engagés dans la construction de l'unité religieuse du

royaume 7. Ces points de convergence possible ne peuvent masquer des

différences assez nettes, allant jusqu'à de véritables oppositions. Dans La

Politique tirée des propres paroles de l'Écriture Sainte, texte posthume publié
en 1709, Bossuet entreprend de tirer du commentaire des Écritures une
politique valable pour le royaume de France et même pour les États catholiques
européens. Tirer une politique d'un tel commentaire, cela peut vouloir dire bien
des choses, mais pour Bossuet, cela ne peut avoir qu'un seul sens : appliquer
directement les formes d'organisation politiques et le mode de gouvernement
des anciennes tribus d'Israël aux grandes monarchies administratives du XVIIe
siècle, sans transition et sans médiation 8

; c'est un choix qui pouvait ne pas
être partagé et que l'on pouvait contester. On sait, par exemple, que Spinoza
au chapitre XVIII du Traité théologico-politique, en réponse aux pasteurs qui
voulaient faire des Pays-Bas un «nouvel Israël», répond que les Néerlandais
du XVIIe siècle ne pourraient adopter les mœurs de l'ancien Israël que dans

la mesure où ils en adopteraient intégralement l'ensemble des institutions

politiques et religieuses, sous-entendu : ce qu'ils ne sont pas prêts de faire, sans

renoncer à leurs libertés civiles, à leurs institutions comme à leur développement

commercial. Or, cette idée du nouvel Israël ne pose pas de problème à

Bossuet qui, à certaines exceptions près, entend tirer sa politique de l'Ancien
Testament et construire la figure d'une monarchie paternelle qui revêt les

3 Pour Pascal, cf. ÉG, p. 312-313 : pour Bossuet. cf. Traité, cit.. p. 69-70 et

Exposition de la doctrine de I Église catholique sur les matières de controverse, Paris,
S. Mabre-Cramoisy, 1671, p. 66.

4 Pour Pascal, cf. ÉG p. 322 ; Pensées, fr. 134 ; 525 ; 539 ; 710 ; De l'Art de
Persuader [AP], p. 355. Pour Bossuet, cf. Traité, cit., chap. 11, 12, 15. Cf. «Sermon

pour la fête de tous les saints» in Sermons choisis de Bossuet suivis d'extraits de ses
divers sermons, Paris, Librairie de Paris, 1920. p. 440-441. Pour Bossuet, comme pour
Pascal, la volonté va toujours au bien et désire seulement le bonheur, cf. Traité de la
connaissance de Dieu et de soi-même, Paris, Jules Delalain et fils, 1877, p. 41, mais,
à la différence de Pascal, le cartésianisme de Bossuet particulièrement sensible dans le

Traité soumet la volonté à la raison (cf. p. 43), ce qui est irrecevable pour Pascal.
5 Pour Pascal, cf. Discours sur la condition des Grands. [DCG], p. 367 ; Pensées,

fr. 136 ; 137 ; 139 ; 210 ; 597 ; 615 ; 797 ; pour Bossuet, cf. La politique tirée des

propres paroles de l'Ecriture sainte ; l'édition de référence sera celle de J. Le Brun,
Genève, Droz, 1967, p. 13.

6 Pour Pascal, cf. ES, p. 295 ; Bossuet, Traité de la concupiscence, cit., p. 26, 59.
7 Pour Pascal, cf. Pensées, fr. 974 ; 981. Pour Bossuet, Politique, p. 212 ; 213-

216: 219; 229-230.
8 Cf. les pertinentes remarques de M. Prélot et J. Truchet in J. Truchet, Politique

de Bossuet, Paris, Armand Colin, 1966, p. 29-30.



360 CHRISTIAN LAZZERI

attributs du roi de paix, de justice, mais surtout du roi incarnant / 'unité

religieuse du royaume, ce qui est, comme on va le voir, son objectif essentiel.

À cette fin, il lui faudra pratiquer une lecture de l'Ancien Testament
consistant à transformer tout énoncé particulier concernant le peuple juif en

proposition universelle, valable pour tout État monarchique qui cherche à

s'appuyer sur la vraie religion. Cela posé, il lui faudra établir le fondement

paternel du pouvoir monarchique et fixer les attributs de la souveraineté -
Bossuet préconisera, sur ce point, la solution d'un absolutisme tempéré. Il lui
faudra déterminer les conditions de l'obéissance des sujets et il contestera
radicalement l'idée d'un droit de résistance possible à l'exercice du pouvoir
qu'il appelle «arbitraire». Il lui faudra penser les rapports de l'Église et de l'État
à travers la question de l'organisation de l'unité religieuse du royaume et de

la protection des droits et privilèges de l'Église et il se révélera partisan d'une
intervention active de l'État concernant le premier point. Enfin, il lui faudra
définir la forme de cette intervention et on sait qu'il est partisan d'une politique
de conversion des hérétiques et des schismatiques, au besoin par la rigueur.
Sur tous ces points, on peut dire que la position de Pascal s'oppose à peu près

tenne à terme à celle que défend l'évêque de Meaux. On se propose de montrer
dans les pages qui suivent de quelle manière se construit cette position et avec
quels instruments. Cette confrontation, bien évidemment, ne possède absolument

aucun sens chronologique dans la mesure où Pascal ne pouvait connaître
le livre de Bossuet, elle ne possède qu'une signification théorique dans la

mesure où elle ne s'intéresse qu'à la façon dont un ensemble de questions se

trouve réfracté au sein de deux problématiques différentes. Plus encore, si on
fait succéder, dans cette confrontation, Pascal à Bossuet c'est parce qu'il
semble que certaines difficultés rencontrées dans le cadre conceptuel de la

pensée de Bossuet peuvent trouver une solution dans le cadre conceptuel des

Provinciales et des Pensées.

Pour analyser en premier lieu la pensée de Bossuet, on procédera en cinq
moments. On analysera d'abord ses thèses relatives à l'origine du pouvoir
politique, puis celles qu'il énonce pour fixer la fonction du pouvoir monarchique

ainsi que celles au moyen desquelles il détennine les propriétés de ce
même pouvoir. On examinera, en quatrième lieu, sa conception de la résistance
au pouvoir arbitraire et enfin la politique qu'il préconise pour parvenir à l'unité
religieuse du royaume.

1. Bossuet lecteur de Hobbes

Le texte qu'il faut suivre ici est La Politique tirée des propres paroles de
l'Écriture Sainte que l'on complétera au besoin par d'autres ouvrages, traités,
sermons, mémoires, histoires, etc. La première thèse qu'entend établir Bossuet
ne concerne pas d'abord l'ordre politique mais plus généralement le rapport
social qui le précède et cette thèse est issue de deux sources. La première est
rEcriture à travers le recours à l'Ancien Testament concernant la genèse du



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 361

genre humain dans son unité du point de vue généalogique 9 et le Nouveau
Testament avec l'affirmation de l'unité morale du genre humain par l'amour
réciproque des hommes l0. La seconde source est aristotélicienne (on en trouve
des traces dans les lectures que fait Bossuet de Platon et Aristote) ' ' et elle

concerne les formes de solidarité antérieures au lien politique de la cité qui
consistent dans la coopération en vue de la satisfaction des besoins et en vue
du bénéfice de la concorde 12. Cette seconde source peut être complétée par
un recours au vocabulaire de l'intérêt largement répandu en France depuis la

première moitié du XVIIe siècle l3. Le lien social se caractérise donc par la

coopération matérielle, l'accord moral et la concorde, mais il s'agit plutôt là

d'un jugement normatif que descriptif car, comme le fait observer Bossuet
citant saint Augustin : «il n'y a rien de plus sociable que l'homme par sa nature,
ni rien de plus intraitable ou de plus insociable par la corruption» 14. Cette
insociabilité de fait qui se substitue à la sociabilité de droit est due à la

coiruption et celle-ci, comme le montrent le Traité de la concupiscence l5 et

certains sennons l6, découle de l'amour propre et de l'ensemble des passions

qu'il engendre. Bossuet ne fournit aucune analyse du processus qui va du

premier aux secondes, mais, contrairement à la thèse d'Albert Hirchman selon

laquelle les intérêts peuvent contrebalancer les passions I7, il soutiendrait plutôt
l'idée que les passions sont plus puissantes que les intérêts et qu'elles
conduisent à des situations de conflit. Et dans une telle situation où chacun doit
lutter contre une multitude de concurrents, les droits individuels s'annulent

parce qu'ils se contredisent ls. La conclusion de la 5e proposition de l'article
3 du Livre I résume l'argumentation en expliquant que «où il n'y a point de

maître, tout le monde est maître ; où tout lc monde est maître, tout lc monde

est esclave» l9.

9 Cf. Bossuet, Politique, p. 8-10.
10 Cf. ibid., p. 6-8.
" Cf. Th. Goyet, Bossuet. Platon et Aristote. Notes cle lecture, Paris. Vrin, 1964.
12 Cf. Bossuet, PoUtique, p. 9-11.
13 Cf. Bossuet, Divers écrits ou mémoires sur le livre intitulé Explication des

maximes des saints, Paris, impr. de J. Anisson, 1698. p. IV-XX : Bossuet connaît très
bien le langage de l'intérêt et ses connotations qu'il exploite avec raffinement dans sa

controverse avec Fénelon ; cf. aussi, Cu. Lazzeri, «Peut-on composer les intérêts Un

problème éthique ct politique dans la pensée du XVIIème siècle», in Politiques de

l'intérêt, Ch. Lazzeri, D. Reyniê (éd.), Annales de l'université de Franche-Comté, 1999,

p. 145-191.
14 Cf. Politique, p. 13 ; Traité de la concupiscence, p. 84.
15 Cf. Traité de la concupiscence, Ch. XI-XV.
16 Cf. «De la corruption et de la fausseté des hommes» in Serinons et extraits, cit.,

p. 472 ; cf. aussi «Sermon sur la justice» in ibid., p. 307.
17 Cf. A. O. Hirchman, Les passions et les intérêts. Une apologie du capitalisme

avant son triomphe, Paris, P.U.F., 1981.
Is Cf. Politique, p. 19.
19 Cf. ibid., p. 22 ; cf. aussi «5ême Avertissement aux Protestants» (1690), cit. in

J. Truchet, op. cil., p. 83-85.



362 CHRISTIAN LAZZERI

Comment Bossuet justifie-t-il ses propositions sur l'état de guerre entre les

hommes dans cette situation pré-politique Dans la mesure où il entend tirer
de l'Ancien Testament des thèses universelles, il cite sur ce point une phrase
de Genèse 1,23 où Dieu dit : «Je vous donne toute plante qui porte son germe
sur la terre et tous les bois qui y naissent», sous-entendu : voici comment se

justifie l'idée selon laquelle dans une situation de conflit chacun peut s'emparer
de tout ce qu'il peut défendre par la force 20. Or Genèse 1,23 justifie
certainement l'idée d'une propriété indivise du monde que Dieu donne aux hommes,
mais nullement l'idée d'un droit naturel illimité de chaque homme. Bossuet
se porte ici bien au-delà de ce que le texte lui permettrait de soutenir. De la

même manière, lorsqu'il veut illustrer à nouveau le comportement conflictuel
des hommes dans cette situation, il cite Genèse 13,6-9 concernant la séparation
d'Abraham et de Lot qui ne peuvent faire coexister, sur un même territoire,
des troupeaux trop nombreux et des bergers en conflit. Or, cela n'illustre
nullement l'idée d'un désir d'accumulation indéfinie de propriété et d'une
séparation radicale entre les hommes qui en résulte. Le texte biblique traite
simplement du cas d'un accord entre frères pour ne pas se gêner sur un territoire
trop étroit et pour éviter les querelles 2I. Bossuet, une fois encore, sollicite le

texte biblique et lui fait dire à peu près le contraire de ce qu'il dit. Comment
peut-il tirer de ces deux textes une proposition théorique concernant les

rapports intcrindividucls dans une situation de conflit, en l'absence de tout
gouvernement C'est qu'en fait, il superpose au texte de l'Écriture un autre texte
qui est celui de Hobbes ; d'un Hobbes sans doute considérablement défonné,
mais où on reconnaît néanmoins l'écho du De cive 22. D'une façon générale,
on rencontrera le procédé à de nombreuses reprises dans le commentaire de

Bossuet. Lorsqu'il veut justifier l'unité et l'indivisibilité de la souveraineté 23
;

lorsqu'il veut justifier la possession sans partage de la force par lc souverain 24,

c'est aux textes de Bodin, de Hobbes, et de Cardin Lc Brct qu'il se réfère ;

lorsqu'il vcutjustifier l'idée que le premier empire parmi les hommes est paternel
c'est à Aristote qu'il en appelle 25, pour ne citer que les exemples les plus voyants.

Bossuet pratique ainsi une stratégie de lecture qui associe à un littéralisme
intégral une sur-interprétation qui inclut, dans bien des occasions, une
projection de textes sur celui de l'Écriture. Il n'est d'ailleurs nullement le seul
dans ce cas, dans la mesure où il est le continuateur d'une longue tradition 26.

Sa nouveauté sur ce point tient plutôt à la sélection des textes contemporains
dont il use et dont on vient de donner un rapide échantillon.

20 Cf. Politique, p. 19.
21 Cf. ibid., p. 17.

- Cf. Tu. Hobbes, De cive, ou les fondements de la politique, S. Sorbière trad.,
présentation par R. Polin, Paris, Sirey, 1981, préf. p. 65 ; I, § 4, p. 82 ; III, § 12 p. 111.

23 Cf. Politique, p. 96.
24 Cf. ibid., p. 20, 94.
25 Cf. ibid., p. 46.
-6 Cf. Ph. Bue, L 'ambiguïté du Livre. Prince, pouvoir et peuple dans les commentaires

de la Bible au Moyen-Âge, Paris. Beauchesne, 1994.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 363

Quoi qu'il en soit, c'est à partir de cette situation de conflit que le pouvoir
politique se trouve engendré et cela d'une double manière :

a) D'une part, il se produit sous la fonne d'un pouvoir monarchique à partir
du pouvoir paternel étendu à un regroupement de familles que Dieu sanctionne
au besoin en recourant au serment et à l'alliance avec son peuple. Mais, en
aucun cas, il ne repose sur un accord de nature contractuelle entre les membres
de la multitude comme le soutiennent d'abord les monarcho-maques, puis les

théoriciens du contrat et tout spécialement Jurieu auquel Bossuet s'oppose
vivement sur ce point 27.

b) D'autre part, le pouvoir peut être engendré par la conquête, c'est-à-dire

par un pouvoir reposant sur la force : mais, l'article 2 du livre II (prop. 1)

précise que la guerre de conquête doit être légitime 2S et la proposition 2 ajoute

que la conquête doit s'accompagner d'une possession paisible du territoire et

du peuple en question pour que naisse un véritable droit de gouvernement.
Une fois établis l'origine ct le fondement du pouvoir par transformation

du pouvoir paternel en pouvoir monarchique, la question qui se pose
immédiatement consiste à savoir quelle est la fonction du pouvoir monarchique et

ce qui découle immédiatement de l'énoncé de cette fonction, ce qui conduit
au deuxième moment de l'analyse.

2. La fonction du pouvoir politique

Dans la mesure où le pouvoir royal trouve son fondement dans la permission

divine, cela implique que Dieu dispose du droit d'accorder un tel pouvoir
et ce droit découle du pouvoir préalable de Dieu sur sa création qui en fait
le premier d'entre les rois 29. La conséquence immédiate en est que ce droit
originaire de Dieu lui permet d'exiger, comme contrepartie du pouvoir qu'il
cède, l'obligation de régler dans l'État le culte divin, ce qui engage tout à la

fois le salut des sujets et celui du monarque. Or, en suivant Saint Paul

(Rm 2,14-15) puis le Decretimi de Gratien, les Sentences de Pierre Lombard
et la Somme théologique de saint Thomas d'Aquin, Bossuet soutient que cette

obligation, tous les hommes la connaissent puisqu'elle trouve, sinon sonfonde-
ment, du moins son commencement dans leur nature et cette obligation découle
de la loi naturelle. Simplement, comme il ne s'agit là que d'un «commencement»,

c'est à la loi révélée qu'il revient d'énoncer de façon complète cette

obligation : la seconde proposition de l'article 4 du livre I et les deux premiers
articles du livre VII que l'on peut compléter par les Sermons nous apprennent

que la première obligation du pouvoir monarchique pour remplir sa fonction
consiste à établir lc culte divin dans l'État : «il faut donc avant toute chose

27 Cf. Bossuet, «5emc Avertissement aux Protestants», cit.. p. 83-84.
28 Cf. Politique, p. 60.
29 Cf. ibid., p. 44-45.



364 CHRISTIAN LAZZERI

régler lc culte de Dieu, c'est par où commence Moïse et il pose ce fondement
de la société des Israélites. À la tête du Décalogue on voit ce principe
fondamental 'je suis le Seigneur et tu n'auras point de dieux étrangers'. Ensuite
viennent les préceptes qui regardent la société [...] tel est Tordre général de

toute législation»30. Il s'agit là d'une proposition universelle valable pour tout

type de législation dans la mesure où ce qui est en jeu, c'est le salut des

gouvernants comme celui des gouvernés. En second lieu, pour préserver la

coopération matérielle et l'accord moral constitutifs du lien social découlant
des commandements divins, il faut que le prince, investi du pouvoir, assure
la paix dans l'État - donc la sécurité personnelle - et garantisse à ses sujets

un droit de propriété.
C'est l'ensemble de ces droits énoncés au livre II et au livre VIII qui forme

un bien commun «mondain» permettant de définir la fonction du pouvoir royal
et d'évaluer l'ensemble des lois civiles qu'il promulgue. Or, le prince ne peut
ordonner son pouvoir à ce bien commun que dans la mesure où ce pouvoir
est assuré, consolide, stable. Sans doute, son pouvoir lui permet-il de disposer
sans partage (comme on va le voir) de la coercition et celle-ci possède son

importance pour assurer ce même pouvoir. Mais cette importance est limitée
et ne constitue certainement pas son fondement puisque, excepté la conquête,
il faut, pour pouvoir l'employer, être déjà légitimement souverain. Plus encore,
le pouvoir de la force ne possède qu'un effet limité : dans le Sermon sur les

devoirs des rois (1662), celui Sur la divinité de Jésus-Christ (1669), le

Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéry (1668) ainsi qu'au livre VII
(article 6, prop. 2) de la Politique, Bossuet répète quasiment mot pour mot la

même thèse : que les rois

régnaient sur les corps par la force et peut-être sur les cœurs par l'inclination et

par les bienfaits. L'Église leur a ouvert une place plus sûre et plus vénérable : elle
leur a fait un trône dans les consciences en présence et sous les yeux de Dieu même ;

elle a fait un des articles de sa foi de la sûreté de leurs personnes sacrées et une
partie de sa religion de l'obéissance qui leur est due. Elle va étouffer dans le fond
des cœurs non seulement les premières pensées de rébellion, mais encore les

moindres murmures et pour ôter tout prétexte de soulèvement contre les puissances
légitimes elle a enseigné constamment, et par sa doctrine et par ses exemples qu'il
en faut tout souffrir jusqu'à l'injustice ".

L'argument est clair : le pouvoir politique qui ne possède qu'un pouvoir
sur les corps ne pourrait, par lui-même, disposer les esprits à l'obéissance, s'il
n'existait un pouvoir proprement spirituel capable d'agir sur les croyances
religieuses parce qu'il a prise sur elles. On comprend alors que les deux

premiers articles du livre VII expliquent que, pour conserver l'État, il faut au
dedans une «bonne constitution» et celle-ci consiste en deux choses : la religion

30 Cf. ibid., p. 24.
31 Cf. Bossuet, «Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéry», in J. Truchet, op.

cit., p. 173. «Sermon sur la divinité de Jésus Christ» in J. Truchet, ibid., p. 70. «Sermon
sur les devoirs des rois», in Sermons, cit., p. 227.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 365

d'abord et lajustice ensuite 32. De ce point de vue, chez tous les peuples, même
les peuples païens, la religion est un principe de croyance et de conduite
inviolable et lorsque les peuples prononcent des serments pour respecter le

pouvoir et les droits de l'État, cela entraîne la sacralisation du premier et des
secondes 33. Si donc les religions païennes parviennent à un tel résultat, qu'en
sera-t-il de la vraie religion Reste qu'entre les fausses religions et la vraie,
la différence, de ce point de vue, est que les premières laissent une incertitude
et un doute qui prédisposent à l'athéisme, alors que la seconde assure un
fondement indubitable à l'obéissance 34.

Il apparaît ainsi que la vraie religion ne constitue pas seulement la fin de
l'État en ce qu'elle fixe son objectif essentiel au salut spirituel ; elle constitue
aussi son moyen de conservation en vue de cette fin suprême ainsi que du bien

commun mondain. Il en découle, comme le dit Bossuet dans la 10e proposition
de l'article 3 du livre VII (commentaire de Rm 13,4) que le prince, ministre
de Dieu, est le protecteur du repos public et qu'il doit non seulement soutenir
la religion en tant que ministre de Dieu, mais aussi en tant qu'elle constitue
le fondement de son trône. L'Église, dépositaire de la vraie foi, doit donc être

protégée et défendue, elle qui défend à son tour le trône du prince. C'est ce

qui explique cette hiérarchie dans les actes de gouvernement, observable à

partir du livre VII de la Politique : Bossuet commence par traiter des devoirs
du prince envers la religion, puis de la pratique de la justice (VIII), puis de

celle de la guerre (IX), et enfin du prélèvement et de l'usage des richesses (X).
Cela posé, après avoir traité de la fonction du pouvoir politique, il faut, pour
comprendre la politique préconisée par Bossuet, examiner rapidement les droits
et les prérogatives attachées à la souveraineté. On en vient donc au troisième
moment de l'analyse.

3. Droits et prérogatives de la souveraineté

On sera forcément bref sur ce point. Schématiquement on peut dire que
Bossuet fera converger deux lignes d'analyse : la première, issue d'une lignée
de penseurs tels Bodin, Charron, Hobbes, Cardin Le Bret, soutient que le prince
possède la souveraineté pleine et entière à travers la capacité d'ordonner, de

faire des lois et de disposer sans partage de la capacité de coercition, et

l'ensemble de ces droits qui forme l'unité du pouvoir souverain ne peut être

divisé sous peine de le faire disparaître. Il n'existe donc aucun pouvoir capable

déjuger de l'exercice de celui du prince, ni même capable de le contraindre 35.

Mais, dans ce cas, il est parfaitement possible qu'un tel pouvoir soit exercé

«arbitrairement» dans le langage de Bossuet, c'est-à-dire de façon tyrannique,

32 Cf. Politique, p. 212-214.
33 Cf. ibid., p. 215-216.
34 Cf. ibid., p. 217.
35 Cf. ibid., p. 92-94; 192.



366 CHRISTIAN LAZZERI

dès lors que les sujets sont traités comme des esclaves dont il peut disposer
arbitrairement, dès lors qu'ils ne peuvent jouir en pleine propriété de leurs

biens, qu'il n'existe aucun droit de succession et que seule sa volonté fait toute
la loi, ce qui signifie, entre autres, que le prince viole les lois fondamentales
du royaume 36.

La seconde ligne d'analyse est destinée à pallier un tel inconvénient. Elle
trouve sa source dans une longue tradition qui commence avec la théologie
politique du XIIe siècle et le Polycraticus de Jean de Salisbury ; elle se
poursuivra au XIIIe siècle avec le De regimine princlpum de Gilles de Rome, la
Somme de saint Thomas et le De Legibus et consuetiidinibus Angliae de Henri
Bracton et elle consiste à soutenir que le prince est legibus solutus à l'égard
des lois civiles qu'il peut promulguer et abroger, mais legibus alligatus à

l'égard des lois naturelles et divines, c'est ce qui fait dire aux théologiens que
le prince est tout à la fois au-dessus et au-dessous de la loi. C'est à cette thèse

que se réfère encore Bodin à la fin du XVIe siècle en ajoutant aux lois naturelles
et divines les lois fondamentales du royaume. La thèse sera reprise par Charron
au début du XVIIe siècle dans De la sagesse (1604) ainsi que par une large
partie de la littérature des étatistes français de la première moitié du XVIIe
siècle 37. Bossuet reprend une telle thèse lorsqu'il écrit que les rois sont «soumis

aux lois non quant à la puissance coactive, mais quant à la puissance
directive»3S. Les rois ont le devoir d'obéir aux lois naturelles ct fondamentales,
mais celles-ci ne possèdent matériellement aucun pouvoir sur eux : leur
obligation est simplement morale et cela fonde, pour Bossuet, un pouvoir absolu
mais non arbitraire qui doit respecter la vie des sujets, préserver leurs libertés
et conserver inviolablement leurs propriétés 39.

De quelle façon le prince est-il obligé à l'égard des lois naturelles et des

lois fondamentales Lc fondement de son obligation est double : Bossuet
utilise d'une part un argument hobbésien 40qui pose que la conservation des

sujets relève de l'intérêt même du prince41 et d'autre part, un argument
religieux traditionnel selon lequel «la crainte de Dieu est le vrai contrepoids de

la puissance»42. Pour autant, lc caractère non arbitraire du pouvoir monarchique,

en l'absence de toute puissance coactive contre lui, ne l'empêche pas
forcément de transgresser ses obligations. La question est donc de savoir si

une telle transgression possible de la part du prince peut avoir pour contrepartie

36 Cf. ibid., p. 291-292 ; 293.
37 Cf. Ch. Lazzeri, «Le gouvernement de la Raison d'État» in Ch. Lazzeri,

D. Reynié (éds). Le pouvoir de la Raison d'État, Paris, P.U.F., 1992, p. 91-134.
38 Cf. Politique, p. 97.
39 Cf. ibid., p. 291-293.
40 Cf. FIobbes, Leviathan : traité de la matière, de la forme et du pouvoir de la

république ecclésiastique et civile. Trad, de l'anglais annoté et comparé avec le texte
latin par F. Tricaud, Paris. Sirey, 1971, chap. XIX, p. 195 ; XXV, p. 271 ; XXX, p.
361. 370 ; De cive, cit., VI, § 13, p. 155 ; XIII, § 2, p. 236.

41 Cf. Politique, p. 96.
42 Cf. ibid., p. 112.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 367

la possibilité pour les sujets de s'y opposer en résistant activement et
ouvertement à la coercition. Sur ce point Bossuet est sans ambiguïté et sa réponse
est négative, ce qui introduit au quatrième moment de l'analyse.

4. Une résistance illégitime

Dans la mesure où le pouvoir émane du droit de Dieu, c'est aller contre
ce même droit que de résister au prince et c'est en outre prendre le risque de

dissoudre la souveraineté que de le faire. Il faudrait un pouvoir égal ou
supérieur à celui du prince pour lc contraindre et cette dissociation de la

souveraineté en deux ou plusieurs pouvoirs opposés la détruirait, argument
analogue à celui de Hobbes et de Le Bret. Plus encore, comme l'objecte
Bossuet à Jurieu dans lc Cinquième Avertissements aux Protestants, l'existence
d'un tel droit fait courir le risque de le voir invoquer non seulement par tout
le peuple, mais encore par une partie de celui-ci, voire par des particuliers :

il n'existerait ainsi plus aucun contrôle sur l'utilisation d'un tel droit et on ne
pourrait que difficilement fixer le seuil à partir duquel commence l'oppression
et où il devient possible de prendre les armes contre le prince 43. À travers
Jurieu, Bossuet s'oppose fermement aux monarchomaques, Théodore de Bèze,
François Hotman, Philippe Duplessis-Mornay ct George Buchanan qui
soutenaient la possibilité d'un tel droit de résistance fondé sur un pacte originaire
entre les différentes communautés de sujets et la lignée du prince 44. Mais les

monarchomaques insistaient fortement sur l'aspect religieux de l'oppression
et sur la nature religieuse de la résistance, ce que Bossuet n'ignore nullement.
Aussi, lorsqu'il soutient, dans l'article 2 du livre IV, que les sujets «doivent
au prince une entière obéissance» il se doit, en fonction de ses propres
prémisses concernant le fondement du pouvoir politique, de traiter la question
de l'oppression religieuse et sa réponse est la suivante : il n'est pas possible
d'obéir au prince lorsque ses ordres sont contraires aux lois divines et naturelles

car ce serait s'opposer à Dieu même qui légitime le pouvoir royal 45. Mais la

question est de savoir de quelle manière on peut et doit désobéir. Or, il est

certain, en se fondant sur les paroles mêmes du Christ, que l'on ne peut résister

au prince en refusant de lui payer l'impôt sous prétexte de différence de

religion 46. On ne peut non plus arguer de son comportement moral qui violerait
certaines lois fondamentales, par exemple, car ses crimes ne peuvent effacer

43 Cf. Bossuet, «5cmc Avertissement aux Protestants», cit., p. 92-93.
44 II est à noter que Hobbes tombe aussi sous la critique de Bossuet dans la mesure

où le pouvoir souverain est issu d'un pacte social qui, même si le souverain ne l'a pas
conclu, stipule que la fin de l'État réside dans la protection du droit à la vie et de ses

dérivés : le non-respect de ce droit par le souverain débouche sur la possibilité d'une
résistance au souverain. Cf. Ch. Lazzeri, Droit, pouvoir et liberté. Spinoza critique de

Hobbes, Paris, P.U.F., 1998, chap. VI.
45 Cf. Politique, p. 193-194.
46 Cf. ibid., p. 194-195.



368 CHRISTIAN LAZZERI

l'onction royale qui lui donne le pouvoir de commander. Reste le cas spécifique
de la persécution religieuse. Or, sur ce point, après avoir soutenu, dans la 2e

proposition de l'article 2 du livre VI, qu'il ne faut pas obéir au prince qui
commanderait une chose contraire aux ordres de Dieu, Bossuet explique dans

les deux propositions suivantes que l'impiété déclarée du prince et même la

persécution n'exemptent pas les sujets de l'obéissance à son pouvoir. Comment

peut-on lui obéir et lui désobéir en même temps La proposition 6 nous
l'apprend : il faut lui obéir, au sens où il ne faut pas lui résister, ni de façon
ouverte, ni en protestant, mais il ne faut pas exécuter les commandements
donnés et en ce sens il faut désobéir. On se bornera simplement à accompagner
la non-exécution de remontrances respectueuses et de prières 47 ct si cela se révèle

sans effet, la conclusion tombe à la fin de l'article 2 (4e proposition du livre
VI : «que si Dieu n'écoute pas les prières de ses fidèles ; que si pour éprouver
et pour châtier ses enfants il permet que la persécution s'échauffe contre eux,
ils doivent alors se ressouvenir que Jésus Christ les a envoyés comme des brebis

au milieu des loups»48. La conclusion est semblable dans le Cinquième
Avertissement aia Protestants et dans le Panégyrique : il n'existe donc que la
souffrance du martyre sans autre possibilité de recours, sinon à Dieu 49.

Cependant Bossuet qui réclame que le gouvernement du prince ne soit pas
arbitraire, ne fait-il pas obligation au prince - en raison de ses propres
prémisses - de se conduire ainsi, dans la mesure où il doit conserver l'unité
religieuse du royaume Pour le dire autrement, dans la mesure où Dieu exige
un culte et que celui-ci doit être celui d'une vraie religion - car seule celle-
ci contribue à renforcer le pouvoir du prince - il faut nécessairement assurer
l'unité religieuse au sein de l'État ; comment le faire sans recourir, d'une façon
ou d'une autre, à des commandements contraires à la religion de ceux que l'on
persécute Comment ne pas donner aux hérétiques et aux schismatiques des

commandements contraires à leurs croyances religieuses Cela concerne sans
doute les religions non chrétiennes qui pourraient exister dans l'État. Cependant,

au sein du christianisme sont visés particulièrement ceux que l'Église
condamne, jansénistes ou quiétistes. Mais, cela vise spécifiquement les
protestants et nous sommes alors introduits au dernier moment de l'analyse.

5. L'unité religieuse de l'État

Que doit faire le prince pour réaliser l'unité religieuse de l'État La
position de principe qui découle de son devoir fondamental consiste, comme
le soutient la 18e proposition de l'article 5 du livre VII, à «exterminer de bonne

47 Cf. ibid., p. 203.
48 Cf. ibid. Cf. aussi «Panégyrique de saint Thomas de Cantorbéry» in J. Truchet,

op. cit., p. 97.
49 Cf. «5cmc Avertissement aux Protestants», p. 93-94 ; cf. aussi «Panégyrique de

saint Thomas de Cantorbéry», cit., in J. Truchet, cit., p. 95-97.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 369

foi et selon son pouvoir tous hérétiques notés et condamnés par l'Église»50.
«Exterminer» ne veut pas forcément dire mettre à mort, mais au sens large,
«éteindre». Or il existe plusieurs manières d'éteindre un schisme ou une
hérésie. En accord avec le pouvoir dont dispose le prince, la plus nette relève
de l'usage de la coercition et cet usage, compte tenu de ce qu'on a établi

jusqu'ici, est parfaitement légitime. La 10e proposition de l'article 5 du livre
VII dit bien que «ceux qui ne veulent pas souffrir que le prince use de rigueur
en matière de religion, parce que la religion doit être libre, sont dans une erreur
impie»5'. Il est donc possible de recourir à la force et dans cet emploi est

comprise l'idée selon laquelle l'hérésie ou le schisme peuvent légitimement
être extirpés par la contrainte exercée sur les sujets qui refusent la conversion.
Mais cet usage immédiat et sans autre spécification ne serait pas conforme à

ce qui est dit en Paralipomènes 30, 8-9 et selon lequel le Seigneur est plein
de pitié pour ceux qui reviennent vers lui. Il ne faut donc pas user des rigueurs
extrêmes, mais plutôt de la douceur pour convier les schismatiques à se

convertir et c'est ce qu'ont fait les rois d'Israël, comme le montre Bossuet dans

l'article 5 du livre VII52. Mais, si l'exhortation échoue et si, de plus, les

schismatiques résistent et prônent la rébellion 53, il faudra alors en venir aux
dernières rigueurs comme le dit le Sixième Avertissement aux Protestants. Cela

étant, entre les rigueurs extrêmes et l'exhortation, il existe simplement la

rigueur et celle-ci s'exercera de trois manières : les textes de référence ici sont
le livre VII de la Politique et le Mémoire adressé au Cardinal de Noailles pour
l'application de la Révocation, texte de 1698 destiné à régler les pratiques de

conversion après l'échec de la Révocation de l'Edit de Nantes. Les deux

premières mesures sont négatives et punitives, la troisième est positive.
1°) Dans la 9e proposition de l'article 3 du livre VII, Bossuet, citant en

exemple les rois juifs de l'Ancien Testament, explique qu'il faut détruire les

idoles, les temples et les autels des schismatiques ; il faut les déchoir de toutes
leurs dignités et le Mémoire plaide pour une interdiction pure et simple des

cultes schismatiques avec obligation de pratiquer un seul culte 54.

2°) Dans la 10e proposition de l'article 3, Bossuet, citant les empereurs
romains, s'accorde avec les lois pénales qui consistent en des amendes considérables,

la confiscation des biens et la suppression de la capacité d'intester 55.

En complément, le Mémoire prône l'incapacité du mariage et l'interdiction de

sépulture 56.

50 Cf. Politique, p. 268 ; cf. «Sermon sur les devoirs des rois», in Sermons, cit., p. 226.
51 Politique, p. 229.
52 Cf. ibid., p. 230.
53 Cf. ibid., p. 228-230 ; «6èmc Avertissement aux Protestants», in J. Truchet, op.

cit., p. 187. Cf. aussi Histoire des variations des Églises Protestantes, Paris, impr. de

la Vvc de S. Mabre-Cramoisy, 1688, II, p. 29, 30, 47, 109, 189.
54 Cf. Mémoire adressé au Cardinal de Noailles. in J. Truchet, op. cit., p. 192.
55 Cf. Politique, p. 230.
56 Cf. Mémoire, cit., p. 194, n.



370 CHRISTIAN LAZZERI

3°) Du côté des mesures «positives», si l'on peut dire, c'est-à-dire celles

destinées à faciliter la conversion, on trouve énoncée dans le Mémoire l'idée

qu'il ne faut pas contraindre les protestants à participer à la messe car leur refus

intérieur conduirait à une pratique «idolâtre»57. En revanche, les parents
doivent être contraints, sous peine de sanctions financières sévères, à envoyer
leurs enfants jusqu'à l'âge de 16 ans dans des collèges où ils recevront une
instruction catholique obligatoire avec un suivi précis et vigilant de la part des

curés et des évêques pour vérifier leurs progrès dans la foi58. Sans s'attarder

sur la nature plutôt modérée de telles mesures au regard de celles proposées

par d'autres évêques, on peut formuler au moins deux remarques :

a) dans la mesure où Bossuet distingue entre gouvernement légitime et

gouvernement arbitraire et que le premier se caractérise par la garantie de la

propriété des sujets, on pourrait lui objecter que la frontière entre les deux types
de gouvernement tend à s'effacer (deuxième mesure). Mais il répondrait sans

doute que la mesure n'est pas arbitraire car elle n'est pas destinée à satisfaire
l'intérêt privé du prince, mais à assurer le salut de l'État.

b) Si on maintient, en revanche, avec Bossuet, que lc pouvoir politique ne

peut avoir prise que sur les corps et que seule la religion dirigée par l'Église
lui assure un consentement solide fondé sur les vérités de la foi, la situation
se complique. En effet, le fait d'exiger un recours à la contrainte de la part
du pouvoir pour obtenir une conversion par la prescription d'un seul culte, la

confiscation des biens, les amendes, la destruction des lieux de culte, la

contrainte éducative, tout cela implique que l'Église cherche à obtenir un
consentement par les moyens par lesquels les rois sont censés ne pas pouvoir l'obtenir.
L'Église est alors sur le point de perdre la spécificité dont elle était dotée pour
assurer la bonne constitution intérieure de l'État. Il découle de cela deux
conclusions possibles et deux seulement en fonction des prémisses de Bossuet :

1 °) ou bien il faut abandonner tout espoir de convertir ainsi les protestants ;

2°) ou bien il faut renoncer à la distinction capitale entre pouvoir sur le

corps et pouvoir sur l'esprit.
Mais si on renonce à la première proposition, l'unité religieuse du royaume

sera menacée et, par-là même, la consolidation du pouvoir royal. Si on renonce
à la seconde proposition, c'est le fondement en conscience de l'obéissance au

pouvoir royal qui se trouve menacée. Pire encore, ces deux propositions dont
Bossuet ne peut renoncer à aucune se contredisent s'il les conserve toutes les

deux : si on admet la seconde, il faut renoncer à la première et si on ne veut
pas renoncer à la première il faut renoncer à la seconde : on ne peut donc en

abandonner aucune et on ne peut les conserver ensemble.
C'est très exactement dans l'énoncé de ce paradoxe que la position de

Bossuet et celle de Pascal se croisent, mais de façon contradictoire, car ce que
Bossuet considère comme légitime, Pascal le considère comme tyrannique et

57 Cf. ibid., p. 193.
58 Cf. ibid., p. 195.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 371

ce que Bossuet considère comme nécessaire, Pascal le considère comme
impossible. Pour comprendre les raisons d'une telle opposition il faut reconstruire

le cadre problématique de la pensée de Pascal.

6. L 'origine de l'État selon Pascal

Un tel cadre peut être reconstruit en trois temps. Commençons d'abord par
le premier moment qui concerne l'origine de l'État. On semble oublier trop
souvent, lorsqu'on s'intéresse à la question de l'origine de l'État chez Pascal,

que celle-ci prend appui sur une lecture des Écritures ct plus spécialement de

l'Ancien Testament. On tient ordinairement que, pour Pascal, tout ordre
politique trouve nécessairement son origine dans la violence. Mais l'universalité
de la proposition est inexacte. Dans les fr. 451 et 454 des «Papiers non classés»,
Pascal s'intéresse, sur la base de l'Ancien Testament, au rôle de la providence
qui préside à la destinée du peuple juif et il décrit celui-ci comme un peuple
«grand et nombreux» issu d'un «seul homme» et donc composé de frères.
L'Écriture fait assister au développement historique de cette famille qui
s'accroît et s'organise politiquement selon les lois divines qui lui sont
directement communiquées par Dieu, législateur, gouvernant et juge de ce peuple.
Le pouvoir politique semble donc émerger ici pour Pascal, dans des conditions
très semblables à ce qu'elles étaient pour Bossuet. Cependant, cette constatation

s'accompagne immédiatement d'une restriction considérable. C'est que
l'Ancien Testament raconte l'histoire d'un peuple particulier au destin singulier

et sur cette base, rien n'autorise, contrairement à ce que fait Bossuet, à

vouloir faire de cet État théocratique un modèle universel d'organisation
politique en prétendant que sa monarchie d'origine paternelle doit s'imposer
partout. Il s'agit là au contraire d'une exception que Pascal se garde bien de

constituer en modèle. On peut donc dire que, par ce premier geste de réduction
du peuple juif à sa singularité, Pascal libère du même coup l'espace politique
de l'hypothèque de la légitimité d'un seul régime : s'il en existe plusieurs, du

moins ne pourront-ils être contestés au nom du modèle d'État théocratique du

peuple juif.
À côté de ce premier déplacement, il en existe un second à l'égard de la

position de Bossuet. Il faut, pour le saisir, revenir à la première thèse pascalienne

concernant la genèse de l'État et, de fait, la situation que décrit Pascal

commence par la négation de l'hypothèse de Bossuet. Là où celui-ci voyait
le lien social susceptible d'être constitué, avant l'ordre politique, à partir d'une

coopération matérielle et d'un accord moral, Pascal conteste que cela puisse
être possible, même en pensée, tant la tyrannie de l'amour-propre prend le pas

sur tout autre motif de conduite possible 59. C'est vers le Hobbes du De cive

Cf. Pascal, fr. 94. 120, 597. 617. 628, 668, 806.



372 CHRISTIAN LAZZERI

qu'il se tourne lui aussi pour y trouver une formule qui décrive les rapports
des hommes dans une situation pré-politique et cette formule est particulièrement

radicale. Au § 3 du chapitre VIII du De cive, Hobbes, examinant le

statut de «l'état de nature par rapport à autrui» expliquait qu'à supposer que
les hommes soient «sortis tout à coup de terre comme des champignons» on
les verrait alors entrer en conflit. Or, comme en écho à ce texte, Pascal explique
au fr. 828 : «figurons-nous donc que nous les voyons commencer [les hommes]
à se former. Il est sans doute qu'ils se battront». Il est donc avéré qu'aucun
rapport social ne peut exister indépendamment de l'ordre politique. Mais
comment celui-ci en vient-il à se former Les philosophes du droit naturel et
du pacte social, de Grotius à Hobbes, soutenaient qu'il est issu d'un accord
contractuel fondé et garanti par des lois naturelles. Or, pour Pascal, la violence
de l'état pré-politique ne prend nullement fin sur la base d'un pacte social 60,

et encore moins comme chez Bossuet, sur la base d'un modèle de gouvernement

paternel. La solution de Pascal est bien plus brutale, comme le montre
la suite du fr. 828 : «il est sans doute qu'ils se battront jusqu'à ce que la plus
forte partie opprime la plus faible et qu'ensuite il y ait un parti dominant».
Le pouvoir du parti dominant, qui, en vertu d'un rapport de forces favorable,
met fin au conflit, se fonde uniquement sur la force et rien d'autre. Il en découle
immédiatement qu'une telle origine interdit de considérer que ce pouvoir soit
le produit d'une conquête comme chez Bossuet dans la mesure où cette forme
de domination ne relève nullement d'une guerre juste. Quant à la possession

pacifique sur une longue durée du territoire et du peuple, cela apparaît moins

pour Pascal comme un principe de légitimité que comme un problème à

résoudre qui conduit à traiter la question sur laquelle avait buté Bossuet.
La question que doit résoudre Pascal est la suivante : comment ceux qui

dominent à l'origine de l'État peuvent-ils asseoir leur domination sur la force
C'est ce qui introduit au deuxième moment de l'analyse.

7. L'Incommensurabilité des ordres

La domination par la force d'un «parti» s'avère problématique non pas

parce qu'on pourrait lui opposer l'illégitimité de son pouvoir en vertu du

recours à une loi naturelle que les philosophes du droit naturel découvrent ou
construisent rationnellement. Le fr. 60 et bien d'autres fragments des Pensées

expliquent que, bien qu'il subsiste des «traces» de la loi naturelle dans la nature
des hommes - comme le soutient aussi Bossuet - celles-ci s'avèrent indéchiffrables

et ne peuvent pas plus servir de fondement normatif au jugement moral
naturel qu'elles ne peuvent servir de fondement au pacte social. En fait, la

question de la possibilité de la domination se pose avec acuité car la coercition

60 Cf. Ch. Lazzeri, Force et justice dans la politique de Pascal, Paris, P.U.F., 1993,
p. 222.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 373

qui assure la victoire du parti dominant peut aussi bien se tourner contre lui,
car, obéir à la force, c'est uniquement obéir à l'amour-propre ouvertement
exprimé de celui qui domine ; un tel pouvoir sera bien plutôt haï qu'accepté
et le rapport de domination ne sera pas stabilisé : il n'est que la poursuite de

la guerre dans une autre situation. Ainsi dit Pascal au fr. 828, les maîtres qui
désirent conserver leur pouvoir «ne veulent pas que la guerre continue», ils
doivent donc assurer leur pouvoir et le conserver sans que la force paraisse
constituer son premier et ultime fondement. Le premier objectif des gouvernants

consiste donc à faire disparaître, autant que possible, la force qui fonde
le pouvoir en promulguant des lois fondamentales qui règlent la forme du

pouvoir (monarchie, république)6', organisent son exercice et assurent sa

transmission. Mais la question resurgit de nouveau : comment faire accepter
aux gouvernés des lois qui seront de toute façon imposées par la force Pour

qu'ils y consentent, il faudrait qu'elles soient crues justes, même si cette justice
est illusoire, car il n'est pas humiliant d'obéir à la justice 62. Mais comment
la justice pourrait-elle être engendrée par la force Sont-elles seulement
commensurables pour pouvoir produire des effets l'une sur l'autre La théorie

pascalienne des ordres et plus particulièrement la conception des «ordres de

justice» qui en découle conduit à répondre par la négative.
On peut assigner à cette conception une origine religieuse dont Pascal ne

fait pas mystère puisqu'il explique au fr. 545 en se référant à un verset célèbre
de la première épître de saint Jean (2,16) que «tout ce qui est au monde est

concupiscence de la chair ou concupiscence des yeux ou orgueil de la vie :

libido sentiendi. libido sciendi, libido dominandi». Le fr. 933 reprend le même

triptyque en précisant qu'il s'agit là de trois «ordres», le premier et le plus bas

est celui des riches, des rois et des grands qui ont pour objet le coips, c'est-
à-dire l'ordre des grandeurs visibles ; le second qui est intennédiairc est celui
des curieux et des savants qui ont pour objet l'esprit et la connaissance, le

troisième et dernier est celui des sages qui ont pour objet lajustice et le fr. 308

montrera que la charité, se substituant à l'orgueil de la sagesse, est un ordre

encore plus élevé.

Cependant, lorsqu'on veut comprendre, au-delà de cette hiérarchie d'origine

religieuse, pourquoi il s'agit là «d'ordres» ct quels sont les rapports entre

ces ordres, on s'aperçoit que Pascal aussi projette sur le texte religieux un autre

texte, ou plus exactement un concept mathématique tiré de ses travaux sur les

puissances numériques. Ce concept fait apparaître que les ordres possèdent des

dimensions incommensurables, de telle sorte que le point n'ajoute ou n'enlève
rien à la ligne, la ligne à la surface et la surface au solide. Or, c'est cette

hétérogénéité ct cette incommensurabilité que Pascal va exporter dans tous les

rapports entre les ordres : la raison, le cœur, l'esprit, le coips, la charité sont
des ordres incommensurables et sans interaction possible : chacun d'eux ne

61 Cf. fr. 828.
62 Cf. fr. 60, 66, 525.



374 CHRISTIAN LAZZERI

peut produire des effets qu'à l'intérieur de lui-même sur ses propres objets,
mais ne peut agir sur les autres parce que les opérations dans cet ordre
conviennent uniquement avec ses propres objets, mais pas avec ceux des autres
ordres. La force convient avec le corps ; la démonstration avec la raison ; le
savoir avec l'esprit ; l'agrément avec l'amour ; la charité avec la grâce ; l'autorité

avec la foi... il découle deux conséquences de ces rapports de convenance
«interne» et d'incommensurabilité «externe» :

a) la première est que Pascal appelle «justice» cette convenance interne et
il soutient au fr. 58 qu' «on rend différents devoirs aux différents mérites ;

devoir d'amour à l'agrément, devoir de crainte à la force, devoir de créance
à la science» ;

b) la seconde est que la tentative de produire un effet dans un ordre au

moyen de la puissance d'un autre est injuste et constitue en outre une violence
car il faut ployer les règles d'un ordre à celles d'un autre, ce qui ne peut se

faire sans nier la spécificité de l'objet de celui auquel la violence s'applique.
Et cette violence injuste, Pascal l'appelle «tyrannie», désir de domination
universel hors de son ordre : vouloir faire aimer par la force ; vouloir contraindre

par amour ; vouloir faire aimer par démonstration ; vouloir faire percevoir
par autorité ; vouloir engendrer la charité par la nature, tout cela relève de la

tyrannie. Mais le résultat de cette tyrannie, c'est qu'elle se caractérise
immanquablement par l'échec car il est impossible d'obtenir l'effet désiré. Comme
le dit la 12e Provinciale : «c'est une étrange et longue guerre que celle où la

violence essaie d'opprimer la vérité. Tous les effets de la violence ne peuvent
affaiblir la vérité et ne servent qu'à la relever davantage. Toutes les lumières
de la vérité ne peuvent rien pour arrêter la violence et ne font que l'irriter encore
plus [...] la violence et la vérité ne peuvent rien l'une sur l'autre»63. Dans le

Discours sur la condition des Grands, Pascal dit au grand auquel il s'adresse

que s'il exige d'être appelé grand géomètre uniquement parce qu'il est grand,
il ne réussira jamais, fut-il le plus grand prince du monde M. Condamner Galilée,
dit la 18e Provinciale, n'a aucun pouvoir sur l'ordre du discours scientifique et

sur l'état du mouvement de la terre 65. Comment Pascal va-t-il utiliser ce concept
d'ordre de justice pour penser le rapport entre gouvernants et gouvernés La
réponse à cette question nous engage dans l'examen du dernier moment.

8. Une nécessaire tolérance

On comprend, à partir de l'analyse qui précède, pourquoi les lois
fondamentales promulguées par les maîtres sur la base de la force, ne peuvent
engendrer une croyance en leur justice : en fait la force ne peut engendrer
aucune croyance et toute tentative pour le faire se solderait par une impossibi-

63 Cf l2èmc provìnciaie in Œuvres, cit., p. 429.
64 Cf. Discours sur la condition des Grands in Œuvres, cit., p. 367.
65 Cf. 18eme Prov., p. 467.



POLITIQUE RELIGIEUSE DE BOSSUET ET DE PASCAL 375

lité de la produire. Les gouvernés ne peuvent obtempérer à la sommation qui
leur serait faite par coercition de croire à la justice des lois imposées par la

force. La seule possibilité pour que de telles lois soient crues justes, c'est que
cette croyance émane des gouvernés eux-mêmes et cela peut se faire de deux
manières : la première, au plan purement immanent, repose sur le travail de

l'imagination et de l'opinion qui, sur la base d'un mécanisme complexe qu'on
ne peut examiner ici 66, engendre une croyance dans lajustice des lois qui finit
par se transformer en coutume et cette coutume s'avère d'autant plus forte que
le temps s'écoule. La seconde, plus proche de la position de Bossuet, se réclame
de la loi divine : le pouvoir des gouvernants imposé par la force ne possède
aucune légitimité du point de vue d'une justice mondaine. Mais, dans la mesure
où cet ordre politique apporte au moins la paix, qui est, dit Pascal, le souverain
bien, il est conforme aux exigences des lois divines 67. 11 faut donc penser que
la providence divine a choisi comme dépositaire du pouvoir ceux qui - dans

les monarchies ou les républiques - y sont parvenus et c'est cela qui fait qu'un
État républicain comme Venise doit être conservé dans sa forme politique aussi
bien qu'une monarchie, et que l'obéissance est due aux lois qu'il promulgue 68.

Le pouvoir et les lois fondamentales qu'il produit ne possèdent aucune justice
intrinsèque, mais font l'objet d'une croyance illusoire en leur justice (premier
cas) ou sont acceptés même sans justice sur le fondement des prescriptions de

la loi divine (second cas).
Reste alors à examiner la question ultime : la justice illusoire comme la

loi divine convergent pour faire accepter le pouvoir et les lois des gouvernants.
Mais le statut de lajustice des ordres invite à se demander jusqu'où les actes
de gouvernement peuvent être suivis d'obéissance. Tous les actes de gouvernement

tombent en fait sous le coup de lajustice des ordres, au sens où aucun
acte de gouvernement fondé sur la force ne peut produire de l'amour et de

l'estime en retour à l'égard des gouvernants ; aucun acte de gouvernement
fondé sur la force ne peut ni produire, ni détruire une croyance quelconque ;

aucun acte d'autorité ne peut faire ou non constater quoi que ce soit en matière
de fait ; aucun acte d'autorité ne peut faire croire ou empêcher de croire. On

l'a vu antérieurement : la condamnation de Galilée ne peut rien sur le discours

scientifique et encore moins sur le fait naturel de la rotation de la ten'e. La
condamnation de saint Virgile par le pape Zacharie parce qu'il soutenait
l'existence des antipodes n'empêche pas ce nouveau monde d'exister69. La

66 Cf. Ch. Lazzeri, Force et justice, cit., p. 234-244.
67 Cf. fr. 81, 974.
68 «U [Pascal] disait qu'un Etat établi en république comme Venise, c'était un grand

mal de contribuer à y mettre un roi et à opprimer la liberté des peuples à qui Dieu l'a
donnée ; mais que dans un Etat où la puissance royale est établie, qu'on ne pourrait
violer le respect qu'on lui devait sans une espèce de sacrilège, parce que la puissance

que Dieu y a attachée, étant non seulement une image mais une participation de la

puissance de Dieu on ne pouvait s'y opposer sans s'opposer manifestement à l'ordre
de Dieu» in «Vie de Pascal», par Mmo Périer, in Œuvres, cit., p. 30.

69 Cf. 18eme Prov., p. 467.



376 CHRISTIAN LAZZERI

Bulle In Eminentis de 1657 et le Formulaire qui la complète et qui veut que
les cinq propositions condamnées se trouvent dans lc texte de Jansénius, ne

peuvent pas les faire exister : c'est un procédé «injuste et tyrannique» dit Pascal

au fr. 557. Et comme le dit la 18e Provinciale : «ce ne sont pas les Bulles seules

qui prouvent la vérité des faits mais [...] au contraire, selon les canonistes, c'est
la vérité des faits qui rend les Bulles recevables» 70. De ce point de vue, si le

pouvoir papal, aidé du pouvoir royal, espère réduire la multitude des croyants
à l'unité religieuse, il dégénérera en tyrannie, dit lc fr. 604, parce qu'il vise
à produire dans l'Église une croyance unique qui ne peut être obtenue par la

coercition. C'est bien plutôt par le recours à la discussion des Conciles que
l'on peut produire de telles croyances

7I en opposant les discours aux discours

et non pas la coercition aux discours. Mais, ce qui vaut pour les catholiques
à l'intérieur de l'Église, vaut a fortiori pour les protestants. Comme Bossuet,
Pascal soutient au fr. 974 que l'Église a pour but la conservation de la vérité

qui est son objectif essentiel, et le fr. 991 explique qu'elle conserve ainsi la

piété des fidèles et fonde sur cela la conversion des hérétiques. Or convaincre
les hérétiques ne peut en aucun cas reposer sur la contrainte car cela serait

tyrannique et par définition voué à l'échec. Le fr. 172 est particulièrement clair

sur ce point : «vouloir mettre la religion dans l'esprit et dans le cœur par la

force et par les menaces ce n'est pas y mettre la religion mais la terreur» 72.

Pour autant, cela ne signifie nullement que, parce que l'Église est dépositaire
de la vérité et de la piété, elle ne cherche que la paix, au contraire. Mais le

conflit ou la dispute se limitent uniquement, dans l'ordre des arguments, à

condamner les raisons qui empêchent de croire à la vraie religion. Pour le reste,

ce qui seul peut faire croire, c'est l'inspiration et elle seule, et aucune cause
naturelle ne peut la produire puisqu'elle dépend de la grâce 73. On peut donc
conclure que l'une des conséquences de la théorie des ordres de justice, c'est

qu'elle définit et délimite des sphères de liberté incompressibles sans que cela

ne menace l'ordre politique, bien au contraire. C'est une idée assez audacieuse

au XVIIe siècle.

70 Cf. ibid., p. 467.
71 Cf. fr. 954 ; v. aussi fr. 726 sur l'infaillibilité de la multitude et non du Pape

et 567 sur les papistes qui «excluent la multitude» ; cf. enfin fr. 569 : le pape a le pouvoir
«d'insinuer dans tout le corps parce qu'il tient la maîtresse branche [...] qu'il est aisé
de faire dégénérer cela en tyrannie !»

72 Cf. fr. 916 : «L'Inquisition et la Société [de Jésus] les deux fléaux de la vérité»
et aussi fr. 591 : «s'ils usaient de la terreur et n'enseignaient pas, cela paraîtrait comme
une domination injuste» (fragment d'une citation de saint Augustin).

73 Cf. fr. 7, 588, 661.


	"L'unité qui ne dépend pas de la multitude est tyrannie" : politique religieuse de Bossuet et de Pascal

