
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genève au temps de la
réformation : l'usage de Matthieu 18, 15-17 par les réformateurs

Autor: Kingdon, Robert M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 343-355

LA DISCIPLINE ECCLÉSIASTIQUE VUE DE ZURICH
ET GENÈVE AU TEMPS DE LA RÉFORMATION :

L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17
PAR LES RÉFORMATEURS

Robert M. Kingdon

Résumé

Dans cet article nous examinons les sens au XVIe siècle des versets de

Matthieu 18,15-17 qui ont toujours servi de base pour la discipline ecclésiastique.

Nous trouvons que selon les catholiques la phrase «dis-le à l'église»
au verset 17, veut dire «dis-le à l'évêque» ; selon Zwingli et les Zurichois la

phrase veut dire «dis-le au gouvernement chrétien» : selon Calvin et les

Genevois la phrase veut dire «dis-le au consistoire ecclésiastique». De ces

interprétations différentes découlent des différences importantes dans l'exercice

de la discipline chrétienne de ces communautés.

Si ton frère a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S'il t'écoute, tu as gagné
ton frère. Mais s'il ne t'écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin
que toute l'affaire se règle sur la déclaration de deux ou de trois témoins. S'il refuse
de les écouter, dis-le à l Église (L. : die ecclesiae) : et s'il refuse d'écouter l'Église,
qu'il soit pour toi comme un païen et un publicain (Matthieu 18,15-17).

Ce passage de l'évangile selon Matthieu rapportant une conversation entre
Jésus et ses disciples constitue le fondement le plus important de la discipline
ecclésiastique. Or il existait au siècle de la Réforme des différences d'opinion
assez considérables sur la juste interprétation de ces versets, et cela même

panni les théologiens des Églises réfonnées '. Dans cette contribution, je
voudrais attirer l'attention sur ces divergences et sur la manière dont ces

différentes inteiprétations ont été exprimées et appliquées à Zurich et à Genève.

Elles nous aident à comprendre une des différences fondamentales des Réformes

dirigées par Zwingli ct Calvin.

1 Pour un examen moderne des interprétations de ces versets, cf. U. Luz, Das

Evangelium nach Matthäus (Mt 18-25), Bd. 1/3 dans le Evangelisch-Katholischer
Kommentar zum Neuen Testament. Zürich/ Neukirchen-Vluyn, Benziger Verlag/
Neukirchener Verlag, 1997, surtout p. 48-49 sur les interprétations au temps de la

Réformation.



344 ROBERT M. KINGDON

Dans ces versets, la phrase clé est «dis-le à l'Église» (L. : die ecclesiae).
De quelle Église Jésus parle-t-il ici Auprès de quelles institutions ou de quels
individus doit-on porter plainte contre des pécheurs obstinés qui refusent toute
tentative de correction?

Commençons par considérer le sens précis du mot «Église». Le terme
néotestamentaire est ekklesia. La Vulgate parle d'ecclesia. Dans les langues

européennes qui ont succédé au latin, on trouve «église», «kirche», «church»,
etc., termes qui désignent l'institution chargée d'organiser les chrétiens dans

leurs cultes et dans leurs autres activités religieuses. Il ne faut pas oublier,

pourtant, le sens original et très différent de ce mot dans le grec ancien. D'après
l'Oxford Classical Dictionary, le mot, dans cette langue, indique plutôt une
institution politique : «the assembly of adult male citizens which had the

ultimate decision-making power in a Greek state»2. Il ne s'agit donc pas du

tout d'une institution religieuse, ni d'une institution composée d'une portion
seulement des habitants d'une ville, mais plutôt de la population entière des

adultes mâles et libres. Lorsque les auteurs du Nouveau Testament adoptèrent
ce terme pour désigner l'assemblée des chrétiens dans tel ou tel endroit-
assemblée minoritaire au début - ils donnèrent à ce mot un sens bien différent.
Le sens original du mot ekklesia en grec ancien devait pourtant être connu des

théologiens qui dirigeaient les Églises protestantes au XVIe siècle. Ils étaient

tous convaincus de la nécessité de connaître la langue grecque et, parmi eux,
beaucoup sont devenus de vrais maîtres en cette langue, étant évident que ce

qui les intéressait le plus était le grec de la Bible et des Pères de l'Église. Mais
il est clair que nombre d'entre eux connaissaient aussi le grec des philosophes
païens. Il est donc assez probable que beaucoup de ces théologiens protestants
avaient compris qu'il y avait deux sens du mot, l'un classique et pré-chrétien,
l'autre biblique et chrétien.

Mais retournons au sens de la phrase «die ecclesiae». Au Haut Moyen Âge,
la plupart des spécialistes de la Bible avaient interprété la phrase «die
ecclesiae» dans le sens de «dis-le aux évêques». Après tout, c'étaient les

évêques qui détenaient tous les pouvoirs administratifs au sein de l'Église, et
c'est donc à eux qu'incombait la discipline ecclésiastique. Afin de renforcer
cette dernière, on accordait aussi à chaque évêque le pouvoir d'excommunication.

L'excommunication pouvait être mineure, consistant dans ce cas en la

suppression du droit de recevoir la communion à la messe, ou majeure, ajoutant
à cette interdiction de communier des peines séculières, telles que les amendes

pécu-niaires, et des peines spirituelles, telles que l'interdiction d'être enterré
en terre bénie. Au temps de la Réforme, c'est de l'excommunication majeure
qu'on se plaignait le plus fréquemment. Perçue comme l'expression de cette

tyrannie ecclésiale à laquelle on voulait échapper à tout prix, l'excommunication

était considérée comme un abus de pouvoir de l'Église, puisqu'on y

Oxford Classical Dictionary, art. «ekklesia».



L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 345

recourait pour régler des questions qui n'avaient rien à voir avec la religion,
comme, par exemple, des affaires de dettes contractées entre particuliers.

1. Zwingli

Les premiers chefs de la Réforme protestante réagirent avec beaucoup de

véhémence contre cette interprétation de la phrase «die ecclesiae». Zwingli,
surtout, attaqua vivement l'idée selon laquelle le Christ aurait pu signifier par
cette phrase «dis-le à votre évêque», ou au plus élevé d'entre tous, le pape.
Dans une de ses brochures polémiques, il écrit : «Nusquam enim dixit Christus

: 'Die pontifici'».3 Dans une autre, il affirme: «Christus spricht
[Mt 18,17] : 'Sag's der gemeind'. Heisset bischoff oder apt oder probst ein

gemeind ?» 4 Je trouve surtout intéressant le fait que Zwingli ait traduit la

phrase «clic ecclesiae» par «sag's der gemeind». Il n'emploie pas, comme on
pourrait s'y attendre, «sag's der kirche [ou 'kilche', orthographe préférée de

lui et d'autres Allemands du sud de cette époque]». Il est vrai qu'il utilise
souvent indifféremment les mots «gemeind» et «kilche», voulant toujours
souligner la nature communautaire de l'Église. Mais a-t-il voulu en l'occurrence

rappeler le sens politique que lc mot «église» revêtait en grec classique
C'est une hypothèse tentante, Zwingli ayant certainement une connaissance

assez approfondie du grec, tirée en partie de son amitié avec ce grand
hellénisant qu'était Érasme.

Cette hypothèse me semble encore plus convaincante si l'on pense au

développement de la discipline ecclésiastique à Zurich au temps de Zwingli.
Il est évident que le réformateur a voulu supprimer tous les pouvoirs
disciplinaires réclamés par l'évêque de Constance, qui était le chef spirituel de

Zurich au Moyen-Âge. De fait, la Réforme zurichoise s'est notamment
employée à défaire les citoyens de la ville de l'emprise financière, légale et

judiciaire de l'évêque. Et nous voyons que tous les pouvoirs ecclésiastiques,
d'ordre financier ou disciplinaire, ont été confiés non à l'Église réformée

dirigée par Zwingli et par ses collègues pasteurs, mais aux chefs du gouvernement

municipal zurichois, lesquels étaient des magistrats chrétiens. Ce

développement provoqua des débats assez houleux entre Zwingli et les

premiers anabaptistes de Zurich, selon lesquels l'Église devait se discipliner
elle-même, ceux qui n'adoptent pas les croyances et les comportements d'un
bon chrétien devant être mis sous le bann, espèce d'excommunication de la

communauté des fidèles. Pour Zwingli, cette opinion n'était pas recevable. Il
estimait que les anabaptistes opéraient une distinction inadmissible entre

3 Huldriech Zwingiis Sämtliche Werke. Leipzig, M. Heinsius, 1925, Bd. III, p. 879.
J'ai découvert cette citation et les suivantes de Zwingli et d'Œcolampade en lisant W. P.

Stephens. Zwingli : an Introduction to his Thought. Oxford, Clarendon Press, 1992.
4 Hulelriech Zwingiis Sämtliche Werke, cit., t. II, p. 280.



346 ROBERT M. KINGDON

l'Église ct l'État chrétien. Il voulut d'abord établir une excommunication
ecclésiastique des adultères, des blasphémateurs, des prostituées et des

usuriers 5; mais il s'avisa rapidement que les punitions, y compris l'excommunication,

devaient rester entre les mains des magistrats, à la condition que ceux-
ci soient eux-mêmes de bons chrétiens, ouverts aux conseils de leurs pasteurs.

Zwingli accepta donc une discipline sociale, pour poursuivre et punir tous

ceux qui s'étaient rendus coupables de comportements et de croyances
inadmissibles, tels les adultères, les voleurs, les assassins ainsi que les anabaptistes.
C'était désormais aux seuls magistrats chrétiens de poursuivre et de punir de

tels individus et non pas à ce groupe de croyants organisés que nous appelons
généralement l'Église 6. Dans la pratique, donc, on peut conclure que pour
Zwingli la phrase «die ecclesiae» signifiait «dis-le au magistrat chrétien», ct

plus particulièrement «au magistrat du lieu où tu habites».

2. Œcolampade et Bucer

Cette opinion était jugée inadmissible par les autres chefs des Églises

protestantes dites «réformées». Johannes Œcolampade, Réformateur de Bâle,
était tout à fait explicite sur cette matière. Dans une lettre à Zwingli, datée du
17 septembre 1530, dans laquelle il décrit ses projets pour établir une bonne

discipline dans sa ville, il écrit : «Non dixit Christus [Mt 18,17] : 'si non
audierit, die magistratui', sed 'ecclesiae'» 7. Alors que Zwingli affinne que ce
n'est pas l'évêque, ni même le pape, mais la communauté entière qui doit juger
un pécheur, Œcolampade insiste sur le fait que cette tâche devait revenir non
à la juridiction civile, mais à la communauté religieuse, faisant ainsi entre les

deux institutions une distinction que Zwingli n'est pas prêt à accepter.
Martin Bucer, le Réformateur de Strasbourg dont l'influence était répandue

partout en Allemagne et même au-delà, suivit la voie d'Œcolampade plutôt
que celle de Zwingli. Il adopta, bien sûr, une traduction de la phrase clé de

Matthieu 18,17 proche de celle de Zwingli. Dans un débat avec un théologien
catholique en 1524, Bucer traduisit le verset par : «Höret es die nit, sag es der

Gemeyn»8. Ses adversaires catholiques, en revanche, traduisaient lc mot
«ekklesia» par «kilch» 9. Bucer ne changea pas d'avis sur la traduction par la

suite, puisqu'on trouve, dans un traité de 1538, la phrase : «Höret er dich nit,

5 Cf. N. Birnbaum, «The Zwinglian Refonnation in Zurich» in Toward a Critical
Sociology, New York, Oxford University Press, 1971, p. 147.

6 Sur Zwingli et le gouvernement de Zurich, cf. R. C. Walton, Zwingli's
Theocracy. Toronto, University of Toronto Press, 1967.

7 Huldreich Zwinglts Sämtliche Werke, cit., t. XI, p. 129-130.
8 Martin Bucers Deutsche Schriften, éd. R. Stupperich, Gütersloh, Gütersloher

Vcrlagshaus Gerd Mohn, 1960, t. 2, p. 126.
9 Ibid., t. 4 (1963), p. 64 ; 77 ; 86-87 ; 116.



L'USAGE DE MATTHIEU 18.15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 347

so sage es der Gemeine» l0. En 1528, un de ses adversaires catholiques avait
suggéré que l'Église, dans son état le plus pur, devait être représentée par un
conseil ecclésiastique. Une telle suggestion était inadmissible pour Bucer. Il
insistait sur le fait que le Christ avait voulu dire dans ce passage que l'erreur
doit être réprimée dans la communauté locale ".Il n'accepta toutefois jamais
l'idée zwinglienne d'une représentation exclusive, en matière de discipline, de

la communauté locale par le magistrat. Il demanda souvent que la communauté
locale soit représentée dans les cas de ce genre par l'Église locale définie
comme une institution religieuse, et il émit des critiques assez sévères à

l'endroit des magistrats de Strasbourg qui n'avaient rien pennis de ce genre.
Vers la fin de sa carrière, il établit en chacune des paroisses de la ville des

«christliche Gemeinschaften», composées de gens prêts à accepter une discipline

qui ne prévoyait aucune des punitions qu'un gouvernement pouvait
infliger 12. Cette expérience ne dura que peu de temps. Les changements dans
la politique du Saint Empire Germanique forcèrent la ville de Strasbourg à

adopter Y «Intérim» ct à mettre à la porte Bucer, qui tennina sa carrière en

Angleterre.
C'est dans le De regno Christi, publié en Angleterre en 1550, que les idées

du dernier Bucer sur la discipline se voient le mieux développées. Conçu
comme un guide pour l'Église anglicane dans sa tentative d'adopter des

principes vraiment protestants, ct dédié au jeune roi Edouard VI, cet ouvrage suit
au début le même chemin que Zwingli : Bucer y souligne en effet que le Christ,
en Mt 18,17, n'a jamais voulu conférer aux seuls chefs de l'Église le pouvoir
de recevoir les appels : «II ne faut aussi oublier en ce passage que ceste

puissance est baillée à toute l'Eglise, non seulement à Pierre ou à ses successeurs,

comme le Seigneur tesmoigne apertement cy-apres au 18. chapitre
[Mt 18,15 ss].» n. Anticipant Calvin, il affinne que c'est aux pasteurs, assistés

des anciens expressément choisis pour ce travail, d'assumer la tâche disciplinaire

dont il est question en Matthieu 18,17 : «fidèles et approuvez ministres
des Églises [...] avec certains anciens à ce eleus» l4. À la même époque, Calvin
avait déjà établi à Genève un régime disciplinaire inspiré de ce principe, et

Bucer devait être au courant de l'expérience genevoise.

10 Ibid., t. VII, (1964), p. 157.
11 Ibid., t. IV, p. 77.
12 Cf. A. N. Burnetl The Yoke ofChrist : Martin Bucer and Christian Discipline.

Kirksvillc (Missouri). Sixteenth Century Journal Publishers. 1994. p. 180-207.
13 Martini Buceri Opera Latina, vol. 15, De regno Christi, F. Wendel (éd.). Paris,

P.U.F.. 1955. p. 49 : «Nec illud praetereundum est hoc loco, esse potestatem hanc

traditam toti Ecclesiae, non soli Petro aut eius successoribus. sicut Dominus infra decimo
octavo dare testatur [Mt 18,15 ss.]». La traduction française citée de 1558 in ibid.,
t. 15 bis (1954), p. 50.

14 Ibid., p. 42. Cf. la version latine, p. 40 : «fidis probatisque Ecclesiarum ministris
[...] eos una cum Ecclesiae senioribus ad hoc electis nomine totius Ecclesiae».



348 ROBERT M. KINGDON

3. Calvin

Le Réformateur de Genève a davantage été inspiré par Œcolampade et

Bucer que par Zwingli. Il n'y a rien d'étonnant à cela : il avait vécu à Bâle

pendant deux ans, de 1534 à 1536, sous le régime établi par Œcolampade, avant
de s'établir pour la première fois à Genève ; il avait ensuite connu à Strasbourg,
de 1538 à 1541, le modèle instauré par Bucer, avant de retourner définitivement
dans la République genevoise. Il avait du reste exigé comme condition de son

retour à Genève le droit d'y établir un régime disciplinaire dirigé par une
institution créée à cette seule fin. Après son arrivée, il rédigea sur-le-champ
des ordonnances ecclésiastiques dans lesquelles on trouve des articles relatifs
à la création d'une institution nouvelle - le Consistoire - entièrement vouée
à l'établissement de la discipline ; après une courte discussion, ces ordonnances
furent promulguées par les conseils de la ville.

Le texte de ces ordonnances contient des phrases qui me semblent inspirées
des commandements de Jésus en Matthieu 18. Voici un exemple particulièrement

parlant tiré de ces ordonnances :

Quand est de la vie d'un chascun pour corriger les faultes qui y seraient, il fauldra
proceder selon l'ordre que nostre Seigneur a commandé.

C'est que des vices secretz qu'on les repregne secrètement et que nul ne ameine
son prochain devant l'Église pour l'acuser de quelque faulte, laquelle ne sera point
notoire ne scandaleuse, synon après l'avoir trouvé rebelle.

Au reste que ceulx qu'ilz se seront mocquez des admonitions particulières de leur
prochain soient admonetez de rechiefz par l'église ct s'ils ne vouloient nullement
venir à raison ne recognoistre leur faulte quand ilz en seront convaincuz qu'on leur
denunce qu'ilz en aient à s'abstenir de la cene jusques à ce qu'ilz reviennent à

meilleure disposition l5.

Ne trouve-t-on pas dans ces paragraphes une paraphrase de Matthieu
18,15-17 Par la suite, il fut tout à fait clair que c'était la nouvelle institution
consistoriale qui était investie du pouvoir de juger les pécheurs obstinés et, si

nécessaire, de les excommunier. Ainsi, pour Calvin et ses partisans à Genève,
les mots «die ecclesiae» avaient fini par signifier : «dis-le au Consistoire».

Il me semble que les simples laïcs de Genève ont connu ct compris ces
versets de Matthieu 18. Parfois, en effet, quelques-uns d'entre eux ont fait
appel à ce passage biblique dans l'espoir d'adoucir la discipline souvent féroce
exercée par le Consistoire. On trouve un bon exemple de tels appels, que j'ai
moi-même rassemblés dans les Registres du Consistoire de Genève au temps
de Calvin, actuellement en cours d'édition l6. On en trouve une bonne illustra-

15 II y a plusieurs éditions de ces ordonnances. Cf., entre autres. Registres de la
Compagnie des Pasteurs de Genève au temps de Calvin, t. I, J.-F. Bergier (éd.), Genève,
Droz, 1964, p. 12.

16 Registres du Consistoire de Genève au temps de Calvin publiés par Th. A.
Lambert et L M. Watt ; sous la dir. de R. M. Kingdon ; avec l'assistance de J. R. Watt,



L'USAGE DE MATTHIEU 18.15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 349

tion dans les registres des séances consacrées à l'enquête sur le scandale

provoqué par les danses organisées chez Antoine Lect, grand bourgeois de

Genève, à l'occasion des noces de sa fille en 1546. Jaques Gruet et Pierre
Moche, accusés d'avoir participé à ces danses, ont affirmé que «Nostre
Seigneur a ditz que son frère soyt remonstré en secret» l5, ce qui est un renvoi
direct à Matthieu 18,15. Lc Consistoire a répondu que les comportements de

ces gens ont été un scandale public et qu'ils devaient donc être réprimés
publiquement, à savoir devant le Consistoire. Nous voyons ici, en effet, une
distinction souvent faite entre les règles établies par Matthieu 18,15 et 18,17.
Lc premier verset, recommandant les admonitions privées, concernait les

affaires n'ayant impliqué que quelques particuliers, tandis que le deuxième

envisageait des péchés devenus publics et ayant donc scandalisé la multitude.

4. Les institutions disciplinaires

On peut conclure que les mots bibliques «die ecclesiae» semblent signifier
pour les catholiques, «dis-le à l'évêque», pour les Zurichois, «dis-le au

magistrat», et pour les Genevois, «dis-le au Consistoire». La distinction ainsi
établie entre les Zurichois et les Genevois est pourtant beaucoup trop simpliste.
Les différences entre la discipline ecclésiastique dans les deux villes étaient

en réalité plus nuancées et plus compliquées. L'institution principale concernant

la discipline à Zurich était Y Ehegericht, une espèce de cour de première
instance établie pour entendre tous les procès concernant le mariage, qui, avant
la Réfonnc, avaient été le domaine de la curia offleialis de l'évêque de

Constance. L'institution principale pour la discipline à Genève était le

Consistoire, qui remplaçait, lui aussi, la curia offleialis de l'évêque de ce

lieu 16. Mais tous les deux, en fait, n'étaient que des comités dépendant des

conseils qui gouvernaient chaque ville. Tous les deux également étaient d'une

composition mixte, comportant des pasteurs et des membres laïques. L'Ehe-
gericht était composé de quatre membres laïques ct de deux pasteurs. Le
Consistoire était composé de douze anciens ou commis, choisis chaque année

au cours d'élections par lesquelles le gouvernement entier de Genève était

renouvelé. Les séances du Consistoire étaient présidées par un des quatre
syndics, ou magistrats suprêmes, élus chaque année pour diriger le gouvernement

de la ville. Aussi bien YEhegericht que le Consistoire étaient donc des

t. 1 (1542-1544), Genève, Droz, 1996; ce premier tome est paru, avec traduction
anglaise par M. W. McDonald, en 2000 chez Eerdmans de Grand Rapids. Michigan.
Lc tome 2 doit paraître chez Droz en 2001.

15 Ibid., vol. 2, fol. 51v. 20 avril 1546. Je remercie M. Lambert de m'avoir fourni
une transcription de ce passage.

16 La comparaison la plus détaillée de l'Ehegericht et du Consistoire reste celle de

W. Köhler. Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium (Quellen und Abhandlungen zur
Schweizerischen Reformationsgeschichte, vols. 7 and 10), Leipzig, Heinsius, 1932, 1942.



350 ROBERT M. KINGDON

comités ayant des liens avec le gouvernement temporel et non pas des

institutions purement ecclésiastiques. S'il est vrai que Calvin dominait les séances

du Consistoire, cela était moins dû à sa charge qu'à la force de sa personnalité ;

c'est vers lui en effet que se tournaient les autres membres du Consistoire pour
conclure chaque affaire avec une admonition ou une remontrance adressée à

la personne ou aux personnes qui venaient d'être interrogées.
Ehegericht et Consistoire étaient donc tous deux subordonnés aux conseils

qui gardaient lc pouvoir suprême dans les gouvernements respectifs, surtout
au niveau de l'exécutif. À Zurich c'était le Rat ; à Genève c'était le Petit
Conseil. Mais les pouvoirs souverains dans les deux gouvernements appartenaient

en réalité aux conseils plus généraux qui ne siégeaient que périodiquement,

et ce pour choisir les membres des conseils exécutifs et pour promulguer
les principales lois. On peut remarquer que ces conseils plus généraux étaient

beaucoup plus proches du sens du mot «ekklesia» chez les anciens Grecs, et

c'était donc à eux qu'on aurait dû donner tout pouvoir de surveiller la discipline
si on avait suivi l'interprétation de Matthieu 18,17 selon l'usage du grec
classique. J'avoue que je ne connais personne au seizième siècle qui ait compris
ainsi le verset, mais il n'est pas exclu qu'un bon helléniste l'ait fait.

5. Excommunication

La différence fondamentale entre Y Ehegericht et le Consistoire est que
celui-ci a demandé ct obtenu le pouvoir d'excommunication, même si cela ne
s'est pas fait facilement. Il y eut au contraire, pendant quelques années, des

combats assez féroces à ce sujet, et lc principe de l'excommunication
consistoriale ne fut entièrement gagné qu'en 1555, à la suite d'une crise

politique opposant les perrinistes, faction dont lc chef était Ami Perrin,
capitaine-général de la République, et les partisans de Calvin. Jusqu'à cette date,
bon nombre de gens avaient essayé de faire appel aux conseils contre les

décisions du Consistoire. Certains des excommuniés eux-mêmes insistèrent

pour que le conseil ait le pouvoir de les entendre, de décider s'ils s'étaient
vraiment repentis ct d'annuler les sentences d'excommunication. Calvin et les

autres pasteurs refusaient d'accepter un tel droit d'appel. Ils insistaient sur le

fait que, comme pasteurs, ils ne donneraient jamais la communion aux pécheurs
n'ayant pas obtenu le pardon du Consistoire. Ils menacèrent même de quitter
Genève si le gouvernement n'acceptait pas ce principe. Finalement, ils obtinrent
gain de cause. Dès 1555, il était entendu pour tout le monde que c'était uniquement

au Consistoire que revenait lc droit de prononcer et d'annuler les sentences
d'excommunication. Il faut néanmoins remarquer qu'au XVIIe siècle il y eut des

cas de sentences d'excommunication annulées par les conseils de la ville.17

17 Cf., par exemple, Registres de la Compagnie des Pasteurs de Genève, vol. 9,
M. Campagnolo, M. Louis-Courvoisier, et G. Cahier éd., Genève, Droz, 1989, annexe



L'USAGE DE MATTHIEU 18.15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 351

Dans leur combat pour le pouvoir d'excommunication, les chefs de l'Église
de Genève n'obtinrent pas le moindre appui de Zurich. Les Zurichois étaient
tout à fait contraires à cette forme disciplinaire. Selon eux, tous les pouvoirs
liés à la discipline devaient être réservés au seul gouvernement, et ils n'étaient
d'ailleurs pas favorables à l'idée de recourir, dans ce cadre, à l'excommunication.

Lc chef de leur Église, Heinrich Bullinger, déclarait que si Jésus avait
invité Judas à la toute première sainte cène, ce n'était certes pas à nous de

refuser la communion à qui que ce soit, fût-il le pécheur le plus notoire '8.

Dire, comme l'a fait Jésus dans Matthieu 18,17, qu'il considère les pécheurs
qui ne veulent pas écouter l'Église comme des païens ct des publicains ne

signifie pas qu'on doive les excommunier. Même les païens et les publicains
doivent avoir le droit de communier, s'ils lc veulent, dussent tous les autres
fidèles les mépriser ou les ignorer. Ce point de vue est exprimé nettement, ct
à plus d'une reprise, dans la correspondance envoyée de Zurich à Genève -
par exemple dans deux lettres du 13 décembre 1553, envoyées au plus fort de

la polémique sur l'excommunication à Genève. L'une de ces lettres était de

Bullinger à Calvin ; l'autre du Rat de Zurich au Conseil de Genève. Dans les

deux est exprimée la conviction que, même face à des péchés aussi sérieux

que l'adultère, on devrait utiliser des moyens de punition autres que
l'excommunication l9.

Berne, qui avait adopté la plupart des éléments de la Réfonne zwinglienne,
soutint, de manière encore plus ferme, le point de vue de Zurich. En 1528, on
créa dans la ville une institution nommée le Chorgericht, composée de six
conseillers laïcs et de deux pasteurs, renouvelés chaque année. Le Chorgcrigt
était doté de pouvoirs assez forts pour maintenir la discipline, mais ne disposait

pas de celui d'excommunier. Berne, en plus, était l'état le plus puissant de toute
la Suisse. Sous son contrôle direct se trouvaient à l'époque non seulement les

territoires de langue allemande, qui appartiennent aujourd'hui au canton

homonyme, mais aussi beaucoup de territoires de langue française, dont, notamment,

le Pays de Vaud. Quelques-uns de ces territoires étaient même
entremêlés avec les territoires genevois. L'indépendance de Genève à l'époque
dépendait en effet étroitement des armées bernoises et de leur protection contre
les ennemis étrangers. Lorsque les membres du clergé vaudois, proches de

Calvin, essayèrent dans les années 1550 d'établir une discipline consistoriale

prévoyant l'excommunication, ils furent brutalement mis à la porte par les

n° 82, «arrêt du Petit Conseil annulant la sentence [d'excommunication] du Consistoire»,
daté du 26 mars 1606.

18 Cf. J. W. Baker, «In defense of magisterial discipline: Bullinger's 'Tractatus de

Excommunicatione' of 1568» in Heinrich Bullinger. 1504-1575. Gesammelte Aufsätze
zum 400. Todestag, 2 vol.. paru comme t. 7 in Zürcher Beiträge zur
Reformationsgeschichte. Zürich, Theologisher Verlag, 1975. I. 141-159. surtout p. 148.

et les textes cités.
19 Calvini Opera quae supersunt omnia, t. XIV, cols. 696-703, lettres citées dans

l'article de J. W. Baker, p. 146.



352 ROBERT M. KINGDON

autorités bernoises et firent l'objet d'une purge massive 20. Les excommuniés,

qui se voyaient obligés de quitter Genève à cause des ennuis provoqués par
le Consistoire, trouvèrent souvent refuge dans les territoires bernois ct obtinrent

parfois le soutien très utile des autorités bernoises dans leurs querelles avec
les instances genevoises.

Les chefs des Églises réformées de Genève ct de Zurich décidèrent pourtant
de ne pas se critiquer ouvertement les uns les autres. Bullinger, successeur de

Zwingli à Zurich, Calvin et son successeur Bèze, établirent une sorte d'accord

qui excluait la critique réciproque dans les imprimés et dans d'autres formes

d'expression publique. Ils stipulèrent que chaque ville-état devait avoir la

liberté de choisir la forme de discipline qui lui convenait. Ainsi, Genève

pourrait excommunier les pécheurs habitant dans la ville et Zurich adopter
d'autres moyens disciplinaires sans avoir recours à l'excommunication
ecclésiastique. On peut donc conclure que les deux villes optèrent pour la lecture
du «die ecclesiae» prônée par Zwingli, en choisissant de laisser toutes les

décisions concernant la discipline aux gouvernements locaux. On peut également

dire que cette décision était conforme aux réalités politiques de l'époque.
Chaque Église choisit la tactique qu'elle jugeait la plus convenable et les deux

villes purent sauvegarder les alliances qui lui étaient nécessaires. Genève avait
surtout besoin du soutien politique et militaire des alliés zwingliens et n'osait
donc pas troubler les eaux en critiquant ouvertement ces alliés. Les divergences
théologiques ct ecclésiologiques les plus frappantes furent donc mises de côté.

6. Marques de l'Église

Voici l'explication, j'en suis convaincu maintenant, d'un paradoxe qui m'a
frappé il y a longtemps déjà dans les écrits théologiques de Calvin. À cette

époque où s'opposaient divers courants religieux, un des problèmes les plus
importants pour tous les chefs religieux était de définir, de reconnaître, la vraie
Église de Dieu. À cette fin étaient établies des listes de «notae», ou marques.
Pour les catholiques la vraie Église doit être visible partout, en divers endroits ;

elle doit être scellée par les miracles ; surtout, elle doit avoir une succession

ininterrompue de chefs, des apôtres jusqu'à nos jours. Les luthériens ne
reconnaissent que deux marques de la vraie église : la prédication pure de l'Évangile
et l'administration correcte des sacrements. Partout où on trouve un groupe
possédant ces deux traits caractéristiques, il y a une vraie Église chrétienne.

Bullinger, porte-parole des Églises zwinglicnnes, a adopté des critères analogues

21. Mais d'autres protestants ont voulu ajouter une troisième marque, à

20 Cf. H. Vuilleumier, Histoire de l'Église Réformée du Pays de Vaud, t. I,
Lausanne, La Concorde, 1927. p. 254 sq. sur le Chorgericht ; p. 654-666, sur la purge
de Viret et d'autres pasteurs du Pays de Vaud.

21 Cf. F. Büsser, «Der 'Oekumenische Patriarch' der Reformation : Bausteine zu
Bullingers Lehre von der Kirche» in Ordenlich und Fruchtbar: Festschrift für Willem



L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 353

savoir celle de la discipline. Ils ont pensé qu'il n'était pas suffisant pour un
chrétien d'exprimer son accord avec les vraies croyances. Un chrétien doit
aussi vivre, ou au moins essayer de vivre, chrétiennement. Cette définition de

la vraie Église était avancée par des chefs réformés très en vue, y compris
Martin Bucer et Pierre Martyr Vermigli. Elle fût adoptée formellement dans
les credos des Églises réformées, notamment ceux d'Ecosse et des Pays-Bas 22.

Et il semble que c'était vraiment le point de vue de Calvin. Après tout il insista
tout au long de sa carrière sur l'importance de la discipline ecclésiastique. Il
n'aurait pas accepté l'offre de revenir à Genève en 1541 si le gouvernement
de cette ville ne lui avait pas promis d'établir une vraie discipline. Et il aurait
quitté Genève en 1555 si les Genevois n'avaient pas permis de doter le
Consistoire du pouvoir d'excommunication.

Mais il est vrai que dans aucune des éditions successives de son chef-
d'œuvre théologique, Y Institution de la religion chrestienne, Calvin n'adopte
une telle formule; il la remplace par une autre, qui me semble tout à fait
luthérienne 23. Je le soupçonne d'avoir utilisé cette formule moins pour plaire
aux luthériens qu'aux zwingliens, et surtout à Bullinger. Il devait savoir que,

pour la plupart des zwingliens, le mot même de «discipline» évoquait ces

horribles anabaptistes par qui ils avaient été tellement choqués au début de la
Réforme à Zurich. C'est pourquoi Calvin n'a jamais écrit dans ses ouvrages
les plus répandus que la discipline est une marque essentielle de l'Église.

Calvin a aussi évité de parler in extenso de la discipline ecclésiastique dans

ses commentaires sur Matthieu 18,15-17. On y trouve plutôt une suite de

spéculations assez curieuses sur les antécédents juifs auxquels Jésus a pu
penser en formulant ses prescriptions. Calvin a eu le bon sens de comprendre
qu'à l'époque où Jésus prononçait les mots «die ecclesiae», l'Église chrétienne
n'existait pas encore. Il a donc essayé de situer ces versets dans leur contexte

historique, en stipulant que Jésus, en prononçant ces mots, pensait surtout à

l'institution juive du Sanhédrin. Peut-être Calvin a-t-il imaginé trouver ainsi
dans l'Ancien Testament une source de l'origine de l'office des «anciens»

chargés de maintenir la discipline dans les églises de son temps. Dans son

Harmonia Evangelica, où il est question des versets de Matthieu, il écrit que
parmi les Juifs «le pouvoir d'excommunication était dans les mains des

anciens» 24, et qu'ils ont établi un «concile, appelé Sanhédrin - synedrion en

grec -, qui avait reçu le mandat d'examiner et de juger les mœurs et la

van 't Spijker, W. H. Neuser et H. J. Seiderhuis, Leiden, J. J. Groen en Zoon, 1997,

p. 75 et les textes cités.
22 Pour une analyse plus développée et documentée, cf. R. M. Kingdon, «The

Church : ideology or institution ?», Church History, vol. 50, p. 84-88.
23 Cf. Institution, IV. 1.9 : «Car par tout où nous voyons la parolle de Dieu estre

purement preschée et escoutée, les Sacremens estre administrez selon l'institution de

Christ, là il ne faut douter nullement qu'il n'y ait Eglise».
24 «Penes seniores esset excommunicationis potestas».



354 ROBERT M. KINGDON

doctrine»25 ; il ne pousse cependant pas très loin ici le parallèle suggéré entre
Sanhédrin et Consistoire. On trouve une allusion un peu plus explicite dans

son Institution (IV.8.15), où, dans la version française, il parle du Sanhédrin

comme du «consistoire qui estoit establi entre les Juifs». Et lorsqu'il mentionne
dans l'Institution IV.12.2 le «jugement de l'Église» dont parle Matthieu
18,15-17, il ajoute, mais seulement dans la version latine, «qu'il s'agit de

l'assemblée des Anciens» 26, ce qui pourrait être une allusion à un Consistoire.
C'est seulement dans ses ordonnances ecclésiastiques que l'on trouve une
véritable utilisation de ces versets en vue de défendre l'établissement d'une

discipline ecclésiastique.
De nombreux disciples de Calvin ont utilisé les versets de Matthieu

18,15-17 pour défendre le principe d'une discipline ecclésiastique. Un exemple
assez frappant se trouve dans la Geneva Bible, traduction de la Bible préparée

par des réfugiés anglais à Genève dans l'Église surveillée par John Knox. Cette
Bible a vu sa première édition à Genève en 1560, imprimée par Rowland Hall.
Par la suite cette traduction est devenue la Bible la plus répandue dans tous
les pays de langue anglaise jusqu'à l'édition «Autorisée», dite du roi Jacques,
au XVIIe siècle. La Geneva Bible se distingue surtout par les gloses marginales,
qui offrent l'interprétation réformée de nombreux passages de toute la Bible.
Au sujet de Matthieu 18,15, elle explique : «Wherewith thou maist be

offended : he speaketh of secret or particular sinnes, & not of open or knowen
to others.» Et pour Matthieu 18,17, voici cette glose : «He meaneth according
to the order that was amongs the Jewes, who had their councel of ancient and

expert men to reforme maners, and execute discipline. This assemblie

represented the Church, which had appointed them to this charge.» La glosc
reprend l'interprétation calvinienne qui met en relation les mots de Jésus avec
le Sanhédrin, mais elle développe, encore plus clairement que Calvin, l'idée

que Jésus a voulu ici établir une institution semblable au Consistoire de

Genève.

7. Différence devenue publique

C'est seulement bien après la mort de Calvin que les divergences d'opinion
sur la discipline entre Genevois et Zurichois deviendront publiques, ct ce dans
le contexte d'une querelle assez aiguë qui s'est développée en Allemagne, en

Rhénanic-Palatinat, pendant les années 1560-1570. Un nouveau Prince-Électeur

de cette principauté avait décidé de mener son Église dans une direction

25 «Concilio, quod vocabant Sanhédrin, graece synednon, mandatum fuisset
censuram morum et doctrinae». Cf. Calvini Opera quae supersunt omnia, t. 45.
Harmonia Evangelica, cols. 514-515, explication de la phrase «die ecclesiae». Cf. le
commentaire d'U. Luz, op. cit., vol. 1/3, p. 49.

26 «est Seniorum consessus».



L'USAGE DE MATTHIEU 18.15-17 PAR LES RÉFORMATEURS 355

réformée, quittant lc luthéranisme étroit de son prédécesseur. Son conseiller
principal dans le domaine religieux, Caspar Olevianus, qui avait fait une partie
de ses études à Genève et qui était resté en contact avec Théodore de Bèze,
avait essayé de persuader le prince d'établir dans son pays une vraie discipline
à la genevoise, avec usage de l'excommunication. Mais un médecin de la cour
de ce prince, Thomas Eraste, théologien amateur et bon ami de Heinrich
Bullinger, attaqua vivement les propos d'Olevianus, essayant de persuader le

prince d'éviter tout usage de l'excommunication consistorialc. Bèze fit de son
mieux pour encourager Olevianus, Bullinger pour soutenir Eraste. Bullinger
écrivit même un ouvrage entier à ce sujet, intitulé Tractatus de

Excommunicatione, et resté inédit jusqu'à nos jours 27. Dans ce traité, et dans

d'autres écrits également inédits, il insiste sur le fait que les versets de
Matthieu 18,15-17 ne peuvent pas être utilisés pour soutenir l'excommunication
consistoriale, mais qu'ils doivent être compris comme un soutien en faveur des

punitions exercées par le magistrat 28. Dans un premier temps, c'est Olevianus
qui gagna ce débat, les adversaires étant tombés d'accord pour ne rien imprimer
à ce sujet, et pour ne pas dévoiler de suite le désaccord existant entre les

Genevois et les Zurichois. Mais cela ne devait pas durer longtemps. Quelques
années plus tard, après la mort d'Eraste, le deuxième mari de sa femme prépara
l'impression à Londres, en 1589, d'un livre d'Eraste attaquant vivement la

discipline calviniste 29. La réponse de Bèze à Eraste fut par la suite imprimée
à Londres et à Genève 30. Le désaccord entre Genève ct Zurich vint ainsi à

la connaissance du grand public réformé, particulièrement en Angleterre où
il contribua à envenimer les controverses entre, d'un côté, les évêques et les

autres représentants officiels de l'Église d'Angleterre, par la suite souvent
nommés «Erastiens», et, de l'autre, les réformateurs anglais dits «puritains»,

pour la plupart très fidèles à la théologie de Calvin. Les puritains ont souvent
basé leurs réclamations en faveur d'une vraie discipline ecclésiastique sur leur

interprétation de Matthieu 18,15-17. Et les anglicans dans leurs réclamations en

faveur d'une Église sous le contrôle de l'État ont souvent ajouté des réponses

aux interprétations puritaines de Matthieu 18,15-17. Et ces débats se sont
poursuivis dans les colonies anglaises de l'Amérique du Nord. Le désaccord entre

Zurich ct Genève au sujet du sens véritable de Matthieu 18,15-17 a donc eu des

conséquences de longue durée dans d'autres pays et même sur un autre continent.

27 Cf. l'analyse de J. W. Baker, op. cit.
28 Ibid., p. 151-152 et n. 44.
29 Explicatio gravissimae quaestionis utrum excommunicatio. mandato nitatur

divino, an excogitata sit ab hominibus ([London, Wolfe], 1589), Short Title Catalogue
n° 10511.

30 Tu. de Bèze, Tractatus pius et moderatus de vera excommunicatione & chrisliano

presbyterio...v. Th. Erasti, Genevae, Le Preux, 1590. Cf. la description de F. Gardy-
A. Dufour, Bibliographie des œuvres théologiques, littéraires, historiques et juridiques
de Théodore de Bèze, Genève, Droz, 1960. p. 204. Cf. aussi S.T.C. n° 2048, London.

Norton, 1590.




	La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genève au temps de la réformation : l'usage de Matthieu 18, 15-17 par les réformateurs

