Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible & la croisée des savoirs

Artikel: La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genéve au temps de la
réformation : l'usage de Matthieu 18, 15-17 par les réformateurs

Autor: Kingdon, Robert M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381626

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 343-355

LA DISCIPLINE ECCLESIASTIQUE VUE DE ZURICH
ET GENEVE AU TEMPS DE LA REFORMATION :
L’USAGE DE MATTHIEU 18,15-17
PAR LES REFORMATEURS

RoBerT M. KINGDON

Résumé

Dans cet article nous examinons les sens au XVI siecle des versets de
Matthieu 18,15-17 qui ont toujours servi de base pour la discipline ecclésias-
tique. Nous trouvons que selon les catholiques la phrase «dis-le a ['églisex
au verset 17, veut dire «dis-le a ['évéque» ; selon Zwingli et les Zurichois la
phrase veut dire «dis-le au gouvernement chrétien» ; selon Calvin et les
Genevois la phrase veut dire «dis-le au consistoire ecclésiastique». De ces
interprétations différentes découlent des différences importantes dans I’exer-
cice de la discipline chrétienne de ces communautés.

Si ton frére a péché, va et reprends-le entre toi et lui seul. S’il t’écoute, tu as gagné
ton frére. Mais s’il ne t’écoute pas, prends avec toi une ou deux personnes, afin
que toute I’affaire se régle sur la déclaration de deux ou de trois témoins. S’il refuse
de les écouter, dis-le a ['Eglise (L. : dic ecclesiae) : et s’il refuse d’écouter I’Eglise,
qu’il soit pour toi comme un paien et un publicain (Matthieu 18,15-17).

Ce passage de 1’évangile selon Matthieu rapportant une conversation entre
Jésus et ses disciples constitue le fondement le plus important de la discipline
ecclésiastique. Or il existait au siecle de la Réforme des différences d’opinion
assez considérables sur la juste interprétation de ces versets, et cela méme
parmi les théologiens des Eglises réformées !. Dans cette contribution, je
voudrais attirer attention sur ces divergences et sur la manic¢re dont ces
différentes interprétations ont ¢té exprimées et appliquées a Zurich et a Geneve.
Elles nous aident a comprendre une des différences fondamentales des Réfor-
mes dirigées par Zwingli et Calvin.

' Pour un examen moderne des interprétations de ces versets, cf. U. Luz, Das
Evangelium nach Matthéiius (Mt 18-25), Bd. 1/3 dans le Evangelisch-Katholischer
Kommentar zum Neuen Testament, Zirich/ Neukirchen-Vluyn, Benziger Verlag/
Neukirchener Verlag, 1997, surtout p. 48-49 sur les interprétations au temps de la
Réformation.



344 ROBERT M. KINGDON

Dans ces versets, la phrase clé est «dis-le a ['Eglise» (L. : dic ecclesiae).
De quelle Eglise Jésus parle-t-il ici ? Auprés de quelles institutions ou de quels
individus doit-on porter plainte contre des pécheurs obstinés qui refusent toute
tentative de correction?

Commengons par considérer le sens précis du mot «Eglise». Le terme
néotestamentaire est ekklesia. La Vulgate parle d’ecclesia. Dans les langues
européennes qui ont succédé au latin, on trouve «églisex, «kirche», «churchy,
etc., termes qui désignent I’institution chargée d’organiser les chrétiens dans
leurs cultes et dans leurs autres activités religicuses. Il ne faut pas oublier,
pourtant, le sens original et trés différent de ce mot dans le grec ancien. D’apres
I’Oxford Classical Dictionary, le mot, dans cette langue, indique plutdt une
institution politique : «the assembly of adult male citizens which had the
ultimate decision-making power in a Greek state» 2. Il ne s’agit donc pas du
tout d’une institution religieuse, ni d’une institution composée d’une portion
seulement des habitants d’une ville, mais plutot de la population enti¢re des
adultes males et libres. Lorsque les auteurs du Nouveau Testament adoptérent
ce terme pour désigner 1’assemblée des chrétiens dans tel ou tel endroit —
assemblée minoritaire au début — ils donnérent a ce mot un sens bien différent.
Le sens original du mot ekklesia en grec ancien devait pourtant étre connu des
théologiens qui dirigeaient les Eglises protestantes au XVI® siécle. Ils étaient
tous convaincus de la nécessité de connaitre la langue grecque et, parmi eux,
beaucoup sont devenus de vrais maitres en cette langue, étant évident que ce
qui les intéressait le plus était le grec de la Bible et des Péres de I’Eglise. Mais
il est clair que nombre d’entre eux connaissaient aussi le grec des philosophes
paiens. Il est donc assez probable que beaucoup de ces théologiens protestants
avaient compris qu’il y avait deux sens du mot, I’un classique et pré-chrétien,
[’autre biblique et chrétien.

Mais retournons au sens de la phrase «dic ecclesiae». Au Haut Moyen Age,
la plupart des spécialistes de la Bible avaient interprété la phrase «dic
ecclesiae» dans le sens de «dis-le aux évéques». Apres tout, c’étaient les
évéques qui détenaient tous les pouvoirs administratifs au sein de I’Eglise, et
c’est donc & eux qu’incombait la discipline ecclésiastique. Afin de renforcer
cette derniere, on accordait aussi a chaque évéque le pouvoir d’excommuni-
cation. L’excommunication pouvait étre mineure, consistant dans ce cas en la
suppression du droit de recevoir la communion a la messe, ou majeure, ajoutant
a cette interdiction de communier des peines séculiéres, telles que les amendes
pécu-niaires, et des peines spirituelles, telles que ’interdiction d’étre enterré
en terre bénie. Au temps de la Réforme, c’est de I’excommunication majeure
qu’on se plaignait le plus fréquemment. Pergue comme I’expression de cette
tyrannie ecclésiale a laquelle on voulait échapper a tout prix, I’excommuni-
cation était considérée comme un abus de pouvoir de ’Eglise, puisqu’on y

2 Oxford Classical Dictionary, art. «ekklesiay.



L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 345

recourait pour régler des questions qui n’avaient rien a voir avec la religion,
comme, par exemple, des affaires de dettes contractées entre particuliers.

1. Zwingli

Les premiers chefs de la Réforme protestante réagirent avec beaucoup de
véhémence contre cette interprétation de la phrase «dic ecclesiae». Zwingli,
surtout, attaqua vivement 1’idée selon laquelle le Christ aurait pu signifier par
cette phrase «dis-le a votre évéque», ou au plus élevé d’entre tous, le pape.
Dans une de ses brochures polémiques, il écrit : «Nusquam enim dixit Chris-
tus: ‘Dic pontifici’».* Dans une autre, il affirme: «Christus spricht
[Mt 18,17] : “Sag’s der gemeind’. Heisset bischoff oder apt oder probst ein
gemeind ?2»* Je trouve surtout intéressant le fait que Zwingli ait traduit la
phrase «dic ecclesiae» par «sag’s der gemeindy. Il n’emploie pas, comme on
pourrait s’y attendre, «sag’s der kirche [ou ‘kilche’, orthographe préférée de
lui et d’autres Allemands du sud de cette époque]». Il est vrai qu’il utilise
souvent indifféremment les mots «gemeindy» et «kilche», voulant toujours
souligner la nature communautaire de I’Eglise. Mais a-t-il voulu en I"occur-
rence rappeler le sens politique que le mot «église» revétait en grec classique ?
C’est une hypothése tentante, Zwingli ayant certainement une connaissance
assez approfondie du grec, tirée en partie de son amitié avec ce grand hellé-
nisant qu’était Erasme.

Cette hypothése me semble encore plus convaincante si [’on pense au
développement de la discipline ecclésiastique a Zurich au temps de Zwingli.
I est évident que le réformateur a voulu supprimer tous les pouvoirs disci-
plinaires réclamés par 1’évéque de Constance, qui était le chef spirituel de
Zurich au Moyen-Age. De fait, la Réforme zurichoise s’est notamment
employée a défaire les citoyens de la ville de 'emprise financicre, légale et
Judiciaire de I’évéque. Et nous voyons que tous les pouvoirs ecclésiastiques,
d’ordre financier ou disciplinaire, ont été¢ confiés non a I'Eglise réformée
dirigée par Zwingli et par ses collégues pasteurs, mais aux chefs du gouver-
nement municipal zurichois, lesquels étaient des magistrats chrétiens. Ce
développement provoqua des débats assez houleux entre Zwingli et les
premiers anabaptistes de Zurich, selon lesquels I’Eglise devait se discipliner
elle-méme, ceux qui n’adoptent pas les croyances et les comportements d’un
bon chrétien devant étre mis sous le bann, espece d’excommunication de la
communauté des fidéles. Pour Zwingli, cette opinion n’¢tait pas recevable. Il
estimait que les anabaptistes opéraient une distinction inadmissible entre

3 Huldriech Zwinglis Sémtliche Werke, Leipzig, M. Heinsius, 1925, Bd. III, p. 879.
J*ai découvert cette citation et les suivantes de Zwingli et d’(Ecolampade en lisant W. P.
StEPHENS, Zwingli : an Introduction to his Thought, Oxford, Clarendon Press, 1992.

* Huldriech Zwinglis Simtliche Werke, cit., t. 11, p. 280.



346 ROBERT M. KINGDON

I’Eglise et I’Etat chrétien. Il voulut d’abord établir une excommunication
ecclésiastique des adultéres, des blasphémateurs, des prostituées et des usu-
riers ° ; mais il s’avisa rapidement que les punitions, y compris I’excommu-
nication, devaient rester entre les mains des magistrats, a la condition que ceux-
ci soient eux-mémes de bons chrétiens, ouverts aux conseils de leurs pasteurs.

Zwingli accepta donc une discipline sociale, pour poursuivre et punir tous
ceux qui s’étatent rendus coupables de comportements et de croyances inad-
missibles, tels les adulteres, les voleurs, les assassins ainsi que les anabaptistes.
C’¢tait désormais aux seuls magistrats chrétiens de poursuivre et de punir de
tels individus et non pas a ce groupe de croyants organisés que nous appelons
généralement ’Eglise . Dans la pratique, donc, on peut conclure que pour
Zwingli la phrase «dic ecclesiae» signifiait «dis-le au magistrat chréticn», et
plus particulierement «au magistrat du lieu ou tu habites».

2. (Ecolampade et Bucer

Cette opinion était jugée inadmissible par les autres chefs des Eglises
protestantes dites «réformées». Johannes (Ecolampade, Réformateur de Bale,
¢tait tout a fait explicite sur cette matiére. Dans une lettre a Zwingli, datée du
17 septembre 1530, dans laquelle il décrit ses projets pour établir une bonne
discipline dans sa ville, il écrit: «Non dixit Christus [Mt 18,17]: ‘si non
audierit, dic magistratui’, sed ‘ecclesiae’» 7. Alors que Zwingli affirme que ce
n’est pas I’évéque, ni méme le pape, mais la communauté entiére qui doit juger
un pécheur, (Ecolampade insiste sur le fait que cette tiche devait revenir non
a la juridiction civile, mais a la communauté religieuse, faisant ainsi entre les
deux institutions une distinction que Zwingli n’est pas prét a accepter.

Martin Bucer, le Réformateur de Strasbourg dont I’influence était répandue
partout en Allemagne et méme au-dela, suivit la voie d’(Ecolampade plut6ot
que celle de Zwingli. 11 adopta, bien sir, une traduction de la phrase clé de
Matthieu 18,17 proche de celle de Zwingli. Dans un débat avec un théologien
catholique en 1524, Bucer traduisit le verset par : «Horet es die nit, sag es der
Gemeyn» 8. Ses adversaires catholiques, en revanche, traduisaient le mot
«ekklesia» par «kilch» °. Bucer ne changea pas d’avis sur la traduction par la
suite, puisqu’on trouve, dans un traité¢ de 1538, la phrase : «Horet er dich nit,

> Cf. N. Birnsaum, «The Zwinglian Reformation in Zurichy in Toward a Critical
Sociology, New York, Oxford University Press, 1971, p. 147.

® Sur Zwingli et le gouvernement de Zurich, cf. R. C. WartoN, Zwingli's
Theocracy, Toronto, University of Toronto Press, 1967.

" Huldreich Zwinglis Simtliche Werke, cit., t. XI, p. 129-130.

8 Martin Bucers Deutsche Schriften, éd. R. Stupperich, Giitersloh, Giitersloher
Verlagshaus Gerd Mohn, 1960, t. 2, p. 126.

? Ibid., t. 4 (1963), p. 64 ; 77 ; 86-87 : 116.



L’USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 347

so sage es der Gemeine» . En 1528, un de ses adversaires catholiques avait
suggéré que I’Eglise, dans son état le plus pur, devait étre représentée par un
conseil ecclésiastique. Une telle suggestion était inadmissible pour Bucer. 11
insistait sur le fait que le Christ avait voulu dire dans ce passage que I’erreur
doit étre réprimée dans la communauté locale ''. Il n’accepta toutefois jamais
I’id¢e zwinglienne d’une représentation exclusive, en matiere de discipline, de
la communauté locale par le magistrat. Il demanda souvent que la communauté
locale soit représentée dans les cas de ce genre par I’Eglise locale définie
comme une institution religieuse, et il émit des critiques assez sévéres a
I’endroit des magistrats de Strasbourg qui n’avaient rien permis de ce genre.
Vers la fin de sa carriére, il établit en chacune des paroisses de la ville des
«christliche Gemeinschaften», composées de gens préts a accepter une disci-
pline qui ne prévoyait aucune des punitions qu’un gouvernement pouvait
infliger 2. Cette expérience ne dura que peu de temps. Les changements dans
la politique du Saint Empire Germanique forcerent la ville de Strasbourg a
adopter 1’«/nterim» et & mettre a la porte Bucer, qui termina sa carriére en
Angleterre.

C’est dans le De regno Christi, publié en Angleterre en 1550, que les idées
du dernier Bucer sur la discipline se voient le mieux développées. Congu
comme un guide pour I’Eglise anglicane dans sa tentative d’adopter des prin-
cipes vraiment protestants, et dédié¢ au jeune roi Edouard VI, cet ouvrage suit
au début le méme chemin que Zwingli : Bucer y souligne en effet que le Christ,
en Mt 18,17, n’a jamais voulu conférer aux seuls chefs de I'Eglise le pouvoir
de recevoir les appels : «lIl ne faut aussi oublier en ce passage que ceste
puissance est baillée a toute I’Eglise, non seulement a Pierre ou a ses succes-
seurs, comme le Seigneur tesmoigne apertement cy-apres au 18. chapitre
[Mt 18,15 ss].» 3. Anticipant Calvin, il affirme que c’est aux pasteurs, assistés
des anciens expressément choisis pour ce travail, d’assumer la tache discipli-
naire dont il est question en Matthieu 18,17 : «fideles et approuvez ministres
des Eglises [...] avec certains anciens a ce eleus» ', A la méme époque, Calvin
avait déja établi a Genéve un régime disciplinaire inspiré de ce principe, et
Bucer devait étre au courant de I’expérience genevoise.

0" fbid., t. VII, (1964), p. 157.

" fbid., t. IV, p. 77.

12 Cf. A. N. BURNETT, The Yoke of Christ : Martin Bucer and Christian Discipline,
Kirksville (Missouri), Sixteenth Century Journal Publishers, 1994, p. 180-207.

3 Martini Buceri Opera Latina, vol. 15, De regno Christi, F. WENDEL (€d.), Paris,
P.U.F., 1955, p. 49 : «Nec illud practereundum est hoc loco, esse potestatem hanc
traditam toti Ecclesiae, non soli Petro aut eius successoribus, sicut Dominus infra decimo
octavo clare testatur [Mt 18,15 ss.]». La traduction frangaise citée de 1558 in ibid.,
t. 15 bis (1954), p. 50.

14 Ibid., p. 42. Cf. la version latine, p. 40 : «fidis probatisque Ecclesiarum ministris
[...] eos una cum Ecclesiae senioribus ad hoc electis nomine totius Ecclesiae».



348 ROBERT M. KINGDON

3. Calvin

Le Réformateur de Geneve a davantage été inspiré par (Ecolampade et
Bucer que par Zwingli. Il n’y a rien d’étonnant a cela : il avait vécu a Bale
pendant deux ans, de 1534 a 1536, sous le régime établi par (Ecolampade, avant
de s’¢établir pour la premicre fois a Genéve ; il avait ensuite connu a Strasbourg,
de 1538 4 1541, le modele instauré par Bucer, avant de retourner définitivement
dans la République genevoise. Il avait du reste exigé comme condition de son
retour a Genéve le droit d’y établir un régime disciplinaire dirigé par une
institution créée a cette seule fin. Aprés son arrivée, il rédigea sur-le-champ
des ordonnances ecclésiastiques dans lesquelles on trouve des articles relatifs
a la création d’une institution nouvelle — le Consistoire — entiérement voude
a |’¢tablissement de la discipline ; apres une courte discussion, ces ordonnances
furent promulguées par les conseils de la ville.

Le texte de ces ordonnances contient des phrases qui me semblent inspirées
des commandements de Jésus en Matthieu 18. Voici un exemple particuliere-
ment parlant tir¢ de ces ordonnances :

Quand est de la vie d’un chascun pour corriger les faultes qui y seroient, il fauldra
proceder selon I'ordre que nostre Seigneur a commandé.

C’est que des vices secretz qu’on les repregne secretement et que nul ne ameine
son prochain devant I’Eglise pour ’acuser de quelque faulte, laquelle ne sera point
notoire ne scandaleuse, synon apres 'avoir trouvé rebelle.

Au reste que ceulx qu’ilz se seront mocquez des admonitions particulieres de leur
prochain soient admonetez de rechiefz par I’eglise et s’ils ne vouloient nullement
venir a raison ne recognoistre leur faulte quand ilz en seront convaincuz qu’on leur
denunce qu’ilz en aient a s’abstenir de la cene jusques a ce qu’ilz reviennent a
meilleure disposition 7.

Ne trouve-t-on pas dans ces paragraphes une paraphrase de Matthieu
18,15-17 7 Par la suite, il fut tout a fait clair que c’était la nouvelle institution
consistoriale qui était investie du pouvoir de juger les pécheurs obstinés et, si
nécessaire, de les excommunier. Ainsi, pour Calvin et ses partisans 4 Genéve,
les mots «dic ecclesiaey» avaient fini par signifier : «dis-le au Consistoire».

Il me semble que les simples laics de Genéve ont connu et compris ces
versets de Matthieu 18. Parfois, en effet, quelques-uns d’entre eux ont fait
appel a ce passage biblique dans 1’espoir d’adoucir la discipline souvent féroce
exercée par le Consistoire. On trouve un bon exemple de tels appels, que j’ai
moi-méme rassemblés dans les Registres du Consistoire de Genéve au temps
de Calvin, actuellement en cours d’édition '°. On en trouve une bonne illustra-

'S 11 y a plusieurs éditions de ces ordonnances. Cf,, entre autres, Registres de la
Compagnie des Pasteurs de Genéve au temps de Calvin, t. 1, ] -F. Beraier (éd.), Genéve,
Droz, 1964, p. 12.

16" Registres du Consistoire de Genéve au temps de Calvin publiés par Th. A.
LamBert et . M. WATT ; sous la dir. de R. M. Kinapon ; avec Iassistance de J. R, WATT,



L’USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 349

tion dans les registres des séances consacrées a ’enquéte sur le scandale
provoqué par les danses organisées chez Antoine Lect, grand bourgeois de
Geneve, a I"occasion des noces de sa fille en 1546. Jaques Gruet et Pierre
Moche, accusés d’avoir participé a ces danses, ont affirmé que «Nostre Sei-
gneur a ditz que son frere soyt remonstré en secret» 1, ce qui est un renvoi
direct a Matthieu 18,15. Le Consistoire a répondu que les comportements de
ces gens ont €té un scandale public et qu’ils devaient donc étre réprimés
publiquement, a savoir devant le Consistoire. Nous voyons ici, en effet, une
distinction souvent faite entre les régles établies par Matthieu 18,15 et 18,17.
Le premier verset, recommandant les admonitions privées, concernait les
affaires n’ayant impliqué que quelques particuliers, tandis que le deuxiéme
envisageait des péchés devenus publics et ayant donc scandalisé la multitude.

4. Les institutions disciplinaires

On peut conclure que les mots bibliques «dic ecclesiae» semblent signifier
pour les catholiques, «dis-le a I’évéquer, pour les Zurichois, «dis-le au ma-
gistrat», et pour les Genevois, «dis-le au Consistoire». La distinction ainsi
¢tablie entre les Zurichois et les Genevois est pourtant beaucoup trop simpliste.
Les différences entre la discipline ecclésiastique dans les deux villes étaient
en réalité plus nuancées et plus compliquées. L’institution principale concer-
nant la discipline a Zurich ¢tait I’ Ehegericht, une espéce de cour de premicre
instance établie pour entendre tous les procés concernant le mariage, qui, avant
la Réforme, avaient été le domaine de la curia officialis de 1’évéque de
Constance. L’institution principale pour la discipline a Geneve était le
Consistoire, qui remplacgait, lui aussi, la curia officialis de 1’évéque de ce
lieu '®. Mais tous les deux, en fait, n’étaient que des comités dépendant des
conseils qui gouvernaient chaque ville. Tous les deux également étaient d’une
composition mixte, comportant des pasteurs et des membres laiques. L’ Ehe-
gericht était composé de quatre membres laiques et de deux pasteurs. Le
Consistoire était composé de douze anciens ou commis, choisis chaque année
au cours d’élections par lesquelles le gouvernement entier de Genéve était
renouvelé. Les séances du Consistoire étaient présidées par un des quatre
syndics, ou magistrats suprémes, ¢lus chaque année pour diriger le gouverne-
ment de la ville. Aussi bien I’Ehegericht que le Consistoire ¢taient donc des

t. 1 (1542-1544), Genéve, Droz, 1996 ; ce premier tome est paru, avec traduction
anglaise par M. W. McDonaLp, en 2000 chez Eerdmans de Grand Rapids, Michigan.
Le tome 2 doit paraitre chez Droz en 2001.

15 1bid., vol. 2, fol. S1v, 20 avril 1546. Je remercie M. Lambert de m’avoir fourni
une transcription de ce passage.

16 La comparaison la plus détaillée de I'Ehegericht et du Consistoire reste celle de
W. KOHLER, Ziircher Ehegericht und Genfer Konsistorium (Quellen und Abhandlungen zur
Schweizerischen Reformationsgeschichte, vols. 7 and 10), Leipzig, Heinsius, 1932, 1942.



350 ROBERT M. KINGDON

comités ayant des liens avec le gouvernement temporel et non pas des insti-
tutions purement ecclésiastiques. S’il est vrai que Calvin dominait les séances
du Consistoire, cela était moins dii a sa charge qu’a la force de sa personnalité ;
c’est vers lui en effet que se tournaient les autres membres du Consistoire pour
conclure chaque affaire avec une admonition ou une remontrance adressée a
la personne ou aux personnes qui venaient d’étre interrogées.

Ehegericht et Consistoire ¢taient done tous deux subordonnés aux conseils
qui gardaient le pouvoir supréme dans les gouvernements respectifs, surtout
au niveau de I'exécutif. A Zurich c¢’était le Rar; a Genéve c’était le Petit
Conseil. Mais les pouvoirs souverains dans les deux gouvernements apparte-
naient en réalité aux conseils plus généraux qui ne siégeaient que périodique-
ment, et ce pour choisir les membres des conseils exécutifs et pour promulguer
les principales lois. On peut remarquer que ces conseils plus généraux étaient
beaucoup plus proches du sens du mot «ekklesia» chez les anciens Grecs, et
c¢’était donc a eux qu’on aurait di donner tout pouvoir de surveiller la discipline
si on avait suivi l'interprétation de Matthieu 18,17 selon ['usage du grec
classique. J’avoue que je ne connais personne au seiziéme siécle qui ait compris
ainsi le verset, mais il n’est pas exclu qu'un bon helléniste 'ait fait.

5. Excommunication

La différence fondamentale entre 1’Ehegericht et le Consistoire est que
celui-ci a demandé¢ et obtenu le pouvoir d’excommunication, méme si cela ne
s’est pas fait facilement. Il y eut au contraire, pendant quelques années, des
combats assez féroces a ce sujet, et le principe de I’excommunication
consistoriale ne fut enticrement gagné¢ qu’en 1555, a la suite d’une crise
politique opposant les perrinistes, faction dont le chef était Ami Perrin, capi-
taine-général de la République, et les partisans de Calvin. Jusqu’a cette date,
bon nombre de gens avaient essayé de faire appel aux conseils contre les
décisions du Consistoire. Certains des excommuniés eux-mémes insistérent
pour que le conseil ait le pouvoir de les entendre, de décider s’ils s’étaient
vraiment repentis et d’annuler les sentences d’excommunication. Calvin et les
autres pasteurs refusaient d’accepter un tel droit d’appel. Ils insistaient sur le
fait que, comme pasteurs, ils ne donneraient jamais la communion aux pécheurs
n’ayant pas obtenu le pardon du Consistoire. Ils menacérent méme de quitter
Geneve st le gouvernement n’acceptait pas ce principe. Finalement, ils obtinrent
gain de cause. Dés 1555, il ¢tait entendu pour tout le monde que ¢’était unique-
ment au Consistoire que revenait le droit de prononcer et d’annuler les sentences
d’excommunication. Il faut néanmoins remarquer qu’au XVII® siécle il y eut des
cas de sentences d’excommunication annulées par les conseils de la ville. !’

7 . ; .
7 Cf., par exemple, Registres de la Compagnie des Pasteurs de Genéve, vol. 9,
M. CampaGNOLO, M. Louis-Courvoisier, et G. CAHIER éd., Genéve, Droz, 1989, annexe



L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 351

Dans leur combat pour le pouvoir d’excommunication, les chefs de I"Eglise
de Genéve n’obtinrent pas le moindre appui de Zurich. Les Zurichois étaient
tout & fait contraires a cette forme disciplinaire. Selon cux, tous les pouvoirs
liés a la discipline devaient étre réservés au seul gouvernement, et ils n’étaient
d’ailleurs pas favorables a 'idée de recourir, dans ce cadre, a I’excommuni-
cation. Le chef de leur Eglise, Heinrich Bullinger, déclarait que si Jésus avait
invité Judas a la toute premicre sainte céne, ce n’était certes pas a nous de
refuser la communion & qui que ce soit, fiit-il le pécheur le plus notoire '8.
Dire, comme I’a fait Jésus dans Matthieu 18,17, qu’il considere les pécheurs
qui ne veulent pas écouter I'Eglise comme des paiens et des publicains ne
signifie pas qu’on doive les excommunier. Méme les paiens et les publicains
doivent avoir le droit de communier, s’ils le veulent, dussent tous les autres
fideles les mépriser ou les ignorer. Ce point de vue est exprimé nettement, et
a plus d’une reprise, dans la correspondance envoyée de Zurich a Genéve —
par exemple dans deux lettres du 13 décembre 1553, envoyées au plus fort de
la polémique sur I’excommunication a Gen¢ve. L’une de ces lettres ¢tait de
Bullinger a Calvin ; "autre du Rat de Zurich au Conseil de Geneéve. Dans les
deux est exprimée la conviction que, méme face a des péchés aussi sérieux
que 'adultére, on devrait utiliser des moyens de punition autres que 1’excom-
munication '°.

Berne, qui avait adopté la plupart des éléments de la Réforme zwinglienne,
soutint, de maniére encore plus ferme, le point de vue de Zurich. En 1528, on
créa dans la ville une institution nommée le Chorgericht, composée de six
conseillers laics et de deux pasteurs, renouvelés chaque année. Le Chorgerigt
¢tait doté de pouvoirs assez forts pour maintenir la discipline, mais ne disposait
pas de celui d’excommunier. Berne, en plus, était 1’¢tat le plus puissant de toute
la Suisse. Sous son contrdle direct se trouvaient a I’époque non seulement les
territoires de langue allemande, qui appartiennent aujourd’hui au canton ho-
monyme, mais aussi beaucoup de territoires de langue frangaise, dont, notam-
ment, le Pays de Vaud. Quelques-uns de ces territoires ¢taient méme entre-
mélés avec les territoires genevois. L’indépendance de Geneéve a I’¢époque
dépendait en effet étroitement des armées bernoises et de leur protection contre
les ennemis étrangers. Lorsque les membres du clergé vaudois, proches de
Calvin, essayérent dans les années 1550 d’établir une discipline consistoriale
prévoyant I’excommunication, ils furent brutalement mis a la porte par les

n° 82, «arrét du Petit Conseil annulant la sentence [d’excommunication] du Consistoire»,
daté du 26 mars 1606.

8 Cf. J. W. Bakkr, «In defense of magisterial discipline: Bullinger’s “Tractatus de
Excommunicatione’ of 1568» in Heinrich Bullinger, 1504-1575, Gesammelte Aufsiitze
zum 400. Todestag, 2 vol, paru comme t. 7 in Zircher Beitrdge zur
Reformationsgeschichte, Ziirich, Theologisher Verlag, 1975, I, 141-159, surtout p. 148,
et les textes cités.

¥ Calvini Opera quae supersunt omnia, t. XIV, cols. 696-703, lettres citées dans
article de J. W. BAKER, p. 146.



352 ROBERT M. KINGDON

autorités bernoises et firent ’objet d’une purge massive *’. Les excommuniés,
qui se voyaient obligés de quitter Geneve a cause des ennuis provoques par
le Consistoire, trouvérent souvent refuge dans les territoires bernois et obtinrent
parfois le soutien trés utile des autorités bernoises dans leurs querelles avec
les instances genevoises.

Les chefs des Eglises réformées de Genéve et de Zurich décidérent pourtant
de ne pas se critiquer ouvertement les uns les autres. Bullinger, successeur de
Zwingli a Zurich, Calvin et son successeur Béze, établirent une sorte d’accord
qui excluait la critique réciproque dans les imprimés et dans d’autres formes
d’expression publique. Ils stipulérent que chaque ville-état devait avoir la
liberté de choisir la forme de discipline qui lui convenait. Ainsi, Geneve
pourrait excommunier les pécheurs habitant dans la ville et Zurich adopter
d’autres moyens disciplinaires sans avoir recours a I’excommunication ecclé-
siastique. On peut donc conclure que les deux villes opterent pour la lecture
du «dic ecclesiae» pronée par Zwingli, en choisissant de laisser toutes les
décisions concernant la discipline aux gouvernements locaux. On peut ¢gale-
ment dire que cette décision était conforme aux réalités politiques de I’époque.
Chagque Eglise choisit la tactique qu’elle jugeait la plus convenable et les deux
villes purent sauvegarder les alliances qui lui étaient nécessaires. Genéve avait
surtout besoin du soutien politique et militaire des alliés zwingliens et n’osait
donc pas troubler les eaux en critiquant ouvertement ces alliés. Les divergences
théologiques ct ecclésiologiques les plus frappantes furent donc mises de cote.

6. Marques de ['Eglise

Voici I’explication, j’en suis convaincu maintenant, d’un paradoxe qui m’a
frappé il v a longtemps déja dans les écrits théologiques de Calvin. A cette
époque ou s’opposaient divers courants religieux, un des problémes les plus
importants pour tous les chefs religieux était de définir, de reconnaitre, la vraie
Eglise de Dieu. A cette fin étaient établies des listes de «notae», ou marques.
Pour les catholiques la vraie Eglise doit étre visible partout, en divers endroits ;
elle doit étre scellée par les miracles ; surtout, elle doit avoir une succession
ininterrompue de chefs, des apdtres jusqu’a nos jours. Les luthériens ne recon-
naissent que deux marques de la vraie église : la prédication pure de I’Evangile
et I’administration correcte des sacrements. Partout ou on trouve un groupe
possédant ces deux traits caractéristiques, il y a une vraic Eglise chrétienne.
Bullinger, porte-parole des Eglises zwingliennes, a adopté des critéres analo-
gues *!. Mais d’autres protestants ont voulu ajouter une troisiéme marque, a

20 Cf. H. VuiLLEUMIER, Histoire de |'Eglise Réformée du Pays de Vaud, t. I,
Lausanne, La Concorde, 1927, p. 254 sq. sur le Chorgericht ; p. 654-666, sur la purge
de Viret et d’autres pasteurs du Pays de Vaud.

2L Cf. F. Busser, «Der ‘Ockumenische Patriarch’ der Reformation : Bausteine zu
Bullingers Lehre von der Kirche» in Ordenlich und Fruchtbar: Festschrift fiir Willem



L’USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 353

savoir celle de la discipline. Ils ont pensé qu’il n’était pas suffisant pour un
chrétien d’exprimer son accord avec les vraies croyances. Un chrétien doit
aussi vivre, ou au moins essayer de vivre, chrétiennement. Cette définition de
la vraie Eglise était avancée par des chefs réformés trés en vue, y compris
Martin Bucer et Pierre Martyr Vermigli. Elle fut adoptée formellement dans
les credos des Eglises réformées, notamment ceux d’Ecosse et des Pays-Bas 22,
Et il semble que c’était vraiment le point de vue de Calvin. Aprés tout il insista
tout au long de sa carriére sur ’importance de la discipline ecclésiastique. Il
n’aurait pas accepté ’offre de revenir a Genéve en 1541 si le gouvernement
de cette ville ne lui avait pas promis d’établir une vraie discipline. Et il aurait
quitt¢ Genéve en 1555 si les Genevois n’avaient pas permis de doter le
Consistoire du pouvoir d’excommunication.

Mais il est vrai que dans aucune des éditions successives de son chef-
d’ceuvre théologique, I’ Institution de la religion chrestienne, Calvin n’adopte
une telle formule; il la remplace par une autre, qui me semble tout a fait
luthérienne 2*. Je le soupgonne d’avoir utilisé cette formule moins pour plaire
aux luthériens qu’aux zwingliens, et surtout a Bullinger. Il devait savoir que,
pour la plupart des zwingliens, le mot méme de «discipline» €voquait ces
horribles anabaptistes par qui ils avaient été tellement choqués au début de la
Réforme a Zurich. C’est pourquoi Calvin n’a jamais écrit dans ses ouvrages
les plus répandus que la discipline est une marque essentielle de I’Eglise.

Calvin a aussi évité de parler in extenso de la discipline ecclésiastique dans
ses commentaires sur Matthieu 18,15-17. On y trouve plutdt une suite de
spéculations assez curieuses sur les antécédents juifs auxquels Jésus a pu
penser en formulant ses prescriptions. Calvin a eu le bon sens de comprendre
qu’a ’époque o Jésus pronongait les mots «dic ecclesiae», I’Eglise chrétienne
n’existait pas encore. Il a donc essayé de situer ces versets dans leur contexte
historique, en stipulant que Jésus, en pronongant ces mots, pensait surtout a
Pinstitution juive du Sarhédrin. Peut-étre Calvin a-t-il imaginé trouver ainsi
dans I’Ancien Testament une source de 1’origine de ['office des «anciens»
chargés de maintenir la discipline dans les églises de son temps. Dans son
Harmonia Evangelica, ou il est question des versets de Matthieu, 1l écrit que
parmi les Juifs «le pouvoir d’excommunication était dans les mains des an-
ciens» 24, et qu’ils ont établi un «concile, appelé Sanhedrin — synedrion en
grec —, qui avait regu le mandat d’examiner et de juger les mceurs et la

van 't Spijker, W. H. Neuser et H. J. Semernuis, Leiden, I. J. Groen en Zoon, 1997,
p. 75 et les textes cités.

22 Pour une analyse plus développée et documentée, cf. R. M. Kingpon, «The
Church : ideology or institution ?», Church History, vol. 50, p. 84-88.

23 Cf. Institution, IV.1.9 : «Car par tout o nous voyons la parolle de Dieu estre
purement preschée et escoutée, les Sacremens estre administrez selon ’institution de
Christ, 1a il ne faut douter nullement qu’il n’y ait Eglise».

24 «Penes seniores esset excommunicationis potestas».



354 ROBERT M. KINGDON

doctrine» 2° ; il ne pousse cependant pas trés loin ici le paralléle suggéré entre
Sanhédrin et Consistoire. On trouve une allusion un peu plus explicite dans
son Institution (IV.8.15), ou, dans la version francaise, il parle du Sanhédrin
comme du «consistoire qui estoit establi entre les Juifs». Et lorsqu’il mentionne
dans I’Institution IV.12.2 le «jugement de I'Eglise» dont parle Matthieu
18,15-17, 1l ajoute, mais seulement dans la version latine, «qu’il s’agit de
[’assemblée des Anciens» 2%, ce qui pourrait étre une allusion a un Consistoire.
C’est seulement dans ses ordonnances ecclésiastiques que 1’on trouve une
véritable utilisation de ces versets en vue de défendre I’établissement d’une
discipline ecclésiastique.

De nombreux disciples de Calvin ont utilis¢ les versets de Matthieu
18,15-17 pour défendre le principe d’une discipline ecclésiastique. Un exemple
assez frappant se trouve dans la Geneva Bible, traduction de la Bible préparée
par des réfugiés anglais a Genéve dans I’Eglise surveillée par John Knox. Cette
Bible a vu sa premiére édition a Genéve en 1560, imprimée par Rowland Hall.
Par la suite cette traduction est devenue la Bible la plus répandue dans tous
les pays de langue anglaise jusqu’a I’édition «Autorisée», dite du roi Jacques,
au XVII¢siecle. La Geneva Bible se distingue surtout par les gloses marginales,
qui offrent I'interprétation réformée de nombreux passages de toute la Bible.
Au sujet de Matthieu 18,15, elle explique: «Wherewith thou maist be
oftended : he speaketh of secret or particular sinnes, & not of open or knowen
to others.» Et pour Matthieu 18,17, voici cette glose : «He meaneth according
to the order that was amongs the Jewes, who had their councel of ancient and
expert men to reforme maners, and execute discipline. This assemblie
represented the Church, which had appointed them to this charge.» La glose
reprend |’interprétation calvinienne qui met en relation les mots de Jésus avec
le Sanhédrin, mais elle développe, encore plus clairement que Calvin, I’idée
que Jésus a voulu ici établir une institution semblable au Consistoire de
Geneve.

7. Difference devenue publique

C’est seulement bien apres la mort de Calvin que les divergences d’opinion
sur la discipline entre Genevois et Zurichois deviendront publiques, et ce dans
le contexte d’une querelle assez aigué qui s’est développée en Allemagne, en
Rhénanie-Palatinat, pendant les années 1560-1570. Un nouveau Prince-Elec-
teur de cette principauté avait décidé de mener son Eglise dans une direction

2

3 «Concilio, quod vocabant Sanhedrin, graece synedrion, mandatum fuisset
censuram morum et doctrinae». Cf. Calvini Opera quae supersunt omnia, t. 45,
Harmonia Evangelica, cols. 514-515, explication de la phrase «dic ecclesiaen. Cf. le
commentaire d’U. Luz, op. cit., vol. 1/3, p. 49.

% «est Seniorum consessus».



L'USAGE DE MATTHIEU 18,15-17 PAR LES REFORMATEURS 355

réformée, quittant le luthéranisme ¢troit de son prédécesseur. Son conseiller
principal dans le domaine religieux, Caspar Olevianus, qui avait fait une partie
de ses études a Genéve et qui était resté en contact avec Théodore de Béze,
avait essay¢ de persuader le prince d’établir dans son pays une vraie discipline
a la genevoise, avec usage de I’excommunication. Mais un médecin de la cour
de ce prince, Thomas Eraste, théologien amateur et bon ami de Heinrich
Bullinger, attaqua vivement les propos d’Olevianus, essayant de persuader le
prince d’éviter tout usage de I’excommunication consistoriale. Béze fit de son
mieux pour encourager Olevianus, Bullinger pour soutenir Eraste. Bullinger
écrivit méme un ouvrage entier a ce sujet, intitulé Tractatus de
Excommunicatione, et resté inédit jusqu’a nos jours 7. Dans ce traité, et dans
d’autres écrits également inédits, il insiste sur le fait que les versets de Mat-
thieu 18,15-17 ne peuvent pas ¢etre utilisés pour soutenir I’excommunication
consistoriale, mais qu’ils doivent étre compris comme un soutien en faveur des
punitions exercées par le magistrat 2%, Dans un premier temps, ¢’est Olevianus
qui gagna ce débat, les adversaires étant tombés d’accord pour ne rien imprimer
a ce sujet, et pour ne pas dévoiler de suite le désaccord existant entre les
Genevois et les Zurichois. Mais cela ne devait pas durer longtemps. Quelques
années plus tard, apres la mort d’Eraste, le deuxieme mari de sa femme prépara
I’impression a Londres, en 1589, d’un livre d’Eraste attaquant vivement la
discipline calviniste 2°. La réponse de Béze a Eraste fut par la suite imprimée
a Londres et a2 Genéve 3. Le désaccord entre Genéve et Zurich vint ainsi a
la connaissance du grand public réformé, particulierement en Angleterre ou
il contribua a envenimer les controverses entre, d’un co6té, les évéques et les
autres représentants officiels de 1'Eglise d’Angleterre, par la suite souvent
nommés «Erastiens», et, de 'autre, les réformateurs anglais dits «puritains»,
pour la plupart trés fidéles a la théologie de Calvin. Les puritains ont souvent
basé leurs réclamations en faveur d’une vraie discipline ecclésiastique sur leur
interprétation de Matthieu 18,15-17. Et les anglicans dans leurs réclamations en
faveur d’une Eglise sous le controle de I’Etat ont souvent ajouté des réponses
aux interprétations puritaines de Matthieu 18,15-17. Et ces débats se sont pour-
suivis dans les colonies anglaises de I’Amérique du Nord. Le désaccord entre
Zurich et Genéve au sujet du sens véritable de Matthieu 18,15-17 a donc eu des
conséquences de longue durée dans d’autres pays et méme sur un autre continent.

27 Cf. Panalyse de J. W. BAKER, op. cit.

28 Ibid., p. 151-152 et n. 44.

2 Explicatio gravissimae quaestionis utrum excommunicatio, mandato nitatur
divino, an excogitata sit ab hominibus ([London, Wolfe], 1589), Short Title Catalogue
n® 10511.

0 Tw. ve Biizg, Tractatus pius el moderatus de vera excommunicatione & christiano
presbyterio...v. Th. Erasti, Genevae, Le Preux, 1590. Cf. la description de F. GArDY-
A. DUFroUR, Bibliographie des ceuvres théologiques, littéraires, historiques et juridiques
de Théodore de Béze, Genéve, Droz, 1960, p. 204. Cf. aussi S.T.C. n°® 2048, London,
Norton, 1590.






	La discipline ecclésiastique vue de Zurich et Genève au temps de la réformation : l'usage de Matthieu 18, 15-17 par les réformateurs

