
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: La médecine entre Hippocrate et Jésus-Christ : médecins et patients
piétistes

Autor: Habrich, Christa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 325-342

LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET
JESUSCHRIST : MÉDECINS ET PATIENTS PIÉTISTES

Christa Habrich

Résumé

Le progrès de la science et les transformations de la médecine du XVIe
siècle qui en étaient les conséquences, réduisirent la place des concepts
traditionnels de la théorie des quatre humeurs en faveur de l'observation
scientifique du corps et de ses fonctions. On tenta de sortir de la crise qui en résulta
au XVIIe siècle en établissant cle nouvelles théories. D'une part, à travers une
hypothèse mécaniste, d'autre part à travers la théorie psychodynamique de

George Ernst Stahl. Celle-ci s 'associa avec le piétisme, répandu surtout dans
les contrées germanophones luthériennes depuis 1680. Elle mena vers une
médecine réformée établissant une harmonie entre les principes hippocratiques

et l'idée du Christ en tant que médecin.

1. La crise de la médecine au début du siècle des Lumières

J'ai choisi pour champ d'observation la période qui va de 1680 à 1750.

La médecine traversait en effet à cette époque une crise dont on peut déterminer
un certain nombre de causes : grâce aux recherches menées par les médecins
à partir du XVIe siècle, on disposait de nouvelles connaissances en anatomie
et en physiologie du corps. Que l'on pense par exemple à l'anatomie d'Andréas
Vesalius (1543) ', à la découverte de la circulation du sang par William Harvey
(1628)2, à l'expérience sur le suc du pancréas de Franciscus Da Le Boe Sylvius
et Régnier de Graaf (1664)3, aux travaux chimiques sur le sang par Johann

Baptist van Helmont et Robert Boyle 4
; ces découvertes ont remis en question

l'explication traditionnelle du principe des quatre humeurs. Ce schéma transmis

par la tradition hippocratique et galénique qui dominait la médecine

' A. Vesalius, De humani corporis fabrica libri septem, Basel. 1543.
2 W. Harvey, Exercitatio Anatomica de motu cordis et sanguinis in animations,

Frankfurt am Main, 1628.
3 R. de Graaf, Disputatio cle Natura et usu succi pancreatici, quam summo

auxiliante Ninnino sub praesidio clarissimi doctissimique viri D. Francisci de La Boe
Sylvii, Leiden. 1664.

4 J. Büttner, Ch. Habrich, Roots ofClinical Chemistry, Darmstadt, 1987, p. 8-13,
26-32.



326 CHRISTA HABRICH

générale depuis le Moyen Âge 5 était en harmonie avec la conception
chrétienne, qui postulait une unité entre le corps et l'esprit. Selon ce principe, la

fonction vitale du corps humain dépendait de l'équilibre entre les quatre
«fluides» : le sang, la bile jaune, la bile noire et le flegme. L'harmonie entre

ces quatre éléments garantissait la santé, tandis que leur déséquilibre, le

manque ou l'abondance d'un «liquide» pouvaient provoquer une maladie. Le

surplus inné d'un de ces éléments favorisait tel ou tel «tempérament» : sanguin,
cholérique, mélancolique ou flegmatique. Ces prédispositions présentaient
également un certain risque pour la santé. L'âme était considérée comme un
élément vivant et conservateur ayant des fonctions multiples, un être immortel
qui survit au corps pour l'éternité.

L'harmonie entre le corps, l'âme et l'esprit était évidente, l'âme étant
considérée comme un principe créateur et moteur du corps. Jusqu'au XVIIe
siècle, cet ordre était presque incontesté ; mais il subit alors une transformation

qui conduisit finalement à un système dualiste grâce à l'adoption de l'idée
cartésienne selon laquelle le corps humain fonctionne d'une façon mécanique,
sans l'intervention de l'âme. Entre les médecins ct les théologiens s'est alors
élevée une dispute acharnée, les uns soutenant que le coips humain fonctionne
exclusivement comme une machine réglée selon les lois de la nature, créée palla

volonté de Dieu, les autres étant convaincus que c'est l'âme qui déclenche

et dirige tous les processus de la vie. Dans la plupart des universités, on persécuta
d'abord les cartésiens, les théologiens décelant dans le système causal et mécanique

un danger d'athéisme 6
; au cours du XVIIe siècle néanmoins, l'école de

Leiden (pour ne prendre que cet exemple) développa sans contestation la médecine

mécanique et la relia à la doctrine iatrochimique du corps 7.

2. Conceptions mécanistes contre conceptions psychodynamiques

Ce conflit faisait rage dans toutes les universités du monde germanophone.
À Halle s'opposaient Friedrich Hoffmann et Georg Ernst Stahl. Tandis que
Hoffmann défendait la médecine mécanique et enseignait celle-ci avec beaucoup

de succès 8, Stahl, originaire de la Franconic pietiste, défendait une
«Theoria Medica vera» qu'il opposait sciemment à la médecine moderne basée
exclusivement sur les principes mécaniques9. Contrairement à Thomas
Browne, auteur de la Religio medici (un bestseller qui connut 74 éditions
anglaises et de nombreuses traductions) et qui s'opposait à l'athéisme natu-

5 K. E. Rothschuh, Konzepte der Medizin in Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart,

1978, p. 185-192.
6 Ibid., p. 65.
7 Ibid., p. 279-282.
8 Ibid., p. 240-249.
9 Ibid., p. 293-302.



LA MÉDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 327

ralistc en médecine 10, Stahl ne croyait pas en une conception physico-théo-
logiquc et hermétique.

Stahl - dont je ne décrirai que brièvement la doctrine - estimait l'âme
supérieure au corps, sans pour autant refuser les nouvelles découvertes dans
lc domaine du processus chimique et physiologique du corps humain, qu'il
interprétait de manière finaliste et non causale. C'est l'âme qui domine le coips
selon la volonté de Dieu, et non des lois régies par une causalité mécanique
indépendante de la Providentia Dei. Sa doctrine psychodynamique ' représentait

aussi une reprise de celle, ancienne, des tempéraments, qui ne se fonde

pas seulement sur les «humeurs», mais prend également en compte les processus

psychiques dépendants des passions et de l'esprit de moralité de l'homme.
Nous parlerons avec plus de précision de cette doctrine des tempéraments,
typique de l'école de Stahl.

Excellent chimiste, Stahl créa par son hypothèse du «phlogiston» le premier
paradigme scientifique de la chimie. Il combattait avec véhémence la

chemiatrie qui cherchait par des thérapeutiques acides ou alcalines à obtenir
une correction des corpuscules «aigus» dans le sang. Il préférait les préparations

réformistes galéniqucs, c'est-à-dire des préparations simplifiées. Il plaidait

en faveur d'un retour à l'esprit de la médecine hippocratique, qui
représentait pour les piétistes l'âge d'or de la médecine, compatible qu'elle était avec
la religion chrétienne. Cette instauratio de la médecine hippocratique, comme
dit Stahl 12, nous fait penser à l'instauratio, dont parle la Vulgate à propos du

Temple de Jérusalem l3.

3. La médecine néohippocratique et l'idée de la nature du corps,
créé par Dieu

La médecine véritable nous a été donnée par Dieu 14, lequel a conféré aux
hommes la force de la nature innée qui, seule, peut guérir. Fort de cette

10 A. Cunningham, Sir Thomas Browne and his Religio Medici in O. P. Grell et

A. Cunningham éd., Religio Medici. Medicine and Religion in Seventeenth-Century
England, Hauts.Vermont, 1996, p. 12-61.

11 Sur la vie et l'œuvre de Stahl cf. J. Geyer-Kordesch, Pietismus. Medizin und

Aufklärung in Preußen im 18. Jahrhundert. Das Leben und Werk Georg Ernst Stahls,

(Hallesche Beiträge zur Europäischen Aufklärung, Vol. 13). Tübingen, 2000. Dans le

chapitre intitulé «La théorie de la médecine de Stahl» sont également cités des disciples
de Stahl, qui étaient des médecins piétistes ; cf. J. Helm, «Das Medizinkonzept Georg
Ernst Stahls und seine Rezeption im Halleschen Pietismus und in der Zeit der

Romantik», Berichte zur Wissenschaftsgeschichte, 23 (2000). p. 167-190.
12 G. E. Stahl, De Medicina medicinae necessaria, et propositum disquisitionetn

de Natura, sensit Medico : locopensi sui Symposiaci. et. ex sua mente ad modo dictum
Medicinae instauralioiiem Fundamenti. Halle, 1702.

13 Cf. Esdras, 5.
14 G. E. Stahl, Dissertatio inauguralis de Deo. autore venie medicinae, Flaue, 1712.



328 CHRISTA HABRICH

conviction, il considérait Hippocrate comme le précurseur de la vraie médecine,

idéal de chaque médecin. Cette médecine a pour principe l'adoption d'une
thérapie qui respecte et favorise la guérison naturelle ; il ne faut en aucun cas

tenter d'intervenir dans ce processus naturel. Stahl cherche à rétablir cette

conception hippocratique '5. (Précisons que lorsqu'il est question d'«Hippocrate»,
il ne s'agit pas de l'Hippocrate historique, dont on connaît à peine la biographie,
mais de l'œuvre de l'auteur anonyme du Corpus hippocraticum, contenant plus
de 60 livres transmis à la postérité)l6.

Le fil conducteur du médecin redevenait la nature en tant que création

divine, comme la comprenait Johann Arndt dans le dernier de ses Quatre livres
du vrai Christianisme ; une création qui, tout en ayant souffert du péché

d'Adam, est demeurée substantiellement dans la condition originelle. Le
déroulement naturel de la maladie était celui voulu par Dieu, la nature agissant

comme principe bienfaisant dans le corps sans l'intervention du médecin. La
tâche du médecin se réduit à favoriser sensiblement ce processus : medicus

minister naturae et Dieu est ainsi le créateur de la médecine.
Stahl n'acceptait qu'une vérité : celle donnée par Dieu. Elle seule est

valable en médecine lorsqu'il s'agit de trouver le chemin de la guérison. Le
médecin ne doit respecter que cette vérité, il ne doit pas se laisser influencer

par des tendances obscures, trompeuses, superstitieuses ou malhonnêtes 17.

Dans son œuvre principale, c'est à peine si Stahl aborde les aspects religieux.
Dans ses dissertations, par contre, il a davantage souligné ses principes médicaux
basés sur la volonté de Dieu et justifiés par une exégèse biblique l8. On y lit que
le médecin ne doit jamais se détourner de la volonté de Dieu, seul principe de

guérison. Stahl se base pour son éloge de la création de Dieu sur Sagesse 11,21 :

«Mais tu as tout réglé avec mesure, nombre et poids». Il loue avec emphase la

sagesse de Dieu et la beauté de la nature 19. Dieu seul entre en ligne de compte
dans son discours ; on ne trouve aucune trace de la religiosité spécifiquement
pietiste autour de Jésus. Ceci est différent chez ses élèves 20.

15 J. Helm : «'Quod naturae ipsae sint morborum medicatrices". Der Hippo-
kratismus Georg Ernst Stahls », Medizinhistorisches Journal, 35 (2000), p. 251-262.

16 T. Rütten, «Hippokrates» in W. Eckart, Ch. Gradmann (éd.), Àrztelexikon. Von

der Antike bis 20. Jahrundert, München, 1995, p. 187-189.
17 G. E. Stahl, Dissertatio de medicina medicinae curiosae, Halle, 1714, p. 61.
18 «Divinae veritatis esse debent, quaecumque usum salutarem pollicentur. Una est

veritas; pauca, ex infinitis alienis, vera sunt : haec sufficiunt. His potire, utere, fruere :

sequere agricolam Evangelicum, qui deprehenso in agello thesauro, omnia sua vendidit,
ilium emit. Dum autem, quod unum necessarium est, ad Deum haec refers, ab ilio
munificentissimo auferre debitur.» (G. E. Stahl, Lettre à Johann Franz Donzelina de
Genève, disciple de Stahl et répondant de la dissertation, citée ci-dessus note 17,

appendix).
G. E. Stahl, Disputatio de Passionibus animi corpus humanum varie

alterantibus, Halle, 1719, p. 3.
20 Cf. par ex. Ch. Habrich, «Zur Ethik des pietistischen Arztes im 18. Jahrhundert»

in W. Kaiser, A. Völker éd., Ethik in der Geschichte der Medizin und Naturwissenschaft



LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 329

4. «Medicina practica» et «praxis pietatis»

Inspiré par Philipp Jakob Spener et August Hermann Francke, Stahl devint

par ces idées réformistes le professeur de la plupart des médecins piétistes. Il
a conseillé Francke pour les soins infirmiers dans l'hôpital fondé par lui et

s'occupait de la surveillance médicale dans le cadre de l'enseignement
clinique21. Lorsqu'ils se vouaient aux études de médecine, les élèves de la
fondation de Francke donnaient leur préférence à l'école de Stahl. Stahl exigeait
dans sa dissertation De Vita que le médecin guérisse au lieu d'établir des

théories 22. Conformément à la praxis pietatis qui visait à la piété vécue et non
aux discours théologiques, tous les médecins piétistes se sont concentrés sur
la médecine pratiquée et collectionnaient des histoires de la maladie en
cherchant à travailler dans le respect de chaque patient en son individualité.

Cette accentuation de l'aspect pratique leur attirait souvent le reproche
d'être hostiles à la science. Selon l'exigence pietiste de «vie simple», c'est-
à-dire une vie modeste sans luxe ni relâchement, centrée sur la dévotion et le

renoncement aux plaisirs temporels, la thérapie des médecins piétistes était
définie par la simplicité. On administrait d'abord un régime diététique qui
évitait boissons enivrantes et mets raffinés auxquels on préférait une alimentation

«naturelle». On donnait ensuite au malade des remèdes qui tenaient

compte de son tempérament et favorisaient la guérison naturelle tracée par
Dieu. Satisfaire aux désirs des gens de la Cour en prescrivant des cures rapides
et des médicaments de luxe était considéré comme un péché. Tous les médecins

piétistes influencés par Stahl refusaient de prescrire de fortes purges, des

médicaments favorisant la transpiration ou les vomissements trop importants, l'opium
et l'écorce de Chine entravant par trop le déroulement naturel de la maladie 23.

On préférait à tout cela des préparations à base de plantes, de sels, surtout du

salpêtre, des infusions et des mixtures de toutes sortes. Le réconfort de l'âme par
la prière et la consolation étaient prioritaires. Toute maladie était considérée

comme un message de la volonté de Dieu pour le salut et la renaissance de l'âme.

August Hennann Francke classait les malades en deux catégories : ceux
qui n'étaient pas encore au stade de la régénération (les non «réveillés») et ceux
qui étaient déjà proches de l'état de grâce, l'état dit de «l'homme nouveau». Les

premiers devaient accepter la maladie comme une punition de leurs péchés ct
se repentir ; les autres devaient supporter la souffrance en la considérant

(Wissenschaftliche Beiträge der Martin Luther-Universität Halle-Wittenberg 1985/55
[E 77]), Halle, 1985, p. 69-83.

21 W. Kaiser, «Das hallcsche Collegium clinicum und seine Ausstrahlung auf die
medizinischen Unterrichtsformen im 18. Jahrhundert» in E. Donnert éd., Europa in der
frühen Neuzeit. Festschrift für Günter Mühlpfordt, vol. 5, Aufklärungs in Europa, Köln-
Weimar-Wien 1999. p. 419-431 ; ici : p. 423.

22 G. E. Stahl, Dissertatio inaiigiiralis de vita. Halle, 1701, p. 4.
23 Ch. Habrich. «Therapeutische Grundsätze pietistischer Ärzte des 18.

Jahrhunderts», Beiträge zur Geschichte der Pharmazie 31 (1982), p. 121-123.



330 CHRISTA HABRICH

comme une visitation de Dieu pour approfondir leur foi et rapprocher leur âme

du Christ 24. C'est pour cette raison que Francke a employé dans son hôpital
des étudiants en médecine ct en théologie qui assistaient les malades

physiquement et psychiquement 25. On s'efforçait d'abord de soigner l'âme du

malade, la guérison du corps occupant une place subordonnée. Francke
s'entourait aussi de conseillers qui n'étaient autres que des médecins inspirés par
le piétisme. Parmi eux se trouvaient Stahl, Christian Friedrich Richter, Christian

Sigismund Richter et Johann Juncker. Les préparations alchimiques
provenant de la pharmacie de son orphelinat étaient très connues - l'essentia
dulcis (aurum potabile) surtout. Ces préparations représentaient par ailleurs un
revenu considérable parce qu'on les expédiait aux médecins et aux patients
piétistes du monde entier. Les histoires de guérisons presque miraculeuses
causées par l'essentia dulcis ont été imprimées et éditées. Les remèdes secrets
de l'orphelinat de Halle sont des préparations alchimiques traditionnelles

comme on en utilisait depuis Paracelse. Ils ne répugnaient pas à Stahl, qui
refusait la chemiatrie particulièrement dans son expression mécaniste. Il faut

souligner que la plupart des médecins piétistes se sont servis de l'alchimie
avant d'y renoncer, comme lc montre l'exemple de Johann Samuel Cari 26 qui
la considérait comme un art «surnaturel» et craignait la séduction de l'or.
Cari27, disciple favori de Stahl, était un pietiste radical et séparé de l'Église
luthérienne. Il était un ancien de la «Communauté de la vraie inspiration» de

Büdingen et exerçait en qualité de Médecin de la Cour des Comtes de Yscnburg
et de Stolberg, plus tard de Wittgenstein à Berleburg. Il est en outre l'auteur
d'un livre de piété, la Medicina mentis, qui fournit une méthode de régénération
de l'âme par Dieu à partir des évangiles de saint Marc et saint Luc 2S.

5. Les influences de l'alchimie sur la médecine pietiste

Beaucoup de piétistes étaient attirés par l'alchimie influencée par la
théosophie biblique et cabalistique de Heinrich Khunradt 29, Jakob Böhme et leurs

24 J. Helm, «Der Umgang mit dem kranken Menschen im Halleschcn Pietismus des

frühen 18. Jahrhunderts». Medizinhistorisches Journal 31 (1996). p. 67-87 ; ici : p. 70-72.
25 J. Helm, «"Kindcr-und Lehrkrankenhaus" im frühen 18. Jahrhundert? Die

Einrichtungen zur Krankenfürsorge in den Franckcschcn Stiftungen». Medizinhistorisches

Journal 33 (1998), p. 107-141 ; ici : p. 129-130.
26 Ch. Habrich, «Alchemie und Chemie in der pietistischen Tradition» in

H. G. Kemper, H. Schneider éd., Goethe und der Pietismus, (Hallesche Forschungen
vol. 6), Halle-Tübingen, 2001, p. 45-77 ; ici : p. 64-73.

27 Ch. Meyer-Habrich, «Untersuchungen zur pietistischen Medizin und ihrer
Ausprägung bei Johann Samuel Carl (1677-1757) und seinem Kreis. Medizinische
Habilitationsschrift», München. 1981 [dissertation dactylographiée].

"8 J. S. Carl, Medicina mentis durch Wiederbringung zu dem Leben Gottes aus
Marco und Luca, Berleburg, 1734.

29 H. Khunrath, Amphitheatrum sapientiae aeternae, Hamburg, 1595.



LA MÉDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 331

successeurs Oswald Croll, Jane Lead et John Pordage. Panni les ancêtres de

l'alchimie figurent, outre Salomon et Hennés Trismégiste, Moïse lui-même,
qui, après avoir brûlé le veau d'or, avait préparé un aurum potabile et l'avait
réduit en poudre ; il le fit boire aux enfants d'Israël après l'avoir dissous dans
l'eau (Exode 32,20). On espérait par ces méthodes alchimiques trouver des
remèdes particulièrement efficaces. L'Histoire des Églises et des hérétiques
de Gottfried Arnold mentionne beaucoup de ces auteurs hermétiques qui
s'efforçaient de conformer leur traitement à la volonté de Dieu. Parmi ces adeptes
figurent autant de médecins que de théologiens. Friedrich Christoph Œtinger,
pour ne prendre que cet exemple, en fait partie. 11 travaillait au laboratoire et
guérissait à l'aide de préparations alchimiques, à l'instar du théologien
Melchior Douzeaidans 30qui, chassé de France, a été accueilli à Offenbach et
à Francfort/Main par les «inspirés». Il avait noué des liens avec le Comte
Nikolaus Ludwig Zinzendorff, Johann Konrad Dippel, Johann Samuel Cari et
Johann Christian Senckcnberg3 ', avant de devenir attaché à la Cour de

Büdingen. Douzeaidans était l'auteur d'un ouvrage de méditation très apprécié

par les piétistes : le Mystère de la Croix 32. Bien qu'il n'ait pas étudié la

médecine, il soignait le Comte Ernst Casimir de Ysenburg-Biidingen avec des

remèdes qu'il préparait lui-même. Il considérait son activité médicale comme
particulièrement bénie par Dieu, ce qui a provoqué un véritable scandale dans

la communauté religieuse. Johann Samuel Cari, qui fut avant lui le médecin
du comte, a violemment combattu celui qu'il considérait comme un parfait
dilettante 33. Voici quelques passages des lettres de Douzeaidans adressées au

comte que j'ai récemment trouvées aux Archives de Büdingen :

Je reçois à ce moment la haute grace de la lettre de Vôtre Excellence, par laquelle
Elle m'ordonne de Lui envoier les remèdes, dont nous convimes me ces jours passez,
pour Son incommodité : Les voici, Monseigneur, avec l'ordre de l'usage et la Dieté
à y observer.

Comme nous allons entrer dans l'equinox, il serait bon d'attendre 6 ou 8 jours après,

pour en commencer l'usage et ils auront plus d'effet34, si V. E. devant la saignée

30 Œtinger le cite sous le nom de «Dousendan» dans son livre [Elias Artista
Hermetica], Das Geheimniß von dem Salz, als dem edelsten Wesen der Natili-, [Stuttgart]
1770, p. 57. Il souligne que Douzeaidans estime lc sel comme «Arcanum mysticum».

31 Ch. Habrich, «Mediziner und Medizinisches am Hofe des Grafen Casimir zu
Sayn-Wittgenstein (1687-1741)», Beiträge zur Geschichte der Pharmazie 35 (1983),
p. 138-144; ici: p. 142-143.

32 [M. Douzeaidans], Mystère cle la Croix, Homburg vor der Höhe. 1732. Dans ce

livre de piété la croix est expliquée d'une façon alchimique et hcrmetico-cabalistiquc
sur la base d'Ecclésiastique, 43, qui loue les astres dans l'ordre établi par Dieu. Sur
l'auteur et l'influence de son livre sur les piétistes radicaux, cf. M. Douzetemps. Le

Mystère cle la Croix. R. Breymayer éd., Milano, Arche. 1975. Comptes rendus : Arles
2 (1984). p. 49-58. R. Breymayer, «Ein radikaler Pietist im Umkreis des jungen Goethe :

Der Frankfurter Konzertdirektor Johann Daniel Müller alias Elias / Elias Artista (1716-
1785)», Pietismus und Neuzeit. 9 (1983), p. 180-237 ; ici : p. 193-195.

33 Ch. Habrich, «Mediziner und Medizinisches», art. cit., p. 142-143.
34 Ici s'exprime son concept thérapeutique, basé sur l'astrologie.



332 CHRISTA HABRICH

prend un leger Purgatif. Ensuite d'abord après la saignée, V. E. peut prendre tous
les jours deux de ces Poudres blanches, l'une au matin dans du Thée, surlaquelle
Elle pourra, si Elle veux (car il n'est point absolument necessaire) faire une
transpiration au lit : l'autre au soir en allant coucher, dans une Emulsion des quatre
semences froides, surquoy Elle en boira un verre. Les autres se prendront dans ce
même ordre et manière les autres jours suivans.

Après cela V. E. pourra commencer, quand Elle voudra, même pendant le tems de
la chasse, qui est un tems propre à la commotion, à se servir de la Tinture
Balsamique, le matin dans la même Emulsion des quatre semences froides, chauffée

pourtant ; surquoy Elle pourra boire le Thée une demie heure après. Le Soir la même
Tinture Balsamique dans la même Emulsion, mais froide. La Dose de cète Tinture
à la fois est de 15 à 20 gouttes.

Ensuite V. E. aiant plus de repos au Logis, Elle commencera à loisir l'usage du
Beaume Astral35, qui a des effets aussi doux et bénins, que merveilleux [...] après
j'espère par la grace du Seigneur, je souhaite très instamment, que Elle soit toutàfait
et radicalement délivrée du mal, qui l'a attaquée depuis 4 années [...]36.

Par celle, dont Vôtre Excellence me fait la grace du 26 du courant, j'apprens avec
une joie très singuliaire les bons effets du Beaume Astral, dont la continuation m'en
fait espérer encore des meilleurs, sachant par experience les benedictions, qu'il a

plû au Souverain Médecin d'y répondre jusqu'à cète heure, dans des différentes et
très grieves indispositions c'est pour quoy si Vôtre Excellence en a besoin d'une
nouvelle phiole, j'aurais l'honneur de l'en servir dans le tour [...]37.

6. Maladie et guérison : témoignages

Du fait de la distance géographique qui séparait les adeptes de Stahl de
leurs médecins, le traitement par correspondance était fréquent dans les cercles

piétistes. Stahl lui-même fut consulté par des amis de August Hermann
Francke ; les lettres de Stahl adressées au baron von Canstein contiennent entre
autres des conseils pour d'autres nobles, parmi lesquels le général prussien
Gneomar von Natzmer. Canstein attendait avec une grande impatience une
consultation par correspondance pour Philipp Jakob Spener qui était atteint
d'une maladie mortelle et se défiait des méthodes rationalistes du médecin
traitant, qui n'était personne d'autre que son propre fils, Christian Maximilian
Spener. Compte tenu des descriptions de la maladie, qui lui venaient de Berlin,
Stahl lui avait proposé une thérapie plus efficace que celle du jeune Spener 38.

35 Préparation alchimique secrète.
36 Lettre du 20 septembre 1728 (Archiv Fürst zu Ysenburg und Büdingen, dossier

Graf Ernst Casimir).
37 Lettre du 31 décembre 1728 (Archiv Fürst zu Ysenburg und Büdingen, dossier

Graf Ernst Casimir).
38 Ch. Habrich, «Pathographische und ätiologische Versuche medizinischer Laien

im 18. Jahrhundert» in W. Eckart, J. Geyer-Kordesch (éds), Heilberufe und Kranke
im 17. und 18. Jahrhundert. (Münstersche Beiträge zur Geschichte und Theorie der
Medizin, vol. 18), Münster, 1982, p. 99-123 ; ici : p.106.



LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 333

Les développements relatifs à la médecine ne sont pas rares dans la
volumineuse correspondance de Gerhard Tersteegen. Pour nos recherches, nous nous
sommes servis de ses lettres manuscrites ; les lettres imprimées constituent en
effet des livres de piété et ne contiennent que partiellement ou pas du tout les

thèmes qui nous intéressent ici au premier chef. Tersteegen, qui servait de médecin
et de phannacien amateur à ses amis et aux pauvres, a prodigué de nombreux
conseils par lettre, dans lesquelles ne manquait jamais quelque paragraphe
consacré à ses propres souffrances. Nous disposons ainsi d'une autopathographie
complète de Tersteegen, dont l'intérêt n'est pas tant médical que religieux. C'est
ainsi qu'on passe sans transition d'un paragraphe «spirituel» à des remarques
d'ordre corporel ; témoin cette lettre du 24 août 1764 :

[...] à savoir la purge, la fièvre et les douleurs de la colique (les dernières par
alternance) ont duré environ 8 jours jusqu'au 18 du mois, comme la prise de 9 pilules
de polychrest me semblait faire du bien par la grâce de Dieu. J'ai dû vomir la
rhubarbe [...]. Maintenant je semble aller mieux [...]

En dehors de différentes histoires de maladies concernant d'autres personnes,

Tersteegen transmet en 1766 à un ami l'information suivante : il a mal
à la tête et aux dents, et loue l'effet d'un bandage hernie hollandais qui s'avère
bien plus efficace que celui d'un fabricant de Mülheim.

[...] le travail de son confrère hollandais dépasse le sien 20 fois. Personne n'a appris
ce que j'ai enduré. Les intestins sortaient d'une longueur de 2 à 3 poings du corps
torturé d'immenses douleurs 39.

Les passages des lettres de Tersteegen qui traitent des questions médicales

sous un éclairage religieux sont liés aux rapports sur les guérisons par l'essentia
dulcis. Ceux-ci, au nombre de 200, sont des descriptions de maladie éditées,
dont l'authenticité est certifiée par Richter. Elles sont partiellement incorporées
dans son livre Kurtzer und deutlicher Unterricht qui servait dans les cercles

piétistes de précis pour médecin autodidacte40. Selon Richter41, disciple de

Stahl, qui a été «désigné par Dieu pour proclamer la science de la nature», la

guérison des malades dépend uniquement de la volonté de Dieu ; l'harmonie
avec Lui donne une force énorme. Richter voyait dans la conception «anima/
natura» de Stahl une relation avec l'âme qui devait être guérie par Dieu, car

39 Ibid., p. 108. Sur le rôle de Tersteegen pour les cercles piétistes, cf. Ch. Habrich,
«Zur Bedeutung medizinischer Bemühungen im Wirken Gerhard Tersteegens» Medizin-
historisches Journal 12 (1977), p. 263-279 ; Ead., «Heilkunde im Dienst der Seelsorge
bei Gerhard Tersteegen» in M. Kock (éd.), Gerhard Tersteegen Evangelische Mystik
inmitten der Aufklärung (Schriftenreihe des Vereins für Rheinische Kirchen-geschichte,
vol. 126), Köln, 1997, p. 161-180.

40 Ch. F. Richter, Kurtzer und deutlicher Unterricht von dem Leibe und natürlichen
Leben des Menschen, Halle, 1705.

41 Concernant la vie et l'œuvre de Richter, cf. E. Altmann, Christian Friedlich
Richter (1676-1711). Arzt. Apotheker und Liederdichter des Halleschen Pietismus
(Arbeiten zur Geschichte des Pietismus, vol. 7), Witten, 1972.



334 CHRISTA HABRICH

une âme de pécheurs dérègle l'ordre divin à l'intérieur du corps 42. Richter a

soutenu sous la direction de Stahl une Exercitatio academica concernant la

guérison des maladies par la force innée de la nature 43. Par ailleurs, il vantait
les mérites des médica-ments de Halle. Bien que ses rapports sur les guérisons
se montrent d'une qualité et d'une exactitude très inégales, leur comparaison
avec le manuscrit ajouterait un chapitre important à l'histoire de la médecine.
Même si le manque de méthode est évident, il s'agit de la première «expérience
clinique» d'un médicament (une solution contenant de l'or en particules
colloïdales), qui a été testé sur un nombre important de patients 44. Nous nous
limiterons ici à quelques exemples pour expliquer ces pathographies. Bien que
la majorité des descriptions de maladie ait été imprimée dans l'anonymat le

plus complet, certains patients tenaient absolument à signer de leur nom pour
témoigner de leurs convictions médico-religieuses, convaincus de la force
divine inhérente aux médicaments de Halle. Ces préparations de la pharmacie
de l'Orphelinat, surtout la fameuse essentia dulcis (qui en était la panacée),
étaient très appréciées par les piétistes d'Europe ainsi que par les missionnaires
et les communautés piétistes en Amérique du Nord 45. Stahl ne pouvait
concevoir que des préparations à base d'or constituent le remède universel 46.

Le cas le plus connu et le plus précis parmi les rapports sur l'essentia
dulcis a été publié par Richter, lequel a d'abord respecté l'anonymat du patient,
avant de dévoiler son identité : il s'agissait en fait d'une patiente, Mademoiselle

von Dallwig de Kassel. Elle a envoyé à Halle une «pathobiographie» minutieuse

qui couvre la période allant de sa septième à sa quarante-septième année.

On peut déduire de ce rapport méticuleux (qui ne néglige aucun détail, n'oublie
aucune cure, décrit la souffrance avec un réalisme extrême) qu'elle a

probablement été atteinte d'une tuberculose pendant sa jeunesse, mais qu'elle avait
aussi une certaine tendance hypocondriaque. Après avoir été alitée pendant une
année durant laquelle elle pouvait à peine bouger à cause d'une jambe paralysée
et raccourcie, elle fut guérie par l'essentia dulcis en l'espace d'un petit nombre
de semaines. Sa guérison est décrite en ces termes :

Lc 19 septembre, dans la nuit à 10 h, elle a d'une façon surprenante ressenti un
allongement doux de la moitié droite de son corps paralysé, ce qui l'a plongée dans

une grande perplexité ; le lendemain matin, à la gloire de Dieu et de sa toute
puissance, sa jambe, son bras et les autres membres tout comme son dos se sont
trouvés redressés et mieux que jamais auparavant [...]47.

42 J. Helm, «Das Medizinkonzept Georg Ernst Stahls», art. cit.. p. 171-173.
43 G. E. Stahl, Exercitatio academica cle Sensu Naturae circa curationes

incongruas et de noxa exinde proveniente. Halle, 1706. La nature est considérée comme
«conservatrix» du corps (p. 6).

44 Ch. Habrich, «Pathographische und ätiologische Versuche», art. cit., p. 109.
45 R. Wilson, Pious Traders in Medicine. A German Pharmaceutical Network in

Eighteenth-Century North America, Pennsylvania, 2000.
G. E. Stahl, Dissertatio inaiiguralls De mullltiidinis remediortan abiisu.

Bartholdus Wichers resp. anno 1708, Halle, 1723, p. 28-31.
47 Ch. Habrich. «Pathographische und ätiologische Versuche», art. cit., p. 110-111.



LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 335

7. Introspection et connaissance de soi-même pour l'interprétation
de la maladie des patients croyants

Contrairement à Richter qui attribue ce succès sensationnel à Y «essentia
dulcis», Johann Samuel Cari exprime, certes longtemps après la mort de son
ami et sans citer le nom de Richter, de fortes réticences quant au succès réel
de cette guérison, soupçonnant la tendance hypocondriaque de la patiente. En
sa qualité de praticien, Cari était très sensible aux cas d'hypocondrie. Médecin
à la Cour, il était particulièrement bien placé pour observer quotidiennement
de tels cas... Non sans humour, il publie les «species facti» qu'un patient en

quête de conseil lui avait envoyés, lesquels contiennent l'étiologie et la

pathographie d'un mal rare : cet homme pieux était obligé de «ruminer»
comme un animal les mets et les boissons Après lecture de cette description
minutieuse de la maladie du «ruminant», fort du constat selon lequel les

prédispositions à la rumination n'étaient pas prévues dans l'anatomie humaine,
Cari en conclut que le malade devait souffrir d'hypocondrie. Effectivement,

peu de temps après, lc malade était guéri 48.

La popularité du savoir médical au XVIIIe siècle a sans aucun doute
favorisé l'hypocondrie. Le registre détaillé de l'œuvre populaire très appréciée
de Friedrich Christian Richter offre à celui qui veut déterminer lui-même sa

maladie un abondant matériel. Malgré tout, l'autodidacte éclairé a trouvé à

travers une initiative individuelle raisonnable des mesures adaptées pour
recouvrer la santé. Pour un pietiste, le meilleur moyen pour se connaître soi-
même était l'analyse exacte de son propre tempérament. Il nous faut à ce propos
mentionner une œuvre, celle d'un homme que l'on peut qualifier de fils par
excellence de cette époque pietiste. Il s'agit d'Adam Bernd, qui pouvait se

vanter d'une certaine célébrité au XVIIIe siècle (de fait, on parlait encore de

lui au XIXe), laquelle est due à ses «descriptions de la vie» et qu'il conserva
même après qu'on se fut passé de ses services de prédicateur à l'église Saint-
Pierre à Leipzig à cause de son «mélodianisme»49. Son autobiographie est

consciemment rédigée sur le modèle de la pathobiographie d'un homme qui
souffrait d'une maladie physique et psychique qu'on connaissait mal. Le but
de l'autobiographie de Bernd était de montrer aux sujets atteints d'un
tempérament mélancolique comment se sortir d'un mal hypocondriaque. Cette

méthode ne consiste pas à donner une explication et à lutter contre le mal

physique et psychique comme les préconisent les pauvres «Milzbrüder und -

Schwestern» (Carl), mais tout simplement à avoir la foi. Bernd refuse tout
traitement rationaliste des différents stades de la maladie, au profit d'une thérapie
exclusivement religieuse. Certes, le diable n'intervient plus en tentant sa victime
mais en dérangeant l'état psychique du sujet pour le faire douter de l'amour en

48 Ibid., p. 111.
49 Le terme fut déduit du pseudonyme «Christianus Melodius» de Bernd qu'il avait

choisi pour la publication de son livre hétérodoxe Einfluß der göttlichen Wahrheiten
in den Willen und das ganze Leben des Menschen.



336 CHRISTA HABRICH

Dieu. Les mécanismes psychosomatiques s'expliquent selon un principe dualiste

: d'une part l'imagination provoque des sensations physiques ; les troubles

physiques et organiques provoquent des maux de l'âme et de l'esprit d'autre part.
La rate est, pour ainsi dire, le «moraliste» le plus agressif sur la terre 50.

Depuis 1695 la conscience qu'a Bernd de ses péchés provoque chez lui
des troubles psychiques qui le plongent dans une profonde mélancolie ; il ploie
sous le fardeau d'idées obsessionnelles et suicidaires. La description qu'il
donne de ces états est extrêmement précise : on y apprend tout de ses diverses
somatisations. Il tâche d'identifier sa maladie à l'aide de dictionnaires
scientifiques. Son besoin de raconter ses souffrances à des médecins compréhensifs
s'accentue. Ce qu'il attend d'eux est plutôt une confirmation de sa souffrance

qu'une guérison à proprement parler. Pour parvenir enfin à une certitude, Bernd

espère par-dessus tout qu'un «certain médecin connu à Halle» reconnaisse sa

souffrance. Il s'était plongé dans l'œuvre du «Docteur Richter», «un médecin

qui me convient», et avait plus particulièrement étudié sa Dispute au sujet de

la fièvre hectique. Ainsi paré, il entreprit le voyage à Halle chez Stahl, muni
d'une liste des «signa morbi» (signes de maladie) et le pria de lui donner un
conseil médical («consilium medicum»). La déception fut grande, lorsque Stahl
dit que ces signes n'avaient rien d'inquiétant, qu'il lui suffirait de se faire
saigner, prendre ses pilules et se servir de sa poudre rouge. Bien que Bernd
ait mis en avant les symptômes de la fièvre hectique que Stahl avait lui-même
identifiés dans sa dispute, ce dernier ne s'est pas laissé impressionner. Il est

tout bonnement inconcevable pour Bernd que ce grand médecin refuse de

reconnaître la maladie qu'il a lui-même décrite. Il faut dire que le médecin en

question a vite compris que les souffrances du patient étaient l'effet exclusif
d'un état psychique et qu'il s'est bien gardé de se laisser induire en erreur par
la ressemblance étonnante des symptômes. Ajoutons que Bernd a atteint l'âge
de 72 ans malgré sa maladie 5 '.

8. «latrothéologie» en tant que synthèse entre la Bible et la médecine

Songeons également à Michael Alberti52, théologien et médecin encore
très imprégné de la conception médiévale du rôle du médecin, selon laquelle
le traitement des malades répond à une mission confiée par le Christ (Matthieu

10,1-8). Influencé et protégé par Francke et Stahl, il a rédigé plusieurs
thèses soutenues à l'Université de Halle qui traitent de la relation entre le

médecin et le patient et présupposent, dans le sens de l'esprit pietiste, un lien
étroit entre la croyance et la médecine : De medicinae et doctrinae moralis nexu

50 A. Bernd, Eigene Lebensbeschreibung, Leipzig, 1738, p. 295-303.
51 Ch. FIabrich, «Pathographische und ätiologische Versuche», art. cit., p. 113-115.
52 Sur la personnalité et l'œuvre de Michael Alberti, cf. W. Kaiser, A. Völker éds,

Michael Alberti (1682-1757) (Wissenschaftliche Beiträge der Martin-Luther-Universität
Halle-Wittenberg (1982/4 T 44), Halle, 1982.



LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 337

(1714), De therapia morborum morali (1717), De conscientia medica (1724),
De confessione aegri erga medicum (1724). Selon l'Ecclésiastique 38,1-15 53,

l'activité médicale est une évidence :

Au médecin rend les honneurs qui lui sont dus,
en considération de ses services,
car lui aussi, c'est le Seigneur qui l'a créé.
C'est en effet du Très-Haut que vient la guérison
comme un cadeau qu'on reçoit du roi.
La science du médecin lui fait porter la tête haute,
il fait l'admiration des grands.
Le Seigneur fait sortir de terre les simples
l'homme sensé ne les méprise pas.
N'est ce pas une baguette de bois qui rendit l'eau douce,
manifestant ainsi sa vertu
C'est lui aussi qui donne aux hommes la science,

pour qu'ils se glorifient de ses œuvres puissantes.
Il en fait usage pour soigner ct soulager ;

le pharmacien en fait des mixtures.
Et ainsi ses œuvres n'ont pas de fin
et par lui le bien-être se répand sur la terre.
Mon fils, quand tu es malade, ne te révolte pas,
mais prie le Seigneur et il te guérira.
Renonce à tes fautes, garde tes mains nettes,
de tout péché purifie ton cœur.
Offre de l'encens et un mémorial de fleur de farine
et fais de riches offrandes selon tes moyens.
Puis aie recours au médecin, car le Seigneur l'a créé, lui aussi,
ne l'écarté pas, car tu as besoin de lui.
11 y a des cas où la santé est entre leurs mains.
À leur tour en effet ils prieront le Seigneur,
qu'il leur accorde la faveur d'un soulagement
et la guérison pour te sauver la vie.
Celui qui pèche aux yeux de son Créateur,

qu'il tombe au pouvoir du médecin ^4.

Alberti élabore une éthique de la relation entre le médecin et le patient,
basée sur l'exigence hippocratique telle que Stahl l'a comprise et dont il pense
qu'elle a son fondement dans la Bible, les ecclésiastiques et les théologiens
piétistes. Le médecin et le patient doivent honorer Dieu ensemble dans l'amour
et l'honnêteté chrétienne, être constamment à la recherche de la volonté de

Dieu, lui obéir par une thérapeutique naturelle et accepter dans l'humilité soit
la guérison, soit la mort. Dans la dissertation De conscientia medica Alberti
commence avec un rappel de 2 Corinthiens 1,12 : «Car ce qui fait notre gloire,
c'est ce témoignage de notre conscience, que nous nous sommes conduits dans

53 Ce passage de la Bible est imprimé comme devise sur le frontispice des thèses
citées.

54 Cf. aussi Ps 107,17-20 et Jn 5,14.



338 CHRISTA HABRICH

le monde, et surtout à votre égard, avec sainteté et pureté devant Dieu, non

point avec une sagesse charnelle, mais avec la grâce de Dieu». Alberti se tourne
ensuite vers Spener : «De la façon dont une bonne conscience et la sérénité

qui en découle adoucissent toute la vie et nous font oublier toute misère et

tristesse, de la même façon c'est une immense souffrance lorsqu'on conçoit

que la conscience est en état d'inquiétude et que nous sommes tenaillés par
les remords.» 55

Alberti poursuit sur un axiome de la médecine pietiste : «Au contraire, Dieu
étant le créateur de la médecine, celle-ci ne doit pour cela contredire en rien
la conscience»56. Et c'est pourquoi tout ce qui, dans la médecine, peut blesser

la conscience en s'opposant à l'ordre établi par Dieu, doit être évité, surtout
dans la thérapeutique ; et il cite les dissertations de Stahl : De therapia sani
corporis et De Deo, autore verae medicinae. S'il ne veut pas aller à l'encontre
de sa conscience, le médecin doit prendre ses décisions en se conformant à

la création et aux commandements de Dieu 57. Chez Alberti l'argumentation
théologique et biblique est beaucoup plus pertinente que chez Stahl58.

Un médecin est souvent tenté d'agir contre sa conscience, mais il n'est pas
possible de séparer la médecine de la vérité de Dieu. Le matérialisme surtout
est un grand danger, qui menace de porter atteinte à la foi dans la «Providentia
Dei». L'âme n'est pas un «principe vital», ni une matière ; elle est créée par
Dieu comme force créatrice du corps 59. L'assimilation du corps à une machine
est un «falsissimum theorema». Un médecin pieux doit résister au cartésianisme

et suivre la tradition hippocratique ainsi que la Bible selon la sagesse
de l'Ecclésiastique 34,20, et le rappel de Romains 1,25 60. Alberti cite encore
Spener : «Un malade croyant, bien qu'il ne mise pas son espoir sur le médecin,
ne méprisera pas cet ordre établi. Mais il s'en servira sous peine d'agir à

nouveau dans l'arrogance et lc blasphème. Mais lorsque la confiance règne,
il se sert des médicaments tout en sachant que ce ne sont pas les médicaments
en soi qui soignent, mais ils soignent seulement par la grâce de Dieu ; ct

lorsqu'ils soulagent, c'est seulement par la force divine qu'ils agissent, car c'est
Dieu qui a donné sa bénédiction à la guérison»61. Alberti exige que le médecin

55 M. Alberti, Dissertatio inaugiiralis medica De Conscientia Medica. Theoclorus
Ancheas Müller resp., Halle, 1724, p. 4.

56 «Imo cum Deus author Medicinae sit, propterea minime conscientiac contrarietur».
57 Ibid., p. 5-6.
58 C'est pourquoi pour Rothschuh, Konzepte der Medizin, cit., p. 67-70, Alberti

est le représentant typique de la «iatrothéologie» du XVIIIe siècle. Cf. par exemple les
titres des thèses d'Alberti comme Specimen medicinae theologlcae, Halle, 1726, ou De
convenientia medicinae cum theologia practica, Halle, 1732.

59 Comme le dit Stahl, Disputatio de passionibus, cit., p. 16 : «Anima sibi ipsi
fabricat corpus, id nutrit ct omnia in ct cum eo propter certum fmem agit, quamvis
interdum a fine aberret».

60 M. Alberti, Dissertatio inauguralis medica De Conscientia Medica, cit., p. 18-
21, 28-29.

61 Ibid., p. 31.



LA MÉDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 339

veille à ne pas oublier ni mépriser la bénédiction de Dieu. Il doit avoir foi dans

le créateur plus que dans la créature. La simplicité est de mise dans les

traitements, et on doit éviter des cures «par force» ou risquées, selon l'exemple
de Hippocrate : «Il faut que lc médecin soit avant tout un homme de prière
pieux et consciencieux» 62. Alberti reprend également l'encouragement que
Spener adresse aux médecins : «Il est recommandé à un médecin chrétien en
dehors de sa thérapeutique de convaincre son patient de se tourner vers Dieu
duquel dépend tout l'effet des médicaments prescrits» ; et Spener, en théologien

et partisan de Stahl, de procéder à la recommandation suivante: «Les
médecins devraient également prescrire des médicaments naturels et se méfier
des remèdes artificiels, superstitieux et magiques, afin qu'ils ne servent pas
le faux dieu Baal à Ekron (capitale des Philistins), alors que le vrai Dieu se

trouve en Israël.» 63

Le patient pietiste ne devait consulter qu'un médecin régénéré, car seul

celui-ci était capable de l'aider pendant sa maladie, en tenant compte de l'état
de son âme et en respectant l'ordre divin 64. Dans un cas désespéré ce médecin
faisait appel à un régénéré pour obtenir une assistance spirituelle.

9. Le Christ en tant que médecin qui apporte le salut pour Tâme et le coips

Johann Christian Senckenberg était un médecin pietiste qui prenait très à

cœur sa responsabilité à l'endroit du malade et agissait conformément à sa

conscience. Physicien de la ville de Francfort-sur-le-Main, où lc jeune Goethe

l'avait encore rencontré, il fut membre de la communauté des inspirés de

Homburg (fait qu'il a toujours caché parce qu'il était un bourgeois de la «libre
ville» de Francfort). Alors qu'il étudiait la médecine à Halle auprès de Michael

Alberti, il avait également noué des contacts avec Johann Samuel Cari et

Johann Konrad Dippcl à Berleburg. Les deux lui prodiguèrent des conseils

pratiques et lui transmirent une certaine idée de la médecine. D'ailleurs, lors
du conflit entre Carl et Melchior Douzeaidans, Senckenberg prit parti en faveur
du dernier. En 1769, Senckenberg fondait un hôpital bourgeois qui comprenait
un théâtre anatomique, un jardin botanique, un laboratoire chimique, ainsi

qu'une bibliothèque. Cette fondation est l'une des plus importantes dans son

genre en Allemagne et elle existe encore aujourd'hui. La motivation de

Senckenberg n'était pas du tout philanthropique ou patriotique, comme on le

62
« Medicus ante omnia pius et conscientiosus precator esse debeat» (ibid.. p. 31-

39).
63 Ibid., p. 40-42.
64 D'après Alberti le médecin est responsable pour le salut de l'âme et du corps

de son patient. Cf. M. Alberti, De confessione aegri erga mediciim, Halle, 1714 : Id.,
De medico officio circa animam in causa sanitatìs, Halle. 1714.



340 CHRISTA HABRICH

prétend dans la littérature, mais elle relevait d'une conception chrétienne et

pietiste. Il écrit dans la Lettre de la Fondation :

Cher lecteur, sois conscient que nous ne sommes pas faits pour l'éternité, que nous
vivons tous par la grâce de Dieu et nous sommes ce que nous sommes ; comme
nous n'avons rien apporté lorsque nous sommes venus au monde, rien ne nous
appartient en propre ; nous ne sommes que des gérants qui ont des services à rendre ;

tout ce qui nous semble être la magnificence du monde ne représente rien, et tôt
ou tard nous la quitterons ou elle nous quittera, mais il ne restera plus rien qui nous
appartienne en dehors de l'amour en Dieu, la foi et l'amour du prochain qui est
Dieu, car il est l'amour et cet amour doit habiter en nous ; voilà qui est imposé par
un commandement qui sera notre salut. Dieu n'a pas besoin de nous ct nous ne

pouvons ni lui donner, ni lui prendre quoi que ce soit. Penser à ce bonheur et agir
dans ce sens devraient être notre souci à tous, afin que nous nous trouvions en union

avec Lui, la lumière, la vie, la sérénité et la paix. Il est notre bien suprême, lui qui
nous a donné son Fils, créateur de la nouvelle créature, par qui nous avons tout ce

dont nous avons besoin et qui est notre médecin du corps et de l'âme. Dieu soit
loué pour l'éternité °'

La métaphore du Christ-médecin se base sur Exode 15,26 : «Je suis l'Éternel,

qui te guérit». Ce verset constituait à l'époque du piétisme un motif de

la littérature pieuse. Les médecins ct les patients piétistes adoptent la métaphore

origénienne du Christ Dieu-Asclcpius dans le royaume des morts en considérant

le Christ comme un médecin et un pharmacien qui console et guérit le

malade dans ses souffrances physiques et psychiques 66.

L'expression «Pharmacie de l'Âme» qu'on trouve depuis le XVIe siècle

dans les livres de prières et de piété est exprimée sur les documents
iconographiques représentants le Christ en tant que pharmacien 67.

Sur une gravure en cuivre du Jardin des fleurs spirituelles de Tersteegen,
le Christ est représenté en médecin céleste qui vient à la rencontre de l'âme

pour la soulager. Au manoir de Schwarzenau (Wittgenstein) se trouve un
tableau qui dépeint le Christ sous les traits d'un pharmacien céleste offrant aux
malades des remèdes pour l'âme et des trésors de précieux médicaments

spirituels en bouteilles et en boîtes, en tenant une balance d'apothicaire.
Johannes Burkardt a donné par là l'expression spécifique de piété de la Bible
et du livre de cantiques piétistes de Berleburg 6S. Un tableau presque identique,

65 J. Ch. Senckenberg, Stifiungs-Biiefe zum Besten der Artzneykunst und Armenpflege,

Frankfurt am Main, 1770.
66 M. Herzog, «Descensus ad inferos». Eine religionsphilosophische Untersuchung

der Motive und Interpretationen mit besonderer Berücksichtigung der monographischen
Literatur seit dem 16. Jahrhundert (Frankfurter Theologische Studien, vol. 53),
Frankfurt am Main, 1997, p. 284-286.

67 W.-H. Hein, Christus als Apotheker (Monographien zur pharmazeutischen
Kulturgeschichte, vol. 3), Frankfurt am Main, 1974 (2e éd. Frankfurt am Main, 1992).

68 J. Burkardt, «Christus als Apotheker oder Bemerkungen zur Vorstellungswclt des
Pietismus im 18. Jahrhundert anhand eines Bildes im Herrenhaus Schwarzenau-Wittgenstein»,

Blätter des Wittgensteiner Heimatvereins e. V. 85 (1997), vol. 61. p. 136-146.



LA MEDECINE ENTRE HIPPOCRATE ET JÉSUS-CHRIST 341

datant de la même époque, se trouve à Öhringen, la ville natale de Johann
Samuel Cari. Il est remarquable que ces tableaux, peints dans l'esprit pietiste
à l'intérieur de l'austère cercle protestant, furent adoptés plus tard, certes
modifiés par des peintres catholiques, en vue de faire de l'Eucharistie fl9 un
principe de guérison et de béatification. On satisfaisait ainsi le désir de pouvoir
obtenir une réalisation visuelle des dons d'amour et des vertus promis par lc
Christ. Plus de 130 représentations de ce type de tableaux sont déjà connues
dans les pays germanophones, et d'autres sont encore à découvrir 70.

Aux XVIIe et XVIIIe siècles en Angleterre, les «godly», des protestants
séparés, avaient sur la maladie des idées très semblables à celles des piétistes :

la philosophie hippocratique représentait également pour eux la vie à suivre.
La maladie signifiait une épreuve infligée par Dieu, le Christ était le médecin
de l'âme qui devait la guérir d'abord avant de soigner le coips. Jésus a prouvé
lui-même par son activité la relation entre la guérison de l'âme et celle du corps.
C'est sur la base de son exemple que la guérison de l'âme du patient est conçue
comme une priorité 71. Au sein des communautés protestantes de cette époque
on rédigeait de nombreux ouvrages au sujet des maladies et de la guérison
mentionnées dans la Bible, passages qu'on interprétait à la lumière des découvertes

nouvelles en médecine et en science 72. Opposés aux lectures naturalistes
de la Bible, les piétistes les rejetaient en bloc 73.

La relation entre la Bible et la médecine est également représentée dans
le livre pietiste très apprécié de Johann Jacob Schmidt, un pasteur de l'Église

69 F. Krafft, Christus als Apotheker. Ursprung. Aussage und Geschichte eines
christlichen Sinnbildes (Schriften der Universitätsbibliothek Marburg, vol. 104),
Marburg, 2001, p. 235-238.

70 W.-H. Hein, «Ein volkstümliches Christus-als-Apotheker-Bildchen. Geschichte
der Pharmazie». Beilage der Deutschen Apotheker Zeitung, 49 (1997), p. 41-42.

71 D. Hari.ey, «The Theology of Affliction and the Experience of Sickness in the

Godly Family, 1650-1714 : The Henrys and the Newcomes» in Grell et Cunningham,
op. cil., p. 273-292. «Christ was the only physician for sickness of the soul and needed

always to be sought to for healing, so it was appropriate in any illness to send first for
the minister rather than for the physician» (p. 280-281). Dans la doctrine d'Alberti se

trouve la même argumentation : cf. J. Helm, «Das Medizinkonzept Georg Ernst Stahls»,
art. cit., p. 174.

72 J. Preuss. Biblisch-talmudische Medizin. Beiträge zur Geschichte der Heilkunde
und der Kultur überhaupt, Berlin, 1911. Le livre contient une bibliographie sur ce sujet,
p. ex. : Th. Bartholin, De morbis biblicis, Frankfurt, 1672 ; J. D. Major, Summaria
medicina Biblica, Kiel, 1672 ; H. V. Vogler, De rebus naturalibus ac médicis quorum
in scriptis sacris fit mentio commentarius. Accessit Ejusdem physiologic! historiae
passionis Jesu Christi, Helmstedt, 1682, vol. 2, ibid. 1693 ; C. Johren, Dissertatio
inauguralis De Christo medico, Frankhirt an der Oder, 1703 ; Id., Dissertatio
inauguralis De morbis biblicis N.T., Frankfurt an der Oder, 1704 : J. H. von Seelen,
De medicorum meritis in S. Scripturam diatribe hist, crit., Lübeck. 1719; G.Götz,
Variae celebet: medicorum observationes. quibus multa loca Novi Testamenti docte

iUustrantur, Altdorf, 1740 ; R. Mead, Medica sacra sive de morbis insignioribus, qui
in Bibliis memorantur, London, 1749.

73 La dissertation d'Alberti montre clairement l'influence du piétisme : Dissertatio
De Medicina Christi divina et miraciilosa. Halle, 1725.



342 CHRISTA HABRICH

réfonnée. Le frontispice présente une gravure en cuivre représentant trois états

du corps humain : la naissance «wunderbarlich gemacht» (une création
merveilleuse), la maladie «elendiglich geeicht» (la créature misérable), la pharmacie

et le médecin au chevet du malade «heilsamlich bedacht» (apaisement
salutaire).

Comme exemple de cette dévotion et soumission à la maladie, Johann

Samuel Cari s'appuie dans son journal Geistliche Fama sur l'exemple d'Ezéchias

en 2 Rois 20 ainsi que sur celui de Job. En même temps, Cari n'oublie

pas de se référer à Hippocrate qui voyait déjà dans la maladie un élément divin,
bien qu'elle pût être déclenchée par des causes matérielles 74. La relation à

Hippocrate se trouve également plus tard dans le piétisme chez Friedrich
Christoph Œtinger qui, dans sa Philosophie des Anciens, présente Hippocrate
comme patriarche de la médecine qui en était alors à son âge d'or75.

La littérature pietiste raconte l'histoire de malades exemplaires dont la

souffrance flit l'occasion d'un processus de régénération de l'âme sur un mode

pareil à celui des hagiographies catholiques. Je terminerai donc avec l'histoire
de la maladie du médecin Johann Wilhelm Müller que Johann Samuel Cari,
son ami, décrit dans l'Histoire des Régénérés. Müller était en tous points
exemplaire, non seulement en tant que médecin, mais également en tant que
patient. Envisagé de ce dernier point de vue, il aspirait bien plus à se rapprocher
du Christ qu'à être soulagé de ses souffrances. Pendant sa longue et pénible
maladie durant laquelle Cari l'avait visité et soigné, il attendait avec enthousiasme

l'union avec le Seigneur. Ses dernières paroles nous sont transmises

par Cari : «Grâce, louanges, gloire !» 76.

74 [J. S. Carl], Vom Göttlichen in denen Kranckheiten zur Beschallung und Nutz-
Anwendung. Geistliche Fama, XIII Stück, 1734, p. 41-104 ; ici : p. 42, 48-51.

'5 F. Cn. Œtinger, Die Philosophie der Alten, wiederkommend in der güldenen
Zeit, Frankfurt-Leipzig, 1762, vol. II, p. 16.

76 J. H. Reitz, Historie der Wledergebohmen. Vollständige Ausgabe der Erstdrucke
aller sieben Teile der pietistischen Sammelbiographie (1698-1745) mit einem
werkgeschichtlichen Anhang der Varianten und Ergänzungen von Hans-Jürgen
Schrader, Tübingen, 1982, vol. III, pars VI (1730) [auteur anonyme : Johann Samuel
Carl], p. 373.


	La médecine entre Hippocrate et Jésus-Christ : médecins et patients piétistes

