
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: Présupposés théoriques de la lecture mystique de la Bible : l'exemple
de la Sainte Bible de Mme Guyon

Autor: Brun, Jacques le

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 287-302

PRESUPPOSES THEORIQUES DE
LA LECTURE MYSTIQUE DE LA BIBLE

L'exemple de La Sainte Bible de Mme Guyon

Jacques Le Brun

Résumé

La lecture mystique de la Bible, effet d'une inspiration intérieure, se

présente comme exempte des préjugés du temps, de la critique et de l'histoire.
Défait, M"'e Guyon ne s'attache dans ses commentaires à aucun des problèmes
soulevés par les critiques, et en particulier par Spinoza. Cependant sa lecture
révèle une vision du monde (émanation, retour ci l'origine, hiérarchie, etc.),
des principes herméneutiques et même une esthétique.

À partir du XVIe siècle, mais surtout au XVIIe, une lecture critique de la

Bible a commencé à se développer et depuis plusieurs années de nombreux
travaux ont montré à la fois les avancées de la critique, les résistances qu'elle
a rencontrées, les condamnations qui ont pu la frapper '. Quoi qu'il en soit,
la critique des textes, l'interprétation historique, la détermination d'un sens

littéral ont été le lieu de vastes débats. Parallèlement on a montré de quelle
façon au cours du XVIIe siècle l'interprétation allégorique avait, dans une large

mesure, perdu de son crédit auprès de nombreux interprètes de la Bible.

1 Cf. en particulier H.-J. Kraus, Geschichte der historisch-kritischen Erforschung des

Alten Testaments, Neukirchen-Vluyn, Neukirchener Verlag, 19884 ; H. G. Revcntlow,
Bibelaittorität und Geist der Moderne. Die Bedeutung des Bibelverständnisses für die

geistesgeschichtliche und politische Entwicklung in England von der Reformation bis

zur Aufklärung, Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht, 1980; Id., Epochen der
Blbelauslegung, t. Ill : Renaissance. Reformation, Humanismus, München, C. H. Beck,
1997 ; J. Le Brun, «Das Entstehen der historischen Kritik im Bereich der religiösen
Wissenschaften im 17. Jahrhundert», Trierer Theologische Zeitschrift, 2 (1980), p. 100-
117 ; J.-R. Armogathe (éd.), Le Grand Siècle et la Bible, (Bible de tous les temps), t. VI,
Paris, Beauchesne, 1989 ; Y. Belaval, D. Bourel (éds), Le Siècle des Lumières et la
Bible, ibid., t. VII, 1986; et les travaux de F. Laplanche, L'Écriture, le sacré et
l'histoire. Erudits et politiques protestants devant la Bible en France au XVIIe siècle,
Amsterdam & Maarssen, APA-Holland University Press, 1986 ; et Id., La Bible en
France entre mythe et critique XVIe-XIXe siècle, Paris, Albin Michel, 1994.



288 JACQUES LE BRUN

Devant ces débats que menaient érudits et théologiens, une lecture et une
méditation de la Bible par les mystiques se poursuivaient, entretenant une
littérature considérable, tant chez les catholiques qu'en certains milieux
protestants, laissant supposer qu'en-deçà ou au-delà des difficultés soulevées palla

critique, il pouvait y avoir un usage quasi «innocent», pour ainsi dire

«vierge», de l'Écriture, comme si impasse pouvait être faite sur la critique et

sur l'histoire, ct comme si le fidèle pouvait toujours sans intermédiaire avoir
accès au texte. La Bible parlerait dans son immédiateté et une lecture ainsi qu'un
usage de l'Écriture sans présupposés ni préjugés pourraient se poursuivre. Nous

pourrions citer ici nombre d'œuvres écrites indépendamment de toute
préoccupation historique ou critique, sous l'effet de l'inspiration, et poursuivant une

interprétation allégorique alors déjà anachronique : les innombrables pages de

François Davant révélées naguère par Elisabeth Labrousse 2, les non moins
innombrables pages d'Antoinette Bourignon 3 et de Marie d'Agréda seraient
de bons exemples de cette approche mystique de la Bible, apparemment
exempte de «préjugés».

Dans le même sens, Mme Guyon 4, dans la préface de son immense
commentaire de près de 8000 pages, La Sainte Bible avec des explications et

réflexions qui regardent la vie intérieure 5, demande à ses lecteurs d'entrer
«dans l'esprit de cet ouvrage sans aucun air de prévention ni de critique» 6,

supposant qu'une telle «indifférence» 7 est possible, aussi éloignée des préjugés

que de l'esprit critique. Certes, comme les mystiques modernes, Mme Guyon
écarte l'usage de la science et de l'intelligence dans la compréhension de

2 É. Labrousse, «François Davant: l'autobiographie d'un autodidacte» [1976] in
Conscience et conviction. Éludes sur le XVIIe siècle, Paris, Universitas, Oxford, Voltaire
Foundation, 1996, p. 42-59.

3 M. van der Doe:s, Antoinette Bourignon. Sa vie (1616-1680), son œuvre,
Amsterdam, Holland University Press, 1974.

4 Nous avons abordé certains aspects de l'approche guyonienne de l'Écriture dans
les travaux suivants : «Madame Guyon ct la Bible» in Madame Guyon. Rencontres
autour de la vie et l'œuvre, Grenoble, Jérôme Millon, 1997, p. 63-82 ; «Macht und
Wissen der Frau nach dem Werk von Jeanne Guyon» in H. Wunder, G. Engel (éds),
Geschlechterperspektiven. Forschungen zur Frühen Neuzeit, Königstein-Taunus, Ulrike
Helmer Verlag, 1998, p. 156-176.

5 Première édition procurée par Pierre Poiret de 8 tomes consacrés au Nouveau
Testament en 1713 et de 12 tomes consacrés à l'Ancien Testament en 1714-1715 ;

réédition Paris, Les Libraires Associés [en réalité Lausanne], 1790. 20 volumes
(réédition que nous suivrons ici avec la simple indication du tome et de la page). Mme Guyon
avait publié seulement Le Cantique des Cantiques de Salomon interprété selon le sens-

mystique et la vraie représentation des états intérieurs, Lyon, 1687 ; rééd. in Mmc

Guyon, Les Torrents et Commentaire au Cantique des Cantiques de Salomon, Grenoble,
Jérôme Millon, 1992.

6 T. I, p. LXV.
7 C'est le mot que reprend ici Mme Guyon en s'appuyant sur l'Abrégé de la

perfection chrétienne de Bérulle, ibid., p. LXV, n.a. De la langue de la spiritualité
F «indifférence» passe à celle de l'interprétation.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 289

l'Écriture 8, ne jugeant «véritable» que «la science expérimentale» 9. Cependant
la revendication de l'usage d'une autre science, la substitution de la science du

cœur ou de la science des saints l0 à celle de l'intelligence ne suffit pas à assurer

ou à définir ce que nous appelions l'innocence de la lecture de l'Écriture. Il
convient ainsi de voir comment et par quels procédés cette lecture de l'Écriture
s'écarte de la lecture critique, répond à ses objections ou les esquive.

1. Lecture mystique et lecture critique

Une des façons d'apprécier la distance entre la lecture de la Bible par les

mystiques et l'approche critique peut être de considérer un certain nombre de

versets qui ont fait l'objet au XVIIe siècle de vifs débats entre les érudits. Nous

avons ainsi relevé les versets à partir desquels depuis Aben Ezra ont été élevés
des doutes sur la mosaïcité du Pentateuque et où ont pu être soupçonnées des

interpolations, des altérations, des différences dans la rédaction des textes. Au
XVIIe siècle, Spinoza a repris ces arguments et en a tiré des motifs à contester

l'homogénéité rédactionnelle de l'Écriture. Ces arguments mis en valeur par
Spinoza ont paru graves au point que les réfutations se sont multipliées, Pierre-
Daniel Huet, Bossuet et Richard Simon, chacun à sa façon, ayant répondu
verset par verset aux objections spinozistes. Dans sa thèse, en 1954, Paul

Vernière a bien montré quelles étaient ces objections et a indiqué les réponses

qui y ont été apportées ".Il peut donc paraître intéressant de chercher si,

commentant ces versets, Mme Guyon se montrait sensibles aux objections
critiques ou si elle les négligeait. Or, à reprendre la vingtaine de versets qui
furent l'objet des critiques d'Aben Ezra et/ou de Spinoza, on constate que la

mystique ne commente, à l'exception de trois, aucun de ces versets. Certes son
commentaire n'a peut-être pas été conservé dans son intégralité, mais son
éditeur Pierre Poiret a témoigné avoir effectué un rassemblement diligent des

copies manuscrites qui circulaient de ces commentaires et les avoir collation-
nées et complétées les unes par les autres 12. On constate par ailleurs, indice

8 Ainsi, parmi cent textes, sur Mt 13,15 : «Il n'est pas question d'une compréhension

de science ou d'intelligence, mais d'une compréhension propre au cœur, qui est

une compréhension de goût et d'expérience, d'infusion et de réception [...], le S. Esprit
étant un esprit de pure charité qui se communique par le cœur, et qui, en échauffant
le cœur, l'éclairé plus mille fois que ne feraient toutes les lumières purement intellectuelles»

(t. XII, p. 266).
9 Sur Pr 15, t. X, p. 51.
10 Sur cette notion cf. M. Bergamo, La science des saints. Le discours mystique

au XVIIe siècle en France, Grenoble, Jérôme Millon, 1992.
1 ' Cf. P. Vernière, Spinoza et la penséefrançaise avant la Révolution, Paris, P.U.F.,

1954, t. I, p. 121-163. Pour le texte de Spinoza on consultera les récentes éditions et
traductions du Traité théologico-politique, t. III des Œuvres de Spinoza, Paris, P.U.F.,
1999, chap. VIII-X en particulier.

12 La Sainte Bible, cit., t. I, Préface générale, § VII, p. XLI-L.



290 JACQUES LE BRUN

qui confirme notre première impression, qu'aucun de ces versets problématiques

n'a été cité, encore moins commenté dans les œuvres de saint Jean de

la Croix, une des grandes sources de Mrae Guyon et un auteur nourri de la

Bible °, tout se passant comme si lecture mystique ct critique textuelle se

développaient de façon totalement indépendante.
L'examen des trois versets qui, objets de la critique de Spinoza, sont

commentés par Mme Guyon, permet de confirmer ce fait. Le premier verset
en ce cas est Nombres 12,3 dont Mme Guyon donne ainsi le texte : «Or Moïse
était le plus bénin de tous les hommes vivants sur la terre». Spinoza faisait
de ce témoignage à la troisième personne du rédacteur de ce texte concernant
Moïse '4 un argument pour contester la mosaïcité de ce passage. Mme Guyon
ne fait nulle allusion à ce problème, ne mentionne même pas Moïse et se

contente d'un développement sur la «douceur» des «âmes qui sont en Dieu
seul» 15.

Il en est de même du second des versets qu'elle commente et qui avait fait
l'objet d'une critique de Spinoza, du verset Josué 10,13 : «Et le Soleil et la

Lune s'arrêtèrent jusqu'à ce que le peuple se fût vengé de ses ennemis. Ceci
n'est-il pas écrit dans le Livre des Justes ?». Spinoza insère l'analyse de ce

verset dans un développement où il prouve que le livre de Josué n'est pas

«autographe» l6 et que, s'il a jamais écrit un livre, Josué n'a écrit que ce «Livre
des Justes». Mme Guyon, interprétant le soleil par «/e Soleil de l'âme qui est

la raison» et la lune par «la réflexion et la mobilité», donne une explication
purement allégorique du Livre des Justes qui est, selon elle, le «cœur des

justes» où cela est écrit par «leur expérience» '7, tout problème critique étant

ainsi évacué avec l'élimination d'une possible dimension historique du texte

(ainsi que des difficultés «scientifiques» à expliquer l'arrêt du soleil et de la

lune), la seule historicité du texte étant celle du hic et nunc du lecteur.
Le troisième verset objet de la critique de Spinoza et non omis dans le

commentaire de Mme Guyon est le verset du Ier livre des Rois (ou 1 Samuel) 9,9,

présenté dans le Traité théologico-politique comme écrit «de nombreux siècles

après Samuel» ls auquel il est attribué : «Celui qui s'appelle aujourd'hui
Prophète s'appelait alors Voyant» est-il écrit au verset 9 («Propheta» -
«Videns»). Mme Guyon, négligeant tout problème de chronologie, développe
seulement les différences entre prophète et voyant, entre le pur instinct du

13 Cf. J. Vilnet, Bible et mystique chez saint Jean de la Croix, Bruges, Desclée de

Brouwer, 1949.
«Moses omnium hominum erat humillimus», Traité théologico-politique, chap.

VIII, § 4, éd. cit., p. 332 ; on notera que la Vulgate porte initisslmus et que Mmc Guyon
suit une traduction faite à partir de la Vulgate.

15 La Sainte Bible, cit., t. II, p. 426.
16 «Autographon», Traité théologico-politique, ch. VIII, § 7, éd. cit., p. 340-342.
17 La Sainte Bible, cit., t. III, p. 30.
18 Chap. VIII, § 9, éd. cit., t. III, p. 343.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 291

Saint-Esprit qui anime les premiers et les connaissances claires, distinctes et
lumineuses du second |c).

Un autre signe de l'«indifférence» de Mme Guyon aux problèmes critiques
est le traitement que dans son commentaire elle réserve au verset dit des Trois
Témoins de la lere épître de saint Jean (1 Jean 5,7-8), dont déjà à son époque
la plupart des érudits avaient démontré qu'il comportait une addition apocryphe
en faveur du dogme de la Trinité 20. Elle appuie sur ce verset une longue
élévation : «O Dieu Père, Fils et S. Esprit, vous êtes les seuls et véritables
témoins de ce qui se passe en vous-même ; et quelque communication que vous
fassiez de vous-même à vos créatures, même les plus sublimes, elles en

ignorent beaucoup plus qu'elles n'en peuvent comprendre !»2i
Il nous semble donc, à partir de cette première enquête, que le commentaire

mystique de Mme Guyon, en écartant certains versets controversés ou en en
contournant les impasses, parvient à éviter de s'affronter aux problèmes critiques

et à réaliser, comme nous le disions, une lecture «innocente» de l'Écriture.

Cependant ilya peut-être illusion dans cette ambition d'une herméneutique
sans présupposés et ces commentaires de Mme Guyon reflètent, plus que
l'immédiateté neutre de l'approche du texte, tout un ensemble implicite de

principes philosophiques et anthropologiques, une théorie de la connaissance,

une herméneutique aux caractères bien définissables. Ces principes une fois
reconnus nous permettront de conclure que l'idée d'une lecture sans préjugés
est difficilement soutenable. Le refus de la science ou le refus d'une rationalité
critique sont aussi le choix d'un autre type d'intelligibilité, d'un autre type de

connaissance, d'autres principes d'interprétation.

2. La lecture mystique, une vision du monde

Comme nous le constaterons à plusieurs reprises, les présupposés
philosophiques de la lecture mystique se rattachent à une vision du monde et de

l'homme inspirée par le néoplatonisme et en particulier et de façon explicite
par la conception du monde et de l'homme de Denys l'Aréopagite.

De façon récurrente, Mme Guyon présente Dieu comme la source dont
l'homme est sorti, comme l'Être dont émane et s'écoule tout être, et à cette
sortie correspond incessamment un instinct de retour à la source et à l'origine

19 La Sainte Bible, cit.. t. IV, p. 83-84. Ce qui la rend paradoxalement proche des

réflexions spinozistes sur la prophétie.
20 L'addition apocryphe est selon la Vulgate : «in cœlo : Pater. Verbum et Spiritus

Sanctus : et hi très unum sunt. Et ties sunt qui testimonium dant in terra». Richard Simon
reprendra bientôt les arguments décisifs de ces érudits au chapitre XVIII de son Histoire
critique du Texte du Nouveau Testament, Rotterdam, Rcinier Leers, 1689, p. 203-218.

21 Elle poursuit ainsi pendant trois pages, La Sainte Bible, cit., t. XIX, p. 317-320,
donnant une interprétation allégorique de ces versets qui montrent le témoignage de la
Trinité dans l'âme du spirituel.



292 JACQUES LE BRUN

et de reconstitution de l'unité perdue. Ces thèmes sont traditionnels chez les

mystiques et de prudentes nuances permettent d'éviter les risques
d'émanatisme et de souligner les essentielles différences entre l'être de Dieu
et l'être créé.

À propos d'Apocalypse 21,1, elle écrit ainsi avec prudence :

L'homme pour inculquer tant mieux ces vérités est créé et sorti de Dieu avec la

capacité ou le pouvoir de retourner et recouler sans cesse dans son principe. Il a

néanmoins une nature particulière et très différente de Dieu, en sorte que bien qu'il
soit abîmé dans son divin tout, quant à ce qu'il y a en lui (en l'homme) de propre
à rentrer dans l'unité indivisible et indistinguable, son être est pourtant séparé et
différent de celui de Dieu et c'est toujours un être de créature et d'homme. Le Verbe
est venu se revêtir de cette nature d'homme, afin que l'être distinct, qui est l'être
créé, différent de l'incréé, pût aussi participer à ce bien d'être uni au Verbe
hypostatiquement22.

Cette communication à la créature de l'être et de la lumière explique que,
selon Mmc Guyon, les païens soient inexcusables de ne pas avoir suivi
F «instinct» qui les portait à Dieu. Elle écrit sur Matthieu 26,39 :

C'est ce qui fait que les païens mêmes sont inexcusables, et justement damnés, pour
n'avoir pas suivi la lumiere divine qui leur a été communiquée avec l'être (lequel
est une participation de Dieu) quand même Jésus-Christ ne leur auroit pas été

annoncé ; ainsi que S. Paul le prouve dans son Epître aux Romains (1,19). Ce qui
peut être connu de Dieu, dit-il, leur a élé découvert : Dieu le leur ayant fait connoître
[...] Mais si n'ayant jamais connu Jésus-Christ ni les moyens de salut qu'il nous
a donnés, [un païen] s'abandonnoit à cet instinct de recouler dans son origine, et

d'être réuni à sa source ; il participeroit secrettement à la grace de Rédemption, que
Jésus-Christ a méritée pour tous les hommes : et il seroit conduit à Dieu par Jésus-
Christ ; sans connoître Jésus-Christ ; parce que cet écoulement se fait par le Verbe
incarné, lui seul étant le Médiateur et le canal de communication par lequel Dieu
se communique aux hommes, et par lequel les hommes recoulent en Dieu23.

Rien là que de tout à fait orthodoxe avec les précisions christologiques 24.

Les choses sont moins claires et l'on perçoit mieux les présupposés philosophiques

de la lecture de la Bible par Mme Guyon dans les nombreux textes où

elle insiste sur 1' «émanation» selon laquelle les êtres découlent de l'Être et

sur le mouvement qui les conduit à retourner à cet Être. À propos de

Romains 8,1-2, elle écrit que «nous sommes tous des branches attachées à Dieu

par la création comme à notre tige, nous émanons tous de lui», et que le péché
nous fait mourir parce que nous ne recevons plus «les écoulements de notre

22 Ibid., t. XX, p. 356-357. Recouler couler en un mouvement de retour.
23 Ibid., t. XIV, p. 597-598.
24 Ces thèmes sont fréquemment développés dans la tradition mystique et on les

trouvait déjà chez Maître Eckhart. Cf. les remarques de FL de Lubac, Le mystère du
surnaturel, Paris, Aubier, 1965, p. 113-114, 287-288 qui critique la pertinence théologique

de ces métaphores.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 293

principe»25, et plus loin, à propos de Romains 9,12-13, elle note que notre
esprit est «un esprit émané» de celui de Dieu 26.

Il est peu étonnant de trouver mention de cette émanation à propos des

versets célèbres d'Actes 17,27-28, maintes fois commentés par les philosophes
et les mystiques, «Jn Ipso vivimus, et movemur, et sumus». Mme Guyon
paraphrase longuement ces versets, développe la métaphore traditionnelle du

poisson «se mouvant dans l'eau», et elle conclut : «Nous sommes de sa race,
puisque nous sommes émanés de lui-même. O homme Tu ignores ta dignité
et ta noblesse Tu t'ignores toi-même comme tu ignores ton Dieu : cependant
ton être est une partie émanée du sien» 27. Thèmes traditionnels que ceux de

la dignité de l'homme et de sa dépendance par rapport à l'Être divin ; thèmes

qui remontent au moins à Philon d'Alexandrie, à saint Basile et à Lactance
ct que l'on retrouve même en maint passage des œuvres de Bossuet, comme
nous avons jadis pu le montrer 28

; néanmoins, alors que Bossuet développe
aussi la métaphore de la source ct de l'écoulement, il ne parle pas d'émanation
mais de participation, il souligne que l'homme ne sort pas de Dieu même et

il compare Dieu à un architecte créant d'après son «idée».
Mme Guyon évoque, par rapport à l'être principici, la destruction de l'être

propre comme condition du retour à l'origine : elle le fait de façon inattendue
à propos de la mort des Maccabées et de leur mère 29

:

Ce n'est pas encore assez si ce n'est qu'elle soit elle-même détruite comme être

particulier et distinct, comme un être qui est propre à lui et en lui-même, afin que
par une totale perte de tout être elle s'écoule dans la fin, dans la source et le principe
des êtres, où elle trouve son être avec tous les êtres en Dieu, en unité divine, non
en propriété de distinction, mais en réalité d'existence en Dieu même, fin et principe
de tout être, où tous êtres possibles se trouvent et réunis et participants les uns des

autres dans ce souverain ÊTRE (duquel ils sont tous émanés) sans confusion et sans
distinction, et c'est là le sacrifice de la mère après celui des fils 30.

Le commentaire de ce chapitre du second livre des Maccabées expose bien
le double mouvement de cette procession et de cette réintégration de couleur

néoplatonicienne, émanation et retour à l'origine, qui caractérise la doctrine
de l'être de Mme Guyon et qui constitue la structure même de sa vision des

rapports du créateur et de la créature 3 '.

25 La Sainte Bible, cit., t. XVII, p. 144.
26 Ibid., t. XVII, p. 186.
27 Ibid., t. XVII, p. 60.
2S Cf. notre Spiritualité de Bossuet, Paris, Khncksieck, 1972, p. 270-301.
29 2 M 7.20-41.
30 La Sainte Bible, cit., t. XII, p. 620.
31 Cf. aussi le commentaire du Cantique des Cantiques par Mme Guyon, chap. I,

v.l, Lyon, Antoine Briasson, 1688, p. 7 : «Dieu nous a donné, en nous créant, une
participation de son être, propre à être réunie à lui. et en même temps une tendance
à cette réunion».



294 JACQUES LE BRUN

Le retour à l'origine est en effet au centre de la spiritualité guyonienne,
comme le montre bien le Moyen court32, mais c'est aussi le schéma
fondamental qui lui sert de grille d'interprétation pour de nombreux passages de la

Bible. Ce retour à l'origine, mouvement de réintégration à l'être, tend
paradoxalement à effacer le mouvement de l'histoire comme il gomme, dans la

conception de l'homme, la différence sexuelle : significative est l'interprétation

du verset de la Genèse 33 consacré à la création de la femme, verset
dont Mme Guyon omet de commenter la seconde partie, «il les créa mâle et
femelle»34.

Il est peu étonnant de trouver dans le commentaire de l'Apocalypse des

allusions à la réduction dans l'unité de l'origine divine, allusions où la
réalisation et les limites de cette unité sont précisées pour éviter tout risque de

panthéisme et pour sauvegarder l'individualité des êtres. À propos d'Apocalypse

15,2, Mme Guyon écrit ainsi : «Tous les saints réduits à leur origine, et
redevenus un en Dieu, sont comme des gouttelettes pures dans cette mer : et

comme plusieurs gouttelettes dans la mer sont une même mer, et sont
indivisibles tant entre elles qu'avec la mer même, il en est de même de tous les

bienheureux réduits dans l'unité divine de leur principe. Ils ne sont avec Dieu
qu'une même chose, quoique leur être en soit très distinct, comme les gouttelettes

ont leur être et leur subsistance particulière» 35.

Si le tableau de cette ultime récapitulation n'est pas inattendu à propos de

l'Apocalypse, le commentaire guyonien de la Genèse évoque à la fois l'origine
ct le retour à cette origine : «le lieu de leur origine»36, «le repos de mon

32 Chap. 21, n. 8, où l'union avec Dieu est définie «devenir un même esprit avec
lui», et où Mmc Guyon conclut : «Et c'est alors que cet esprit, sorti de Dieu, retourne
dans sa fin» (éd. M.-L. Gondal, Grenoble, Jérôme Millon, 1995, p. 104) ; citant ce texte
dans les Justifications (Paris, Les Libraires Associés, 1790, t. I, p. 58) elle ajoutera en
note : «Perte en Dieu notre fin et origine».

33 Gn 1,27.
j4 La Sainte Bible, cit., t. I, p. 28. De même l'interprétation de Gn 2,18, t. I, p. 44,

et de Gn 3,6-7, t. I, p. 50, où la distinction homme - femme n'est plus interprétée que
comme celle des deux parties de l'âme.

3 La Sainte Bible, cit.. t. XX, p. 232. La goutte d'eau dans la mer est un thème
traditionnel de la littérature mystique que l'on trouve fréquemment dans les lettres de
Mme Guyon (Lettres chrétiennes et spirituelles, Londres, 1767-1768, t. I, p. 542-543,
597, 614 ; t. II, p. 19, 598 ; t. III, p. 408 ; t. IV. p. 200. 577. etc., ainsi t. I, p. 614 :

«Le néant semble ne subsister que dans ses accidents, qui sont les misères et les

pauvretés, très séparé de ce fond perdu et abîmé dans son être original. C'est là aussi

que tous ces pauvres néants unis ne sont qu'un en lui et ces petites gouttelettes se
rassemblent dans l'Océan divin [...]»). On le trouve aussi bien chez Suso, sainte Thérèse,
saint Jean de la Croix, Marie de l'Incarnation, Surin, Malaval, Marguerite Marie Ala-
coque, etc. (cf. J. Orcibal, Saint Jean de la Croix et les mystiques rhéno-flamands, Paris,
Desclée de Brouwer, 1966, p. 34, 49, 60). Leibniz critiquait cette métaphore, mais la
réserve de Mmc Guyon «quoique leur être soit très distinct» aurait pu, s'il l'avait connue,
le rassurer (cf. E. Naert, Leibniz et la querelle du pur amour, Paris, Vrin. 1959, p. 96).

36 Sur Gn 28,15, ibid., t. I, p. 164.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 295

origine»37, mais on en trouve mention en maint autre passage de son texte,
à propos d'autres livres bibliques, l'Exode 38, les Nombres 39 ou Josué 40. Un
développement considérable sur le retour à l'origine et la réunion à l'Être est

rattaché au verset de l'Évangile de Matthieu 26,39 : Mme Guyon y commente
en 14 pages

4I la prière de Jésus au Jardin des Oliviers : «Mon Père, s'il est

possible, que ce calice s'éloigne de moi Toutefois que ma volonté ne soit

pas faite mais la vôtre». Et à propos de la douleur de Jésus en son agonie, elle

remarque que cette douleur vint à Jésus de «voir tant d'âmes se perdre faute
de faire usage de leur être et de leur Rédemption» 42, et elle dresse un tableau
de la création et de la rédemption, d'abord «la noblesse de l'être de l'homme»,
puis les miséricordes de Dieu qui «ne tendent qu'à faire retourner l'homme
dans son Origine», car il n'a été créé que «pour être réuni à l'Être Souverain»43,
et elle peut conclure par la proposition hardie, au demeurant traditionnelle,
qu'elle (ou son éditeur Poiret) soutient par une série de citations, selon laquelle
l'âme «est Dieu» : «Cette participation de l'être divin qui lui avait été donnée,
a été par là réunie au Tout, mêlée et transformée avec lui, de sorte que cette
âme est Dieu et rien moindre que Dieu n'est digne d'elle»44.

Cette vision d'un monde naturel et d'un monde surnaturel où à l'émanation
et à l'écoulement de l'être correspond le retour ou «recoulement» dans cet être

et la réintégration à l'unité implique une représentation hiérarchique des êtres

et, conformément aux schemes néoplatoniciens repris par Denys l'Aréopagite
et encore très vivants dans la première moitié du XVIIe siècle, une communication

d'influence. Mme Guyon l'exprime en un passage caractéristique de

37 Sur Gn 28,21, ibid., t. I, p. 167. Cf. aussi sur Gn 31,13, ibid., t. I, p. 178 : «le
lieu de votre origine où je vous veux reconduire afin de vous perdre en moi, et vous
faire rccouler dans la source d'où vous êtes sorti» ; sur Gn 35,1, ibid., t. I, p. 186 : «le
lieu de son origine [...] avant [...] il faut qu'elle soit parvenue à la pureté de sa création» ;

sur Gn 35,2, ibid., t. 1, p. 186 : «Dieu seul qui l'avait conduit par ce chemin et qui le

ramenait à son origine» ; sur Gn 41,3, ibid., t. 1, p. 206 : «faire retourner l'âme dans

son origine [...] la perdre en vous» ; sur Gn41,45, ibid., t. I, p. 209 : «lorsque l'âme
est arrivée à son origine» ; sur Gn 46,29, ibid., t. I, p. 217 : «Ce n'aurait pas été une
résurrection entière pour Joseph, si Dieu ne lui avait pas rendu son père, c'est-à-dire
s'il ne l'avait pas conduit dans son origine, et c'est ce qui arrive, comme j'ai dit, après
sa résurrection, où l'âme se trouve réunie à Dieu son origine avec la pureté dans laquelle
elle en est sortie».

38 Sur Ex 12,11, ibid., t. I, p. 267 : «C'est alors qu'elle est venue à la pureté de

son origine».
39 Sur Nb 14,30, ibid., t. II, p. 441 : «Tous sont appelés à cette voie et à cette fin,

savoir à rentrer dans leur origine qui est Dieu».
40 Sur Jos 5, ibid., t. Ill, p. 10 : «La créature trouve son parfait repos et tout ce qu'il

lui faut dans son centre et dans son origine».
41 La Saline Bible, cit., L XIV, p. 588-601.
42 Ibid., t. XIV, p. 599.
43 Ibid., p. 599-600.
44 Ibid., p. 601 ; en note après «cette âme est Dieu» : Jn 17, 21, 22, 23; 1 Co 6,17 ;

2 P 1,1 ; S. Macaire, Homél. 27 ; Ste Catherine de Gènes, Vie, chap. 143.



296 JACQUES LE BRUN

son commentaire du livre de Ruth, mais nous le trouverions en bien d'autres
endroits. Sur Ruth 4,14, elle écrit donc : «Mais d'où vient qu'il est dit ici que
c'est le nom de Noemi qui se conserve C'est la hiérarchie admirable des

saints, aussi bien que des Anges, où les âmes supérieures influent sur les

inférieures. Une âme de cette sorte n'existe plus qu'en Dieu : tout ce qui est

pour la gloire de Dieu fait la sienne ; comme elle ne regarde que Dieu dans

la conduite des âmes, tout le bien qui leur arrive est son propre bien ; c'est
en cette manière spirituelle que le nom de Noemi est conservé»45.

Dans cette hiérarchie et cette harmonie des êtres, l'homme tient une place
particulière. Nous avons signalé les passages où, conformément à une tradition
qui remonte au moins à Philon d'Alexandrie, Mme Guyon insiste sur la dignité
de l'homme. Un autre thème que nous ne nous étonnerons pas de trouver à

plusieurs reprises sous sa plume est celui de l'homme-microcosme, et nous ne

nous étonnerons pas non plus d'en trouver les exemples les plus caractéristiques

dans le commentaire de la Genèse et dans celui de l'Apocalypse. Il y
a une correspondance entre l'ordre de la nature et celui de la grâce, entre «le
monde général» et «l'homme particulier», selon les expressions mêmes de

Mme Guyon.
Commentant Apocalypse 5,1, le livre scellé de sept sceaux, elle présente

l'homme-microcosme par ces mots : «C'est une chose admirable que l'homme
soit comme un petit monde dans lequel Dieu se plaît à tracer en abrégé ce qu'il
a fait en une vaste étendue dans ce grand Univers et comme il a composé son

corps des choses naturelles, des éléments et saisons, ainsi que le monde, il a

aussi composé son esprit et son intérieur de telle manière que tout ce qui est

dans le monde, soit dans l'ordre politique, ou moral et spirituel, se passe aussi

en lui»46. Ces lignes font écho au commentaire de la Genèse qui ouvre
l'immense écrit de Mme Guyon ; ainsi sur Genèse 1,14-19, elle écrivait :

Si l'on avait les yeux ouverts à la lumière divine, l'on découvrirait avec un plaisir
extrême qu'il ne se passe rien dans l'ordre naturel de toutes les créatures, qu'il ne
se retrouve avec quelque proportion selon l'ordre de la grâce dans l'âme. C'est ce

qui charme l'esprit illuminé et lui fait non seulement découvrir Dieu dans toutes
les créatures, mais même la sage conduite qu'il tient sur les âmes pour les acheminer
à lui ; en sorte qu'il ne voit rien dans la nature qui ne lui exprime quelque chose
de ce qui s'est passé dans son intérieur, et il est très véritable que l'homme est un
petit monde dans lequel tout ce qui se fait dans le grand univers s'exprime comme
en abrégé ; mais ce qui fait que nous ne le découvrons pas, c'est que nous ne sommes
pas entièrement pénétrés de la lumière de Vérité 47.

L'auteur du commentaire va même au-devant des objections qui pourraient
lui être faites lorsqu'elle met en rapport avec l'homme les états du monde
antérieurs à la création de cet homme, et qu'elle répond à l'objection en posant

45 Ibid., t. III, p. 246.
46 Ibid., t. XX, p. 69.
47 Ibid., t. I, p. 18.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 297

encore une fois qu' «il ne s'est rien passé dans le monde général qui ne se passe
dans l'homme particulier, de sorte que la conduite que Dieu a tenue sur ce grand
Univers pour sa création, s'observe encore sur l'homme pour sa reformation
dans l'ordre de la grâce»48.

3. Des présupposés de lecture

Cette vision de l'homme et du monde, qui à la fin du XVIIe siècle apparaît
déjà comme anachronique, implique des procédures de lecture et des modalités
d'exégèse particulières. Bien loin de conduire à une absence de préjugés, à une
neutralité absolue de la lecture, elles ont pour effet implicite la reconnaissance
d'un certain nombre de présupposés d'interprétation. Nous ne pouvons ici
qu'en mettre en lumière quelques-uns qui nous montreront comment s'est mise
en place une nouvelle herméneutique en marge de la lecture critique, mais non
sans rapport avec celle-ci.

Comme elle l'affirme dans la Préface de La Sainte Bible, Mme Guyon a

opéré une sorte de redistribution des sens de l'Écriture 4y, le sens littéral étant

l'objet de la science des savants, le sens mystique ou intérieur étant celui que
développe son propre commentaire : «Les grands hommes qui ont de la science
se sont attachés au sens littéral et à d'autres sens, mais personne n'a entrepris,
que je sache, d'expliquer le sens mystique, ou INTÉRIEUR, du moins
entièrement» 3°. La revendication est claire, mais la réalisation n'est pas sans poser
des problèmes. D'une certaine façon Mme Guyon effectue une sorte de

réévaluation signifiante de la lettre, du sens littéral, en posant ce qu'on pourrait
appeler une «omnisignifiance» de la lettre : tout dans le texte est signifiant ct
il n'y a pas de hiérarchie entre les différentes parties du texte. La lecture

mystique, selon Mme Guyon, tend donc à revaloriser la lettre, toute la lettre,
non pas seulement la signification de la lettre, mais même la lettre comme un
signifiant. Certes c'est renouer avec une longue tradition exégétique, pas
seulement ni principalement chrétienne, mais il faut bien voir que c'est une
décision de principe qui s'écarte du souci critique et historique de l'établissement

d'un sens littéral.
Il convient donc de bien mesurer l'importance de la référence, plus fréquente

qu'on ne l'attendrait, à ce qu'elle appelle le «détail» du texte : «Mais examinons

tout en détail»51. On pourrait croire que c'est par souci critique qu'elle
est conduite à commenter chaque «mot» qui est «dans le texte» et à s'attacher
au moindre adverbe : ainsi en Juges 5,15. elle développe un quasi en se référant

48 Sur Gn 1,25, ibid., t. I, p. 24-25.
49 Nous avons développé ce point dans notre étude citée ci-dessus n. 4 sur «Madame

Guyon et la Bible».
50 La Sainte Bible, cit., t. I, p. LXVII.
51 Sur Jg 4,21, ibid., t. III, p. 123.



298 JACQUES LE BRUN

au latin de la Vulgate : «Ce mot qui est dans le texte, d'un abîme précipitant
(prœceps) me paraît avoir une très forte expression [...] c'est pourquoi le mot
de quasi (quasi in prœceps) marque que la terreur de l'âme lui fait croire et

craindre des précipices où il n'y en a point»52. Ainsi elle s'intéresse aux noms
de lieux 53, au sens de ces noms, qui ne sont plus considérés comme simples

toponymes mais dont la signification se dégage de la lettre même, comme
Cariath Sépher ou Civitas litterarum de Juges 1,11 est «le pays des lettres»

et la Civitas Palmarum de Juges 1,16 est «la Ville des palmes», noms qui sont,

par eux-mêmes, porteurs de sens 54. Mme Guyon s'écrie à propos de Juges 7 :

«O si l'on pouvait peser toutes les circonstances de l'Ecriture !»55.

C'est le même souci de ne pas laisser échapper ce que la lettre peut porter
de signification qui conduit Mme Guyon à avoir recours à l'hébreu à propos
de Genèse 26 et à soutenir que «frère» y signifie «parent» : «Quoiqu'il parût

y avoir là du mensonge, il est néanmoins certain qu'il ne mentait pas ; parce
que frère en Hébreu signifie parent, et qu'on avait accoutumé d'appeler frères

et sœurs les parents des plus proches degrés, telle qu'était Rebecca à l'égard
d'Isaac, qui avait le germain au-dessus d'elle : ainsi que dans l'Evangile même
des parents de Notre Seigneur sont appelés ses frères. Cette conduite qui paraît
humaine, couvre de grands mystères». Il est vrai qu'ici le recours à l'hébreu

pour excuser le «mensonge» d'Isaac, ne doit pas faire illusion : on le trouvait
déjà chez saint Augustin dans la même intention56, et d'ailleurs en 1707

Fénelon commentera le même passage de la Genèse avec la même autorité de

saint Augustin 57. Il n'y a là aucun souci philologique mais reprise d'un lieu
commun apologétique qui remonte à la patristique. U n'y a pas plus de

préoccupation critique lorsque Mme Guyon compare la version de la Bible qu'elle
suit avec «une autre version (celle de Louvain)» à propos du Psaume 67 58

;

Mme Guyon écrit : «Il y a une autre version (c'est celle de Louvain), qui dit
que Dieu, qui est dans son saint lieu, fait habiter en sa maison ceux qui ont
un même vouloir : la version de ce passage étant bien plus naturelle que celle

que j'avais prise, j'ai cru la devoir mettre ici. Dieu habite dans son saint lieu :

le saint lieu de Dieu est lui-même : il fait habiter dans ce même lieu saint,
en lui, ceux qui n'ont plus d'autre volonté que la sienne et qui n'ont plus de

vouloir propre. Il est certain qu'aussitôt que la volonté de l'homme est entièrement

perdue dans celle de Dieu, l'âme passe en Dieu sans délai et qu'elle habite

52 Ibid., t. III, p. 135.
53 Par exemple sur Jos 3, ibid., t. Ill, p. 6, sur le «nom» de la Mer morte.
54 Ibid., t. III, p. 56, 60.
55 Ibid., t. III, p. 163.
^6 Ibid., t. I, p. 147. Saint Augustin dans La Cité de Dieu, XVI, 37, parle, comme

le fera Mme Guyon, de «grand mystère», de «profond mystère de vérité».
:'7 Fénelon, Lettre à l'évêque d'Arras, Correspondance, J. Orcibal éd., t. XII,

Genève, Droz, 1990, p. 279.
58 Ps 67,7, La Sainte Bible, cit., t. VIII, p. 327. C'est sans doute une preuve du fait

que Mme Guyon ne prend pas pour texte de base la version de Louvain.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 299

dans la maison de Dieu même, étant cachée avec Jésus-Christ en Dieu». La
raison du choix entre les deux versions n'est pas une raison d'ordre critique,
mais, comme nous le soulignerons, une raison de convenance du sens par
rapport à l'idée préconçue de l'interprète concernant la qualité littéraire de la
Bible ; ici, la variante permet à Mnle Guyon de reprendre encore une fois, à

partir de la traduction de Y unius moris de la Vulgate 59, sa doctrine de la perte
de la volonté propre de l'homme.

C'est au texte dans sa littéralité que Mme Guyon applique son commentaire:
«Il est dit dans le texte, Vous mourrez de mort», écrit-elle à propos de
Genèse 1,17 60

: en conformité avec la lettre de l'hébreu et de la Vulgate, elle note

que le signifiant de la mort est répété, mais elle en tire des conclusions
différentes de celles qu'en tirerait un linguiste analysant la portée de ces

redoublements, soit en hébreu, soit en latin.
Au delà des «mots», ce sont des «faits» qui sont «canonisés dans l'Écriture»,

comme l'écrit Mme Guyon apropos de la mort de Samson en Juges 16 61,

c'est-à-dire qu'introduits dans le canon ils deviennent incontestables et que,
s'ils paraissent scandaleux ou contradictoires, iis doivent être interprétés. Tout
en effet dans l'Écriture a, selon Mme Guyon, «une signification admirable» 62 ct
toute «contrariété» n'est qu'apparente 63. Une fois posé ce principe général,
des règles d'interprétation s'imposent. Que rien n'est dit dans l'Écriture qui
ne s'applique à l'intérieur et ne se dise de l'intérieur est un principe qui oriente
toute l'interprétation, qui dévoile sa finalité mais qui n'en règle pas la pratique.
Certes cela pennet de surmonter toutes les difficultés de la chronologie qui
déjà à la fin du XVIIe siècle pose aux interprètes de graves problèmes. Nous
l'avons vu lorsqu'à propos de la Genèse ct de la création de l'homme Mme

Guyon se justifie d'attribuer à l'homme des faits et des textes antérieurs à sa

création 64
; mais c'est qu'en général la Bible n'est pas au sens propre une

histoire, que, selon Mme Guyon, la Bible parle du présent, d'aujourd'hui 65.

59 Bossuet interprétera simplement unius moris par unanimes, cf. Liber Psalmorum,
Lyon, 1691, p. 202.

60 La Sainte Bible, cit.. t. I, p. 43-44 : «Il est dit dans le texte, vous mourrez de

mort ; cela veut dire que Dieu ne se contente pas d'une demi mort, ni de mille morts
ou mortifications, mais il faut qu'une mort réelle et véritable s'ensuive ; sans quoi, il
n'y a point de vraie mort, mais seulement une image de mort».

61 Ibid.. t. III. p. 195 : «Si la mort de Samson n'était pas canonisée dans l'Écriture
qui ne dirait qu'il meurt en désespéré et dans le péché ct la vengeance ?» Et pour justifier
ce fait qui paraît scandaleux elle cite un long passage de saint Augustin, La Cité de

Dieu, I, 26.
62 Sur Gn 13,3, La Sainte Bible, cit., t. I. p. 78.
63 Ibid., t. 1, p. 79 : «Qu'est-ce que cela signifie Il paraît en cela de la contrariété :

cependant il n'y en a point».
64 Ibid., t. I. p. 24-25.
65 Ainsi ibid.. t. I, p. 227 : «On en use encore à présent de la sorte» ; p. 251 : «Ce

n'est pas d'aujourd'hui que l'on accuse ces personnes intérieures».



300 JACQUES LE BRUN

4. Des jugements esthétiques

Mais une des conséquences est aussi qu'un des critères de l'interprétation
mystique sera d'ordre «esthétique», c'est-à-dire fonction de l'effet «esthétique»

que le texte exerce sur son lecteur. C'est déjà le cas, même dans le champ
de l'exégèse critique, lorsque le critique apprécie et interprète le texte en

fonction d'une idée préconçue de la rationalité du discours ou de la qualité
d'un art d'écrire 66

; mais c'est particulièrement sensible dans le cas de

l'interprétation mystique : l'apparente absence de préjugés révèle des présupposés

idéologiques liés à un jugement esthétique. Ainsi à propos de Juges 5,21 et du

cantique que chante Debora «en ravissement d'esprit» 67, Mme Guyon note :

«La douleur que Debora en conçoit la porte à s'exprimer par des mots à demi

coupés, qui expriment tout lorsqu'ils semblent ne rien dire : leur désordre fait
leur énergie» 68, et par ce commentaire elle esquisse toute une esthétique de

la poésie biblique qu'elle développera dans son explication des Psaumes : sens

de la beauté littéraire et enthousiasme poétique s'y associent et constituent un
critère d'interprétation qui oriente le commentaire au moment même où il
paraît le plus spontané et le plus dégagé de préjugés.

En un sens, Mme Guyon semble partir de la même constatation que les

critiques, à savoir la non homogénéité du texte, son «désordre», l'absence de

«suite» du texte ; cette constatation s'applique tout à fait aux Psaumes, recueil
de textes divers et non pas œuvre ayant unité et rigoureuse composition. Elle

commence Y «Argument» du livre des Psaumes par ces mots : «Le livre des

Psaumes n'a rien de suivi : ce sont des versets entrecoupés de douleur et de

joie, des expressions de l'état où l'on se trouve faites à plusieurs reprises»69.
Elle constate ainsi que tel psaume n'est pas «mis en son rang»70, que les

psaumes sont «extrêmement entrecoupés»71, qu'ils «ne sont point suivis»72,

qu'il y a même des contradictions 73. Mais ces constatations répétées au fil du

commentaire ne conduisent pas Mme Guyon à poser une pluralité d'auteurs,
de genres littéraires ou de dates de rédaction. Le caractère non «suivi» du texte,
les «mots entrecoupés»74, ne font que refléter «par tous les états qui y sont

66 On pensera ici à la détermination entre deux versions du sensus melior selon
Louis Cappel : cf. F. Laplanche, L'Écriture, le sacré et l'histoire, cit., p. 239-244.

67 La Sainte Bible, cit.. t. III, p. 139.
68 Ibid., p. 140.
69 Ibid., t. VIII, p. 3.
70 Sur Ps 8, ibid., t. Vili, p. 38 ; elle ajoute : «Ce qui se peut bien juger, puisque

ordinairement dans l'argument du Livre des Psaumes l'on avoue qu'Esdras en a fait
seulement le recueil, mais qu'il ne les a point mis en leur rang».

71 «U n'y est pas plutôt parlé d'un état qu'un autre tout différent y est exprimé»,
sur Ps30, ibid., t. VIII, p. 141.

72 Sur Ps40, ibid., t. VIII, p. 211.
73 «Il n'a nulle suite et il paraît contraire à lui-même», sur Ps 48, ibid., t. VIII,

p. 251.
74 Sur Ps 41, ibid., t. VIII, p. 212 ; cf. sur Ps 30, ibid., t. Vili, p. 134.



LA SAINTE BIBLE DE MME GUYON 301

dépeints, la disposition où était le Roi-Prophète lorsqu'il les écrivait» 75
: ainsi

un auteur, avec ses états intérieurs, s'exprimerait dans ces textes, et, si la suite
du livre tel que nous l'avons, ne représente pas la suite de ces états, depuis

ceux du commencement jusqu'aux états «avancés», ce n'est que parce que
l'ordre a été bouleversé. Bien loin de nous orienter vers la critique textuelle,
les remarques textuelles de Mme Guyon témoignent de ses propres présupposés

: présence d'un auteur, schéma canonique de l'itinéraire spirituel, et
jugements de caractère esthétique. Une esthétique, en effet, est sans cesse présente
derrière les remarques de Mme Guyon et constitue une autre grille d'interprétation,

préliminaire à la lecture. Le commentaire est émaillé de jugements
esthétiques : «Cette expression est très belle» 76 «Les dernières paroles de

David sont d'une force, d'une beauté et d'une clarté à n'avoir nul besoin

d'explication»77, «admirable description»78, «La comparaison de David est

très belle»79, «Cette expression [...] est d'une force et d'une beauté admirable»

80, etc. Nous pourrions allonger encore cette liste de jugements esthétiques
portés sur les Psaumes81. Nous pouvons ainsi mettre en lumière plusieurs
présupposés de la lecture guyonienne : d'une part ce qu'on pourrait appeler
une psychologie, d'autre part une esthétique. Ainsi rien n'est moins neutre ou
innocent que cette lecture. Ce qu'il faut aussi noter c'est qu'un des a priori
de cette lecture est la place du lecteur, le fait qu'il doit être «éclairé» pour
comprendre le texte 82. D'où une nouvelle redistribution des sens et la priorité
donnée à ce que Mmc Guyon appelle «l'expérience».

Ainsi la référence, soit à l'histoire, soit à la science, est pour ainsi dire

instrumentalisée. L'exégèse allégorique, qui ramène tout le texte à une grande

allégorie de l'intérieur, permet certes à Mme Guyon d'éviter toutes les impasses

que la science moderne (science de la nature, science historique ou science des

textes) impose à l'Écriture : les phénomènes «naturels» que discute la science,

par exemple le buisson ardent d'Exode 3 83, le déluge de Genèse 6-7 84 les

propriétés du raisin de Genèse 9,20 85, les caractères du soleil ou de la lune 86,

75 «Argument», ibid., t. VIII, p. 3.
76 Sur Ps 1, ibid., t. VIII, p. 5.
77 Sur Ps 18, ibid., t. VIII, p. 81.
78 Sur Ps37, ibid., t. VIII, p. 186.
79 Sur Ps41, ibid., t. VIII, p. 212.
80 Sur Ps48, ibid., L VIII, p. 251.
81 Ces jugements esthétiques sont souvent proches de ceux qu'en 1691 Bossuet

formulera dans son Liber Psalmorum, en particulier dans la Dissertatio de Psalmis qui
précède le livre.

82 Cf. Y «Argument» des Psaumes, La Sainte Bible, cit., t. VIII, p. 3.

240.

60, introduit par : «L'on sait que l'arche est aussi la figure de

83 Ibid., t. I, p. 240
84 Ibid., t. I, p. 60,

l'Eglise».
85 Ibid., t. I, p. 68.
86 Ibid., t. I, p. 5-6.



302 JACQUES LE BRUN

les signes du zodiaque 87, le Paradis 8S, etc. ne sont plus que des «symboles» 8y

de ce qui se passe en l'âme du spirituel. Les «Philosophes» peuvent être

invoqués à l'appui d'un lieu commun 90
; un autre lieu commun 9I, selon lequel

«le soleil lorsqu'il est couvert de ténèbres ne pouvant pas pénétrer les nues

pour échauffer la terre, tourne toute son ardeur contre lui-même» 92, est introduit

par un «on dit que». Ce n'est là qu'un moyen de faire comprendre à l'aide
d'une comparaison commune.

Ainsi, bien loin d'apparaître comme une approche neutre de l'Écriture,
contournant tous les obstacles des savoirs étrangers à l'expérience intérieure,
la lecture guyonienne de la Bible repose sur un ensemble de présupposés : une

anthropologie de couleur néoplatonicienne, une herméneutique supposant la

plénitude de sens du texte et le critère ultime qu'est l'expérience spirituelle
du lecteur ; il y a là, dans une apparente soumission à la lettre, une interprétation
idéologique qui n'échappe pas à la circularité : l'expérience intérieure garantit
la vérité d'une Écriture où l'interprète la retrouve ; l'Écriture garantit l'authenticité

d'une expérience intérieure qui lui correspond ; et la rédaction du

commentaire constitue pour l'interprète une expérience d'écriture sur laquelle
s'est à plusieurs reprises expliquée Mme Guyon, expérience d'écriture qui
devient expérience de la vérité de l'Écriture. On est loin de la neutralité et de

l'absence de préjugés d'une lecture enfin innocente et dégagée des contraintes
de la scientificité.

87 Ibid., t. I, p. 16-17.
88 Ibid., t. I, p. 38, sur Gn 2, 8.
89 Ibid., t. I, p. 240.
90 Comme «la génération d'une chose est la corruption d'une autre», à propos

d'Ex 12, ibid., t. I, p. 271.
91 Que d'ailleurs reprendra Mme Guyon dans une lettre de 1693 au duc de Chevreuse,

citée dans Fénelon, Correspondance, J. Orcibal éd., t. I, Paris, Klincksieck, 1972, p.
247.

92 Sur Jb 3, La Sainte Bible, cit., t. VIII, p. 39.


	Présupposés théoriques de la lecture mystique de la Bible : l'exemple de la Sainte Bible de Mme Guyon

