
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: Leibniz : la Bible et l'ordre des vérités

Autor: Duchesneau, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381622

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 267-286

LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS

François Duchesneau

Résumé

Leibniz soutient l'idée d'une conformité intégrale de la foi avec la raison
consistant en un rapport d'expression réciproque des deux ordres de connaissance.

Même si, pour le croyant, l'examen des raisons de la foi peut ne pas
apparaître indispensable, «compte tenu de la nature même de la fol», une
analyse de ces raisons s 'avère nécessaire. Cette analyse tient au rapport des

vérités de foi énoncées dans la Bible à Tordre des vérités contingentes, par
contraste avec celui des vérités nécessaires, et suppose l'application aux
vérités de foi et aux contenus bibliques d'une nouvelle logique ordonnée à

l'évaluation des «motifs de crédibilité».

Parmi les philosophes modernes, Leibniz se signale par sa volonté de

préserver l'autonomie de la religion révélée et la valeur intrinsèque des actes
de connaissance que commande la foi. Il adhère, dans le même temps, à une
théorie de la vérité qui soumet en principe à la raison tout contenu de connaissance,

sans exclure ceux qui émanent de l'Écriture Sainte. Leibniz soutient
l'idée d'une conformité intégrale de la foi avec la raison, mais cette conformité
implique un rapport d'expression réciproque des deux ordres de connaissance,
plutôt qu'elle ne débouche sur la subordination ou la réduction de l'un à l'autre.
Par ailleurs, Leibniz tend à interpréter la connaissance de chaque type suivant
les circonstances particulières d'accession aux vérités qui les caractérisent. Le
paradoxe tient au fait que, pour le croyant, l'examen des raisons de la foi
n'apparaît pas indispensable, mais que, dans le même temps, «compte tenu de

la nature même de la foi», une analyse de ces raisons s'avère nécessaire. Peut-

on lever ce paradoxe et établir la cohérence de la position leibnizienne par-
delà les accusations d'opportunisme que certains, tel Russell ', ne se sont pas

1

B. Russell, La philosophie de Leibniz, Paris, F. Alcan, 1908, passim, notamment
p. 225-226 : «Dans la philosophie de Leibniz tout, en partant de la loi de Raison
suffisante, dépend, par l'introduction des causes finales, de la morale. Mais la morale
étant un sujet sur lequel la théologie est très catégorique, ne pouvait être traitée par
Leibniz avec un esprit libre. La morale qu'il était fondé à avoir était très analogue à

celle de Spinoza ; elle comportait les mêmes erreurs et des conséquences semblables.
Mais, champion de l'orthodoxie contre l'athée honni de tous, Leibniz recula devant les

conséquences de ses propres idées, et se réfugia dans une perpétuelle réédition de phrases



268 FRANÇOIS DUCHESNEAU

fait faute de proférer à l'encontre de la doctrine de la conformité La réponse
à cette question dépend, à notre avis, du rapport des vérités de foi énoncées dans

la Bible à l'ordre des vérités de fait ou vérités contingentes, par contraste avec
l'ordre des vérités nécessaires ou vérités de raison. Elle dépend aussi par voie

d'implication du traitement méthodologique que Leibniz propose des vérités de

foi : ce traitement relève d'une approche exégétique et suppose l'application d'une
nouvelle logique ordonnée à l'évaluation des «motifs de crédibilité».

1. Une religion de vérités contingentes, conforme,
mais non limitée à la raison

Walter Sparn souligne à juste titre que Leibniz entend fonder une
«correspondance qualifiée» (qualifizierte Correspondenz) entre philosophie et

théologie, tant du point théorique que du point de vue pratique 2. La philosophie
est alors comprise comme une discipline rationnelle portant sur la connaissance
des vérités, que celles-ci soient des vérités de raison ou des vérités de fait. Au
premier rang des vérités de fait figurent les propositions de science, ainsi que
les propositions définissant l'action droite. La théologie, selon Leibniz,
bénéficierait de la même structure : ce serait une discipline rationnelle portant sur
la connaissance des vérités de fait dont la Révélation divine fournit le fondement

ou dont elle rend l'expérience possible.
Il s'agit donc d'une affaire de méthode. Pour qu'une recherche de théologie

révélée soit recevable, il lui faut s'articuler à l'ordre des vérités et il lui faut

pouvoir traiter de son objet dans les limites des modèles méthodologiques
relevant de la science générale, sous ses volets d'analyse et de synthèse, de

technique d'invention et de technique de démonstration ou de jugement. Il
existe, dans l'œuvre leibnizienne, plus d'une illustration de cette exigence
normative appliquée à la théologie, mais l'exemple le plus probant en la
matière nous est sans doute fourni par le «Discours de la conformité de la foi
avec la raison» qui figure en tête des Essais de théodicée (1710).

1.1 La distinction des vérités nécessaires et contingentes

Leibniz y rappelle d'entrée de jeu la distinction des vérités nécessaires et

contingentes 3. Les vérités nécessaires, dont le contraire implique contradic-

édifiantes. [...] Il préféra soutenir le péché et l'enfer, et rester, pour tout ce qui concernait
l'Église, lc champion de l'ignorance ct de l'obscurantisme».

2 W. Sparn, «Das Bekenntnis des Philosophen. Gottfried Wilhelm Leibniz als
Philosoph und Theologe», Neue Zeitschrift für systematische Theologie und
Religionsphilosophie, 8 (1986), p. 139-178, ici p. 143.

'

3 Essais de théodicée, Discours, § 2 in G. W. Leibniz, Die philosophischen
Schriften, éd. C. I. Gerhardt, Hildesheim, Olms, 1965 (abrév. GP), VI, p. 50.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 269

tion, se trouvent illustrées par les vérités de logique, de mathématiques et de

métaphysique. Les vérités contingentes, qui échappent à ce critère, se trouvent
identifiées ici comme «vérités positives» : il s'agit en l'occurrence des lois que
Dieu a imposées à la nature et des vérités subalternes qui découlent de telles
lois. Les vérités du premier type, éternelles et «indispensables», ne sont saisies

dans leur intelligibilité propre qu'a priori, même si d'aventure elles peuvent
se révéler a posteriori aux esprits finis que nous sommes. Les vérités positives,

par contre, peuvent s'apprendre par expérience ou par raison. Or elles

s'apprennent par raison lorsqu'on invoque, au fondement de ces vérités, des raisons

ou motifs de convenance qui renvoient au choix des lois naturelles suivant un

principe de sagesse.
Ainsi la nécessité physique qui s'exprime dans les lois du mouvement

gouvernant l'ordre des corps doit-elle être tenue pour une nécessité conditionnelle

d'ordre contingent, elle-même fondée sur une nécessité morale, celle d'un
choix répondant à des motifs de sagesse, donc de plus grande rationalité
possible dans le contexte concret et intégral que constitue le monde réalisé.

Dans la science leibnizienne, les lois physiques apparaissent comme des

constructions hypothético-déductives rendant compte de l'ordre des phénomènes

tel que l'expérience le révèle. Elles se formulent à l'aide de concepts
abstraits traduisant la structure formelle des phénomènes, de modèles importés
des mathématiques et de principes architectoniques. Ces principes sont des

incarnations diverses du principe de raison suffisante, qui explicitent les motifs
rationnels sous-tendant la formulation des lois physiques. Les principes
architectoniques se ramènent à trois formes canoniques, que représentent
respectivement le principe des indiscernables, le principe de continuité et le principe
de finalité, dit principe deformis optimis dans le contexte de la physique4 Sans

doute la raison scientifique peut-elle se contenter d'un usage purement
technique et heuristique de ces principes comme règles de construction et de

sélection des modèles ; ils n'en renvoient pas moins à une teleologie immanente

à l'ordre naturel qu'il revient à la métaphysique d'expliciter. La
métaphysique vise donc à substituer aux raisons instrumentales et provisionnelles
de la science des raisons reposant sur l'analyse des substances par-delà les

phénomènes ; elle entend nous représenter les causes et les raisons supérieures

que ces substances requièrent dans leur singularité et dans leur appartenance
au monde actualisé qu'elles forment conjointement.

Au plan de la contingence, les lois scientifiques régissant les phénomènes

peuvent être tenues pour des «maximes subalternes», comme le spécifiait le

Discours de métaphysique 5. Compte tenu du caractère conditionnel et du statut

4 Au sujet des principes architectoniques, cf. F. Duchesneau, Leibniz et la méthode
de la science, Paris, P.U.F., 1993, en particulier p. 259-379.

5 Discours de métaphysique, § 7 in G. W. Leibniz, Sämtliche Schriften und Briefe,
Berlin, Akademie-Ausgabe, 1923- (abrév. A), Vl.iv, p. 1538-1539 : «Or puisque rien
ne se peut faire qui ne soit dans l'ordre, on peut dire que les Miracles sont aussi bien
dans l'ordre que les opérations naturelles, qu'on appelle ainsi parce qu'elles sont



270 FRANÇOIS DUCHESNEAU

hypothétique des vérités de ce type, il est concevable que des maximes d'ordre

supérieur émanant de la divinité surimposent à l'ordre observé et inféré des

phénomènes tels ou tels enchaînements inédits qui sont perçus comme des

miracles : «Et lorsque quelques maximes philosophiques sont rejetées en

théologie, soutient Leibniz, c'est qu'on tient qu'elles ne sont que d'une nécessité

physique ou morale, qui ne parle que de ce qui a lieu ordinairement, ct se fonde

par conséquent sur les apparences, mais qui peut manquer si Dieu le trouve
bon» 6. Ces dépassements des natures phénoménales ne peuvent se concevoir

que dans l'ordre des vérités de fait. Rien ne peut en effet être rationnellement

conçu comme dérogeant à l'ordre des vérités nécessaires, telles celles de la

logique et de la géométrie. Les vérités de foi sont des vérités d'expérience.
Présumées possibles, elles ne sauraient contredire aux enchaînements de vérités

nécessaires, non plus qu'être ruinées sur la base de considérations purement
rationnelles qui se déduiraient analytiquement de telles vérités. Mais l'ordre
de leur validation ou de leur réfutation est toutefois conforme à celui des vérités
de fait : il tient à des arguments d'expérience et de vraisemblance ct il relève
de motifs de crédibilité. La certitude dont elles bénéficient est «morale», non
«absolue». Elles peuvent être expliquées et soutenues par des arguments rationnels

de façon à justifier qu'on y adhère par la croyance ; mais elles ne sauraient
être comprises, ni prouvées a priori.

1.2. La rationalité présumée de la Révélation

Robert Adams7et Daniel Cook8ont fait récemment valoir que l'intérêt
leibnizien pour la logique du probable concernait le domaine des vérités

pratiques, notamment les vérités de religion, et que la prise en compte de telles
vérités figurait, selon Leibniz, dans le cadre de l'encyclopédie des connaissances

rationnelles.
Selon les Essais de théodicée, les contenus de la Révélation ne sauraient

contrevenir à l'ordre des vérités absolument nécessaires, mais il est loisible
de les tenir pour vrais, alors même qu'ils paraissent contrevenir aux lois
déterminant, pour des entendements finis tels que les nôtres, le cours de la

nature et l'ordre des relations interpersonnelles comprises dans les strictes

conformes à certaines maximes subalternes que nous appelons la nature des choses. Car
on peut dire que cette nature n'est qu'une coutume de Dieu dont il se peut dispenser
à cause d'une raison plus forte que celle qui l'a mû à se servir de ces maximes».

6 Essais de théodicée, Discours, § 4, GP VI, p. 51-52.
7 R. M. Adams, Leibniz Determinist, Theist. Idealist, New York, Oxford University

Press, 1994, p. 194-204 ; R. M. Adams, «Leibniz's Examination of the Christian
Religion», Faith and Philosophy, 11 (1994), p. 517-546.

8 D. Cook, «Leibniz : Biblical Flistorian and Exegete» in Leibniz. Tradition und
Aktualität. V. Internationaler Leibniz Kongreß, Hannover, G.-W.-Leibniz-Gesellschaft,
1989, t. II, p. 142-154.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 271

limites des pouvoirs de la raison. Il faut, somme toute, réserver la possibilité
d'un ordre surnaturel se situant «au-dessus de la raison» et non «contre la

raison», c'est-à-dire contre la rationalité des vérités nécessaires et éternelles.
«Ce qui est au-dessus de la raison est contraire seulement à ce qu'on a coutume
d'expérimenter et de comprendre»9, soutient Leibniz. Les vérités révélées

apparaissent comme des vérités contingentes au même titre que les autres
vérités empirico-théoriques, mais elles concernent des possibilités différentes
de celles, d'ailleurs non exclusives, dont ces vérités font état ct dont, selon

l'expression leibnizienne, elles impliquent les réquisits, savoir les raisons
suffisantes qui s'intègrent à leur définition et en constituent les motifs de

crédibilité.
Rendre raison de ces possibilités surnaturelles suppose que l'on adhère aux

contenus de l'Écriture et que l'on interprète ces contenus en leur conférant lc

sens d'une rationalité supérieure à celle qu'expose tant la philosophie naturelle

que la philosophie morale. La validité supérieure d'une interprétation aussi

littérale que possible des textes fondamentaux sur les mystères étant présumée,
reste l'obligation d'une lecture qui établisse les motifs de crédibilité en faveur
du témoignage et qui situe la Révélation dans le prolongement de l'intelligibilité

naturelle. C'est dire que l'interprétation des vérités révélées suppose une
relation dialectique à définir par rapport à l'ordre global que forment les autres
vérités. Les vérités révélées paraissent en effet devoir dépasser cet ordre sans

l'abolir, ce qui ne peut se comprendre que comme l'effet d'un acte d'intellection

visant à conférer aux vérités contingentes de l'ordre naturel tel complément

de raison déterminante qui puisse en rehausser la signification en
l'intégrant au contexte téléologique du salut.

En définitive, ce qui apparaît insoutenable, c'est une opposition radicale
des vérités de religion aux vérités de raison. De ce point de vue, Leibniz avance
contre Bayle qu'il ne saurait y avoir d'objection démonstrative au sens strict
qui vaille contre les assertions de la foi consignées dans l'Écriture Sainte. Les

premiers principes des sciences rationnelles et les conséquences qu'on peut en
déduire ne peuvent servir d'arguments contre les dogmes de la théologie
révélée. Restent des objections qui se situeraient au plan d'arguments reposant
sur des vérités de fait. Il s'agit alors d'évaluer des vraisemblances par rapport
à d'autres vraisemblances. Les mystères de la foi se présentent en effet comme
étant contraires aux apparences «ordinaires» ; ils peuvent néanmoins être

soutenus contre toute objection rationnelle fondée sur les vraisemblances
justifiant ces apparences «ordinaires». Ils le sont alors par des arguments
également vraisemblables qui prennent appui sur d'autres vérités ressortissant
à l'ordre des vérités contingentes ou vérités de fait. On peut reconnaître que,
du point de vue des apparences sur lesquelles le raisonnement se fonde
ordinairement, «les mystères sont contre les apparences et n'ont rien de vraisem-

9 Essais de théodicée. Discours, § 23, GP VI, p. 64.



272 FRANÇOIS DUCHESNEAU

blable» 10. Or, dans le même temps, du point de vue de l'intellection théologique,

«les motifs de crédibilité [peuvent] justifier, une fois pour toutes, l'autorité

de la Sainte Écriture devant le tribunal de la raison, afin que la raison lui
cède dans la suite, comme à une nouvelle lumière, et lui sacrifie toutes ses

vraisem-blances» ' '. Contre lés objections spécieuses qui ne se fondent que sur

une connaissance tronquée des faits, «il suffit, soutient Leibniz, de rejeter les

apparences ordinaires, quand elles sont contraires aux mystères, ce qui n'est
point contraire à la raison, puisque même dans les choses naturelles nous

sommes bien souvent désabusés des apparences par l'expérience ou par des

raisons supérieures» 12. D'où l'extrême importance de l'examen critique des

arguments sous-tendant les contenus scripturaires.
Pour nos entendements finis, les propositions exprimant les vérités contingentes

se construisent sur la base de notions qui ne peuvent être que partiellement

adéquates, puisqu'elles ne comportent qu'un nombre limité d'éléments

conceptuels analytiquement distincts parmi une infinité de réquisits : ces

propositions anticipent par conséquent sur une compréhension en grande partie
inaccessible des objets signifiés. Dans le même temps toutefois, nous sommes
persuadés de leur vérité sur la base d'inférences hypothétiques qui prennent
appui sur le témoignage de l'expérience. Pour juger du degré de vraisemblance
s'attachant aux vérités de religion, comme d'ailleurs aux objections qui leur
sont adressées, il faut recourir à un «art déjuger des raisons vraisemblables» l3.

Selon Leibniz, cette forme de logique «qui doit régler le poids des vraisemblances,

et qui serait si nécessaire dans les délibérations d'importance» 14 n'a
pas encore été développée autant qu'il le faudrait : pour l'heure elle n'est pas
«établie». Et on la chercherait vainement au degré de développement requis
parmi les philosophes contemporains. Ni les auteurs de la Logique de Port-
Royal, ni Malebranche, ni Locke n'ont encore produit la méthode propre à

soutenir la faculté de juger «qui doit nous faire peser les apparences du vrai
et du faux» l5.

1.3. L'application de la logique au probable

La forme de logique en question n'est autre que cette «logique du probable»
dont Leibniz s'est employé à fournir des spécimens, notamment dans le cas
de la jurisprudence, et dont les textes programmatiques des Nouveaux essais

sur l'entendement humain souhaitent la pleine extension. C'est aussi cette
logique du probable dont il conçoit l'application requise aux fins d'une inter-

10 Ibid., § 28, GP VI, p. 67.
11 Ibid., § 29, GP VI, p. 67.
12 Ibid., § 38, GP VI, p. 72.
13 Ibid., § 28, GP VI, p. 67.
14 Ibid., § 31, GP VI, p. 68.
15 Ibid., § 31, GP VI, p. 68.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 273

prétation rationnelle des textes de la foi, susceptible d'en établir les «motifs
de crédibilité».

L'artifice cognitif principal à l'appui de l'application d'une telle logique
aux questions théologiques, objets de controverse, consiste dans l'établissement

d'analogies fondées. Dans la mesure où l'on ne saurait atteindre de

notions pleinement adéquates dans un domaine où prévalent les vérités de fait
et les inferences hypothétiques, il convient de viser les explications les plus
vraisemblables des mystères, tels ceux de la Trinité ou de l'Incarnation, en

prenant appui sur «quelque intelligence analogique» l6. La lumière naturelle
nous est en effet en partage avec Dieu. Tel est d'ailleurs l'un des principaux
motifs de désaccord avec Bayle, cartésien sur ce point. Selon l'auteur du

Dictionnaire historique et critique, les mystères de la religion seraient certes
conformes à la raison suprème inhérente à l'entendement de Dieu, mais cette
raison resterait absolument transcendante par rapport aux entendements finis
dont la capacité de juger ne saurait se hausser à un niveau suffisant pour
atteindre la moindre intellection des principes gouvernant le salut universel.
Par contraste, Leibniz soutient que le rapport de l'entendement fini à l'infini
est un rapport de participation, susceptible de se traduire épistémologiquement
en expressions analogiques. Certes, de nous à Dieu, l'intellection diffère
«comme une goutte d'eau diffère de l'Océan, ou plutôt comme le fini de

l'infini» l7. Or la partie ne saurait être contraire au tout, même dans un rapport
de passage au niveau transcendant. Ainsi la possibilité se trouve-t-elle exclue

que le mystère contredise les implications des vérités nécessaires pour tout
entendement, fini comme infini : «La raison [étant] ici l'enchaînement des

vérités que nous connaissons par la lumière naturelle [...] au moins nous ne
connaissons jamais qu'il y ait aucune difformité, ni aucune opposition entre
les mystères et la raison»18. Dans le même temps toutefois, les mystères
dépassent la compréhension purement rationnelle : on ne saurait en expliquer
le comment par déduction en règle, voire même par le biais de constructions
hypothético-déductives. Nous en sommes réduits à donner des mystères une
représentation aussi vraisemblable que possible par le biais d'analogies. Aussi,
traitant de l'Incarnation, c'est-à-dire de «l'union du Verbe de Dieu avec la

nature humaine» iy, Leibniz recourt-il à une pluralité de modèles d'union
relatifs aux substances simples et composées pour en former «une connaissance

analogique» dont nous devons nous contenter. Manifestement, c'est là le

scheme que Leibniz met enjeu en s'appuyant analogiquement sur les rapports
de fondement et d'expression qui prévalent concernant l'union substantielle
de l'âme et du corps suivant l'harmonie préétablie et concernant le lien d'identité

personnelle qui se greffe à cette union. L'argument est typique d'une

16 Ibid., § 54, GP VI, p. 80.
17 Ibid., § 61, GP VI, p. 84.
18 Ibid., § 63, GP VI, p. 86.
19 Ibid., § 55, GP VI, p. 81.



274 FRANÇOIS DUCHESNEAU

stratégie d'analyse dans un contexte d'approximation vraisemblable et mérite
d'être rapporté in extenso :

Nous entendons quelque chose par l'union, quand on nous parle de celle d'un corps
avec un autre corps, ou d'une substance avec son accident, d'un sujet avec son

adjoint, du lieu avec le mobile, de l'acte avec la puissance ; nous en entendons aussi

quelque chose, quand nous parlons de l'union de l'âme avec lc corps pour en faire
une seule personne. Car, quoique je ne tienne point que l'âme change les lois du

corps ni que le corps change les lois de l'âme, et que j'aie introduit l'harmonie
préétablie pour éviter ce dérangement, je ne laisse pas d'admettre une vraie union
entre l'âme et le corps, qui en fait un suppôt. Cette union va au métaphysique, au
lieu qu'une union d'influence irait au physique. Mais, quand nous parlons de l'union
du Verbe de Dieu avec la nature humaine, nous devons nous contenter d'une
connaissance analogique, telle que la comparaison de l'union de l'âme avec le corps
est capable de nous donner ; et nous devons nous contenter de dire que l'incarnation
est l'union la plus étroite qui puisse exister entre le créateur et la créature sans qu'il
soit besoin d'aller plus avant 2(l.

Le caractère suffisant de l'explication - donnée éminemment épistémologique

- se tire de l'adhésion requise pour une croyance rationnellement instruite.

Certes, ce modèle de croyance ne saurait constituer un type unique de croyance
fondée. Leibniz admet que s'y substitue, pour le plus grand nombre, une

croyance établie sur une rationalité plus implicite, qui ne parvient pas à se

déployer en motifs de crédibilité dûment identifiés. Plus exactement, la position
leibnizienne semble présumer qu'il existerait une gradation continue dans

l'explicitation des raisons de croire, gradation où s'inscrit la position existentielle

différente des divers agents impliqués et leur capacité variable de

développer l'analogie du fini à l'infini suivant la logique du probable.
Plusieurs propositions des Nouveaux essais sur l'entendement humain

contribuent à renforcer le statut épistémologique dévolu aux vérités de

croyance religieuse. Leibniz tient par-dessus tout à définir une zone de connaissance

rationnelle possible au-delà des limites objectives auxquelles nos facultés

atteignent dans la représentation actuelle d'objets de connaissance21. Cette

zone apparaît comme une zone d'intelligibilité potentielle dépassant les faits
et les relations explicitement intelligibles hic et nunc pour nos entendements
finis. Dans l'ordre des connaissances finies, cet horizon de développement
s'ouvre sur un pouvoir d'inventer et de justifier des propositions de science

ou de probabilité, voire des maximes de pratique, au-delà des principes et des

concepts dûment analysables. Par le fait même, les mystères se trouvent
rattachés, sans radicale solution de continuité, aux raisons qui commandent les

vérités de l'ordre naturel.
Deux types de considérations étayent cette thèse. Les mystères, qui

constituent des vérités de fait supérieures, reposent sur le témoignage même de Dieu

20 Ibid., § 55, GP VI, p. 81.
21 Cf. à ce sujet Nouveaux essais sur l'entendement humain, 4.17.23. A VI.vi.

p. 493.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 275

au terme de la Révélation. La validité d'un témoignage suppose une évaluation
de type juridique qui fasse ressortir les «motifs de crédibilité sur lesquels notre

Religion est fondée» ; Leibniz ajoute : «Ces motifs dépendent sans doute de

la sensation et de la réflexion» 22. Il semble donc que des propositions impliquant

la vérité des faits révélés puissent être formulées sous des conditions

d'intelligibilité suffisante. Ce qui échappe à cet ordre de raisons factuelles,
c'est l'intellection pleine des pensées et des actions divines déterminant l'ordre
contingent des choses que traduisent les effets de la grâce par-delà les

enchaînements naturels de phénomènes, «de sorte qu'on peut dire que ce qui est au-
dessus de la raison peut bien être appris, mais il ne peut pas être compris par
les voies et les forces de la raison créée, quelque grande et relevée qu'elle soit.
11 est réservé à Dieu seul de l'entendre, comme il appartient à lui seul de le

mettre en fait»23.

Du point de vue subjectif des agents rationnels finis, cette situation requiert
que l'on fonde les contenus de croyance en raison, c'est-à-dire qu'on en détaille
les motifs de crédibilité. Il faut des preuves de véracité en faveur de l'ordre
contingent transcendant institué par la grâce. «Il n'y [faut] aller, affirme Leibniz,

que sur dc[s] bonnes preuves, qui ne peuvent venir que du témoignage de Dieu
lui-même, où l'on doit déférer absolument lorsqu'il est dûment vérifié»24.

Leibniz fustige alors des positions, telle celle du Credo quia absurdum, qui
présupposent une incompatibilité radicale du contenu de la foi avec la raison.

Tout au contraire, il faut s'efforcer de dépasser le plan de l'expérience ordinaire
et limitée sur laquelle reposent nos systèmes circonscrits de croyances
naturelles, de façon à accéder à la vraisemblance rationnelle du message biblique.
«Sans cela, s'interroge Leibniz, pourquoi préférerions-nous la Bible à

2. Exégèse biblique et analyse des vraisemblances

À l'évidence donc, la théologie révélée selon Leibniz requiert une méthode

d'interprétation des textes de l'Écriture qui en fasse ressortir les motifs de

crédibilité suivant une logique de probabilité et de preuve. De nombreux
éléments d'analyse se rattachent à cette exigence à travers l'œuvre
leibnizienne : s'y manifeste la volonté de combiner les moyens de la critique
historique et linguistique avec ceux de l'analyse philosophique afin de rehausser

l'adhésion de la raison au témoignage de la Révélation.

22 Ibid., p. 493.
23 Ibid.. p. 493.
24 Nouveaux essais, 4.18.24. A VI.vi, p. 495.
25 Ibid., p. 494.



276 FRANÇOIS DUCHESNEAU

2.1. Le recours à l'analyse historique

D'un premier point de vue, la Bible exige d'être située dans un cadre

général d'analyse historique : l'histoire doit en effet fournir un ensemble

d'arguments en faveur de l'authenticité, de la validité rationnelle du texte et

des divers éléments de signification qu'il véhicule. Leibniz est, dans cette

perspective, particulièrement soucieux de définir les degrés de probabilité
associés aux vérités historiques et aux documents ct monuments qui en
constituent les éléments de preuve. Plusieurs projets d'encyclopédies réfèrent aux
recherches historiques ct à leur rôle dans l'établissement d'un système de

vérités perfectibles. Dans le texte intitulé Nouvelles ouvertures, qui est selon

toute probabilité contemporain du Discours de métaphysique (1686), la voie

historique est ainsi définie par rapport à la voie des sciences démonstratives.
Si ces sciences servent plus particulièrement à témoigner de la sagesse de Dieu

disposant les idées dans nos âmes ct produisant la structure des corps pour notre

usage, Leibniz déclare faire par ailleurs «grand cas de ces belles connaissances

historiques qui nous font entrer en quelque façon dans le secret de la
providence» 26. Il semble suggérer que la vérité de la religion se prouve d'une part

par «l'excellence de la doctrine», ce qui suppose une évaluation rationnelle
des vérités contingentes qu'elle profère, d'autre part par son «origine divine»,
ce qui requiert de recourir à «la plus fine et la plus profonde critique» s'exerçant
sur les textes de façon à dégager le sens et l'autorité du témoignage 27. Dans

lc cadre de cette critique, Leibniz s'attend à ce que l'on déploie toute ressource
utile d'interprétation des langues, d'analyse des styles littéraires, de paléographie,

d'histoire événementielle et institutionnelle. À ces ressources s'adjoindront

les modèles que les sciences démonstratives, en particulier la métaphysique

et la théologie naturelle, peuvent fournir, mais surtout certaines inferences

liées à l'évaluation des probabilités et débouchant sur la certitude morale.

C'est là ce que Leibniz professe auprès de Thomas Burnett :

Ainsi donc les vérités et conséquences théologiques sont aussi de deux espèces, les

unes sont d'une certitude métaphysique et les autres d'une certitude morale. Les
premières supposent des définitions, des axiomes et des théorèmes, pris de la

véritable Philosophie et de la Théologie naturelle. Les secondes supposent en partie
l'Histoire et les faits, ct en partie l'interprétation des textes. Mais, pour se bien servir
de cette Histoire et de ces textes et pour établir la vérité et même l'antiquité
ecclésiastique, et enfin le sens des textes, il faut encore avoir recours à la véritable
Philosophie et en partie à la Jurisprudence naturelle. [...] La philosophie a deux
parties, la théorique et la pratique. [...] La philosophie pratique est fondée sur la
véritable Topique ou Dialectique, c'est-à-dire sur l'art d'estimer les degrés des

probations qui ne se trouve pas encore dans les auteurs Logiciens, mais dont les

seuls Jurisconsultes ont donné des échantillons qui ne sont pas à mépriser et peuvent

26 Nouvelles ouvertures, A VI.iv, p. 688.
27 Ibid.. A VI.iv, p. 688.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 277

servir de commencement pour former la science des preuves propre à vérifier les
faits historiques et pour donner le sens des textes 28.

Yvon Belaval ajustement souligné cette importance de l'histoire, ainsi que
des sciences ct des disciplines pratiques qui contribuent de façon connexe à

fonder la vérité historique, vu le projet leibnizien d'établir un système
théologique conforme à la raison comme aux témoignages de l'Écriture 2y. À
Pierre-Daniel Huet qui vient de faire paraître sa Demonstratio evangelica ad
serenissimum Delphlnum (1679), Leibniz expose sa vision des preuves
historiques de la religion en les concentrant sur l'existence rédemptrice et la doctrine
salvatrice du Christ accomplissant les prophéties de l'Ancien Testament. Les
faits les plus importants à cet égard concernent le rapport distant des oracles
à leur réalisation, les miracles accomplis sous l'autorité du Christ,
l'incomparabilité de la doctrine, la diffusion de la parole et son accomplissement

dans la primitive Église, le témoignage des martyrs et le triomphe, que
l'on doit estimer apriori improbable, de la religion véritable. Leibniz rattache
à ces objets d'analyse l'usage le plus fécond de l'érudition historique, lorsque
celle-ci dégage les documents originels qui établissent ces vérités de tout
élément adventice susceptible d'en voiler le sens fondamental et essentiel.

Il faut d'abord montrer que les livres sacrés que nous possédons sont authentiques
et nous sont parvenus sans corruption pour l'essentiel. Ce que nul ne peut réaliser,
s'il ne comprend les mystères de l'art critique et ne connaît le génie de ces siècles

passés et l'enchaînement des temps. [...] On ne saurait démontrer que les faits de

la Révélation et leur diffusion se sont accomplis comme la narration le veut, à moins
qu'ils n'aient été établis avec la dernière rigueur selon l'histoire universelle tout
entière, tant sacrée que profane. Or la démonstration de l'histoire universelle requiert
des monuments, des monnaies, des inscriptions et autres trésors que prisent les

érudits. C'est par eux que l'on accorde foi à l'histoire30.

Leibniz dresse alors le constat des lacunes à combler afin de réaliser ce

programme de recherche en satisfaisant aux exigences méthodologiques d'une
histoire aussi exacte que possible, mais en subordonnant toute critique à la mise
en valeur du témoignage divin par ségrégation des éléments contextuels
particuliers aux auteurs, aux modes d'expression, aux circonstances de temps et
de lieu31.

28 Lettre à Thomas Burnett, 1CT/11 février 1697, GP III, p. 193-194.
29 Y. Belaval, Leibniz critique de Descartes, Paris, Gallimard, 1960, p. 108-109.
30 Lettre à Pierre-Daniel Huet, 1679 GP III, p. 13 (notre traduction).
31 Cf. lettre à Thomas Burnett du 17/27 juillet 1696, GP III, p. 183-184 : «Peu

d'historiens s'attachent à ce que je souhaiterais le plus. Vous avez raison de souhaiter
qu'on continue à travailler sur la vérité de la religion chrétienne. M. Le Clerc y serait
très propre, car il est fort versé dans les langues et dans l'Histoire qui sont nécessaires

pour cet effet. Il faudrait surtout éclaircir quantité de passages de la Ste. Écriture qui
sont sujets à des difficultés. Cependant, comme le but de Jésus-Christ a été d'élever
les hommes à Dieu, te principal est de s'attacher à ce grand point, quand même on ne
serait pas instruit de tous ces points historiques ou littéraires».



278 FRANÇOIS DUCHESNEAU

La Contemplano de historia literaria statuquepressenti eruditionis que les

éditeurs de l'Académie datent du début de 1682 expose des idées analogues 32.

Leibniz y insiste sur la convergence exceptionnelle des arguments factuels qui
sous-tendent le témoignage de l'Écriture. Une telle convergence rendrait
hautement improbable toute falsification de la part de Dieu et de ses médiateurs

terrestres : elle oblige celui qui reconnaît par ailleurs un ordre providentiel tant
dans lc cours des événements humains que dans celui des phénomènes naturels,
à s'incliner devant la divinité de la religion chrétienne. Mais pour établir des

preuves de cette provenance divine de l'Écriture, nous devons, selon Leibniz,
déployer des éléments de science historique, linguistique et littéraire qui
puissent déterminer l'authenticité des textes sacrés et leur rapport au contexte
moral, politique et culturel dans lequel leurs auteurs ont vécu et se sont

exprimés. Nous devons, somme toute, mettre au jour les principes d'interprétation

qui puissent faire ressortir la qualité et le sens du message biblique, ainsi

que les motifs de crédibilité qui s'y rattachent. Ces principes d'interprétation
sont à concevoir suivant l'analogie des principes régulateurs sous-tendant les

inferences que nous construisons sur la base des vérités de fait relatives aux
phénomènes naturels ou moraux. De tels principes incarnent diversement les

déterminations de la raison suffisante, non seulement dans l'application à des

enchaînements nécessaires de vérités, mais aussi à des relations que l'on
présume constantes en vertu de l'improbabilité du contraire. Dans l'un de ses

dialogues théologiques de la période 1677-1680, Leibniz fait dire à son porte-
parole :

Nous tenons pour certain que ce qui est toujours arrivé tant que nous nous souvenons,

comme par exemple l'échange du jour et de la nuit, arrivera encore ; item qu'il
n'y a pas d'apparence que ceux qui n'ont pu concerter leurs relations entre eux
puissent s'accorder dans un grand nombre de petites circonstances. C'est par là que
nous jugeons qu'il y a une ville dans le monde qui s'appelle Constantinople. Ce

principe de notre religion est de la même nature : qu'on ne saurait faire un grand
nombre de prédictions justes et bien circonstanciées des révolutions qui arriveront
après quelques siècles, à moins que d'être un prophète envoyé de Dieu. Et il y a

quantité d'autres axiomes semblables33.

Conscient de la divergence des interprétations, voire de l'insuffisance de

critères méthodologiques de référence, Leibniz qui s'était d'abord intéressé aux
méthodes d'évaluation des preuves en jurisprudence, avait dès lc début de sa

carrière tenté de fournir un système analogue en vue de réduire les controverses
dans un champ plus vaste de vérités de fait et de pratique, dont la théologie
révélée constitue l'illustration. Cette tentative avait alors donné lieu, dans la

période 1669-1671, au Commentatiuncula de judice controversiarum, seu

32 Contemplano de historia literaria statuque prœsenti eruditionis, A VI.iv, p. 451 -
490, mais plus particulièrement p. 468-476.

33 Conversation du Marquis de Pianese et du Père Émery Ermite, A VI.iv. p. 2259-
2260.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 279

Trutina rationis et norma textus. Cet essai précise le cadre exégétique à

privilégier afin de réduire les controverses théologiques 34.

2.2. L 'évaluation des témoignages

Leibniz tente de déterminer comment il est possible d'instituer le texte
même comme expression du témoignage. Il s'inscrit en faux contre ceux qui
soutiennent que le texte exige d'être interprété par des instances externes et

qu'à l'instar des lois, il ne saurait s'inteipréter lui-même ni s'instaurer en juge
des controverses religieuses. Le texte, à son avis, se suffit à lui-même pour
toute question qui ne concerne que la foi. Toute l'économie du salut est

contenue dans les termes mêmes de l'enseignement divin 35
: aussi n'y a-t-il

pas lieu de chercher ailleurs que dans l'Écriture les bases de la croyance en
la Trinité divine, en la personne du Christ ou en l'Incarnation. De nombreuses

questions toutefois ne relèvent pas directement des préceptes du salut. Leibniz
les assigne au domaine de la moralité et considère qu'elles ne sont pas de nature

théorique, mais pratique 36
: elles correspondent analogiquement à celles que

les lois de la Cité peuvent susciter et dont traite la jurisprudence. Pourtant,
même dans les questions qui ont trait au salut, a fortiori dans celles qui ont
trait aux relations éthiques, établir lc sens du texte de façon exacte peut requérir
des moyens spécifiques 37. Cela peut se faire dans un premier temps en levant
les équivoques qu'entretient l'hébreu, par la conciliation des versions, par le

recours à la philologie, par la prise en compte des caractéristiques de style et

par la reconstitution d'une formulation intégrale des propositions. Il convient

par ailleurs d'établir l'authenticité du récit, son caractère originellement divin,
ce qui implique le recours conjoint à la raison et à l'histoire : «Cela donc doit
se prouver par la raison et par l'histoire»38. Et par raison, nous savons qu'ici
s'applique la recherche des motifs de crédibilité.

Reste néanmoins la difficulté principale qui tient au fait que la croyance
ne s'attache pas simplement aux énoncés verbaux, mais aux significations
qu'ils véhiculent, donc à la vérité des propositions mêmes. Sur ce point,
Leibniz fait valoir la thèse d'une relative équivocité des textes qui permet d'en

34 Alors conseiller de l'Électeur de Mayence en matières juridiques, Leibniz soutient
d'abord que les confessions protestantes favorisent des positions méthodologiques
textuelles, rationnelles ou mixtes à l'égard des textes sacrés ; cf Commentaliuncula de

juclice conlroversiariim, seu Trutina rationis et norma textus, § 4, A VI.i, p. 548.
35 Commentatiiincula, § 7, A VI.i, p. 549 : «Hœc régula si teneatur, nihil esse

admittendum tanquam scitu necessarium ad salutem, nisi quod in Scriptura Sacra in
terminis contineatur, jam omnes de fide salutari quœstiones erunt sublatfe, et per
consequens Scriptura crit judex omnium controversiarum necessariarum ad salutem».

36 Ibid. § 11, A VI.i, p. 549 : «Respondeo eee quaästiones non sunt fidei sed morum,
non theoretiese, sed practicas, quas non credere, sed exequi jubemur».

37 Ibid., § 6, A Vl.i, p. 548-549.
3S Ibid.. § 16. A Vl.i, p. 550 (notre traduction).



280 FRANÇOIS DUCHESNEAU

concevoir le sens comme véritable, alors même que l'on admet qu'on ne saurait

l'analyser de façon à en saisir intégralement et exactement le contenu. Un
article des Essais de théodicée revient sur cette caractéristique paradoxale des

textes de l'Écriture en soulignant la nécessité de prendre les termes en compte
dans leur contexte et d'en expliciter ainsi le sens relatif:

[...] Il se trouve que les auteurs saints et orthodoxes, et même les Samtes Écritures,

se sont servis de phrases de l'un et de l'autre côté, sans qu'il y ait une véritable
opposition, non plus qu'entre saint Jacques et saint Paul, et sans qu'il y ait de l'erreur
de part et d'autre à cause de l'ambiguïté des termes. Et l'on s'est tellement accoutumé

à ces diverses manières de parler, que souvent on a de la peine à dire
précisément quel sens est le plus ordinaire et le plus naturel, et même le plus en

usage (quis sensus magis naturalis, obvias, intentas), le même auteur ayant de

différentes vues en différents endroits, et les mêmes manières de parler étant plus
ou moins reçues ou recevables avant ou après la décision de quelque grand homme,
ou de quelque autorité qu'on respecte et qu'on suit. Ce qui fait qu'on peut bien
autoriser ou bannir dans l'occasion et en certain temps certaines expressions ; mais
cela ne fait rien au sens ni à la foi, si l'on ajoute des explications suffisantes des

2. 3. La détermination des motifs de crédibilité

En définitive, suivant la typologie des Meditationes de cognitione. veritate
et ideis, qui s'impose à compter de 1684, ces termes nous mettraient en

présence d'idées claires, mais confuses, permettant de saisir l'existence de la

réalité exprimée et de la reconnaître comme telle, mais sans que l'on puisse

distinguer l'ensemble des propriétés qui la différencient de toute autre. Ici,
Leibniz conçoit la dénotation des termes comme impliquant en quelque sorte
le caractère disjonctif du concept : «Il doit s'y trouver un certain sens, même

général et confus, et pour ainsi dire disjonctif, comme celui que conçoit le

paysan ou quelque autre homme du peuple en matière théorique»40. Il s'agit
d'une façon de concevoir qui implique que la référence du concept reste

suspendue face à une alternative ouverte d'«instantiations» possibles entre les

branches de laquelle l'entendement commun n'entreprend pas de se déterminer.

Le pourrait-il d'ailleurs À titre d'illustration, Leibniz rappelle que les

scolastiques, à la suite d'Aristote, emploient le terme de cause au sens large,
alors qu'il leur faudrait en principe spécifier à quel type de cause (formelle,
matérielle, efficiente, finale) ils réfèrent. Dans ce cas, l'acception large renvoie
à des termes plus obscurs qui permettent une forme d'amphibologie dans

l'usage et la signification des concepts41. Mais n'est-ce pas là une attitude

39 Essais de théodicée, III, § 281, GP VI, p. 283-284.
40 Commentatiuncula, § 22, A Vl.i, p. 551 : «[necesse est] ut obversetur ei sensus

aliquis etsi generalis et confusus, et quasi disjunctivus, qualem fere de omnibus rebus
theoreticis habet rusticus, aut alius homo plebeius.»

41 Ibid., § 28, A Vl.i, p. 551.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 28 1

complaisante à l'égard du sens impropre Sans doute non, pourvu que l'on
suppose d'un sens vrai, que l'on se représente la possibilité individuelle de se

tromper dans l'acception des termes saisis de façon modale (sub sensu
tropico)42, et que l'on donne son adhésion à la signification métaphorique qui
semble la plus adéquate : «La foi sera ainsi disjonctive, quoiqu'elle incline d'un
côté»43. À ce sujet, Leibniz parle ailleurs de pensée que l'on pourrait qualifier
d'«aveugle», comme celle du paysan (rusticus) pensant le concept de Dieu 44.

Mais il se représente cette position épistémologique comme générale en

matière de foi : car nous entendons alors les termes et nous ne saurions les

rejeter, mais nous éprouvons néanmoins une part de doute à leur égard, malgré
l'inclination dominante de l'entendement à croire 45. En présence des mystères
de la foi, il suffit à l'œuvre du salut que l'on puisse saisir le sens des formules

expresses de l'Écriture sainte à l'aide d'une intellection plus ou moins distincte
et que l'on y adhère par l'effet d'un jugement qui, tout disjonctif qu'il est,
suscite l'inclination à admettre le témoignage divin en prolongement de toute
raison 46.

Dans l'ordre des vérités contingentes de religion, l'évaluation des propositions

repose nécessairement sur des probabilités estimées 47. Il peut donc y
avoir des zones de conflit dans l'interprétation rationnelle des vérités de foi.
Dans de tels cas, les vérités de foi qui ne laissent pas d'être possibles, peuvent
se révéler probables selon les paroles du texte et improbables selon les

inferences inductives de la raison. Les motifs de crédibilité de part et d'autre se

développent alors selon des cohérences distinctes, tout en se conformant dans

les deux cas aux vérités nécessaires, principes régulateurs de toute intellection.
Dans cette conjoncture, la position leibnizienne aboutit à accorder plus de

crédit au témoignage qu'aux inferences apparemment contraires traduisant
l'ordre subalterne de certaines vérités de fait. Leibniz précise :

Mon avis est qu'il faut plutôt s'arrêter au sens propre du texte, même si ce sens
est improbable pour la raison, pourvu qu'il soit possible, et cela sous condition de

la parole de Dieu. Celui-ci, puisqu'il est sage, ne nous donnera pas de parole par
laquelle nous soyons trompés. Or c'est ce qu'il ferait, si le sens qui est le plus
conforme au texte selon les règles d'interprétation (en en dissociant les raisonne-

42 Ibid., § 24, A Vl.i, p. 551.
43 Ibid., § 24, A VI.i, p. 551 (notre traduction).
44 Ibid., § 27, A Vl.i, p. 551.
45 Cf. ibid., § 21, A Vl.i, p. 550 : «Respondeo enim non semper esse opus ad fidem,

ut sciamus quis sensus verborum sit verus, dummodo eum intelligamus, nec rejiciamus
positive, sed circa eum nos habeamus dubitative, etsi alio inclinemus».

46 Ibid., § 32, A Vl.i, p. 552 : «Et per consequens apprehensioncm expressa; in

Script. Sacra formula;, cum intellectus confusa significationis cognitione, et disjunctivo
quodam assensu sive opinione, sufficere ad Salutem».

47 La position des rationales implique une subordination de l'interprétation des

textes en matière de foi aux inferences de la raison démonstrative. La position des mixti
implique que l'on tente d'ajuster les poids respectifs de la raison et du témoignage direct
des textes.



282 FRANÇOIS DUCHESNEAU

ments produits par ailleurs) était faux. En outre, puisqu'il est puissant, il lui est

possible d'accomplir tout ce qu'il a promis48.

Le principe d'interprétation consiste alors, semble-t-il, à miser sur la

véracité divine, donc sur une appréhension des propriétés de l'essence divine
ct de l'ordre providentiel liant la créature au Créateur. Ce principe fournit un
modèle crédible à l'aide duquel la cohérence propre du message sacré peut

s'exprimer. Leibniz prend ainsi l'exemple du dogme de la résurrection des

corps
49 qui, sans être contradictoire dans les termes, représente une possibilité

relativement improbable selon la connaissance que nous avons de l'ordre
naturel. D'où le fait que les Sociniens infèrent l'improbabilité de cette doctrine
et tendent à l'interpréter de façon purement figurée et métaphorique. Par

contraste, la position de l'orthodoxie consiste à joindre aux paroles de la

promesse divine la prise en compte circonstanciée du caractère qui s'attache
à l'auteur de la promesse : d'où l'assertion de probabilité et l'adhésion pratique

que le croyant est en mesure d'accorder à l'hypothèse de la résurrection.
Dans toute autre question d'interprétation, il ne saurait toutefois être

question de transgresser l'ordre normal de résolution des controverses, ordre

qui se conforme à la détermination des motifs de crédibilité. Il convient d'y
peser la force respective des parties et de se prononcer pour finir en faveur
de l'une des parties suivant l'inclination dominante découlant de l'examen des

preuves et des circonstances. Cela requiert un autre type de «balance de la

raison» (trutina rationis) et il importerait de développer cet instrument en une
«véritable logique de l'invention et du jugement» (vera logica inventoria et

jueliccitorici )50, ordonnée à la découverte des vraisemblances et à l'estimation
des probabilités. La fonction d'un tel instrument méthodologique est en effet
d'évaluer le poids respectif, les avantages et inconvénients des raisons qui
prétendent à la vérité de part et d'autre, et d'en instituer une forme de calcul
de valeur ; il s'agit, par ce moyen, de parvenir à une fermeture pratique de

l'examen, ainsi qu'à une certitude morale qui soit adéquate aux réquisits de

l'action rationnelle 51. Aux historiens en tant que philosophes pratiques revient
ainsi la responsabilité de jauger la concordance des témoignages, la cohérence
des faits et la vraisemblance des raisons, de telle sorte qu'ils puissent en inférer

48 Ibid., § 34, A Vl.i. p. 553 (notre traduction).
49 Ibid., § 35, A Vl.i, p. 553-554.
50 Ibid., § 64, A Vl.i, p. 557.
31 Cf. ibid., § 62, A Vl.i, p. 556 : «Cumque in practicis soleant utrinque rationes

easque verse, nimirum commoda et incommoda, eorum quantitas accurate subducatur,
et hinc colligatur conclusio». Ibid., § 65, A Vl.i, p. 557 : «Ita in calculo seu computo
(ut Flobbius vocat) rationum si quis omittit in enumerando quaedam rei commoda et
onera, de caetero ex enumeratis legitime concludens, non est error in ratiocinando, sed
inveniendo. Sed ut aliquando sit finis inquirendi, peremptorie statuendum est, ut post
clapsum fatale nullae novas rationes audiantur ; et post executionem ne error quidem
calculi seu ratiocinationis accusali possit».



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 283

des certitudes morales qui soient suffisantes jusqu'à preuve du contraire et

révision ultérieure éventuelle.

2.4. L 'orientation exégétique

C'est dans lc cadre de ses propres travaux historiques que Leibniz, dûment
informé des recherches de ses contemporains en la matière, a quelque peu
touché à l'exégèse biblique. Certes, une variété assez importante de références
et d'interprétations tirées de la Bible figurent dans maints écrits, notamment
dans les Essais de théodicée, mais, si l'on excepte la brève Histoire de Balaam
ou Biléam d'après Nombres, 21 à 31, dont Cook a très adéquatement analysé
la portée méthodologique 52, un texte retient toutefois l'attention par son orientation

proprement exégétique. Il s'agit de la Summaria Apocalypseos expli-
catio, datée de janvier 1677 et sans doute destinée au duc Johann Friedrich
de Hanovre. Il nous paraît légitime de vérifier si ce travail, qui semble constituer

pour l'essentiel un commentaire critique des Annotationes in Novum
Testamentum (1641-1651) de Grotius, corrobore les positions épistémologiques

leibniziennes concernant l'analyse historique des propositions révélées.

D'entrée de jeu, afin de baliser la révélation du sens, Leibniz fait fond sur
la mise en valeur du contexte historique et des caractéristiques du genre
littéraire pratiqué, de façon à inscrire toute inference interprétative sous l'égide
d'une logique de la vraisemblance. Il entend écarter à la fois les lectures non

critiques et celles qui souscrivent à une littéralité aberrante. Il vise un décodage
rationnel des enchaînements de fictions symboliques qui permette d'en saisir
la trame historique et la valeur expressive générale en regard du cours
providentiel des choses. L'entrée en matière précise clairement ces enjeux
méthodologiques :

Ayant récemment médité sur l'Apocalypse, j'ai pensé qu'il fallait poser ce principe
d'interprétation. Il est vraisemblable que tout doit y être compris, comme se rappor-

52 Histoire de Balaam ou Biléam. in Opera Omnia, éd. L. Dutens, Flildesheim.
Olms, 1989, Dutens IV-2, p. 275-278; D.Cook, «Leibniz: Biblical Historian and

Exegete», art. cit., p. 150-151 : «Undoubtedly, Leibniz' commentary on the story of
Bileam is guided in large part by his belief in its Mosaic authorship. Unlike Spinoza,
Leibniz' 'rationalism" does not prevent him from believing in the genuineness ofbiblical
prophecy. Consequently Leibniz' approach here is a measured one, intent upon
preserving the veracity of the text, but nevertheless undertaking to explain or explain
away for him certain troublesome matters such as the talking she-ass as well as the fact
that as a non-Israelite, Bileam's 'prophecy' and is encounter with an 'angel of God'
should not be considered a divine revelation. Leibniz interprets Bileam's vision as a

dream rather than as a supernatural encounter with the divine, and undertakes a close
textual examination to justify this interpretation of the text. [...] Leibniz also gives an
elaborate allegorical interpretation of this vision, with the she-ass representing Bileam,
Balak the Bileam in the vision and so forth. In all we have a detailed analysis at a textual
and literary level that is an example of rationalistic biblical exegesis at its best».



284 FRANÇOIS DUCHESNEAU

tant autant que possible à des réalités contemporaines de Jean. Il est en effet certain

que les prophètes, lorsqu'ils semblent parler de choses éloignées et vagues,
désignent souvent des réalités proches ct suffisamment précises. Autre point à retenir :

l'Apocalypse appartient aux écrits les plus subtils que l'Antiquité prise dans son
ensemble nous ait légués. [Dans l'Apocalypse], se manifestent la simplicité du
discours, la propriété des termes, la majesté des propositions et des effets de
rhétoriques si éblouissants que nous ne pouvons la lire sans éprouver de l'admiration
et une profonde émotion de l'esprit. Je tiens pour assuré que nombre de ceux qui,
en ce siècle et dans le précédent, emportés par un vif enthousiasme, fanatiques ou
devins, ont été tenus pour inspirés, y furent entraînés par la lecture de l'Apocalypse.
Je ne doute point qu'elle n'ait puissamment agi sur les premiers Chrétiens pour la
consolation desquels elle avait été écrite. Comme elle comporte un tel artifice, il
faut veiller à l'expliquer froidement, logiquement et exactement53.

Sans entrer dans le détail des hypothèses interprétatives avancées par
Leibniz en regard de chaque chapitre de l'Apocalypse, qu'il nous suffise de

souligner à quel point ces interprétations peuvent sembler familières pour peu

que nous les rapprochions des lectures contemporaines de la symbolique
utilisée Les références à l'histoire romaine sont nombreuses, y compris aux
troubles civils consécutifs à la mort de Néron, au rétablissement de l'autorité
sous Vespasien, à la conception du pouvoir impérial et aux vassalités diverses

qui s'y rattachaient, à la menace provenant des barbares, notamment des

Parthes, guerroyant aux marches de l'empire, au faux prophétisme des religions
à mystères, à l'universalisation du message au-delà du judaïsme traditionnel.
La symbolique des lieux et des personnes est très judicieusement traduite d'une
part en fonction des événements politiques et culturels, d'autre part en fonction
de la tradition prophétique de l'Ancien Testament transcrite dans le style
différent, mais imité, d'une «révélation». Par cette «révélation», il s'agit de

traduire en symboles la croyance en l'élection divine du peuple chrétien alors

que le contexte de persécution souligne l'hétéronomie prononcée de la vraie

religion par rapport à l'éthique dominante du monde romanisé. La numerologie
de l'Apocalypse, par exemple au sujet du chiffre 666 de la Bête qui est aussi

chiffre d'homme 54, est traitée avec grande réserve et en soupesant les
hypothèses possibles et acceptables. De même, à propos du règne de mille ans
succédant à l'extermination des nations païennes et impliquant la régénération
des fidèles par le Christ, Leibniz écarte radicalement la tentation d'assigner
des références historiques précises à une vision eschatologique concernant le

triomphe de la religion et l'existence individuelle ct collective transformée. Il
indique alors simplement : «Il semble qu'il faille qualifier ces propos
d'allégoriques et d'allusions à d'anciennes traditions et qu'en ce lieu, l'exactitude
ne doive pas être estimée nécessaire»55. À Grotius qui concevait que la
Jérusalem décrite au chapitre 21 était celle du règne temporel des saints,

53 Summaria Apocalypseos explicatio, A VI.iv, p. 2475-2483. ici p. 2475 (notre
traduction).

54 Cf. Ap 13,17-18.
55 Summaria Apocalypseos explicatio, A VI.iv, p. 2483 (notre traduction).



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VÉRITÉS 285

Leibniz oppose le verset 5 du chapitre suivant qui insiste sur le fait que cette
Jérusalem ne saurait être temporelle, mais éternelle. C'est qu'alors, une fois
identifiés l'arrière-plan historique et la représentation stylisée par symboles et

par figures, reste l'idée d'une justice divine transcendant les contingences de

l'histoire et de la destinée terrestre et organisant le Royaume des esprits où,

comme l'affirme l'Apocalypse, les croyants sont les «prêtres de Dieu et du
Christ»56

Il n'est pas sans signification que la vérité révélée retenue par Leibniz dans

ce contexte se situe en rapport d'expression réglée avec les propositions qui
achèvent les démonstrations du Discours de métaphysique et qui formeront
l'une des constantes du système leibnizien à travers ses métamorphoses
ultérieures :

[...] il faut joindre la morale à la Métaphysique; c'est-à-dire qu'il ne faut pas
seulement considérer Dieu comme le principe et la cause de toutes les substances
ct de tous les êtres, mais encore comme le chef de toutes les personnes ou substances

intelligentes, et comme lc Monarque absolu de la plus parfaite Cité ou République,
telle qu'est celle de l'univers composé de tous les esprits ensemble [...]57.

[...] Ainsi la qualité de Dieu qu'il a d'être Esprit lui-même, va devant toutes les

autres considérations qu'il peut avoir à l'égard des créatures : les seuls esprits sont
faits à son image, et quasi de sa race ou comme enfants de la maison, puisqu'eux
aussi le peuvent servir librement et agir avec connaissance à l'Imitation de la nature
divine 58.

Les anciens philosophes ont fort peu connu ces importantes vérités ; Jésus-Christ
seul les a divinement bien exprimées, ct d'une manière si claire ct si familière que
les esprits les plus grossiers les ont conçues ; aussi son Évangile a changé
entièrement la face des choses humaines : il nous a donné à connaître le Royaume des

cieux ou cette parfaite République des esprits qui mérite le titre de Cité de Dieu,
dont il nous a découvert les admirables lois f...]59

3. Conclusion

Du point de vue leibnizien, la Bible expose les vérités révélées suivant des

caractéristiques analytiques qui leur sont propres et que l'exégèse rationnelle
doit expliciter en recourant aux instruments de la connaissance historique et

philologique et aux modèles que suggère la logique des probabilités. L'élément
irréductible que l'on peut ainsi mettre en évidence est le témoignage divin
destiné aux croyants, proféré non pas contre la raison, mais au-delà de la raison.
Dans le même temps toutefois, l'évaluation des raisons suffisantes au fondement

des vérités de fait ct des vérités de raison, la découverte des lois de la

56 Ap 20, 6.
37 Discours de métaphysique, § 35, A VI.iv, p. 1584-1585.
5S Ibid., § 36, A Vl.iv, p. 1586.
59 Ibid., § 37, A Vl.iv, p. 1588.



286 FRANÇOIS DUCHESNEAU

nature et des maximes fondamentales de la morale nous mènent à une doctrine

métaphysique, et celle-ci reflète ou devrait en principe refléter le même ordre
de vérités que la Révélation. Elle le ferait toutefois dans les limites des pouvoirs
d'une raison qui se dispense des aides de la foi et qui représente tous les esprits

plutôt que les seuls croyants. La conviction leibnizienne est qu'il ne saurait

y avoir amphibologie des concepts, contradiction immanente dans l'énoncé des

vérités, si du moins l'on traite les propositions de part et d'autre sous l'hypothèse

d'une conformité essentielle, d'une expression réciproque des deux
ordres et d'une même méthode rationnelle d'explicitation des vérités.

Le commerce à double sens entre les vérités de religion d'une part, les

raisons suffisantes et les analogies d'une intellection probable d'autre part,
constitue ainsi le plus clair des objectifs visés par Leibniz dans son propre
Examen religionis christiance, directement contemporain du Discours de

métaphysique que nous n'évoquerons ici que pour mémoire 60. Ce texte est

remarquable, mais de signification équivoque si on le rattache de façon comparative

aux théologies dogmatiques contemporaines, comme Adams l'a suggéré 61.

En dernier ressort, nul doute cependant que Leibniz conçoive l'éclaircissement
des contenus de la Bible comme s'insérant dans l'ordre encyclopédique des

savoirs. Selon Leibniz, ces contenus représentent probablement, ct sous réserve
de justification, des vérités compatibles aux raisons apriori de la métaphysique
et à l'ordre vraisemblable des motifs de crédibilité. Même lorsque le but visé
est la conciliation pragmatique des confessions religieuses, cette conciliation
ne lui apparaît sans doute possible que sur la base d'une rationalité suffisante
et moralement assurée des vérités de foi. Il semblerait qu'il y ait également
lieu d'interpréter de façon analogue plusieurs éléments des Essais de théodicée,
même si cette œuvre plus tardive reflète une ambition plus directement
métaphysique. Les contenus de la Révélation, conçus comme vérités contingentes,
s'y trouvent intégrés à une vaste hypothèse de théologie rationnelle : dans cette

œuvre magistrale, un ensemble d'arguments vraisemblables sous-tend en effet
la représentation architectonique d'un monde où la contingence et le libre
arbitre se concilient avec un système de la nature ordonné selon des raisons
déterminantes optimales.

Examen religionis christiance (Systema theologicum), A Vl.iv, p. 2255-2455.
61 Cf. R. M. Adams, «Leibniz's Examination of the Christian Religion», art. cit.


	Leibniz : la Bible et l'ordre des vérités

