Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible a la croisée des savoirs
Artikel: Leibniz : la Bible et I'ordre des vérités
Autor: Duchesneau, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381622

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381622
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 267-286

LEIBNIZ : LA BIBLE ET L’ORDRE DES VERITES

FranCOIS DUCHESNEAU

Résume

Leibniz soutient ['idée d’une conformité intégrale de la foi avec la raison
consistant en un rapport d’expression réciproque des deux ordres de connais-
sance. Méme si, pour le croyant, ['examen des raisons de la foi peut ne pas
apparaitre indispensable, «compte tenu de la nature méme de la foi», une
analyse de ces raisons s 'avere nécessaire. Cette analyse tient au rapport des
vérités de foi énoncées dans la Bible a l'ordre des vérités contingentes, par
contraste avec celui des vérités nécessaires, et suppose ['application aux
vérités de foi et aux contenus bibliques d’une nouvelle logique ordonnée a
['évaluation des «motifs de crédibilitér.

Parmi les philosophes modernes, Leibniz se signale par sa volonté de
préserver ’autonomie de la religion révélée et la valeur intrinséque des actes
de connaissance que commande la foi. Il adhere, dans le méme temps, a une
théorie de la vérité qui soumet en principe a la raison tout contenu de connais-
sance, sans exclure ceux qui émanent de I’Ecriture Sainte. Leibniz soutient
'1dée d’une conformité intégrale de la foi avec la raison, mais cette conformité
implique un rapport d’expression réciproque des deux ordres de connaissance,
plutét qu’elle ne débouche sur la subordination ou la réduction de I’un a I'autre.
Par ailleurs, Leibniz tend a interpréter la connaissance de chaque type suivant
les circonstances particuliéres d’accession aux vérités qui les caractérisent. Le
paradoxe tient au fait que, pour le croyant, ’examen des raisons de la foi
n’apparait pas indispensable, mais que, dans le méme temps, «compte tenu de
la nature méme de la foi», une analyse de ces raisons s’avére nécessaire. Peut-
on lever ce paradoxe et établir la cohérence de la position leibnizienne par-
dela les accusations d’opportunisme que certains, tel Russell !, ne se sont pas

' B. RussELL, La philosophie de Leibniz, Paris, F. Alcan, 1908, passim, notamment
p. 225-226 : «Dans la philosophie de Leibniz tout, en partant de la loi de Raison
suffisante, dépend, par I’introduction des causes finales, de la morale. Mais la morale
€tant un sujet sur lequel la théologie est trés catégorique, ne pouvait étre traitée par
Leibniz avec un esprit libre, La morale qu’il était fond¢ a avoir était trés analogue a
celle de Spinoza ; elle comportait les mémes erreurs et des conséquences semblables.
Mais, champion de I’orthodoxie contre I’athée honni de tous, Leibniz recula devant les
conséquences de ses propres idées, et se réfugia dans une perpétuelle réédition de phrases



268 FRANCOIS DUCHESNEAU

fait faute de proférer a I’encontre de la doctrine de la conformité ? La réponse
a cette question dépend, a notre avis, du rapport des vérités de foi ¢noncées dans
la Bible a 1’ordre des vérités de fait ou vérités contingentes, par contraste avec
’ordre des vérités nécessaires ou vérités de raison. Elle dépend aussi par voie
d’implication du traitement méthodologique que Leibniz propose des vérités de
foi : ce traitement reléve d’une approche exégétique et suppose I’application d une
nouvelle logique ordonnée a 1’évaluation des «motifs de crédibilité».

1. Une religion de vérités contingentes, conforme,
mais non limitée a la raison

Walter Sparn souligne a juste titre que Leibniz entend fonder une «cor-
respondance qualifiée» (qualifizierte Correspondenz) entre philosophic et
théologie, tant du point théorique que du point de vue pratique . La philosophie
est alors comprise comme une discipline rationnelle portant sur la connaissance
des vérités, que celles-ci soient des vérités de raison ou des vérités de fait. Au
premier rang des vérités de fait figurent les propositions de science, ainsi que
les propositions définissant I’action droite. La théologie, selon Leibniz, béné-
ficierait de la méme structure : ce serait une discipline rationnelle portant sur
la connaissance des vérités de fait dont la Révélation divine fournit le fonde-
ment ou dont elle rend I’expérience possible.

Il s’agit donc d’une affaire de méthode. Pour qu’une recherche de théologie
révélée soit recevable, il lui faut s’articuler a ’ordre des vérités et il lui faut
pouvoir traiter de son objet dans les limites des modeles méthodologiques
relevant de la science générale, sous ses volets d’analyse et de synthése, de
technique d’invention et de technique de démonstration ou de jugement. Il
existe, dans I’ceuvre leibnizienne, plus d’une illustration de cette exigence
normative appliquée a la théologie, mais I’exemple le plus probant en la
mati¢re nous est sans doute fourni par le «Discours de la conformité de la foi
avec la raison» qui figure en téte des Essais de théodicée (1710).

1.1 La distinction des vérités nécessaires et contingentes

Leibniz y rappelle d’entrée de jeu la distinction des vérités nécessaires et
contingentes . Les vérités nécessaires, dont le contraire implique contradic-

¢difiantes. [...] [l préféra soutenir le péché et ’enfer, et rester, pour tout ce qui concernait
I’Eglise, le champion de I’ignorance et de 1’obscurantismen.

2 W. SparN, «Das Bekenntnis des Philosophen. Gottfried Wilhelm Leibniz als
Philosoph und Theologe», Neue Zeitschrift fiir systematische Theologie und Religions-
philosophie, 8 (1986), p. 139-178, ici p. 143.

3 Essais de théodicée, Discours, § 2 in G.W. Lemniz, Die philosophischen
Schriften, ¢d. C. I. Gerhardt, Hildesheim, Olms, 1965 (abrév. GP), VI, p. 50.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 269

tion, se trouvent illustrées par les vérités de logique, de mathématiques et de
metaphysique. Les vérités contingentes, qui échappent a ce critere, se trouvent
identifiées ici comme «vérités positives» : il s’agit en I’occurrence des lois que
Dieu a imposées a la nature et des vérités subalternes qui découlent de telles
lois. Les vérités du premier type, éternelles et «indispensables», ne sont saisies
dans leur intelligibilité propre qu’a priori, méme si d’aventure elles peuvent
se révéler a posteriori aux esprits finis que nous sommes. Les vérités positives,
par contre, peuvent s’apprendre par expérience ou par raison. Or elles s’ap-
prennent par raison lorsqu’on invoque, au fondement de ces vérités, des raisons
ou motifs de convenance qui renvoient au choix des lois naturelles suivant un
principe de sagesse.

Ainsi la nécessité physique qui s’exprime dans les lois du mouvement
gouvernant I’ordre des corps doit-elle étre tenue pour une nécessité condition-
nelle d’ordre contingent, elle-méme fondée sur une nécessité morale, celle d'un
choix répondant a des motifs de sagesse, donc de plus grande rationalité
possible dans le contexte concret et intégral que constitue le monde réalisé.
Dans la science leibnizienne, les lois physiques apparaissent comme des
constructions hypothético-déductives rendant compte de I’ordre des phénome-
nes tel que I'expérience le révéle. Elles se formulent & I’aide de concepts
abstraits traduisant la structure formelle des phénomenes, de mod¢les importés
des mathématiques et de principes architectoniques. Ces principes sont des
incarnations diverses du principe de raison suffisante, qui explicitent les motifs
rationnels sous-tendant la formulation des lois physiques. Les principes archi-
tectoniques se ramenent a trois formes canoniques, que représentent respec-
tivement le principe des indiscernables, le principe de continuité et le principe
de finalité, dit principe de formis optimis dans le contexte de la physique*. Sans
doute la raison scientifique peut-elle se contenter d’un usage purement tech-
nique et heuristique de ces principes comme reégles de construction et de
sélection des modéles ; ils n’en renvoient pas moins a une téléologie imma-
nente a ’ordre naturel qu’il revient a la métaphysique d’expliciter. La méta-
physique vise donc a substituer aux raisons instrumentales et provisionnelles
de la science des raisons reposant sur [’analyse des substances par-dela les
phénomenes ; elle entend nous représenter les causes et les raisons supérieures
que ces substances requiérent dans leur singularité et dans leur appartenance
au monde actualisé qu’elles forment conjointement.

Au plan de la contingence, les lois scientifiques régissant les phénomenes
peuvent étre tenues pour des «maximes subalternes», comme le spécifiait le
Discours de métaphysique °. Compte tenu du caractére conditionnel et du statut

4 Au sujet des principes architectoniques, cf. F. DUCHESNEAU, Leibniz et la méthode
de la science, Paris, P.U.F., 1993, en particulier p. 259-379.

3 Discours de métaphysique, § 7 in G. W. LeBNiz, Simtliche Schriften und Briefe,
Berlin, Akademie-Ausgabe, 1923- (abrév. A), VLiv, p. 1538-1539 : «Or puisque rien
ne se peut faire qui ne soit dans ’ordre, on peut dire que les Miracles sont aussi bien
dans D’ordre que les opérations naturelles, qu’on appelle ainsi parce qu’elles sont



270 FRANCOIS DUCHESNEAU

hypothétique des vérités de ce type, il est concevable que des maximes d’ordre
supérieur émanant de la divinité surimposent a 1’ordre observé et inféré des
phénoménes tels ou tels enchainements inédits qui sont pergus comme des
miracles : «Et lorsque quelques maximes philosophiques sont rejetées en theo-
logie, soutient Leibniz, ¢’est qu’on tient qu’elles ne sont que d’une nécessité
physique ou morale, qui ne parle que de ce qui a lieu ordinairement, et s¢ fonde
par conséquent sur les apparences, mais qui peut manquer si Dieu le trouve
bon» ®. Ces dépassements des natures phénoménales ne peuvent se concevoir
que dans ’ordre des vérités de fait. Rien ne peut en effet étre rationnellement
con¢u comme dérogeant a 1’ordre des vérités nécessaires, telles celles de la
logique et de la géométrie. Les vérités de foi sont des vérités d’expérience.
Présumées possibles, elles ne sauraient contredire aux enchainements de vérités
nécessaires, non plus qu’étre ruinées sur la base de considérations purement
rationnelles qui se déduiraient analytiquement de telles vérités. Mais 1’ordre
de leur validation ou de leur réfutation est toutefois conforme a celui des veérités
de fait : il tient a des arguments d’expérience et de vraisemblance ct il releve
de motifs de crédibilité. La certitude dont elles bénéficient est «morale», non
«absolue». Elles peuvent étre expliquées et soutenues par des arguments ration-
nels de facon a justifier qu’on y adhere par la croyance ; mais elles ne sauraient
étre comprises, ni prouvées a priori.

1.2. La rationalité présumée de la Révélation

Robert Adams 7 et Daniel Cook ®ont fait récemment valoir que I’intérét
leibnizien pour la logique du probable concernait le domaine des vérités
pratiques, notamment les vérités de religion, et que la prise en compte de telles
vérites figurait, selon Leibniz, dans le cadre de I’encyclopédie des connaissan-
ces rationnelles.

Selon les Essais de théodicée, les contenus de la Révélation ne sauraient
contrevenir a [’ordre des vérités absolument nécessaires, mais il est loisible
de les tenir pour vrais, alors méme qu’ils paraissent contrevenir aux lois
déterminant, pour des entendements finis tels que les notres, le cours de la
nature et I’ordre des relations interpersonnelles comprises dans les strictes

conformes 2 certaines maximes subalternes que nous appelons la nature des choses. Car
on peut dire que cette nature n’est qu’une coutume de Dieu dont il se peut dispenser
a cause d’une raison plus forte que celle qui I’a mil 4 se servir de ces maximes».

S Essais de théodicée, Discours, § 4, GP VI, p. 51-52.

7 R. M. Apawms, Leibniz Determinist, Theist, ldealist, New York, Oxford University
Press, 1994, p. 194-204 ; R. M. Apams, «Leibniz’s Examination of the Christian Reli-
gion?, Faith and Philosophy, 11 (1994), p. 517-546.

® D. Cook, «Leibniz : Biblical Historian and Exegete» in Leibniz. Tradition und

Aktualitéit. V. Internationaler Leibniz Kongref, Hannover, G.-W .-Leibniz-Gesellschaft,
1989, t. II, p. 142-154,



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 271

limites des pouvoirs de la raison. Il faut, somme toute, réserver la possibilité
d’un ordre surnaturel se situant «au-dessus de la raison» et non «contre la
raison», c’est-a-dire contre la rationalité des vérités nécessaires et éternelles.
«Ce qui est au-dessus de la raison est contraire seulement a ce qu’on a coutume
d’expérimenter et de comprendre» ?, soutient Leibniz. Les vérités révélées
apparaissent comme des vérités contingentes au méme titre que les autres
vérités empirico-théoriques, mais elles concernent des possibilités différentes
de celles, d’ailleurs non exclusives, dont ces vérités font état et dont, selon
I’expression leibnizienne, elles impliquent les réquisits, savoir les raisons
suffisantes qui s’intégrent a leur définition et en constituent les motifs de
crédibilité.

Rendre raison de ces possibilités surnaturelles suppose que 1’on adhére aux
contenus de I’Ecriture et que 1’on interpréte ces contenus en leur conférant le
sens d’une rationalité supérieure a celle qu’expose tant la philosophie naturelle
que la philosophie morale. La validit¢ supérieure d’une interprétation aussi
littérale que possible des textes fondamentaux sur les mysteéres étant présumée,
reste 1’obligation d’une lecture qui établisse les motifs de crédibilité en faveur
du témoignage et qui situe la Révélation dans le prolongement de 'intelligi-
bilité naturelle. C’est dire que I’interprétation des vérités révélées suppose une
relation dialectique a définir par rapport a I’ordre global que forment les autres
vérités. Les vérités révélées paraissent en effet devoir dépasser cet ordre sans
’abolir, ce qui ne peut se comprendre que comme ’effet d’un acte d’intel-
lection visant a conférer aux vérités contingentes de 1’ordre naturel tel complé-
ment de raison déterminante qui puisse en rehausser la signification en I’in-
tégrant au contexte téléologique du salut.

En définitive, ce qui apparait insoutenable, c’est une opposition radicale
des vérités de religion aux vérités de raison. De ce point de vue, Leibniz avance
contre Bayle qu’il ne saurait y avoir d’objection démonstrative au sens strict
qui vaille contre les assertions de la foi consignées dans 1’Ecriture Sainte. Les
premiers principes des sciences rationnelles et les conséquences qu’on peut en
déduire ne peuvent servir d’arguments contre les dogmes de la théologie
revélée. Restent des objections qui se situeraient au plan d’arguments reposant
sur des vérités de fait. Il s’agit alors d’évaluer des vraisemblances par rapport
a d’autres vraisemblances. Les mystéres de la foi se présentent en effet comme
¢tant contraires aux apparences «ordinaires» ; ils peuvent néanmoins étre
soutenus contre toute objection rationnelle fondée sur les vraisemblances
justifiant ces apparences «ordinaires». Ils le sont alors par des arguments
¢galement vraisemblables qui prennent appui sur d’autres vérités ressortissant
a Pordre des vérités contingentes ou vérités de fait. On peut reconnaitre que,
du point de vue des apparences sur lesquelles le raisonnement se fonde ordi-
nairement, «les mystéres sont contre les apparences et n’ont rien de vraisem-

% Essais de théodicée, Discours, § 23, GP VI, p. 64.



272 FRANCOIS DUCHESNEAU

blable» 1. Or, dans le méme temps, du point de vue de I’intellection théolo-
gique, «les motifs de crédibilité [peuvent] justifier, une fois pour toutes, I’auto-
rité de la Sainte Ecriture devant le tribunal de la raison, afin que la raison lui
céde dans la suite, comme a une nouvelle lumiére, et lui sacrifie toutes ses
vraisem-blances» !!. Contre I¢s objections spécieuses qui ne se fondent que sur
une connaissance tronquée des faits, «il suffit, soutient Leibniz, de rejeter les
apparences ordinaires, quand elles sont contraires aux mysteres, ce qui n’est
point contraire a la raison, puisque méme dans les choses naturelles nous
sommes bien souvent désabusés des apparences par I’expérience ou par des
raisons supérieures» 2, D’ou ’extréme importance de ’examen critique des
arguments sous-tendant les contenus scripturaires.

Pour nos entendements finis, les propositions exprimant les vérités contin-
gentes se construisent sur la base de notions qui ne peuvent étre que partiel-
lement adéquates, puisqu’elles ne comportent qu’un nombre limité d’éléments
conceptuels analytiquement distincts parmi une infinité de réquisits : ces pro-
positions anticipent par conséquent sur une compréhension en grande partie
inaccessible des objets signifiés. Dans le méme temps toutefois, nous sommes
persuadés de leur vérité sur la base d’inférences hypothétiques qui prennent
appui sur le témoignage de I’expérience. Pour juger du degré de vraisemblance
s’attachant aux vérités de religion, comme d’ailleurs aux objections qui leur
sont adressées, il faut recourir a un «art de juger des raisons vraisemblables» 1.
Selon Leibniz, cette forme de logique «qui doit régler le poids des vraisem-
blances, et qui serait si nécessaire dans les délibérations d’importance» '#n’a
pas encore été développée autant qu’il le faudrait : pour I’heure elle n’est pas
«ctablie». Et on la chercherait vainement au degré de développement requis
parmi les philosophes contemporains. Ni les auteurs de la Logique de Port-
Royal, ni Malebranche, ni Locke n’ont encore produit la méthode propre a
soutenir la facult¢ de juger «qui doit nous faire peser les apparences du vrai
et du faux» 1°,

1.3. L'application de la logique au probable

La forme de logique en question n’est autre que cette «logique du probable»
dont Leibniz s’est employé¢ a fournir des spécimens, notamment dans le cas
de la jurisprudence, et dont les textes programmatiques des Nouveaux essais
sur [’entendement humain souhaitent la pleine extension. C’est aussi cette
logique du probable dont il congoit I’application requise aux fins d’une inter-

10 Ibid., § 28, GP VI, p. 67.
" Ibid., § 29, GP VI, p. 67.
12 Ibid., § 38, GP VI, p. 72.
13 Ibid., § 28, GP VI, p. 67.
14 Ibid., § 31, GP VI, p. 68.
15 Ibid., § 31,-GP VI, p. 68.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 273

prétation rationnelle des textes de la foi, susceptible d’en établir les «motifs
de crédibilitéy.

L’artifice cognitif principal a ’appui de ’application d’une telle logique
aux questions théologiques, objets de controverse, consiste dans 1’établisse-
ment d’analogies fondées. Dans la mesure ou I’on ne saurait atteindre de
notions pleinement adéquates dans un domaine ou prévalent les vérités de fait
et les inférences hypothétiques, il convient de viser les explications les plus
vraisemblables des mystéres, tels ceux de la Trinité ou de I’'Incarnation, en
prenant appui sur «quelque intelligence analogique» '6. La lumiére naturelle
nous est en effet en partage avec Dieu. Tel est d’ailleurs I’un des principaux
motifs de désaccord avec Bayle, cartésien sur ce point. Selon I’auteur du
Dictionnaire historique et critique, les mysteres de la religion seraient certes
conformes a la raison supréme inhérente a I’entendement de Dieu, mais cette
raison resterait absolument transcendante par rapport aux entendements finis
dont la capacit¢ de juger ne saurait se hausser a un niveau suffisant pour
atteindre la moindre intellection des principes gouvernant le salut universel.
Par contraste, Leibniz soutient que le rapport de I’entendement fini a I’infini
est un rapport de participation, susceptible de se traduire épistémologiquement
en expressions analogiques. Certes, de nous a Dieu, ’intellection différe
«comme une goutte d’eau differe de 1’Océan, ou plutét comme le fini de
’infini» '7. Or la partie ne saurait étre contraire au tout, méme dans un rapport
de passage au niveau transcendant. Ainsi la possibilité se trouve-t-elle exclue
que le mystere contredise les implications des vérités nécessaires pour tout
entendement, fini comme infini : «La raison [étant] ici I’enchainement des
vérités que nous connaissons par la lumiére naturelle [...] au moins nous ne
connaissons jamais qu’il y ait aucune difformité, ni aucune opposition entre
les mystéres et la raison» '¥. Dans le méme temps toutefois, les mystéres
dépassent la compréhension purement rationnelle : on ne saurait en expliquer
le comment par déduction en régle, voire méme par le biais de constructions
hypothético-déductives. Nous en sommes réduits a donner des mystéres une
représentation aussi vraisemblable que possible par le biais d’analogies. Aussi,
traitant de 1’Incarnation, c¢’est-a-dire de «l’union du Verbe de Dieu avec la
nature humaine» !°, Leibniz recourt-il a une pluralit¢ de modéles d’union
relatifs aux substances simples et composées pour en former «une connaissance
analogique» dont nous devons nous contenter. Manifestement, c’est 1a le
schéme que Leibniz met en jeu en s’appuyant analogiquement sur les rapports
de fondement et d’expression qui prévalent concernant [’union substantielle
de I’ame et du corps suivant I’harmonie préétablie et concernant le lien d’iden-
tit¢ personnelle qui se greffe a cette union. L’argument est typique d’une

' Ibid., § 54, GP VI, p. 80.
7 Ibid., § 61, GP VI, p. 84.
'® Ibid., § 63, GP VI, p. 86.
9 Ibid., § 55, GP VI, p. 81.



274 FRANCOIS DUCHESNEAU

stratégie d’analyse dans un contexte d’approximation vraisemblable et merite
d’étre rapporté in extenso :

Nous entendons quelque chose par 'union, quand on nous parle de celle d’un corps
avec un autre corps, ou d’une substance avec son accident, d’un sujet avec son
adjoint, du lieu avec le mobile, de ’acte avec la puissance ; nous en entendons aussi
quelque chose, quand nous parlons de I’union de I’ame avec le corps pour en faire
une seule personne. Car, quoique je ne tienne point que I’ame change les lois du
corps ni que le corps change les lois de 1’dme, et que jaie introduit [’harmonie
préétablie pour éviter ce dérangement, je ne laisse pas d’admettre une vraie union
entre 1’ame et le corps, qui en fait un supp6t. Cette union va au meétaphysique, au
lieu qu’une union d’influence irait au physique. Mais, quand nous parlons de I'union
du Verbe de Dieu avec la nature humaine, nous devons nous contenter d’une
connaissance analogique, telle que la comparaison de ['union de I’dme avec le corps
est capable de nous donner ; et nous devons nous contenter de dire que I’incarnation
est I’union la plus étroite qui puisse exister entre le créateur et la créature sans qu’il
soit besoin d’aller plus avant 20,

Le caractére suffisant de 1’explication — donnée éminemment épistémologi-
que — se tire de I’adhésion requise pour une croyance rationnellement instruite.
Certes, ce modele de croyance ne saurait constituer un type unique de croyance
fondée. Leibniz admet que s’y substitue, pour le plus grand nombre, une
croyance ¢tablie sur une rationalité¢ plus implicite, qui ne parvient pas a se
déployer en motifs de crédibilité diment identifiés. Plus exactement, la position
leibnizienne semble présumer qu’il existerait une gradation continue dans
I’explicitation des raisons de croire, gradation ou s’inscrit la position existen-
tielle différente des divers agents impliqués et leur capacité variable de déve-
lopper I'analogie du fini a I’infini suivant la logique du probable.

Plusicurs propositions des Nouveaux essais sur ['entendement humain
contribuent a renforcer le statut épistémologique dévolu aux vérités de
croyance religicuse. Leibniz tient par-dessus tout a definir une zone de connais-
sance rationnelle possible au-dela des limites objectives auxquelles nos facultés
atteignent dans la représentation actuelle d’objets de connaissance 2!. Cette
zone apparait comme une zone d’intelligibilit¢ potentielle dépassant les faits
et les relations explicitement intelligibles hic et nunc pour nos entendements
finis. Dans ’ordre des connaissances finies, cet horizon de développement
s’ouvre sur un pouvoir d’inventer et de justifier des propositions de science
ou de probabilité, voire des maximes de pratique, au-dela des principes et des
concepts diiment analysables. Par le fait méme, les mystéres se trouvent rat-
tachés, sans radicale solution de continuité, aux raisons qui commandent les
verités de ’ordre naturel.

Deux types de considérations étayent cette these. Les mystéres, qui cons-
tituent des vérités de fait supérieures, reposent sur le témoignage méme de Dieu

20 Jbid., § 55, GP VI, p. 81.
2L Cf a4 ce sujet Nouveaux essais sur lentendement humain, 4.17.23, A VILvi,
p. 493.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 275

au terme de la Révélation. La validité d’un témoignage suppose une évaluation
de type juridique qui fasse ressortir les «motifs de crédibilité sur lesquels notre
Religion est fondée» ; Leibniz ajoute : «Ces motifs dépendent sans doute de
la sensation et de la réflexion» 22, Il semble donc que des propositions impli-
quant la vérité des faits révélés puissent étre formulées sous des conditions
d’intelligibilité suffisante. Ce qui échappe a cet ordre de raisons factuelles,
c’est I’intellection pleine des pensées et des actions divines déterminant 1’ordre
contingent des choses que traduisent les effets de la grace par-dela les enchai-
nements naturels de phénomenes, «de sorte qu’on peut dire que ce qui est au-
dessus de la raison peut bien étre appris, mais il ne peut pas étre compris par
les voies et les forces de la raison créée, quelque grande et relevée qu’elle soit.
1l est réservé a Dieu seul de I’entendre, comme il appartient a lui seul de le
mettre en faity» 23,

Du point de vue subjectif des agents rationnels finis, cette situation requiert
que I’on fonde les contenus de croyance en raison, c’est-a-dire qu’on en détaille
les motifs de crédibilité. Il faut des preuves de véracité en faveur de I’ordre
contingent transcendant institué par la grace. «Il n’y [faut] aller, affirme Leibniz,
que sur de[s] bonnes preuves, qui ne peuvent venir que du témoignage de Dieu
lui-méme, ou ’on doit déférer absolument lorsqu’il est diment vérifié» 24,
Leibniz fustige alors des positions, telle celle du Credo quia absurdum, qui
présupposent une incompatibilité radicale du contenu de la foi avec la raison.
Tout au contraire, il faut s’efforcer de dépasser le plan de I’expérience ordinaire
¢t limitée sur laquelle reposent nos systémes circonscrits de croyances natu-
relles, de fagon a accéder a la vraisemblance rationnelle du message biblique.
«Sans cela, s’interroge Leibniz, pourquoi préférerions-nous la Bible a
I’Alcoran ou aux anciens livres des Brahmines ?7» 2°

2. Exégese biblique et analyse des vraisemblances

A P’évidence donc, la théologie révélée selon Leibniz requiert une méthode
d’interprétation des textes de I'Ecriture qui en fasse ressortir les motifs de
crédibilité suivant une logique de probabilit¢ et de preuve. De nombreux
¢léments d’analyse se rattachent & cette exigence a travers [’ceuvre
leibnizienne : s’y manifeste la volonté de combiner les moyens de la critique
historique et linguistique avec ceux de I’analyse philosophique afin de rehaus-
ser ’adhésion de la raison au témoignage de la Révélation.

2 Ibid., p. 493.
3 Ibid., p. 493.
2% Nouveaux essais, 4.18.24, A VLvi, p. 495.
3 Ibid., p. 494.



276 FRANCOIS DUCHESNEAU

2.1. Le recours a I'analyse historique

D’un premier point de vue, la Bible exige d’étre située dans un cadre
général d’analyse historique : I’histoire doit en effet fournir un ensemble
d’arguments en faveur de I’authenticité, de la validité rationnelle du texte et
des divers éléments de signification qu’il véhicule. Leibniz est, dans cette
perspective, particuliérement soucieux de définir les degrés de probabilité
associés aux vérités historiques et aux documents et monuments qui en cons-
tituent les éléments de preuve. Plusieurs projets d’encyclopédies référent aux
recherches historiques et a leur role dans 1’établissement d’un systéme de
vérités perfectibles. Dans le texte intitulé Nouvelles ouvertures, qui est selon
toute probabilité contemporain du Discours de métaphysique (1686), la voie
historique est ainsi définie par rapport a la voie des sciences démonstratives.
Si ces sciences servent plus particuliérement a témoigner de la sagesse de Dieu
disposant les idées dans nos dmes et produisant la structure des corps pour notre
usage, Leibniz déclare faire par ailleurs «grand cas de ces belles connaissances
historiques qui nous font entrer en quelque facon dans le secret de la provi-
dence» %6, 11 semble suggérer que la vérité de la religion se prouve d’une part
par «’excellence de la doctrine», ce qui suppose une évaluation rationnelle
des vérités contingentes qu’elle profére, d’autre part par son «origine divine»,
ce qui requiert de recourir a «la plus fine et la plus profonde critique» s’exergant
sur les textes de facon a dégager le sens et I’autorité du témoignage ?’. Dans
le cadre de cette critique, Leibniz s’attend a ce que 1’on déploie toute ressource
utile d’interprétation des langues, d’analyse des styles littéraires, de palé¢ogra-
phie, d’histoire événementielle et institutionnelle. A ces ressources s’adjoin-
dront les modcles que les sciences démonstratives, en particulier la métaphy-
sique et la th¢ologie naturelle, peuvent fournir, mais surtout certaines inféren-
ces liées a I’évaluation des probabilités et débouchant sur la certitude morale.
C’est la ce que Leibniz professe auprés de Thomas Burnett :

Ainsi donc les vérités et conséquences théologiques sont aussi de deux especes, les
unes sont d’une certitude métaphysique et les autres d’une certitude morale. Les
premicres supposent des définitions, des axiomes et des théorémes, pris de la
veritable Philosophie et de la Théologie naturelle. Les secondes supposent en partie
I’Histoire et les faits, et en partie ['interprétation des textes. Mais, pour se bien servir
de cette Histoire et de ces textes et pour établir la vérité et méme I’antiquité
ecclésiastique, et enfin le sens des textes, il faut encore avoir recours a la véritable
Philosophie et en partie a la Jurisprudence naturelle. [...] La philosophie a deux
parties, la théorique et la pratique. [...] La philosophie pratique est fondée sur la
véritable Topique ou Dialectique, c’est-a-dire sur ’art d’estimer les degrés des
probations qui ne se trouve pas encore dans les auteurs Logiciens, mais dont les
seuls Jurisconsultes ont donné des échantillons qui ne sont pas a mépriser et peuvent

26 Nouvelles ouvertures, A VLiv, p. 688.
2T Ibid., A Vliv, p. 688.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 277

servir de commencement pour former la science des preuves propre a vérifier les
faits historiques et pour donner le sens des textes 2%,

Yvon Belaval a justement souligné cette importance de I’histoire, ainsi que
des sciences et des disciplines pratiques qui contribuent de fagon connexe a
fonder la vérité historique, vu le projet leibnizien d’¢tablir un systéme théo-
logique conforme & la raison comme aux témoignages de I’Ecriture 2. A
Pierre-Daniel Huet qui vient de faire paraitre sa Demonstratio evangelica ad
serenissimum Delphinum (1679), Leibniz expose sa vision des preuves histo-
riques de la religion en les concentrant sur I’existence rédemptrice et la doctrine
salvatrice du Christ accomplissant les prophéties de I’Ancien Testament. Les
faits les plus importants a cet ¢gard concernent le rapport distant des oracles
a leur réalisation, les miracles accomplis sous ['autorit¢ du Christ,
"incomparabilité de la doctrine, la diffusion de la parole et son accomplisse-
ment dans la primitive Eglise, le témoignage des martyrs et le triomphe, que
I’on doit estimer a priori improbable, de la religion véritable. Leibniz rattache
a ces objets d’analyse I’usage le plus fécond de 1’érudition historique, lorsque
celle-ci dégage les documents originels qui ¢tablissent ces vérités de tout
¢lément adventice susceptible d’en voiler le sens fondamental et essentiel.

Il faut d’abord montrer que les livres sacrés que nous possédons sont authentiques
et nous sont parvenus sans corruption pour I’essentiel. Ce que nul ne peut réaliser,
s’il ne comprend les mysteéres de I’art critique et ne connait le génie de ces siecles
passés et I’enchainement des temps. [...] On ne saurait démontrer que les faits de
la Révélation et leur diffusion se sont accomplis comme la narration le veut, a moins
qu’ils n’aient été établis avec la derniére rigueur selon 'histoire universelle tout
entiére, tant sacrée que profane. Or la démonstration de I’histoire universelle requiert
des monuments, des monnaies, des inscriptions et autres trésors que prisent les
érudits. C’est par eux que I’on accorde foi a I’histoire *°.

Leibniz dresse alors le constat des lacunes a combler afin de réaliser ce
programme de recherche en satisfaisant aux exigences méthodologiques d’une
histoire aussi exacte que possible, mais en subordonnant toute critique a la mise
en valeur du témoignage divin par ségrégation des éléments contextuels par-
ticuliers aux auteurs, aux modes d’expression, aux circonstances de temps et
de lieu 3!

28 Lettre & Thomas Burnett, 15711 février 1697, GP III, p. 193-194.

2 Y. BELAVAL, Leibniz critique de Descartes, Paris, Gallimard, 1960, p. 108-109.

30 Lettre a Pierre-Daniel Huet, 1679 (?), GP III, p. 13 (notre traduction).

31 CK. lettre 2 Thomas Burnett du 17/27 juillet 1696, GP 111, p. 183-184 : «Peu
d’historiens s’attachent a ce que je souhaiterais le plus. Vous avez raison de souhaiter
qu’on continue a travailler sur la vérité de la religion chrétienne. M. Le Clerc y serait
tres propre, car il est fort versé dans les langues et dans ["Histoire qui sont 'nécessaires
pour cet effet. Il faudrait surtout éclaircir quantit¢ de passages de la Ste. Ecriture qui
sont sujets a des difficultés. Cependant, comme le but de Jésus-Christ a été d’élever
les hommes a Dieu, le principal est de s’attacher & ce grand point, quand méme on ne
serait pas instruit de tous ces points historiques ou littéraires».



278 FRANCOIS DUCHESNEAU

La Contemplatio de historia literaria statuque preesenti eruditionis que les
éditeurs de I’ Académie datent du début de 1682 expose des idées analogues 2.
Leibniz y insiste sur la convergence exceptionnelle des arguments factuels qui
sous-tendent le témoignage de 1’Ecriture. Une telle convergence rendrait
hautement improbable toute falsification de la part de Dieu et de ses médiateurs
terrestres : elle oblige celui qui reconnait par ailleurs un ordre providentiel tant
dans le cours des événements humains que dans celui des phénomeénes naturels,
a s’incliner devant la divinité de la religion chrétienne. Mais pour établir des
preuves de cette provenance divine de I"Ecriture, nous devons, sclon Leibniz,
déployer des ¢léments de science historique, linguistique et littéraire qui
puissent déterminer 1’authenticité des textes sacrés et leur rapport au contexte
moral, politique et culturel dans lequel leurs auteurs ont vécu et se sont
exprimés. Nous devons, somme toute, mettre au jour les principes d’interpré-
tation qui puissent faire ressortir la qualité et le sens du message biblique, ainsi
que les motifs de crédibilité¢ qui s’y rattachent. Ces principes d’interprétation
sont a concevoir suivant [’analogie des principes régulateurs sous-tendant les
inférences que nous construisons sur la base des vérités de fait relatives aux
phénomeénes naturels ou moraux. De tels principes incarnent diversement les
déterminations de la raison suffisante, non seulement dans ’application a des
enchainements nécessaires de vérités, mais aussi a des relations que 1’on
présume constantes en vertu de I'improbabilité du contraire. Dans ['un de ses
dialogues théologiques de la période 1677-1680, Leibniz fait dire a son porte-
parole :

Nous tenons pour certain que ce qui est toujours arrivé tant que nous nous souve-
nons, comme par exemple I’échange du jour et de la nuit, arrivera encore ; item qu’il
n’y a pas d’apparence que ceux qui n’ont pu concerter leurs relations entre eux
puissent s’accorder dans un grand nombre de petites circonstances. C’est par la que
nous jugeons qu’il y a une ville dans le monde qui s’appelle Constantinople. Ce
principe de notre religion est de la méme nature : qu’on ne saurait faire un grand
nombre de prédictions justes et bien circonstanciées des révolutions qui arriveront
apres quelques siccles, 4 moins que d’étre un prophéte envoyé de Dieu. Et il y a
quantité d’autres axiomes semblables 3.

Conscient de la divergence des interprétations, voire de ’insuffisance de
criteres méthodologiques de référence, Leibniz qui s’était d’abord intéressé aux
méthodes d’évaluation des preuves en jurisprudence, avait dés le début de sa
carriére tenté de fournir un systéme analogue en vue de réduire les controverses
dans un champ plus vaste de vérités de fait et de pratique, dont la théologie
révélée constitue P'illustration. Cette tentative avait alors donné lieu, dans la
période 1669-1671, au Commentatiuncula de judice controversiarum, seu

32 Contemplatio de historia literaria statuque preesenti eruditionis, A VLiv, p. 451-
490, mais plus particuliérement p. 468-476.

33 Conversation du Marquis de Pianese et du Pére Emery Ermite, A V1.iv, p. 2259-
2260.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 279

Trutina rationis et norma textus. Cet essai précise le cadre excgétique a
privilégier afin de réduire les controverses théologiques .

2.2. L'évaluation des témoignages

Leibniz tente de déterminer comment il est possible d’instituer le texte
méme comme expression du témoignage. Il s’inscrit en faux contre ceux qui
soutiennent que le texte exige d’€tre interprété par des instances externes et
qu’a I’instar des lois, il ne saurait s’ interpréter lui-méme ni s’instaurer en juge
des controverses religieuses. Le texte, a son avis, se suffit a lui-méme pour
toute question qui ne concerne que la foi. Toute I’économie du salut est
contenue dans les termes mémes de I’enseignement divin 7 : aussi n’y a-t-il
pas lieu de chercher ailleurs que dans 1’Ecriture les bases de la croyance en
la Trinité divine, en la personne du Christ ou en I’Incarnation. De nombreuses
questions toutefois ne relévent pas directement des préceptes du salut. Leibniz
les assigne au domaine de la moralité et considere qu’elles ne sont pas de nature
théorique, mais pratique 3°: elles correspondent analogiquement a celles que
les lois de la Cit¢ peuvent susciter et dont traite la jurisprudence. Pourtant,
méme dans les questions qui ont trait au salut, a fortiori dans celles qui ont
trait aux relations éthiques, établir le sens du texte de fagon exacte peut requérir
des moyens spécifiques *7. Cela peut se faire dans un premier temps en levant
les équivoques qu’entretient I’hébreu, par la conciliation des versions, par le
recours a la philologie, par la prise en compte des caractéristiques de style et
par la reconstitution d’une formulation intégrale des propositions. Il convient
par ailleurs d’établir I’authenticité du récit, son caractére originellement divin,
ce qui implique le recours conjoint a la raison et a [’histoire : «Cela donc doit
se prouver par la raison et par I’histoire» 3. Et par raison, nous savons qu’ici
s’applique la recherche des motifs de crédibilité.

Reste néanmoins la difficulté principale qui tient au fait que la croyance
ne s’attache pas simplement aux énoncés verbaux, mais aux significations
qu’ils véehiculent, donc a la vérit¢ des propositions mémes. Sur ce point,
Leibniz fait valoir la thése d’une relative équivocité des textes qui permet d’en

3 Alors conseiller de 1'Electeur de Mayence en matiéres juridiques, Leibniz soutient
d’abord que les confessions protestantes favorisent des positions méthodologiques
textuelles, rationnelles ou mixtes a I’égard des textes sacrés ; cf Commentatiuncula de
Jjudice controversiarum, seu Trutina rationis et norma textus, § 4, A VLi, p. 548.

3 Commentatiuncula, § 7, A VLi, p. 549 : «Hec regula si teneatur, nihil esse
admittendum tanquam scitu necessarium ad salutem, nisi quod in Scriptura Sacra in
terminis contineatur, jam omnes de fide salutari quastiones erunt sublate, et per
consequens Scriptura erit judex omnium controversiarum necessariarum ad salutem».

36 Ibid. § 11, A VLi, p. 549 : «Respondeo ez questiones non sunt fidei sed morum,
non theoreticae, sed practice, quas non credere, sed exequi jubemur».

3 Ibid., § 6, A VLi, p. 548-549.

B Ibid., § 16, A VLi, p. 550 (notre traduction).



280 FRANCOIS DUCHESNEAU

concevoir le sens comme véritable, alors méme que I’on admet qu’on ne saurait
I’analyser de fagon & en saisir intégralement et exactement le contenu. Un
article des Essais de théodicée revient sur cette caractéristique paradoxale des
textes de I’Ecriture en soulignant la nécessité de prendre les termes en compte
dans leur contexte et d’en expliciter ainsi le sens relatif':

[...] Il se trouve que les auteurs saints et orthodoxes, et méme les Saintes Ecritures,
se sont servis de phrases de ['un et de I'autre c6té, sans qu’il y ait une véritable
opposition, non plus qu’entre saint Jacques et saint Paul, et sans qu’il y ait de I’erreur
de part et d’autre a cause de I’ambiguité des termes. Et I’on s’est tellement accou-
tumé a ces diverses maniéres de parler, que souvent on a de la peine a dire
précisément quel sens est le plus ordinaire et le plus naturel, et méme le plus en
usage (quis sensus magis naturalis, obvius, intentus), le méme auteur ayant de
différentes vues en différents endroits, et les mémes maniéres de parler étant plus
ou moins regues ou recevables avant ou aprés la décision de quelque grand homme,
ou de quelque autorité qu’on respecte et qu’on suit. Ce qui fait qu’on peut bien
autoriser ou bannir dans 1’occasion et en certain temps certaines expressions ; mais
cela ne fait rien au sens ni a la foi, si "on ajoute des explications suffisantes des
termes 7.

2. 3. La détermination des motifs de crédibilité

En définitive, suivant la typologie des Meditationes de cognitione, veritate
et ideis, qui s’impose a compter de 1684, ces termes nous mettraient en
présence d’idées claires, mais confuses, permettant de saisir I’existence de la
réalité exprimée et de la reconnaitre comme telle, mais sans que ’on puisse
distinguer I’ensemble des propriétés qui la différencient de toute autre. Ieci,
Leibniz congoit la dénotation des termes comme impliquant en quelque sorte
le caractére disjonctif du concept : «Il doit s’y trouver un certain sens, méme
général et confus, et pour ainsi dire disjonctif, comme celui que congoit le
paysan ou quelque autre homme du peuple en matiére théorique» 40, Il s’agit
d’une fagon de concevoir qui implique que la référence du concept reste
suspendue face a une alternative ouverte d’«instantiations» possibles entre les
branches de laquelle I’entendement commun n’entreprend pas de se détermi-
ner. Le pourrait-il d’ailleurs ? A titre d’illustration, Leibniz rappelle que les
scolastiques, a la suite d’Aristote, emploient le terme de cause au sens large,
alors qu’il leur faudrait en principe spécifier a quel type de cause (formelle,
matérielle, efficiente, finale) ils référent. Dans ce cas, ’acception large renvoic
a des termes plus obscurs qui permettent une forme d’amphibologie dans
'usage et la signification des concepts !. Mais n’est-ce pas la une attitude

39 Essais de théodicée, 111, § 281, GP VI, p. 283-284.

W Commentatiuncula, § 22, A VLi, p. 551 : «[necesse est] ut obversetur ei sensus
aliquis etsi generalis et confusus, et quasi disjunctivus, qualem fere de omnibus rebus
theoreticis habet rusticus, aut alius homo plebeius.»

' fbid., § 28, A VLi, p. 551.



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 281

complaisante a I’¢gard du sens impropre ? Sans doute non, pourvu que 1’on
suppose d’un sens vrai, que I’on se représente la possibilité individuelle de se
tromper dans |’acception des termes saisis de fagon modale (sub sensu
tropico) *?, et que I’on donne son adhésion a la signification métaphorique qui
semble la plus adéquate : «La foi sera ainsi disjonctive, quoiqu’elle incline d’un
cotén 3. A ce sujet, Leibniz parle ailleurs de pensée que ’on pourrait qualifier
d’«aveugle», comme celle du paysan (rusticus) pensant le concept de Dieu 44,
Mais il se représente cette position €pistémologique comme générale en
matiere de foi: car nous entendons alors les termes et nous ne saurions les
rejeter, mais nous ¢prouvons néanmoins une part de doute a leur ¢gard, malgre
I’inclination dominante de I’entendement & croire *°. En présence des mystéres
de la foi, il suffit a I’ceuvre du salut que 1’on puisse saisir le sens des formules
expresses de 1’Ecriture sainte a I’aide d’une intellection plus ou moins distincte
et que ’on y adhére par 'effet d’un jugement qui, tout disjonctif qu’il est,
suscite I’inclination a admettre le témoignage divin en prolongement de toute
raison 40,

Dans 'ordre des vérités contingentes de religion, I’¢évaluation des propo-
sitions repose nécessairement sur des probabilités estimées 47, 11 peut donc y
avoir des zones de conflit dans I’interprétation rationnelle des vérités de foi.
Dans de tels cas, les vérités de foi qui ne laissent pas d’étre possibles, peuvent
se réveler probables selon les paroles du texte et improbables selon les infé-
rences inductives de la raison. Les motifs de crédibilité de part et d’autre se
développent alors selon des cohérences distinctes, tout en se conformant dans
les deux cas aux vérités nécessaires, principes régulateurs de toute intellection.
Dans cette conjoncture, la position leibnizienne aboutit a accorder plus de
crédit au témoignage qu’aux inférences apparemment contraires traduisant
Iordre subalterne de certaines vérités de fait. Leibniz précise :

Mon avis est qu’il faut plutdt s’arréter au sens propre du texte, méme si ce sens
est improbable pour la raison, pourvu qu’il soit possible, et cela sous condition de
la parole de Dieu. Celui-ci, puisqu’il est sage, ne nous donnera pas de parole par
laquelle nous soyons trompés. Or c’est ce qu’il ferait, si le sens qui est le plus
conforme au texte selon les régles d’interprétation (en en dissociant les raisonne-

[ o]

2 Ibid., § 24, A V1i, p. 551.

B Ibid., § 24, A VLi, p. 551 (notre traduction).

W Ibid., § 27, A VLi, p. 551.

45 Cf. ibid., § 21, A VLi, p. 550 : «Respondeo enim non semper esse opus ad fidem,
ut sciamus quis sensus verborum sit verus, dummodo eum intelligamus, nec rejiciamus
positive, sed circa eum nos habeamus dubitative, etsi alio inclinemus».

4 Ibid., § 32, A VLi, p. 552 : «Et per consequens apprehensionem expresse in
Script. Sacra formula, cum intellectus confusa significationis cognitione, et disjunctivo
quodam assensu sive opinione, sufficere ad Salutemy.

47 La position des rationales implique une subordination de I'interprétation des
textes en mati¢re de foi aux inférences de la raison démonstrative. La position des mixti
implique que I’on tente d’ajuster les poids respectifs de la raison et du témoignage direct
des textes.



282 FRANCOIS DUCHESNEAU

ments produits par ailleurs) €tait faux. En outre, puisqu’il est puissant, il lui est
48

possible d’accomplir tout ce qu’il a promis ™.

Le principe d’interprétation consiste alors, semble-t-il, & muiser sur la
véracité divine, done sur une appréhension des propriétés de I"essence divine
et de I’ordre providentiel liant la créature au Créateur. Ce principe fournit un
modéle crédible a I’aide duquel la cohérence propre du message sacré peut
s’exprimer. Leibniz prend ainsi ’exemple du dogme de la résurrection des
corps # qui, sans étre contradictoire dans les termes, représente une possibilité
relativement improbable selon la connaissance que nous avons de [’ordre
naturel. D’on le fait que les Sociniens inférent I"improbabilité de cette doctrine
et tendent a Dinterpréter de facon purement figurée et métaphorique. Par
contraste, la position de I’orthodoxie consiste a joindre aux paroles de la
promesse divine la prise en compte circonstanciée du caractere qui s’attache
a I’auteur de la promesse : d’ou [’assertion de probabilité et [’adhésion pratique
que le croyant est en mesure d’accorder a 1’hypothése de la résurrection.

Dans toute autre question d’interprétation, il ne saurait toutefois étre
question de transgresser 1’ordre normal de résolution des controverses, ordre
qui se conforme a la détermination des motifs de crédibilité. Il convient d’y
peser la force respective des parties et de se prononcer pour finir en faveur
de I"une des parties suivant ’inclination dominante découlant de I’examen des
preuves et des circonstances. Cela requiert un autre type de «balance de la
raisony» (trutina rationis) et il importerait de développer cet instrument en une
«véritable logique de I'invention et du jugement» (vera logica inventoria et
Judicatoria )°°, ordonnée a la découverte des vraisemblances et a I’estimation
des probabilités. La fonction d’un tel instrument méthodologique cst en effct
d’évaluer le poids respectif, les avantages et inconvénients des raisons qui
prétendent a la vérité de part et d’autre, et d’en instituer une forme de calcul
de valeur ; 1l s’agit, par ce moyen, de parvenir a une fermeture pratique de
I’examen, ainsi qu’a une certitude morale qui soit adéquate aux réquisits de
I’action rationnelle *!. Aux historiens en tant que philosophes pratiques revient
ainsi la responsabilité de jauger la concordance des témoignages, la cohérence
des faits et la vraisemblance des raisons, de telle sorte qu’ils puissent en inférer

W Ibid., § 34, A V1i, p. 553 (notre traduction).

9 Ibid., § 35, A V1, p. 553-554.

O Ihid., § 64, A VLi, p. 557.

SUCF. ibid., § 62, A VLi, p. 556 : «Cumque in practicis soleant utrinque rationes
exque vera, nimirum commoda et incommoda, eorum quantitas accurate subducatur,
et hinc colligatur conclusio». {bid., § 65, A Vi, p. 557 : «lta in calculo seu computo
{ut Hobbius vocat) rationum si quis omittit in enumerande quadam rei commoda et
oncra, de catero ex enumeratis legitime concludens, non est error in ratiocinando, sed
inveniendo. Sed ut aliquando sit finis inquirendi, peremptorie statuendum est, ut post
elapsum fatale nulle nova rationes audiantur ; et post executionem ne error quidem
calculi seu ratiocinationis accusari possit»,



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 283

des certitudes morales qui soient suffisantes jusqu’a preuve du contraire ct
révision ultérieure éventuelle.

2.4. L'orientation exégétique

C’est dans le cadre de ses propres travaux historiques que Leibniz, dament
inform¢ des recherches de ses contemporains en la matiére, a quelque peu
touché a I’exégése biblique. Certes, une variété assez importante de références
et d’interprétations tirées de la Bible figurent dans maints écrits, notamment
dans les Essais de théodicée, mais, si |’on excepte la bréve Histoire de Balaam
ou Biléam d’aprés Nombres, 21 a 31, dont Cook a trés adéquatement analysé
la portée méthodologique 2, un texte retient toutefois I’attention par son orien-
tation proprement exégétique. Il s’agit de la Summaria Apocalypseos expli-
catio, datée de janvier 1677 et sans doute destinée au duc Johann Friedrich
de Hanovre. Il nous parait Iégitime de vérifier si ce travail, qui semble cons-
tituer pour ’essentiel un commentaire critique des Annotationes in Novum
Testamentum (1641-1651) de Grotius, corrobore les positions épistémologi-
ques leibniziennes concernant ’analyse historique des propositions révélées.

D’entrée de jeu, afin de baliser la révélation du sens, Leibniz fait fond sur
la mise en valeur du contexte historique et des caractéristiques du genre
littéraire pratiqué, de fagon a inscrire toute inférence interprétative sous 1’¢gide
d’une logique de la vraisemblance. Il entend écarter a la fois les lectures non
critiques et celles qui souscrivent a une littéralit¢ aberrante. Il vise un décodage
rationnel des enchainements de fictions symboliques qui permette d’en saisir
la trame historique et la valeur expressive générale en regard du cours provi-
dentiel des choses. L’entrée en maticre précise clairement ces enjeux métho-
dologiques :

Ayant récemment médité sur I’ Apocalypse, j’ai pensé qu’il fallait poser ce principe
d’interprétation. 11 est vraisemblable que tout doit y étre compris, comme se rappor-

2 Histoire de Balaam ou Biléam, in Opera Omnia, éd. L. Dutens, Hildesheim,
Olms, 1989, Dutens 1V-2, p. 275-278 ; D. Cook, «Leibniz : Biblical Historian and
Exegetew, art. cit., p. 150-151 : «Undoubtedly, Leibniz’ commentary on the story of
Bileam is guided in large part by his belief in its Mosaic authorship. Unlike Spinoza,
Leibniz’ ‘rationalism’ does not prevent him from believing in the genuineness of biblical
prophecy. Consequently Leibniz’ approach here is a measured one, intent upon
preserving the veracity of the text, but nevertheless undertaking to explain or explain
away for him certain troublesome matters such as the talking she-ass as well as the fact
that as a non-Israelite, Bileam’s ‘prophecy’ and is encounter with an ‘angel of God’
should not be considered a divine revelation. Leibniz interprets Bileam’s vision as a
dream rather than as a supernatural encounter with the divine, and undertakes a close
textual examination to justify this interpretation of the text. [...] Leibniz also gives an
claborate allegorical interpretation of this vision, with the she-ass representing Bileam,
Balak the Bileam in the vision and so forth. In all we have a detailed analysis at a textual
and literary level that is an example of rationalistic biblical exegesis at its best».



284 FRANCOIS DUCHESNEAU

tant autant que possible a des réalités contemporaines de Jean. 1l est en effet certain
que les prophétes, lorsqu’ils semblent parler de choses ¢loignées et vagues, dési-
gnent souvent des réalités proches et suffisamment précises. Autre point a retenir :
I’ Apocalypse appartient aux écrits les plus subtils que I"’Antiquité prise dans son
ensemble nous ait Iégués. [Dans I’Apocalypse], se manifestent la simplicité du
discours, la propriété des termes, la majesté des propositions et des effets de rhéto-
riques st €blouissants que nous ne pouvons la lire sans éprouver de ’admiration
et une profonde émotion de Iesprit. Je tiens pour assuré que nombre de ceux qui,
en ce siécle et dans le précédent, emportés par un vif enthousiasme, fanatiques ou
devins, ont été tenus pour inspirés, y furent entraingés par la lecture de 1’ Apocalypse.
Je ne doute point qu’elle n’ait puissamment agi sur les premiers Chretiens pour la
consolation desquels elle avait été ecrite. Comme elle comporte un tel artifice, il
faut veiller a I’expliquer froidement, logiquement et exactement .

Sans entrer dans le détail des hypothéses interprétatives avancées par
Leibniz en regard de chaque chapitre de 1I’Apocalypse, qu’il nous suffise de
souligner a quel point ces interprétations peuvent sembler familiéres pour peu
que nous les rapprochions des lectures contemporaines de la symbolique
utilisée ! Les références a I’histoire romaine sont nombreuses, y compris aux
troubles civils consécutifs a la mort de Néron, au rétablissement de [’autorité
sous Vespasien, a la conception du pouvoir impérial et aux vassalités diverses
qui s’y rattachaient, a la menace provenant des barbares, notamment des
Parthes, guerroyant aux marches de I’empire, au faux prophétisme des religions
a mysteres, a 'universalisation du message au-dela du judaisme traditionnel.
La symbolique des lieux et des personnes est tres judicieusement traduite d’une
part en fonction des événements politiques et culturels, d’autre part en fonction
de la tradition prophétique de 1I’Ancien Testament transcrite dans le style
différent, mais imité, d’une «révélation». Par cette «révélation», 1l s’agit de
traduire en symboles la croyance en 1’¢lection divine du peuple chrétien alors
que le contexte de persécution souligne [’hétéronomie prononcée de la vraie
religion par rapport a I’éthique dominante du monde romanisé. La numérologie
de I’Apocalypse, par exemple au sujet du chiffre 666 de la Béte qui est aussi
chiffre d’homme >, est traitée avec grande réserve et en soupesant les hypo-
théses possibles et acceptables. De méme, a propos du régne de mille ans
succédant a ’extermination des nations paiennes et impliquant la régénération
des fideles par le Christ, Leibniz écarte radicalement la tentation d’assigner
des références historiques précises a une vision eschatologique concernant le
triomphe de la religion et ’existence individuelle et collective transformée. 11
indique alors simplement : «Il semble qu’il faille qualifier ces propos d’allé-
goriques et d’allusions & d’anciennes traditions et qu’en ce licu, ["exactitude
ne doive pas étre estimée nécessaire» . A Grotius qui concevait que la
Jérusalem décrite au chapitre 21 était celle du régne temporel des saints,

33 Summaria Apocalypseos explicatio, A VLiv, p. 2475-2483, ici p. 2475 (notre
traduction).

> Cf. Ap 13,17-18.
> Summaria Apocalypseos explicatio, A VLiv, p. 2483 (notre traduction).



LEIBNIZ : LA BIBLE ET L'ORDRE DES VERITES 285

Leibniz oppose le verset 5 du chapitre suivant qui insiste sur le fait que cette
Jérusalem ne saurait étre temporelle, mais éternelle. C’est qu’alors, une fois
identifiés I"arriére-plan historique et la représentation stylisée par symboles et
par figures, reste I’idée d’une justice divine transcendant les contingences de
’histoire et de la destinée terrestre et organisant le Royaume des esprits ou,
comme [’affirme 1’Apocalypse, les croyants sont les «prétres de Dieu et du
Christ» °.

I n’est pas sans signification que la vérité révélée retenue par Leibniz dans
ce contexte se situe en rapport d’expression réglée avec les propositions qui
achévent les démonstrations du Discours de métaphysique et qui formeront
I’'une des constantes du systéme leibnizien a travers ses métamorphoses ulté-
rieures :

[...] il faut joindre la morale a la Métaphysique ; ¢’est-a-dire qu’il ne faut pas
seulement considérer Dieu comme le principe et la cause de toutes les substances
ct de tous les étres, mais encore comme le chef de toutes les personnes ou substances
intelligentes, et comme le Monarque absolu de la plus parfaite Cité ou République,
telle qu’est celle de I'univers composé de tous les esprits ensemble [...]°7.

[...] Ainsi la qualité¢ de Dieu qu’il a d’étre Esprit lui-méme, va devant toutes les
autres considérations qu’il peut avoir a I’égard des créatures : les seuls esprits sont
faits a son image, et quasi de sa race ou comme enfants de la maison, puisqu’eux
aussi le peuvent servir librement et agir avec connaissance a I’Imitation de la nature
divine 3.

Les anciens philosophes ont fort peu connu ces importantes vérités ; Jésus-Christ
seul les a divinement bien exprimées, et d’une maniére si claire et si familiére que
les esprits les plus grossiers les ont congues ; aussi son Evangile a changé entie-
rement la face des choses humaines : il nous a donné a connaitre le Royaume des
cieux ou cette parfaite République des esprits qui mérite le titre de Cité de Dieu,
dont il nous a découvert les admirables lois [...]%

3. Conclusion

Du point de vue leibnizien, la Bible expose les vérités révélées suivant des
caractéristiques analytiques qui leur sont propres et que I’exégése rationnelle
doit expliciter en recourant aux instruments de la connaissance historique et
philologique et aux modeles que suggére la logique des probabilités. L’¢lément
irréductible que ’on peut ainsi mettre en évidence est le témoignage divin
destiné aux croyants, proféré non pas contre la raison, mais au-dela de la raison.
Dans le méme temps toutefois, I’évaluation des raisons suffisantes au fonde-
ment des vérités de fait et des vérités de raison, la découverte des lois de la

6 Ap 20, 6.

37 Discours de métaphysique, § 35, A VLiv, p. 1584-1585.
8 Ihid., § 36, A VLiv, p. 1586.

3 Ibid., § 37, A VLiv, p. 1588.



286 FRANCOIS DUCHESNEAU

nature et des maximes fondamentales de la morale nous ménent a une doctrine
métaphysique, et celle-ci reflete ou devrait en principe refléter le méme ordre
de vérites que la Révelation. Elle le ferait toutefois dans les limites des pouvoirs
d’une raison qui se dispense des aides de la foi et qui représente tous les esprits
plutdt que les seuls croyants. La conviction leibnizienne est qu’il ne saurait
y avoir amphibologie des concepts, contradiction immanente dans [’énoncé des
verités, si du moins I’on traite les propositions de part et d’autre sous I’hypo-
these d’une conformité essenticlle, d’une expression réciproque des deux
ordres et d’'une méme méthode rationnelle d’explicitation des vérités.

Le commerce a double sens entre les vérités de religion d’une part, les
raisons suffisantes et les analogies d’une intellection probable d’autre part,
constitue ainst le plus clair des objectifs visés par Leibniz dans son propre
Examen religionis christiance, directement contemporain du Discours de
métaphysique que nous n’évoquerons ici que pour mémoire %, Ce texte est
remarquable, mais de signification équivoque si on le rattache de fagon compa-
rative aux théologies dogmatiques contemporaines, comme Adams I’a suggéré ©!.
En dernier ressort, nul doute cependant que Leibniz congoive I’éclaircissement
des contenus de la Bible comme s’insérant dans I’ordre encyclopédique des
savoirs. Selon Leibniz, ces contenus représentent probablement, et sous réserve
de justification, des vérités compatibles aux raisons « priori de la métaphysique
et 4 ["ordre vraisemblable des motifs de crédibilite. Méme lorsque le but visé
est la conciliation pragmatique des confessions religieuses, cette conciliation
ne lul apparait sans doute possible que sur la base d’une rationalité suffisante
et moralement assuréc des vérités de foi. Il semblerait qu’il y ait également
lieu d’interpréter de facon analogue plusieurs ¢léments des Essais de théodicée,
méme si cette ceuvre plus tardive refléte une ambition plus directement mé-
taphysique. Les contenus de la Révélation, congus comme vérités contingentes,
s’y trouvent intégrés a une vaste hypothése de théologie rationnelle : dans cette
ceuvre magistrale, un ensemble d’arguments vraisemblables sous-tend en effet
la représentation architectonique d’un monde ou la contingence et le libre
arbitre se concilient avec un systéme de la nature ordonné sclon des raisons
déterminantes optimales.

80 Examen religionis christiance (Systema theologicum), A V10iv, p. 2255-2455.
81 Cf. R. M. Apams, «Leibniz’s Examination of the Christian Religion», art. cit.



	Leibniz : la Bible et l'ordre des vérités

