Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible a la croisée des savoirs

Artikel: Bible, science et souveraineté chez Bacon et Hobbes
Autor: Barnouw, Jeffrey

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 247-265

BIBLE, SCIENCE ET SOUVERAINETE
CHEZ BACON ET HOBBES

JEFFREY BARNOUW

Résume

Bacon et Hobbes utilisent la Bible avec une force imaginative magistrale,
sous la forme de motifs, d’images et d’idées complexes qui, loin d’étre acces-
soires et décoratifs, sont significatifs au niveau structurel de leurs idées fonda-
mentales. Tous deux puisent dans la Bible pour étayer leurs programmes
respectifs concernant la science dans ses rapports aux questions de foi et a
la religion institutionnelle. En plus, une interprétation baconienne de la Chute
ou ['erreur d’Adam donne l'essor a l'idée-clef de Hobbes sur le fondement
de la souveraineté.

Bacon et Hobbes figurent parmi les philosophes et les apologétes de la
science les plus importants. Un grand nombre de leurs contemporains les
tenaient déja pour des athées. La place si importante qu’occupe la Bible dans
leurs écrits pourrait étre considérée comme un simple reflet de la place fon-
damentale et diffuse qu’occupaient les Ecritures dans leur culture : la Bible
offrait la possibilit¢ de rejoindre les lecteurs qu’ils espéraient trouver. Que leur
recours aux Eeritures témoigne d’une foi et d’une piété personnelle ou d’une
manicre de se protéger et d’un certain opportunisme, il est certain que Bacon
et Hobbes utilisent la Bible avec une force imaginative magistrale, sous la
forme de motifs, d’images et d’idées complexes qui, loin d’étre accessoires
et décoratifs, sont significatifs au niveau structurel de leurs idées forces. Tous
deux puisent dans la Bible pour étayer leurs programmes respectifs concernant
la science dans ses rapports aux questions de foi et a la religion institutionnelle.

La continuité entre la conception de la science de Bacon et celle de Hobbes
est souvent sous-estimée, négligée voire niée. Leur proximité est pourtant
¢vidente, en particulier pour notre sujet. L’un comme ["autre défendent une
s¢paration stricte entre le domaine de la connaissance et le domaine de la foi.
A leurs yeux, la connaissance comme la foi patissent de leur confusion !. En

' J. Ch. Bricas, «Bacon’s Science and Religion» in M. PELTONEN (€d.), The Cam-
bridge Companion to Bacon, Cambridge-New York [etc.], Cambridge University Press,
1996, p. 172-199. Briggs commence par rappeler que «the notion that the Baconian
advancement of learning depends upon a strict separation of divinity and natural



248 JEFFREY BARNOUW

cela, ils se situent dans une ligne de la pensée chrétienne qui remonte au moins
jusqu’a Ockham 2. Dans leurs ouvrages, le recours littéraire et rhétorique a la
Bible, et cela n’a rien de paradoxal, se répercute sous la forme d’interprétations
fortes (mais justifiables) qui leur permettent de fonder bibliquement cette 1dée
d’une stricte séparation des domaines de la connaissance et de la foi.

Bacon sépare la connaissance fondée empiriquement, la science d’une part,
la foi fondée sur la révélation et Iautorité d’autre part. Dans les pages qui
suivent, je vais montrer comment cette séparation, soutenue a partir de la Bible,
fournit & Hobbes la possibilité d’asseoir sa théorie de la souveraineté et de la
loi civile. La relation de Bacon et de Hobbes a la Bible, qui est a la fois
intellectuelle et littéraire, peut étre vue comme centrée sur deux grandes
constructions interprétatives : le réle attribué a Salomon (pour ce qui concerne
Bacon), les images et les idées du livre de Job (pour Hobbes).

1. Bacon et Salomon

Bacon ouvre son The Advancement of Learning en s’ adressant a Jacques [,
dédicataire mais aussi destinataire de I’ouvrage. Bacon exalte son roi pour ses
«vertus et facultés que les philosophes appellent intellectuelles» et en parti-
culier pour sa lumiére qui est «prompte a prendre feu et s’illuminer [...] a la
plus petite étincelle donnée par le savoir d’autrui», et il espere que son travail
enflammera le soutien de Jacques pour la science. Dans cet esprit, il rappelle
ceci : «L’Ecriture dit du roi le plus sage que ‘son coeur était comme le sable
de la mer’. Celui-ci, bien qu’il soit un des corps les plus grands, est cependant
constitué des plus petites et des plus subtiles parties qui soient» 3. Ici, Bacon
cite | Rois 5 (verset 9), un chapitre qui continue ainsi a propos du roi Salomon :

Il prononga trois mille proverbes et ses chants sont au nombre de mille cing. Il parla
des arbres : aussi bien du cédre du Liban que de 1’hysope qui pousse sur le mur ;
il parla des quadrupedes, des oiseaux, des reptiles et des poissons. De tous les
peuples et de la part de tous les rois de la terre qui avaient entendu parler de la
sagesse du roi Salomon, des gens vinrent pour entendre sa sagesse (5,12-14).

philosophy» est «a longstanding commonplace in Bacon scholarship» (p. 172). Il tente
ensuite de corriger cette idée de différentes maniéres, subtiles mais pas vraiment
convaincantes.

2 Cf. J. Barnouw, «The Separation of Reason and Faith in Bacon and Hobbes, and
the Theodicy of Leibniz» in Journal of the History of Ideas 42 (1981), p. 607-628. Repris
in J. W. Youton (éd.), Philosophy, Religion and Science in the Seventeenth and
Eighteenth Centuries (Library of the History of Ideas, 2), Rochester, University of
Rochester Press, 1990, p. 206-227.

3 F. BACON, Du progres et de la promotion des savoirs (1605), trad. M. Le Deeuff,
Paris, Gallimard, 1991, p. 3-4.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 249

Ainst, Salomon ne sert-il pas seulement de modele pour Jacques dans sa
fonction royale mais aussi de précurseur a Bacon lui-méme dans le domaine
qu’il appelle I'histoire naturelle. Dans la Nouvelle Atlantide, la Maison de
Salomon ou, comme ses habitants ’appellent, «Bensalem» (ou encore «fils
parfait», une autre référence a Salomon), n’est pas seulement mentionnée parce
qu’elle est «consacrée a I’¢tude des ceuvres et des créations de Dieu», selon
’interprétation de Bacon, mais aussi parce que sa bibliothéque contient certains
traités de Salomon qui sont perdus dans le monde réel, en particulier son
«Histoire Naturelle ou 1l traite de toutes les plantes depuis le cédre qui est au
Liban jusqu’a la mousse qui croit sur les murs, et de tout ce qui vit et qui
posséde le mouvement» *.

Vers le début de son ¢éloge de Jacques I, dont I’intention pourrait diffi-
cilement étre plus évidente, Bacon donne des précisions sur sa maniére d’abor-
der le roi, qu’il ne veut pas regarder «avec 1’ceil inquisiteur de 1’orgueil, qui
cherche a découvrir ce que I’Ecriture dit étre soustrait au regard [...]» 5. Voila
un autre aspect du cceur du roi. Il s’agit cette fois d’une allusion aux premiers
versets de Proverbes 25 :

La gloire de Dieu est de cacher quelque chose,
I’honneur des rois est de la trouver.

Les cieux en leur hauteur, la terre en sa profondeur
ainsi que le cceur des rois sont impénétrables.

S’agit-il, avec cette affirmation de Salomon («le cceur du roi est impéné-
trable» ou insondable), d’un simple conseil pratique, comme c’est souvent le
cas dans ses Proverbes, en I"occurrence destiné a prévenir une prétention
déplacée ? Dans le deuxiéme Livre de I’ Advancement, a propos de la «sagesse
concernant le négoce ou les affaires», Bacon commente précisément dans ce
sens une longue série de maximes tirées du livre des Proverbes, «ces sentences
politiques de Salomon» ®. Mais dans notre cas, il pourrait bien s’agir d’une
remarque fondamentale concernant les limites de la connaissance humaine et, en
conséquence, 1’attitude qui s’impose vis-a-vis des jugements d’un souverain.

Plus loin dans le premier livre de 1I’Advancement, Bacon s’exprime de
maniere plus détaillée sur le «roi Salomon» : sa personne «nous montre que
le don de sagesse et de savoir fut préféré a toute félicité terrestre ou temporelle,
¢t nous le voyons tant dans la demande formulée par Salomon que dans
I’assentiment que Dieu lui donna» ’. Je reviendrai sur cette requéte et son
exaucement de la part de Dieu. Bacon ajoute que grace a cet exaucement,

4 F. Bacon, La Nouvelle Atlantide, trad. M. Le Deeuff et M. Llasera, Paris, Payot,
1983, p. 59.

5 F. Bacon, Du progrés et de la promotion des savoirs (1605), cit., p. 3 (trad.
légerement modifiée).

S Ibid., p. 239-244 (ici : p. 244).

" Ibid., p. 51-52.



250 JEFFREY BARNOUW

Salomon devint capable non seulement d’écrire les paraboles ou aphorismes
merveilleux qu’on connait, touchant la philosophie divine et morale, mais encore
de composer une histoire naturelle traitant de toutes les plantes, depuis le cedre des
montagnes jusqu’a la mousse sur les murs, mousse qui n’est qu’'une ébauche
intermédiaire entre la pourriture et une herbe, et traitant aussi de tout ce qui respire
et bouge 8.

Dans ces lignes, Bacon reprend la premiére partie du passage de Proverbes
25 cité plus haut afin de montrer que malgré ses nombreux hauts faits dans
les domaines de la construction, du gouvernement, de la flotte navale et de
’art de naviguer, Salomon ne revendiqua pour lui-méme aucun de ces titres
de gloire «et voulut seulement la gloire qu’apporte la recherche du vrai». La
gloire de Dieu, lorsqu’il tient caché quelque chose, signifie pour Bacon que
«la Royauté divine s’amusait a cacher ses ceuvres, afin qu’on les trouve [...]» °.
Salomon s’intéressait a ’histoire naturelle parce qu’il appréciait la gloire des
rois présente dans leur examen, leur recherche et leur découverte de ce que
Dieu a caché dans la nature. Ce faisant, Salomon montre la voie a tous ceux
qui cherchent. Mais en mati¢re de morale et dans les choses de Dieu, Salomon
exercait un privilege royal, une sagesse qui était sienne a la suite d’un don de
Dieu, un don qui, comme Dieu le dit lui-méme (et ainsi que nous le verrons),
ne sera pas octroy¢ a d’autres.

Apres les louanges de Jacques I°" dans I’introduction de 1’Advancement,
Bacon s’attaque 2 trois arguments que I’on tire généralement de 1’Ecriture pour
critiquer la recherche scientifique. En premier lieu, il répond en montrant «le
caractere erroné et inculte de cette opinion, et la méprise sur laquelle elle
repose» '¥. 11 donne en correctif sa propre interprétation des passages en
question et cite d’autres textes bibliques (dont un verset de [’Ecclésiaste, livre
attribué a Salomon, selon lequel «l’ceil ne se contente pas de ce qu’il voit ni
loreille de ce qu’elle entend», verset que Bacon interpréte de maniére singu-
licrement optimiste). Bacon poursuit en soutenant que ces textes bibliques
justifient et encouragent la recherche scientifique précisément lorsqu’ils
mettent en évidence les limites inhérentes a I’esprit humain et les conséquences
restrictives qui en découlent nécessairement.

Quant au jugement de Salomon condamnant le fait de trop écrire ou de lire trop
de livres, et a ce qu’il dit sur I’inquié¢tude qui découle, pour I’esprit, de I"excés de
connaissance ; quant a I’exhortation de saint Paul : «Ne nous laissons pas séduire
par la vaine philosophie» (Col 2,8) : ces passages, il s’agit de bien les comprendre.
Ils énoncent en effet merveilleusement les vraies frontiéres et limites qui bornent
et circonscrivent la connaissance humaine, et cela sans resserrement ni restriction

qui fassent qu’elle ne puisse embrasser la nature entiére des choses 'l

8 Ibid., p. 52.
9 Ibid.
0 Ibid., p. 7.

U Ibid., p. 9-10.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 251

2. Lerreur d’Adam

La science ne progressera que si on réalise a quel point 'esprit humain
a besoin d’étre corrigé et assisté. En outre, I’entreprise scientifique nécessite
I’engagement de nombreux chercheurs et méme de nombreuses générations
successives de chercheurs. Comme Socrate et Platon, Bacon doit commencer
par tenter de saper I’orgueil intellectuel et les fausses idées concernant la
connaissance, qui sont les deux obstacles principaux a la recherche. Pour ce
faire, 1l relit I’histoire de la chute dans la Genese. Selon Bacon, cette histoire
ne nous dit pas que la soif de connaissance est la source du mal. Au contraire,
elle nous dit pour commencer que la connaissance naturelle est innocente,
comme le montre le fait qu’ Adam nomme toutes les autres créatures «confor-
mément a leur nature propre» (c’est-a-dire conformément a leurs propriétés).
En outre, elle nous dit que la chute est la conséquence de la vaine prétention
de la connaissance morale, «I’orgueilleux savoir du bien et du mal, assorti
d’une intention chez ’homme de se donner a lui-méme la loi et de ne plus
s’en remettre aux commandements de Dieu» '*. La maniére dont cette conclu-
sion est tirée, a partir du livre de la Genése, est décisive tant pour la position
de Bacon que pour celle de Hobbes.

Bacon reprend cette interprétation plus loin dans le livre 1, en remontant
a ’activité innocente réservée a Adam au jardin d’Eden.

De plus, les premiéres actions de I’homme au Paradis eurent trait aux deux aspects
fondamentaux de la connaissance : regarder les créatures et leur donner des noms.
Quant a la connaissance qui amena la chute, ce fut, comme nous |’avons rapidement
signalé plus haut, non la connaissance naturelle des créatures, mais la connaissance
morale du bien et du mal. Cela présupposait que les interdictions et commandements
de Dieu n’étaient pas les vrais modeéles du bien et du mal, mais que ceux-ci avaient
d’autres origines, que I’homme voulait connaitre, le but étant de se dérober comple-

tement & Dieu et de dépendre entiérement de soi-méme 3.

Si I’homme peut connaitre ou discerner le bien et le mal abstraction faite
des commandements et des interdits de Dieu, alors I’homme est en mesure de
comprendre les jugements de Dieu, d’en faire le tour par la raison et de les
mettre en question. Mais Bacon estime que les commandements et les interdits
de Dieu sont I’établissement originel du bien et du mal. Si le jugement de Dieu

décide de ce qui est bon et mauvais, alors il est impossible de connaitre le bien
et le mal tels qu’ils sont en eux-mémes. Voila pourquot ce que Dieu ordonne

12 Ibid., p. 7-8.

'3 [bid., p. 49. Pour en arriver 13, Bacon trouve cette astuce : il distingue entre deux
aspects de la création, a savoir la puissance et la sagesse. «[...] la masse confuse, matiére
du ciel et de la terre, [...] fut faite en un instant». Bacon considére cette manicre de
créer comme ayant «l’aspect d’un travail manuel», alors que «l’ordre et I’arrangement
de ce chaos ou masse fut I’ouvrage de six jours» et procéde d’un fiat (d’un «que cela
soity) qui se présente, selon Bacon, «comme une loi, un décret ou une décision» (p. 48).



252 JEFFREY BARNOUW

est moralement bon et ce qu’il interdit moralement mauvais. Bacon développe
cette idée dans un texte intitulé Confession de foi. Lors de la chute,

["homme déchut complétement vis-a-vis de Dieu, se permettant d’imaginer que les
commandements et les interdictions de Dieu n’étaient pas les régles du bien et du
mal mais que le bien et le mal avaient leurs propres principes et leurs propres
origines ; et il convoita la connaissance de ces origines dans le but de ne plus

dépendre de la volonté révélée par Dieu, pour ne plus dépendre que de lui-méme
14

et de sa propre lumiére, tel un Dieu ',
Les «propriétés» des créatures, dont la connaissance naturelle permit a
Adam d’imposer a chacune d’entre elles le nom approprié, avec perspicacité,
n’a pas son ¢quivalent pour ce qui est du bien et du mal, qui ne sont donc pas
un objet de connaissance pour les mortels. Défendre la perspicacité de I’in-
dividu dans le discernement du bien et du mal, que ce soit dans les affaires
morales ou civiles ol ces questions jaillissent forcément, ne peut qu’entrainer
davantage de désaccord et de discorde. En ce sens-la aussi, le cceur du roi,
comme celui de Dieu, est insondable. Car ce qui fonde son jugement n’est pas
tel principe objectif que 1’on peut rendre évident aux yeux des autres. Ses
commandements et ses jugements ne peuvent pas étre expliqués ou compris
avec discernement mais doivent étre simplement acceptés comme donnés.
Cette conception est trés proche de celle que Hobbes trouve dans le livre
de Job (ou qu’il associe a ce livre) et qui va jouer un role fondamental dans
sa compréhension de la nécessité et de la légitimité du dieu mortel qu’est 1’Etat,
le Léviathan. La paix ne peut étre sauvegardée que par la souveraineté qui
fonde la loi civile (et qui n’y est donc pas elle-méme soumise). Le fait que
des personnes ou des factions opposées souhaitent que le juste et I’injuste soient
définis en conformité avec leurs intéréts propres est un obstacle majeur a la
paix. Pour éviter cet écueil, il faut fonder les normes du comportement dans
une autorité acceptable par tous. Une loi est rendue juste précisément par ce
qui fait d’elle une loi: le fait d’¢tre ordonnée par le souverain.
Souvenons-nous de la requéte de Salomon que Dieu exauce, en | Rois
3,4-15. Dieu apparait a Salomon, qui vient d’étre intronis¢, et I"autorise a lui
demander ce qu’il voudrait recevoir de sa part. Salomon répond qu’il régne
sur un vaste peuple malgré sa jeunesse. «Donne ainsi a ton serviteur un ceeur
compréhensif, en mesure de juger ton peuple, pour que je puisse discerner entre
le bien et le mal : qui, en effet, serait capable de juger ce si grand peuple 7»
Le choix de Salomon plait a Dieu, qui accéde a sa demande. I1 lui donne un
cceur plein de sagesse et de perspicacité comme cela ne fut ni ne sera accordé
plus a personne d’autre. Tout en sachant qu’ils ne recevront jamais un tel don,
tous les rois qui suivent doivent néanmoins tourner leur regard vers Salomon

4 F. BAcoN, Works, t. VII, éd. J. Spedding, R. L. Ellis et D. D. Heath., Stuttgart-
Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1963, p. 222 (cité a la p. 108 de I’édition d’ Arms-
trong).



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 253

comme vers un idéal. Le cceur du roi est insondable en ce sens que le roi est
appelé a juger et a rendre des arréts, a interdire et & commander.

Salomon fut capable de maitriser aussi bien la connaissance naturelle que
la philosophie divine et morale, traitant de cette derniére séparément, dans
divers ouvrages, en prenant soin d’éviter ce que Paul appelle la «vaine philo-
sophie». Bacon ¢éclaire le sens de I’injonction de 1’ Apdtre et transforme ainsi
une objection biblique a la science en une justification de sa propre conception
de la science : «La troisiéme [limite] : “N’ayons pas ["audace de penser que
I’¢tude de la nature permette d’atteindre aux mystéres de Dieu’.»

[...] car, si quelque homme pense atteindre, par I’étude et la recherche sur les choses
sensibles et matérielles, la lumiére grace a laquelle il se révélerait a lui-méme la
nature et la volonté de Dieu, alors assurément il est corrompu par la vaine philo-
sophie. L’¢tude des créatures et des ceuvres de Dieu produit bien du savoir quant
a ces ceuvres et ces créatures elles-mémes, mais par rapport a Dieu, elle produit
non une connaissance effective, mais I’étonnement, qui est un savoir brisé¢ 3.

3. Les limites de la Raison

Il nous faut distinguer d’une part la nature et la volonté de Dieu, sa gloire
¢t sa puissance de l’autre. Scruter les causes secondes, par le seul moyen
desquelles Dieu ceuvre dans la nature, peut nous ¢clairer sur sa puissance et
sur sa gloire, mais non sur sa nature ou sur sa volonté. Vers la fin de
’Advancement, Bacon affirme que la théologie sacrée

est fondée exclusivement sur le Verbe et 'oracle de Dieu, non sur la lumiére de
Nature. Car il est écrit : caeli enarrant gloriam Dei' | non : caeli enarrant volun-
tatem Dei. De celle-ci, il est dit : ad legem et testimonium : si non fecerint secundum
verbum, etc 7.

Voila qui est peut-étre elliptique mais certainement pas ¢nigmatique. Dans
le domaine de la loi et des dépositions, les hommes n’agissent de maniére juste
que lorsqu’ils respectent la lettre méme, de la méme maniére que nous devons
obéir a la volonté de Dieu sans demander a voir ce qui la fonde et la rend
légitime. Selon Bacon, ce respect de la lettre

ne vaut pas seulement pour les articles de foi concernant les grands mystéeres de
la Déité, de la création et de la rédemption, mais aussi pour ceux qui concernent
la loi morale interprétée dans sa vérité : «Aimez vos ennemis ; soyez bons envers
ceux qui vous haissent ; soyez comme votre Pére céleste, qui veut bien que sa pluie
tombe sur les justes et les injustes.» De telles paroles méritent qu’on les salue d’un
nec vox hominem sonat, et ¢’est une voix au-dela de la lumiére de Nature '®,

IS F. Bacon, Du progrés el de la promotion des savoirs (1605), cit., p. 10-11.

15 s 18.2.
' Ibid., p. 276.
8 Ibid.



254 JEFFREY BARNOUW

Au début de ce passage du livre 2, Bacon établit un paralléle entre 1’ obéis-
sance a la loi et la soumission de la raison dans la foi. Ce paralléle semble
d’ailleurs suggérer I'existence d’un véritable lien entre les deux.

La prérogative divine s’étend aussi bien a la raison qu’a la volonté de I’homme,
de sorte que nous avons a obéir a la loi de Dieu, méme si nous sentons une résistance
dans notre volonté, et nous devons également croire en sa parole, méme si nous
sentons une réticence dans notre raison. Car lorsque nous croyons seulement a ce
qui est en accord avec notre sens, nous donnons notre assentiment au contenu, non
a Pauteur [...] 1°.

Bacon s’exprime de maniere similaire plus haut dans le livre 2 lorsqu’il
montre que méme dans le domaine de la connaissance scientifique il y a des
regles qui ne sont pas le fruit d’un raisonnement mais qui sont considérées
comme données et dont on doit reconnaitre le caractére arbitraire. Il illustre
cela par une subtile analogie :

Néanmoins, ce que je décris pour la religion ne vaut pas que pour elle, mais aussi
pour de nombreuses connaissances, des plus importantes aux plus insignifiantes,
toutes celles qui contiennent non seulement des posita mais encore des placita ; dans
de tels domaines, il ne peut y avoir aucun usage de la raison absolue, comme on
voit dans I’exemple familier des jeux intellectuels, comme les échecs, etc.: le
déplacement des pieces et les régles fondamentales du jeu sont certes positivement
institués, [...] [ces régles] ne sont pas destinées a étre examinées par la raison. [...]
De méme, dans les lois humaines, il existe de nombreux principes fondamentaux
et de nombreuses maximes qui sont des placita juris : en d’autres termes, ils sont
institués par 1'autorité et non par la raison; par conséquent, ils ne sont pas a
discuter 2°.

Dans ces lignes, Bacon prétend clarifier «la question des vraies limites et
du véritable usage de la raison dans les choses du spirituel», des limites qui
ne sont pas respectées par ceux qui soumettent «a I’examen ce qui est posi-
tivement institué». Ce genre de vaine recherche a deux sortes de conséquences,
toutes deux négatives : soit les chercheurs exigent «que les choses soient
rendues plus compréhensibles qu’elles ne le sont, telles qu’il plait a Dieu de
nous les révéler», soit ils sont ¢branlés en présence d’une contradiction.
L’insistance de Bacon sur la positivité veut étre une sorte de

calmant propre a apaiser et contenir non seulement la vanité des finasseries spécu-
latives dont patissent les universités, mais aussi la fureur des controverses dont pétit
I"Eglise 2!

La conception d’une foi allant a I’encontre de notre raison a des consé-
quences pour |’interprétation de la Bible sur lesquelles Hobbes va insister bien
plus fortement que ne le fait Bacon. Chez Bacon, cette idée consolide la barriére

9 Ihid., p. 275-6.
2 1pid., p. 279.
2V 1bid., p. 280.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 255

qu’il érige entre nos possibilités de connaitre la volonté de Dieu et I’apport
réel — quel qu’il soit — de la connaissance naturelle pour la foi. Une compré-
hension parfaite de [’enchainement de ce que Bacon appelle les «causes se-
condes» présentes dans la nature ne détourne pas de la cause premiére qu’est
Dieu. Mais lorsqu’il suggére prudemment le genre de relation existant entre
causes secondes et cause premicre, Bacon mobilise la mythologie paienne
classique et choisit une tout autre forme de discours.

Mais quand quelqu’un [...] étudie la liaison des causes et les ceuvres de la provi-
dence, alors suivant ’allégorie des poétes, il se persuadera aisément que |’anneau
le plus élevé de la chaine de la nature doit étre nécessairement attaché au pied du
trone de Jupiter 22,

L’idée d’un lien entre la connaissance des causes secondes et celle de la
cause premicre est limitée a une toute petite allusion. Plus loin dans le premier
livre de I’Advancement, Bacon soutient

qu’outre les ornements et les illustrations que la philosophie et le savoir apportent
a la foi et a la religion, ils leur rendent deux services essentiels, ou remplissent deux
devoirs. Premiérement, ils amenent efficacement a exalter la gloire de Dieu.

Ic1, Bacon cite les Psaumes qui nous invitent fréquemment «a regarder et
celébrer les grandes et merveilleuses ceuvres de Dieuy.

Deuxiémement, philosophie et savoir humain fournissent une aide singuliere pour
prévenir I’incroyance et ’errance. Car notre Sauveur dit: «Vous errez, en ne
connaissant ni les Ecritures ni la puissance de Dieu», et il a mis devant nous deux
livrtes ou volumes que nous devons étudier si nous voulons nous garantir de
I’errance, d’abord les Ecritures, qui révelent la volonté de Dieu, ensuite les créatures,
qui expriment sa puissance. Le second volume est une clef pour le premier, [...]
parce qu’il ouvre notre faculté de croire, en nous amenant 8 méditer comme 1l faut
I’omnipotence de Dieu, les ceuvres divines étant au premier chef gravées de la
marque de cette omnipotence .

Dans le deuxiéme livre de I’Advancement of Learning, Bacon traite de la
«philosophie divine, ou théologic naturelle», la définissant comme

ce savoir sur Dieu, ou ce rudiment de savoir, qui peut étre obtenu par considération
de ses ceuvres, [...] La délimitation de ce savoir est la suivante : il suffit a convaincre
I’athéisme de son erreur, mais il ne suffit pas a enseigner la religion. [...] car aucune

22 Ibid., p. 11-12.

3 Ibid., p. 54. Dans le Novum Organum, au livre 1, aphorisme 89, trad.
M. Malherbe et J.-M. Pousseur, Paris, P.U.F., 1986, p. 152, Bacon commente ce verset
de I’évangile de Matthieu en mettant cette fois I’accent sur le fait qu’ici le texte biblique
s’exprime en «joignant et unissant d’un lien indissoluble I'information sur la volonté
de Dieu et la méditation sur sa puissance». Il préfére aussi montrer que «la philosophie
naturelle est, aprés la parole de Dieu, le reméde le plus assuré contre la superstition
¢t en méme temps 1’aliment de la foi le mieux éprouve. C’est pourquoi, on a raison
de la donner 4 la religion comme la plus fidéle des servantes : I’'une manifeste la volonté
de Dieu, I'autre sa puissance».



256 JEFFREY BARNOUW

lumiere de Nature ne va jusqu’a mettre en évidence la volonté de Dieu et la véritable
maniére de I'adorer [...].

En revanche, aller de la considération de la nature, ¢’est-a-dire du sol des savoirs
de I’homme, a quelque vérité concernant les articles de foi, ou a quelque argumen-
tation pour convaincre de cette vérité, voila qui ne me parait pas prudent du tout.
Da fidei quae fidei sunt .

D’aprées Bacon, ce «champ d’étude» souffre non pas de lacunes mais bien
d’excés. Il n’a proposé cette digression

qu’a cause du grand dommage qu’ont subi a la fois la religion et la philosophie —
et qu’il est bien possible en effet qu’elles subissent — du fait d’étre mélées ensemble,
ce qui assurément produit une religion hérétique et une philosophie imaginaire
cousue de fables .

Dans la bréve conclusion de la premiére section de I’ Advancement que nous
avons suivie d’assez pres, Bacon écrit :

[...] que personne [...] ne pense ni soutienne qu’un homme peut pousser trop loin
ses recherches, ou étre trop versé dans I’étude du livre de la parole de Dieu ou dans
celle du livre des ceuvres de Dicu, c¢’est-a-dire en théologie ou en philosophie. Au
contraire, que les hommes entreprennent d’avancer ou de progresser indéfiniment
dans I"une et dans I’autre ; qu’ils prennent garde seulement [...] a ne pas impru-
demment (unwisely) méler ni confondre ces deux savoirs 26,

Lorsque I’ Advancement fut traduit en latin, il devint une partie de la Grande
Restauration (Great Instauration) parue en 1620. L’idée d’instauration, c’est-
a-dire d’une restauration sous la forme d’une nouvelle fondation, donne du
poids aux références a Salomon comme modele pour Jacques [ et pour Bacon
lui-méme, qui fait intervenir le temple de Salomon a Jérusalem (ce temple
préfigure en méme temps ’édification spirituelle chrétienne tendue vers le
salut). La Vulgate, que Bacon cite souvent, parle en plusicurs endroits de la
restauration du temple comme d’une instauratio, comme 1’a signalé¢ Charles
Whitney %7, (Whitney remarque aussi que dans le récit de la réparation du
temple par Josias les idoles placées par les paiens dans le lieu saint doivent
d’abord étre éliminées, ce qui n’est pas sans analogie avec ’'usage métaphori-

24 F. Bacon, Du progres et de la promotion des savoirs (1603), cit., p. 115-116.

> Ibid., p. 116,

26 [Ibid., p. 12 (trad. légérement modifiée). Briggs, dans son article «Bacon’s science
and religiony, art. cit., p. 175, défend I’opinion selon laquelle «Bacon’s use of ‘unwisely’
suggests that divinity and nature [il entend ici philosophie divine et philosophie natu-
relle] can indeed be mixed if mixed wisely». Cette lecture me semble forcer le texte.
Briggs semble suivre H. A. KeLLy, «The Deployment of Faith and Reason in Bacon’s
Approach to Knowledge», The Modern Schoolman 42 (1965), p. 265-285, qui souligne
a bon droit la proximité de Bacon avec la tradition chrétienne mais qui va trop loin
lorsqu’il oppose Bacon a Ockham pour le rapprocher de Thomas d’Aquin.

27 C. WHITNEY, Francis Bacon and Modernity, New Haven, Yale University Press,
1986, p. 23-25.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 257

que des «idoles» chez Bacon.) Le mot instauratio se trouve aussi en Ephé-
siens 1,10, ou I’auteur biblique écrit que le but de I’histoire consiste a «ras-
sembler (instaurare) toutes choses en Christy.

Un passage biblique que Bacon aime a citer permet de comprendre ce qu’il
entend par «édification spirituelle». Dans ce texte (1 Co 8,1-3), il est question
du tort créé par la vaine philosophie et par la fausse compréhension de la
connaissance, deux des idoles que Bacon souhaiterait voir détruites :

Pour ce qui est des viandes sacrifiées aux idoles, tous, ¢’est entendu, nous possédons
la connaissance. La connaissance enfle, mais I’amour édifie. Si quelqu’un s’imagine
connaitre quelque chose, il ne connait pas encore comme il faudrait connaitre. Mais
si quelqu’un aime Dieu, il est connu de lui.

Dans 1’aphorisme qui conclut le Novum Organum, Bacon écrit :

Car I’homme, par la chute, a perdu et son état d’innocence et son régne sur la
création [ou la nature]. Or ’'une et ’autre perte peuvent, jusqu’a un certain point,
¢étre réparées en cette vie méme ; la premiére par la religion et la foi, la seconde
par les arts et les sciences 3.

Bacon écrit dans le Préambule a la Grande Restauration qu’il faut «rassem-
bler toutes les énergies, pour tenter de rétablir complétement [...] ce commerce
de I’Esprit et des Choses», et pour ce faire il propose «de travailler a la

restauration des sciences, des arts et de toute la connaissance humaine en

général, en la dégageant des fondements exigés» %°.

L’épitre dédicatoire a Jacques I considére cela comme un aspect important
de la préfiguration de Jacques que Bacon voit en Salomon naturaliste et
constructeur. Elle en appelle a prendre des mesures «pour que soit recueillie
et complétée une histoire naturelle et expérimentale [...], uniquement destinée
a fonder la philosophie», de telle sorte que «la philosophie et les sciences ne

demeurent pas davantage suspendues dans le vide, mais qu’elles s’appuient sur

les fondements solides d’une expérience variée et bien peséex 0.

C’est la le programme que Bacon définit dans le Novum Organum comme
visant «a restaurer (instaurare) et a accroitre la puissance et I’empire du genre

humain Iui-méme sur I'univers». Le genre humain doit «recouvrer son droit

sur la nature, qui lui appartient de don divin» 3!

28 F. Bacon, Novum Organum, livre 2, aphorisme 52, p. 334 (traduction modifice).
Cf. F. Bacon, Valerius Terminus of the Interpretation of Nature in Works, t. 111,
J. Spedding, R.L.Ellis et D.D. Heath éd., Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1989, p. 222, ou le but de la connaissance est «la restitution et le rétablis-
sement (en grande partie) pour I’homme de la souveraineté et de la puissance [...] qu’il
avait dans le premier état de création».

29 F. Bacon, Novum Organum, cit., p. 61-62.

30 Ibid., p. 64.

3 Ibid., livre 1, aphorisme 129, p. 182-183. Whitney, p. 25. Voir Whitney, p. 33, a
propos de la mise cote a cote, dans I'illustration de la page de titre de I’ Instauratio (1620)
et du Sylva Sylvarum (1627), du cadre contenant la devise de la Grande Restauration (plus
ultra), des piliers d’Hercule et des deux colonnes encadrant le temple de Salomon.



258 JEFFREY BARNOUW

4. Hobbes et 'arbitraire en science et souverainete

L’argumentation de Hobbes, dans sa défense de la science, ne ressemble
pas a celle de Bacon, sauf a quelques rares endroits. Parmi ces exceptions, on
peut citer le chapitre 5 du Léviathan, intitulé «De la Raison et de la Science» :

Pour conclure, la lumiére de I'esprit humain, ce sont des mots clairs, épurés, en
premier lieu, et purgés de toute ambiguité, par des définitions exactes. La raison
en est la marche, ’accroissement de la science en est le chemin, et le bien de
I’humanité, ’aboutissement 2.

Cette derniére phrase rappelle clairement Bacon. Certains interpretes de
Hobbes, je pense en particulier a Shirley Robin Letwin ou a Yves-Charles
Zarka, objecteraient peut-étre que pour Hobbes les définitions sont exactes
parce qu’elles sont arbitraires et non parce qu’elles sont en corrélation avec
des essences ou des types réellement présents dans la nature. Il y aurait ainsi
une différence et méme une opposition par rapport a la compréhension de
Bacon, pour qui Adam nomma les choses selon leurs «proprictesy».

Cette question est loin d’étre anodine : la figure d’Adam, en plus d’étre
proche de ce qui fait le cceur de la science chez Bacon, sert de repoussoir dans
sa compréhension de la connaissance morale. Letwin cite la phrase suivante
de Hobbes : «il n’y a rien d’universel dans le monde, en dehors des dénomi-
nations ; car les choses nommées sont toutes individuelles et singulicres»?? .
Voila une phrase qui semble trahir le «<nominaliste a I’excés» qu’était Hobbes
aux yeux de Leibniz. Mais Letwin ne cite pas la phrase qui suit immédiate-
ment : «On impose une dénomination universelle a des choses multiples parce
qu’elles se ressemblent par quelque qualité ou quelque autre accident» 34,

De la méme maniére, pour Hobbes, la raison n’est pas donnée a la naissance
ou acquise seulement avec l’expérience «mais atteinte par [’application
(Industry), d’abord en étant capable de donner correctement des nomsy.
L’identification d’une qualité ou d’un accident qui peut étre désigné permet
de nommer correctement. Dans le De Corpore (8,23), Hobbes écrit «qu’on
appelle généralement ‘essence’ I’accident pour lequel nous donnons un certain
nom & tel ou tel corps ou aussi I’accident qui désigne son sujet» 3°. La concep-
tion classique de ’essence est ici mise en picces et jetée au rebut.

32 Tu. HosBes, Léviathan, trad. F. Tricaud, Paris, Sirey, 1971, p. 44.

33 8. R. LeErwin, «Hobbes and Christianity», Daedalus 105 (1976), p. 1-21 (cf. p. 12,
ou elle cite le Léviathan, ch. 4, p. 29 de I’édition Tricaud). Y.-C. Zarka, dans son
ouvrage sur La décision métaphysique de Hobbes (Paris, Vrin, 1987), développe lon-
guement (et de maniére excessive) la notion d’«arbitraire» chez Hobbes. Cf. ma recen-
sion ainsi que la réponse de "auteur in Archives de philosophie 51 (1988), p. 327-332.

% TH. Hosses, Léviathan, cit., ch. 4, p. 29.

35 «Accidens autem, propter quod corpori alicui certum nomen imponimus, sive
accidens, quod subjectum suum denominat, Essentia dici solet [...].» (Th. HoBsEs, De

Corpore. Elementorum philosophiae sectio prima, éd. K. Schuhmann, Paris, Vrin, 1999,
p. 92).



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 259

L’1dée cheére a Bacon des «propriétés» ou qualités propres qu’Adam et
I’histoire naturelle ultérieure ont désignées repose sur 1’observation et non sur
une idée rationnelle. Elle est bien plus proche de la compréhension de 1’essence
de Hobbes que de celle d’Aristote, pour qui I’essence et méme la définition
sont un élément déterminant des choses, puisque I’essence et la définition font
nécessairement d’elles ce qu’elles sont. Malgré ’apparente proximité exté-
ricure, formelle, 1’idée de Hobbes d’une connaissance démonstrative est trés
¢cloignée d’Aristote précisément parce qu’elle ne repose pas sur les essences,
comme c’est aussi le cas de la science chez Bacon.

L’intérét, le choix et le consensus humains déterminent en partie la pro-
priété et ’accident qui seront distingués par un nom. Dans cette mesure, le
nom est arbitraire. Mais la conception et 1’usage du nom sont aussi nécessai-
rement déterminés par quelque chose de présent dans les individus auxquels
le nom se référe. Hobbes fonde la possibilité de la science sur le fait qu’elle
s’occupe de réalités au sujet desquelles les personnes qui en font I’effort
peuvent tomber d’accord et approuver les définitions de base, ce qui est
impossible en présence d’intéréts personnels qui divisent. Hobbes 1’écrit de
maniére quelque peu hyperbolique dans I’Epitre dédicatoire du De Cive :

Si la raison des actions humaines était connue avec une certitude égale a celle avec
laquelle est connue la raison des quantités dans les figures, ’ambition et I’avarice,
qui sont suscitées par les fausses opinions que se fait le vulgaire sur le juste et
I'injuste, s’apaiseraient et ’espéce humaine jouirait d’une paix [...] constante

[...]%.

Hobbes confirme la distinction présupposée ici en écrivant dans le Lévia-
than, 1a encore de maniére hyperbolique, que le théoréme de Pythagore perdrait
son évidence s’il entravait I’intérét personnel de n’importe quel étre humain.

La fonction de I’arbitraire et du consensuel différe chez Hobbes selon le
domaine ¢étudié, reflétant en cela les différences entre les divers domaines eux-
mémes (naturel, moral, politique ou religieux).

Dans le chapitre 6 du Léviathan, Hobbes s’exprime sur I’idée du bien
objectif de maniére analogue a ce qu’il écrivait a propos de I’essence :

Mais I’objet, quel qu’il soit, de ’appétit ou du désir d’'un homme, est ce que pour
sa part celui-ci appelle bon ; et il appelle mauvais ’objet de sa haine et de son
aversion [...]. En effet ces mots de bon, de mauvais [...] s’entendent toujours par
rapport a la personne qui les emploie : car il n’existe rien qui soit tel, simplement
et absolument ; ni aucune régle commune du bon et du mauvais qui puisse étre
empruntée 4 la nature des objets eux-mémes [...]°".

Hobbes ne s’arréte pas la : il suggére un reméde permettant d’éviter les
conflits qui risquent de naitre du fait de ’absence d’un bien objectif clairement

‘ 3% Tu, HosBes, De Cive ou les fondements de la politique, trad. S. Sorbicre, Paris,
Sirey, 1981, p. 55.
37 Tu. Hosses, Léviathan, cit., ch. 6, p. 48.



260 JEFFREY BARNOUW

identifiable et plus encore des diverses revendications de ceux qui prétendent
savoir ce qui est juste et faux et qui cherchent a imposer leur conviction a autrui.
La «regle du bon et du mauvais» vient

de la personne de chacun, la ou il n’existe pas de République, et, dans la République,
de la personne qui représente celle-ci; ou encore d’un arbitre ou d’un juge, que
des hommes en désaccord s’entendent pour instituer, faisant de sa sentence la régle
du bon et du mauvais %,

Cela parait assez simple. Le probléme apparait lorsqu’un jugement s’en
prend a une personne qui avait accéde¢ a la fonction d’arbitre. Va-t-il accepter
que ce qu’il disait étre bon a été déclaré mauvais ? Hobbes répond de la
maniére suivante : tandis que I’accord des insectes ayant une sorte de vie en
société comme les abeilles et les fourmis est naturel, étant donné que le bien
commun coincide pour eux avec le bien privé, 1’accord

des hommes, venant seulement des conventions (Covenant), est artificiel : aussi
n’est-il pas étonnant qu’il faille quelque chose d’autre, en sus de la convention, pour
rendre leur accord constant et durable ; cette autre chose est un pouvoir commun
qui les tienne en respect et dirige leurs actions en vue de |’avantage commun.

Laseule fagon d’ériger un tel pouvoir commun [...] ¢’est de confier tout leur pouvoir
et toute leur force a un seul homme, ou a une seule assemblée, qui puisse réduire
toutes leurs volontés, par la régle de la majorité, en une seule volonté [...].

Cela fait, la multitude ainsi unie en une seule personne est appelée une République,
en latin civitas. Telle est la génération de ce grand Léviathan, ou plutét pour en
parler avec plus de révérence, de ce dieu mortel, auquel nous devons, sous le Dieu
immortel, notre paix et notre protection. Car en vertu de cette autorité qu’il a regue
de chaque individu de la République, I’emploi lui est conféré d’un tel pouvoir et
d’une telle force, que I’effroi qu’ils inspirent lui permet de modeler les volontés
de tous, en vue de la paix a I'intérieur et de I’aide mutuelle contre les ennemis de
extérieur *.

5. Hobbes et Job

Pour comprendre ce qui a guidé Hobbes dans le choix du nom «Léviathany,
il faut ouvrir le livre de Job. Dans ce livre, le Léviathan est un sorte de dragon,
une béte que I’on se représente parfois sous la forme d’une baleine ou d’un
crocodile. Dieu, qui répond enfin & Job du milieu de 1’ouragan, mentionne le
Léviathan et le B€hémoth a la fin de son second discours, aprés avoir mis Job
au defi de montrer sa force : «d’un regard fais plier tous les hautains, écrase
sur place les méchants» (40,12). Puis il défie Job de maniére rhétorique en

prenant I’exemple de ces bétes, pour montrer que Job ne peut nullement les
contréler comme Dieu le fait.

38 Ibid.
3 Tu. Hosses, Léviathan, cit., ch. 17, p. 177-178.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 261

A la fin du chapitre 28 de son traité, Hobbes explique pourquoi cette béte
peut occuper une telle place dans sa philosophie politique :

Jusqu’ici, j’ai montré la nature de ’homme, que son orgueil et ses autres passions
ont contraint de se soumettre a un gouvernement, ainsi que le grand pouvoir de celui
qui le gouverne, que j’ai comparé a Léviathan, tirant cette comparaison des deux
derniers versets du 41¢ chapitre du livre de Job : en cet endroit, Dieu, aprés avoir
montré le grand pouvoir de Léviathan, 1’appelle le roi des orgueilleux : «il n’y a
rien sur terrey, dit-il, «qui puisse lui étre comparé. Il est fait de telle sorte que rien
ne peut I’effrayer. Toute chose élevée, il la voit au-dessous de lui. Il est le roi de
tous les enfants de ’orgueil» 4°.

Comme autres caractéristiques de cette béte, on pourrait ajouter le fait que
personne ne peut faire d’alliance avec elle (40,28) et que «I’épouvante bondit
devant elle lorsqu’elle avance» (41,14). Ces traits s’appliquent aussi au sou-
verain tel que Hobbes le congoit : il n’est soumis ni a 1’alliance qui engendre
la souveraineté ni aux lois qu’il a instituées, il est en mesure de faire respecter
ces lois et il garantit une ¢galité stable devant la loi grace a la terreur que suscite
sa puissance.

En outre, le caractére terrifiant et monstreux du Léviathan révéle a Job —
et nous révele a nous aussi — I'insignifiance de Job et de ’humanité. Parmi
toutes les créatures, Béhémoth, et non I’homme, est le chef-d’ceuvre de Dieu.
L’homme n’est jamais mentionné dans la liste des créatures et des phénomeénes
que Dieu cite comme preuves de son pouvoir créateur, de son pouvoir domi-
nateur ct — s’il le faut — destructeur. Un abime séparant Dieu et Job est signifié¢
par la place médiane d’un Béhémoth ou d’un Léviathan, qui illustrent pour Job
la terrible puissance de Dieu. La volonté de Dieu est insondable pour Job :
voila, conséquence de cet abime, le sens véritable de la réponse de Dicu du
milieu de I’ouragan. «Nul n’est assez téméraire pour I’exciter. Qui donc alors
oserait me tenir téte ?» (41,2). Job ne peut en aucun cas attendre un «dédom-
magement» de la part de Dieu, méme s’il pense que cela ne serait que justice.
Le présupposé est ici le suivant : ce que Dieu fait est par définition juste.

Dans le chapitre 20 du Léviathan, Hobbes cite la requéte de Salomon :
«Donne I’intelligence a ton serviteur, pour qu’il juge ton peuple et distingue
entre ce qui est bon et ce qui est mauvais», et commente ainsi :

Il appartient donc au souverain d’étre juge, et de prescrire les regles de la distinction
entre ce qui est bon et ce qui est mauvais ; ces régles, ce sont les lois : le pouvoir
législatif lui appartient donc.

Dans le paragraphe suivant, il cite le verset de la Genése : «Vous serez comme
des dieux, connaissant ce qui est bon et ce qui est mauvais», et note que

le fait de connaitre, ¢’est-a-dire de juger, du bon et du mauvais [était] devenu chose
prohibée, sous le nom du fruit de I’arbre du savoir, afin que fit mise a I’épreuve

0 Ibid., p. 340-341.



262 JEFFREY BARNOUW

I’obéissance d’Adam. [...] La-dessus, ils le mangérent tous deux, et s’arrogérent
effectivement une fonction appartenant a Dieu : le fait de juger du bon et du
mauvais ; mais ils n’y gagnérent aucun surcroit de leur aptitude a distinguer droi-
tement entre I'un et I"autre *'.

Hobbes, dans le paragraphe suivant, en tire la conclusion que voict :

1 est donc tout a fait clair, & mes yeux, tant d’aprés la raison que d’aprés 1”Ecriture,
que le pouvoir souverain, qu’il réside en un seul homme, comme dans une monar-
chie, ou dans une assemblée, comme dans les Républiques populaires ou aristocra-
tiques, est tel qu’on ne saurait imaginer que les hommes en édifient un plus grand *2.

En créant une souverainet¢ comme base et garantie de la loi civile, en
imposant cette loi civile, les étres humains, tous ensemble, doivent faire leur
possible pour imiter le dieu qui répond a Job du milieu de ’ouragan. Au
chapitre 31 du Léviathan, Hobbes &crit :

Le droit de nature par lequel Dieu régne sur les hommes et chatie ceux qui enfrei-
gnent ses lois ne découle pas du fait qu’il les a créés (auquel cas il requerrait
I’obéissance en remerciement de ses bienfaits), mais de sa puissance irrésistible®? .

En corollaire, on lit ces mots difficiles a accepter que Hobbes a apparem-
ment formulés en ayant a 1’esprit le livre de Job :

Et encore que le chéitiment ne soit dii qu’a la faute, puisque ce mot désigne
précisément ’affliction imposée a cause d’une faute, le droit d’affliger ne vient pas
toujours de la faute des hommes, mais de la puissance de Dieu *.

Cela raméne a 1’ancienne question «pourquoi arrive-t-il souvent que les
méchants prosperent et que les bons subissent I’adversité ?», reformulée en ces
termes a I’époque moderne : «de quel droit Dieu dispense-t-il les prospérités
et les adversités de cette vie ?».

Et Job, avec quelle force ne représente-t-il pas a Dieu les nombreuses afflictions
qu’il a endurées en dépit de sa justice ? Et dans le cas de Job, ¢’est Dieu lui-méme
qui tranche la question, par des arguments tirés non de la faute de Job, mais de sa
propre puissance [...], par des arguments tirés de sa propre puissance (tels que :
«ou étais-tu quand je posais les fondements de la terre ?» [...])*.

Aux yeux de Hobbes, Dieu «confirme I’innocence de Job et infirme la
doctrine erronée de ses amis» selon laquelle les afflictions de Job doivent étre
la conséquence de ses péchés. Le recours a la puissance ou 4 la toute-puissance

*1 Ibid., p. 216-218 (pour les deux derniéres citations).

2 Ibid., p. 219.

3 Ibid., p. 380-381.

# Ibid., p. 381. Aumoment de me rendre en Europe pour exposer le présent article,
je regois I’ouvrage de L. FoIsNEAU, Hobbes et la toute-puissance de Dieu (Paris, P.U.F.,
2000), un travail qui développe ce théme central de maniére impressionnante.

45 Ibid., p. 382.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 263

de Dieu dissipe toute vaine tentative de la raison de se méler aux choses divines
qui doivent étre simplement acceptées et, en un sens, acceptées dans la foi.
Au chapitre 38, Hobbes se fonde sur le livre de Job pour étayer I’idée selon
laquelle il faut simplement croire en I'immortalité sans que cette foi soit
appuy¢e par des arguments soi-disant rationnels au sujet de la nature de I’ame.

Que I’'ame de 'homme soit éternelle de sa nature, et soit une créature vivante
indépendante du corps, que quelque homme seulement homme [...] soit immortel
autrement que par la résurrection du dernier jour, ¢’est la une doctrine qui n’apparait
pas dans I’Ecriture. Tout le chapitre 14 de Job, qui rapporte un discours, non de
ses amis, mais de Job lui-méme, est une plainte suscitée par cette mortalité naturelle,
plainte qui cependant ne nie aucunement I’'immortalité d’aprés la résurrection. «Il
y a un espoir d’arbre», dit-il au verset 7, «si I’arbre est abattu. Méme si la racine
vieillit et si la souche meurt dans le sol, cependant quand il sentira I’odeur de ’eau
il bourgeonnera, et produira des branches comme un plant. Mais I’homme meurt
et se dissipe, oui, I’homme rend I’esprit, et ot est-il ?» Et au verset 12 : «I’homme
se couche, et ne se releve pas, jusqu’a ce que les cieux ne soient plus». Quand est-
ce que les cieux ne seront plus ? Saint Pierre nous dit que c’est a la résurrection
geénérale. [...] C’est pourquoi, quand Job dit : I’homme ne se léve pas jusqu’a ce
que les cieux ne soient plus, c’est exactement comme §’1l disait : la vie immortelle
(Ame et vie, dans I'Ecriture, ont généralement le méme sens) ne commence pas en
I’homme avant la résurrection et le jour du jugement : elle a pour cause, non la nature
spécifique de I’homme et la procréation, mais la promesse “6.

6. Hobbes et la Bible

Lorsqu’on tente de prouver I’'immortalit¢ de I’ame, on ne fait qu’em-
brouiller les fondements de la foi qui, comme I’immortalité, dépendent de la
toute-puissance de Dicu. Hobbes ne dit rien d’autre dans sa critique de Thomas
White :

Etant donné que la raison naturelle ne peut savoir si certaines substances sont
incorporelles, ce qui a été révélé de maniére supernaturelle par Dieu doit étre tenu
pour vrai. Voila comment les chrétiens, en respectant ’autorité des Saintes Ecritures
et non celle des raisonnements des philosophes, ont classifi¢ les substances. 11 s agit
d’un dogme de la foi, et non d’un principe de la connaissance. Ceux qui avancent
ce sujet pour en discuter ne peuvent expliquer comment des substances peuvent
exister de maniére incorporelle sans pourtant étre localisées ol que ce soit ; ainsi,
ces personnes, loin d’affermir la foi chrétienne, ’affaiblissent. En effet, beaucoup
trouvent naturel de considérer comme faux ce que quelqu’un essaie de prouver
comme étant vrai sans jamais y parvenir 4.

46 Ibid., p. 477-478.

4T Tg, HoBBES, Thomas White’s De Mundo Examined, trad. H. W. Jones, Londres,
Bradford University Press - Crosby Lockwood Staples, 1976, p. 54 (dans I’édition du
texte latin par J. Jacouor et H. WHitMoRrE-Jongs, Paris, Vrin, 1973, p. 127). Hobbes
rejette les tentations d’élaborer une théodicée avec la méme argumentation (p. 434 ; texte
latin : p. 395-396) : «Bien que je soutienne que la nature de Dieu est insondable et que
les propositions sont une forme de langage au moyen desquelles nous exprimons nos



264 JEFFREY BARNOUW

La conviction fondamentale de Hobbes est «que ceux qui ne célebrent
aucun dieu hormis celui qu’ils comprennent ne sont pas chrétiens. Et ceux qui
pensent étre capables de démontrer n’importe quel attribut d’une chose [ou de
Dieu] qu’ils ne comprennent pas ne sont pas des philosophes» 8. La stricte
distinction et séparation entre connaissance et foi est non seulement détermi-
nante si ’on veut développer les deux de manicre valable, elle est aussi
essentielle pour comprendre la relation a la souveraineté. «Je n’aime guere le
dessein de faire de la religion un art, alors qu’elle devrait étre une loi, et quoique
différente dans chaque pays, toutefois dans chaque pays, indiscutable [...]*.»

[...]etil faut que la religion [...] consiste en une attente paisible de la seconde venue
de notre Sauveur béni, et dans ’intervalle, en une résolution d’obéir aux lois du
roi (qui sont aussi les lois de Dieu), de ne faire tort a nul homme, de vivre dans
la charité avec tous, de prendre soin des pauvres et des malades, et de vivre
sobrement et sans médisance, sans méler notre religion a des points de philosophie
naturelle tels que le libre-arbitre, la substance incorporelle, les maintenants éternels,
les ubiquités, les hypostases, que le peuple ne comprend pas, et dont il ne se souciera
jamais 0,

Iy a tellement d’endroits dans I’Ecriture qui sont aisés & comprendre, qui enseignent
a la fois la vraie foi et la bonne moralité, et cela aussi pleinement qu’il est nécessaire
au salut (ce dont aucun séducteur n’est capable de déposséder I’esprit des lecteurs
ordinaires), que leur lecture est si profitable qu’on ne peut Iinterdire sans grand
dommage pour eux et pour la république *'.

manicres de concevoir les natures de choses, je tends a penser qu’aucune proposition
au sujet de la nature de Dieu ne peut étre vraie hormis celle-ci : Dieu existe. De méme,
aucun terme ne décrit adéquatement la nature de Dieu en-dehors du mot ‘étre’. Tout
le reste, selon moi, n’est pas de 1’ordre de I’explication de la vérité philosophique mais
de la description des affects qui régissent notre désir de louer, de magnifier et d’honorer
Dieu [...]. En toute déférence, nous pouvons dire comme chrétiens que Dieu est ’auteur
de chaque acte. Voila qui est trés honorable. Mais dire que ‘Dieu est [’auteur du péché’
est blasphématoire et impie. Et pourtant il n’y a aucune contradiction ici car, comme
je viens de le dire, les mots en question ne sont pas des propositions de personnes en
train de philosopher mais les actes de ceux qui rendent hommage. La contradiction se
trouve uniquement dans les propositions». La ot White cherche a prouver «que le monde
que nous connaissons est le meilleur des mondes qui pouvaient étre créés» (cf. «le
meilleur des mondes possibles»), Hobbes montre que cette phrase peut signifier soit
«qu’il appela toutes les choses bonnes parce qu’elles lui plaisaient, soit parce qu’il les
créa a son gott [...], mais cela ne peut en tout cas pas signifier qu’elles devaient plaire
aux hommes qui discuteraient d’elles [...]. Il suffit donc de dire que Dieu a créé ce
monde et non un autre. De 1a nous pouvons déduire qu’aucun autre monde ne lui a plu
davantage. Si quelqu’un veut philosopher au-dela de cette limite, il spécule et outrepasse
sa propre capacité et sa propre intelligence, ce qui est imprudent» (p. 391 ; texte latin :
p. 367-368).

8 Ibid., p. 326 (texte latin : p. 323).

49 Tu. HoBgEs, Béhémoth ou le long parlement, trad. L. Borot, Paris, Vrin, 1990,
p. 82.

0 [bid., p. 96-97.

SUIbid., p. 92.



BIBLE, SOUVERAINETE ET SCIENCE CHEZ BACON ET HOBBES 265

Mais les personnes qui ont étudié le grec ou le latin, ou les deux langues,
ne s’intéressent pas a ce genre de passages et «prennent plaisir a découvrir le
sens des textes les plus difficiles», et ainsi,

laissant de coté les endroits faciles qui leur enseignent leur devoir, se mettent a ne
scruter que les mystéres de la religion, tels que : comment peut-on expliquer de
fagon intelligente «qu’ils sont trois a régner au Ciel, et que ces trois ne font qu’un
seul ? comment la divinité peut-clle étre faite chair ? comment cette chair peut-elle
étre réellement présente dans plusieurs lieux a la fois ? quel est le lieu, et quels sont
les tourments de I’Enfer ?» et d’autres doctrines métaphysiques : «Est-ce que la
volonté de I’lhomme est libre ou gouvernée par la volonté de Dieu 7 Est-ce que la
sainteté vient par ’inspiration ou par I’éducation ? [...]» Ces points et ceux du méme
genre sont ’objet d’¢étude des curieux, et la cause de tous nos récents malheurs,
et la cause qui fait que les gens les plus simples, a qui 1'Ecriture avait enseigné
la croyance en Christ, I’amour envers Dieu, 1’obéissance au roi, et la modération
du comportement, oublient tout cela, et placent leur religion dans les doctrines
discutables de ces hommes que vous dites sages. [...] Tout ce qu’il est nécessaire
qu’ils sachent est si aisé qu’il n’est pas besoin d’interprétation. Tout ce qui est en
plus ne peut leur faire du bien 2,

La Bible joua un réle important pour Bacon et pour Hobbes, de diverses
manicres et a différents niveaux, pour promouvoir [’obéissance — et donc aussi
la stabilité — en politique (c’est le message de la Bible, lorsqu’elle est lue par
le peuple dans I’esprit qui convient), pour consolider — aux niveaux rhétorique
et intellectuel — leurs positions respectives sur le role de la foi par rapport aux
domaines de la connaissance et par rapport aux domaines de la loi civile et
de I’obéissance (leurs arguments s’adressent alors a un public cultivé). Quelle
que fit leur piété personnelle, que nous ne pouvons que pressentir, la Bible
représenta a 1’évidence un apport décisif a leur contribution aux fondements
de la science et de la souveraineté.

(Traduit de 'américain par Christophe Chalamet)

2 Ibid., p. 93-94.






	Bible, science et souveraineté chez Bacon et Hobbes

