
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible à la croisée des savoirs

Artikel: Rationalisme scientifique et interprétations de la bible au XVIIe siècle

Autor: Laplanche, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 227-245

RATIONALISME SCIENTIFIQUE
ET INTERPRÉTATIONS DE LA BIBLE

AU XVIIe SIÈCLE

François Laplanche

Résumé

Les développements de l'astronomie aux XVIe et XVIIe siècles modifient
l'interprétation de la Bible. Dans les passages bibliques dont l'interprétation
littérale contredirait une vérité scientifique démontrée, la difficulté est
contournée par le recours aux «apparences sensibles». Puis l'explication prend
conscience d'une distance temporelle : la Bible reflète la cosmologie de son
époque. Enfin, une fols accompli pour la «physique» de la Bible, ce recours
à l'histoire s'appliquera aussi, avec Richard Simon et surtout Spinoza, aux
formes de la narration et à la théologie bibliques.

Le terme de «rationalisme» employé dans ce titre s'autorise de l'une des

définitions proposées par le Vocabulaire de la philosophie de Lalande : la
confiance envers la méthode rationnelle permettant la recherche de la vérité
(ce qui sous-entend : méfiance vis-à-vis de l'autorité ou de la tradition).
Comment ce rationalisme scientifique produit-il ses effets dans l'interprétation
de la Bible Pour répondre à cette vaste question, je me suis avant tout
préoccupé de mettre en place quelques grandes orientations, aperçues au cours
de précédents travaux ou acquises par les recherches de collègues, dont
plusieurs se trouvent ici, et dont quelques-uns nous ont quittés : Paul Dibon,
Elisabeth Labrousse.

Dès la deuxième moitié du XVIe siècle, la contradiction entre certains
énoncés scientifiques et les énoncés bibliques est aperçue : ma première partie
sera donc consacrée à examiner comment les interprètes traitent l'écart entre
le sens littéral du texte et ce qu'ils appellent «la vérité de la chose». Vers la
fin du XVIIe siècle, les résultats acquis par la science imposent le constat d'un
autre écart : celui des temps anciens et des temps modernes ; ma deuxième

partie consistera à suggérer comment la conscience de cet écart travaille
l'interprétation. Enfin la science de la nature, surtout la mécanique, s'étant imposée

par sa méthode, le prestige de la méthode scientifique a-t-il touché l'interprétation
et comment L'examen de ce problème constituera la troisième partie de la

communication. Celle-ci traitera donc tour à tour de la science comme productrice

d'énoncés, comme phénomène social, comme paradigme méthodologique.



228 FRANÇOIS LAPLANCHE

1. Sens littéral du texte et vérité de la chose

Cette distinction n'est pas inconnue de l'exégèse ancienne. Elle intervient

pour disculper la Bible d'erreur. Ainsi saint Jérôme dans lc commentaire du

prophète Jérémie explique pourquoi la Septante a refusé de qualifier de

prophète le faux prophète Hananias :

Les Septante n'appellent pas Ananias prophète, de peur sans doute d'être accusés
de donner ce nom à un homme qui ne le méritait pas ; comme si, dans les saintes
Écritures, on n'appelait pas bien des choses d'après l'opinion du temps où il est

dit qu'elles se firent, et non d'après ce qu'elles étaient en réalité : quasi non multa
in Scripturis Sanctis clicantur juxta opinionem illius temporis quo gesta referuntur,
et non juxta quod rei Veritas continebat '.

De même, dans les Commentaires sur l'évangile de saint Matthieu, Jérôme

affirme que l'expression «Et le roi fut contristò» (de ce qu'Hériodade lui
demande la tête de Jean-Baptiste) ne traduit pas le véritable sentiment du roi,
mais celui qu'il feint d'éprouver à cause des convives. En effet, écrit-il,

Il est dans l'usage des Écritures que l'historien rapporte l'opinion d'un grand
nombre conformément à ce qui était cm par tous à cette époque. De même que
Joseph était appelé père de Jésus par Marie elle-même, ainsi il est dit maintenant
qu'Hérodc est attristé, parce que ceux qui étaient à table avec lui le pensaient2.

1.1. La Lettre de Galilée à Christine de Lorraine

La Lettre de Galilée à Christine de Lorraine (écrite en 1615), dans son

parcours sinueux, contient à peu près tous les points de l'argumentation qui
sera développée au cours du XVIIe siècle. Galilée veut expliquer que le sens

du texte n'est pas toujours le sens littéral et qu'il est parfois caché. Cet écart
naît d'une exigence de la raison. Un point est déjà hors de discussion, à savoir

que : toutes les descriptions anthropomorphiques de Dieu dans l'Ancien Testament

peuvent être considérées comme non littérales au nom de la raison

philosophique qui refuse à l'être divin toute imperfection corporelle. Mais il
est une autre interpellation : celle qui vient des astronomes et des mathématiciens.

Reprenant certains textes de saint Augustin dans le De Genesi ad

litteram, Galilée tire au clair une distinction restée confuse en eux : il faut traiter
à part les conclusions naturelles seulement enseignées par les philosophes de

la nature et les conclusions démontrées. Sans m'y attarder et en renvoyant aux
études déjà faites sur ce problème, je noterai seulement que l'assurance de

1 S. Jérôme, Commentaires sur le prophète Jérémie in J.-F. Bareille (éd.), Œuvres
complètes de Saint Jérôme, Paris, Vives, 1877-1885, 18 vol., vol. 6, p. 368 ; texte latin
PL 24, 855 (in Jér. 28,10).

2 S. Jérôme, Commentaires sur l'évangile de saint Matthieu in Œuvres complètes,
cit., p. 613 ; texte latin PL 26, 98 (in Mt 14,8).



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 229

Galilée provient ici du fait qu'il soumet les mouvements célestes aux lois de

la mécanique ; laquelle mécanique est réglée par les mathématiques, promues
dorénavant au rang d'instrument aussi efficace qu'indispensable pour la
connaissance de la nature 3.

Pourquoi convient-il de rejeter le sens littéral s'il contredit des conclusions
naturelles démontrées

Quant aux premières (les conclusions non démontrées), je reconnais que, là où le
discours humain ne permet pas de parvenir à une science certaine, mais fournit
seulement une opinion ou une croyance, il convient de se conformer absolument
au sens littéral des Écritures. Mais quant aux autres, je pense, comme cela a été

dit plus haut, qu'il convient d'abord de s'assurer des faits ; alors seulement se

découvrira le véritable sens des Écritures qui doivent se trouver en parfait accord
avec un fait démontré, bien que les mots eux-mêmes puissent à première vue
suggérer un sens différent. Deux vérités ne peuvent jamais se contredire. Cette
doctrine me paraît d'autant plus droite et sûre que je la trouve exactement exposée
chez saint Augustin 4.

Cependant, tout n'est pas réglé par ce recours à l'autorité d'Augustin. Car,
après tout, pourquoi préférer la vérité des astronomes à la vérité du sens littéral
des Écritures Galilée répond à la question en maniant trois arguments
complémentaires l'un de l'autre. Premièrement, si l'Écriture peut présenter
plusieurs sens, comme le reconnaissent les théologiens, le «vrai sens» de l'Écriture
ne sera pas nécessairement le sens littéral, le plus apparent. Il peut être un sens

caché, que le lecteur découvrira au prix d'un travail de déchiffrement, en

s'interrogeant notamment sur les intentions de l'auteur du texte. Au contraire,
la nature n'a pas d'intentions cachées, elle se conforme à des lois qui peuvent
être établies ouvertement par le concours de l'expérience et du raisonnement.
Écrit en langage mathématique, le livre de la nature est clair et univoque : ses

lecteurs, les savants, se trouvent donc établis dans une position de supériorité
par rapport aux lecteurs du livre de l'Écriture, obligés souvent de se livrer à

un décryptage. On remarquera ici, entre parenthèses, comment le mécanisme

en son principe ignore le symbolisme cosmique et valorise l'écriture
mathématique de la nature.

Deuxièmement, l'autorité du point de vue scientifique s'impose au nom
du domaine propre que découpe la raison. Lc but de l'Écriture est tout à fait

3 Cf. A. Koyré, Études galiléennes, Paris, Hermann, 1966, p. 277-291 ; Z. Horsky,
«Mathématique et physique dans l'astronomie de Copernic» in Avant, avec, après
Copernic. La représentation de l'Univers et ses conséquences épistémologiques. XXXIe
semaine de synthèse, Paris, Blanchard, 1975, p. 119-123 ; B. Vinaty, «Galilée et Copernic»,

in M8r P. Poupard (éd.), Galileo Galilei. 350 ans d'histoire 1633-1983, Tournai,
Desclée International, 1983, p. 23-73 ; E. Kessler, «Clavius entre Proclus et Descartes»
in L. Giard (éd.), Les jésuites ci la Renaissance, Paris, P.U.F., 1995, p. 285-308.

4 Galilée, Lettre à Christine de Lorraine, trad. fr. in Bible et vie chrétienne, 68

(mars-avril 1966), p. 32. Texte italien in Le opere di Galileo Galilei. Edizione nazionale
con approvazione del Ministero della Pubblica Istruzione diretta da Antonio Favero,
Firenze, successori Le Monnier, 1897-1922, t. V, p. 309-348.



230 FRANÇOIS LAPLANCHE

spécifique : il n'est pas d'expliquer la nature, mais de conduire les hommes
à la béatitude, ce qui engage son contenu : un ensemble de vérités que la

sagesse humaine, livrée à ses moyens propres, ne pourrait atteindre. Donc
mathématiciens et théologiens travaillent dans deux domaines distincts.

Troisièmement, le texte pris en son sens littéral, quand il contient des

énoncés relatifs au monde naturel, ne prétend pas à la vérité : il reflète
seulement des opinions. Et ici Galilée introduit une précision : les écrivains sacrés

se conforment aux représentations coutumières en leur temps. L'opposition
ainsi introduite, appuyée sur des citations de saint Jérôme et de Thomas

d'Aquin, n'est plus entre apparences et réalités astronomiques ou entre vulgaire
et savants, mais entre aujourd'hui et hier. Nous allons revenir plus loin sur la

portée de la remarque, qui ouvre l'interprétation du texte biblique à l'historicité,

à la prise de conscience de la distance temporelle.
Ainsi l'herméneutique galiléenne marque une clarification par rapport à

l'herméneutique augustinienne selon une triple opposition : celle du caché ct
de l'ouvert, du révélé et du rationnel, du passé et du présent. Mais sa diffusion
n'a pas été considérable 5. Tous les problèmes soulevés par Galilée vont être

travaillés avec des accents différents.

1.2. La ligne de l'interprétation catholicpie

Comme la tradition de la théologie catholique insiste sur l'harmonie de la

foi et de la raison, c'est l'impossibilité de la double vérité qui vient en première
ligne dans le débat. Pascal s'en explique dans la Dix-huitième Lettre provinciale,

en invoquant la double autorité de saint Augustin et de saint Thomas.
Trois sources de connaissance sont à notre disposition : la foi, la raison, les

sens. La foi juge des vérités révélées, la raison juge des vérités proportionnées
à la nature, les sens jugent des vérités de fait. Comme il s'agit principalement
pour le parti janséniste de nier la présence dans YAugustinus des propositions
condamnées, Pascal va insister sur l'autorité des sens, mais sans la séparer de

celle de la raison. Cette réflexion sur l'accès aux vérités de fait ou de raison
paraît à Pascal nécessaire et suffisante, et l'appel à l'autorité, parfaitement
inadéquat à la nature du problème posé. L'auteur de la Dix-huitième Provinciale

explique à son adversaire jésuite, dont les confrères, pense-t-il, ont fait
condamner Galilée, que ce jugement de l'autorité est de nulle portée : «Ce ne

sera pas cela qui prouvera que la terre demeure en repos ; et si l'on avait des

observations constantes qui prouvassent que c'est elle qui tourne, tous les

hommes ensemble ne l'empêcheraient pas de tourner, et ne s'empêcheraient

5 Une édition latine parut en 1636 et il fallut attendre 1710 pour trouver une
réédition à Naples : cf. M. Pesce, «L'interpretazione della Bibbia nella lettera di Galileo
a Cristina di Lorena e la sua ricezione», Annali di storia dell 'esegesi. 4 (1987), p. 239-
284 ; sur l'impression, p. 266 sq.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 23 1

pas de tourner aussi avec elle» 6. Prise de position d'autant plus forte que Pascal

tient l'héliocentrisme pour une hypothèse parmi d'autres.

Qu'il s'agisse donc de la connaissance rationnelle avec Copernic et Galilée
ou de la connaissance par les sens, dans le cas de la certitude historique, il
est impossible de renoncer aux vérités établies par ces deux voies au nom du

sens littéral de l'Écriture. Le devoir s'impose à l'interprète chrétien de trouver
alors un autre sens que lc sens littéral, sens qui sera conforme aux conclusions
de la raison ou aux certitudes sensibles. Or cela est toujours possible, puisque
l'Écriture peut présenter plusieurs significations «au lieu que le rapport des

sens (i.e. l'évidence sensible) est unique». Reprenant un exemple de saint
Thomas, à propos des deux grands luminaires de la Genèse, Pascal affirme que
l'Écriture n'enseigne pas que la lune soit en elle-même plus grande que les

étoiles, mais relativement à nous 7.

1.3. L'effort séparatiste des théologiens cartésiens et

l'interprétation de la Bible

1.3.1. La Bible clef du monde naturel

Dans les milieux protestants d'Angleterre et des Pays-Bas, la Bible semble

offrir, en plein XVIIe siècle, la clef de l'interprétation de la nature. Cette
conviction n'est pas la reprise des développements des siècles précédents sur
la physique, la géographie et la linguistique sacrées. Elle a pris un élan

nouveau, illustré par une exposition qui s'est tenue à Oxford en 1998 s. Les

organisateurs se sont proposés de montrer comment, dans l'Angleterre
religieuse du XVIIe siècle, la Bible ne ferme pas mais, tout au contraire, ouvre
le chemin de la connaissance scientifique. Par sa faute, par le poids de son

propre péché, l'humanité s'est malheureusement détournée de la connaissance

bienheureuse, mais il lui suffirait, pour retrouver ce paradis perdu, de se mettre
à l'école des grands récits bibliques. Notre premier père, en nommant les

animaux, selon leur nature, révélait à tous ses descendants la proximité des

mots ct des choses, la profondeur ontologique du langage. Destiné à rapprocher
les hommes, celui-ci avait été perturbé par les fautes des descendants d'Adam,
punis par la confusion de Babel. Mais l'unité originaire de la langue et donc
la grande fraternité des hommes était inscrite dans le dessein divin : il suffisait

pour avancer vers la paix universelle de retrouver et de rapprocher toute une

population de signes. L'accueil de toutes les espèces vivantes dans l'arche de

6 Pascal, Œuvres complètes, Paris, Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade), 1954,
p. 900.

7 Thomas D'Aquin, Somme théologique, I, q. 68, art. 1 ; Pascal, op. cit., p. 898-899.
s J. Bennett and S. Mandelbrote, The Garden, the Ark, the Tower, the Temple.

Biblical Metaphors of Knowledge in early modem Europe, Oxford. Museum of the

History of Science and Bodleian Library, 1998.



232 FRANÇOIS LAPLANCHE

Noé invitait, de son côté, à dresser une grande encyclopédie de la nature. Enfin
la précision des mesures ayant servi à la construction du temple de Salomon
devait constituer un entraînement pour tous les amateurs de géométrie,
d'arpentage et de mathématiques. Ainsi, dans la culture anglaise, il ne se dessine

pas de faille entre foi et raison. Au contraire l'élan vers la connaissance, qui
veut faire advenir une ère de paix et de bonheur, est conduit à prendre appui
sur les récits bibliques. Ceci suppose une large audience en terre britannique
des cercles millénaristes qui s'enchantent de telles pensées. L'un de ces cercles

fut celui du Prussien Samuel Hartlib (c. 1600-1662), réfugié en Angleterre pour
échapper aux horreurs de la guerre de Trente Ans. Hartlib fut en lien avec
l'unioniste John Dury et avec le pédagogue Comenius. Tous rêvaient d'une
humanité nouvelle régénérée par la mise en œuvre d'une vision biblique du

monde. Ces vues enthousiastes avaient dû traverser la mer et trouver des échos

aux Pays-Bas. Descartes prend fermement parti contre cet amalgame et affirme
nettement la séparation de la foi et de la théologie, de la foi et de la raison,

comme Jean-Robert Armogathe l'a expliqué dans Le Grand Siècle et la Bible 9.

1.3.2. Le refus des théologiens cartésiens

Cet engagement de Descartes en faveur de la séparation de la théologie
et de la philosophie a obligé ses partisans, les théologiens cartésiens bien
étudiés par Paul Dibon, à proposer une interprétation de l'Écriture qui ferme
la porte à tout essai de physique chrétienne. Il faut et il suffit pour cela

d'éclaircir la manière dont s'exprime l'Écriture en général, sans s'interroger
sur l'autorité respective des autres sources de connaissance. Cette interrogation
fut l'œuvre du théologien Christoph Wittich (1625-1687), né en Allemagne,
professeur à Herborn, Duisburg, puis Nimègue et enfin Leyde (1671-1687),
où, d'après une lettre de Bayle utilisée par Dibon, il eut grand succès ,0.

Partisan décidé de la séparation cartésienne entre théologie et philosophie,
Wittich s'attache à nier l'autorité de l'Écriture dans le domaine de la physique
uniquement de manière interne, c'est-à-dire par des arguments tirés de l'Écriture

elle-même. Cette argumentation se développe en plusieurs textes mais

principalement dans le Consensus veritatis in scriptura divina et infallibili

J.-R. Armogathe, «La vérité des Écritures et la nouvelle physique» in Le Grand
Siècle et la Bible, Paris, Beauchesne, 1989 (Bible de tous les temps, 6), p. 59-60 ; cf.
aussi V. Carraud «Descartes et l'Écriture Sainte» in L'Écriture Sainte au temps de

Spinoza et clans le système spinoziste. Groupe de recherches spinozistes. Travaux et
documents n° 4, p. 61-62 et F. Laplanche, Bible, sciences et pouvoirs au XV1T siècle,
Naples, Bibliopolis, 1997 (Istituto italiano per gli Studi Filosofici. Lezioni della scuola
superiore in Napoli, 19), p. 35-39 et 89-105.

10 P. Dibon, Regards sur la Hollande du Siècle d'Or, Naples, Vivarium, 1990,

p. 700-701 ; cf. aussi P.Bayle, Dictionnaire historique et critique, art. «Wittich».



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 233

revelatae cum veritate philosophica a Renato des Cartes détecta de 1659 (IIe
édition 1682).

Dans cet ouvrage, qui intervient au cours des nombreuses controverses
suscitées aux Pays-Bas par les publications des disciples de Descartes, patiemment

étudiées par Dibon, Wittich oppose deux types de connaissance : la

cognitio accurata qu'il dit aussi philosophica et la cognitio vulgaris qu'il dit
aussi communis. Tous ses arguments tendent à exclure la présence dans l'Écriture

de la cognitio accurata. Les chapitres 1 et 2 de la première épître aux
Corinthiens excluent le recours des orateurs et écrivains sacrés à la sagesse
du monde. Moïse, s'il fut bien élevé dans la sagesse des Égyptiens comme
l'assure Actes 7,22 n'en fait guère usage dans la rédaction des premiers
chapitres de la Genèse. Salomon, célèbre lui aussi pour sa sagesse, n'a laissé

aucune trace de ses connaissances dans les livres sacrés. Un examen systématique

des textes bibliques renforce la conviction de leur incompétence en

matière de connaissances naturelles. L'Écriture met le siège des pensées dans

le cœur, alors que la médecine le situe dans le cerveau. Les expressions
scripturaires sont impropres : dire que Melchisédech n'a ni père ni mère

signifie que ses origines sont inconnues. Faut-il croire, comme il est écrit dans

Isaïe 49,24-25, que Dieu contraindra au cannibalisme les ennemis d'Israël
Comment se fait-il que les apôtres citent la Bible selon la Septante, une
mauvaise version Enfin, bien entendu, les descriptions corporelles de Dieu
montrent l'inadéquation à son objet du style de l'Écriture. Si donc il se produit
un écart entre les énoncés de l'Écriture et la vérité de la chose, peut-on accuser
l'Écriture de faux Wittich donne la parole à l'attaquant : «Si quelqu'un
emploie des formules communes, contenant un énoncé vrai, mais seulement

par rapport à nous, et enveloppé de préjugés qui l'obscurcissent, un tel homme

enseigne le faux. Or le saint Esprit...» ". L'objection, apparemment imparable
dans sa forme syllogistique, conduit à affirmer que Dieu enseigne le faux. La
réplique consiste à nier que de telles propositions soient à proprement parler
un enseignement (par exemple que ce soit bien le soleil qui tourne autour de
la terre). Car les circonstances du récit et le but du narrateur n'impliquent pas
le mouvement réel du soleil autour de la terre : il suffit qu'il soit relatif 12.

Wittich, au chapitre précédent, prend encore un autre exemple, celui de la

représentation de Dieu sous forme d'un vieillard siégeant sur un trône, manière
de signifier la fonction judiciaire de l'Éternel. Celui qui connaît la «vérité de

la chose» comprendra que le Saint Esprit use ici de formules communes,
d'autant plus qu'il s'agit de décrire Dieu non dans son essence inconnaissable
mais dans son rapport aux hommes. C'est de croire à cette fonction judiciaire
qui est essentiel, l'erreur sur la représentation ne comporte pas de conséquence

pour le salut.

" C. Wittich, Consensus veritatis, Nimègue, A. Wyngaerden, 1659. Ce paragraphe
résume l'argumentation du chapitre XXXIII.

I! ,i,j



234 FRANÇOIS LAPLANCHE

On voit que chez Wittich l'herméneutique n'est pas rationaliste comme
chez Louis Meyer : la séparation de la philosophie et de la théologie s'effectue

par une étude précise du langage biblique. Mais il est possible de faire encore
deux remarques.

1.3.3. Deux remarques sur Wittich

Dibon signale la familiarité de Wittich avec Johann Clauberg. Tous deux

allemands, ils ont été collègues à la Hohe Schule calviniste de Herborn, puis à

Duisburg, et tous deux sont admirateurs de la philosophie cartésienne. On

pourrait se demander si Wittich ne fait pas une application à l'exégèse biblique
de l'herméneutique générale contenue dans la Logica vetus ac nova de Clauberg.
En effet, la Logica analytica, qui forme la seconde partie de l'ouvrage et qui
se voit destinée à la résolution des pensées d'autrui, distingue deux efforts à

accomplir, d'où découlent les deux subdivisions de cette deuxième partie :

Thermeneutica analytica s'efforce de comprendre les pensées d'autrui à partir
de leurs signifiants, de reconstruire lc sens vrai et YAnalytica stricte dicta

s'interroge sur les signifiés. Pour reprendre les propres termes de Clauberg,
«la première partie de l'analytique s'occupe seulement de cette propriété du

discours externe qui s'appelle 'signification', s'il s'agit des simples mots,
'sens' s'il s'agit des phrases entières. La seconde partie se tourne vers de

nombreuses propriétés du discours, elle recherche si un axiome est vrai ou faux,
s'il porte sur le nécessaire ou sur le contingent, quelle conséquence s'en tire
ou non ; elle distingue thème et arguments, sépare les pensées confuses des

distinctes, examine les figures ou modes des syllogismes employés» 13. On

peut, au moins à titre d'hypothèse à vérifier, voir un rapport entre la réflexion
de Clauberg et la distinction entre le sens vrai de l'énoncé biblique, qui, dans

le cas, est le sens littéral et la vérité de la chose.

En second lieu, Wittich va-t-il jusqu'au bout de son séparatisme Le titre
de l'ouvrage en ferait douter puisqu'il affirme le consensus de la philosophie
de Descartes avec la Sainte Écriture. Quelques chapitres plaident en faveur de

deux thèses cartésiennes spécialement honnies des adversaires de Descartes

aux Pays-Bas : le mouvement de la terre, l'indefinite du monde l4. Par ailleurs,
dans un autre ouvrage, la Theologia pacifica, Wittich affirme que la philosophie

cartésienne est utile en théologie pour fournir une méthode correcte et

il prétend que la Sainte Écriture ct la philosophie de Descartes concordent 15.

Wittich ne soutient donc pas complètement son séparatisme originel et d'autres

13 J. Clauberg, Logica vetus ac nova, Amsterdam. Elsevier. 1654, p. 45. Sur la

logique de Clauberg. cf. J. Le Brun, «Exégèse, herméneutique et logique au XVIIe
siècle», XVIIe siècle, 49 (1997), p. 19-30.

14 Sur Wittich, cf. P. Dibon, Regards sur la Hollande du siècle d'or, cit., p. 700-
711 ; Encyclopédie du protestantisme, Paris/Genève, Cerf/Labor et Fides, 1995, p. 1669.

13 Theologia pacifica, Amsterdam, Boutesteyn, 1683, chap. IX.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 235

théologiens cartésiens seront plus audacieux dans l'effort de concorde. C'est
en particulier le cas de Johann Amerpoel, auteur, en 1669, d'un Cartesius
mosaïzans seu Evidensfacilis concillatio Philosophiae Cartesii cum historia
creationisprimo capite Geneseos per Mosern tradita, publié à Leuwarden. Pour
Amerpoel, la création de la Terre sous forme de chaos encore indistinct correspond

à la théorie cartésienne des tourbillons primitifs et la localisation dans

le sang du principe vital chez les animaux favorise l'explication purement
scientifique de la vie animale l6.

1.3.4. Un constat de séparation

Nous constatons ainsi, au tenne de cette première partie, que l'exégèse
biblique se déprend lentement de l'idée selon laquelle la Bible contient
l'enseignement de toutes les sciences. Pour la géologie et la paléontologie, la
recherche de la concorde va se maintenir jusqu'au début du XIXe siècle et ceci

a été bien étudié par les historiens des sciences anglo-saxons i7. Pour la
physique et l'astronomie, le système de Newton viendra renforcer les démonstrations

de Copernic et de Galilée et rendre l'héliocentrisme hautement probable.
Nous avons un indice de cette situation dans les commentaires de Jacques
Saurin, pasteur du Refuge à La Haye. Il publie dans cette ville des Discours
historiques, critiques, théologiques et moraux sur les événemens les plus
mémorables du Vieux et du Nouveau Testament. L'ensemble des Discours
parut de 1728 à 1739, en six volumes in-folio, mais Saurin n'est responsable

que des deux premiers : son œuvre fut continuée ct achevée par Pierre Roques,
puis Charles-Louis de Beausobre. Dans le Discours V, contenu dans le tome
II, Saurin s'attarde sur le miracle de Josué. Il recourt à l'autorité de William
Whiston, successeur de Newton à Cambridge, auteur de A new Theory of the

Earth, et sur celle de l'astronome néerlandais Jacob's Gravcsande qui lui écrit
une longue lettre datée du 22 décembre 1721 et imprimée dans le volume. Il
en ressort la haute probabilité de l'héliocentrisme. La conclusion de Saurin,
nous la connaissons déjà :

Mais les philosophes se prévalent de l'aveu que les théologiens sont contraints de
faire eux-mêmes dans des occasions, c'est que le Saint Esprit n'a pas voulu que
les auteurs sacrez s'exprimassent avec exactitude sur ce qui concerne les choses

physiques, parce que le but qu'il se proposoit en les inspirant n'étoit pas de leur
dicter un cours de Physique où nous puissions puiser des secours pour devenir bons

philosophes : il vouloit leur dicter un cours de morale et de religion, où nous
apprissions à rectifier les idées de notre esprit et à régler les mouvemens de notre
cœur dans ce qui concerne notre salut ls.

16 P. Dibon, Regards, cit. p. 686-687.
17 Cf. G. L. Davies, The Earth in Decay. A History ofBritish Geoinoiphology 1578-

1878, Londres, 1969.
18 J. Saurin, Discours historiques, La Haye, Pieter de Hondt, 1720-1739, t. II, p. 76.



236 FRANÇOIS LAPLANCHE

Pour écarter toute erreur de la Bible, il convient donc de dire que la

physique n'y est pas enseignée, et d'ajouter que dans ce domaine l'écrivain
sacré parle selon les apparences, Dieu s'accommodant ainsi à l'opinion du plus
grand nombre :

Dans le système qu'il nous donne des ouvrages de la nature, l'écrivain sacré a suivi,
moins une Physique exacte, que l'impression qu'ils font sur nos sens. La lune est soixante
millions de fois moins grosse que lc soleil, du moins selon le calcul du Philosophe que
nous avons cité [il s'agit de Nicolas Hartsockcr]. Elle ne peut être appelée, comme le

Soleil un grand Luminaire, que dans le sens que nous avons marqué l9.

En lisant ces règles d'interprétation, avons-nous l'impression d'avoir beaucoup

progressé en un siècle et demi Il ne semble pas. Dans son commentaire
de la Genèse (1,14-15), Calvin répète quatre fois, à quelques lignes de distance,

que Moïse ne parle pas en philosophe, mais rapporte ce qui est connu des rudes,

ce qui est d'usage commun. L'écrivain sacré s'exprime selon les apparences

perçues, grâce au sens commun, par les idiotae 20. Nous trouvons également
ce jugement dans les axiomes théologiques du Genevois Alexandre Morus. Il
s'agit d'une chaîne d'axiomes herméneutiques publiés à Saumur en 1677, avec
les Notae ad quaedam loca Novi Foederis (dont la première édition datait de

1661). L'axiome xxxv affirme que l'Écriture non tam rei veritatem quaerit
quam opinionem vulgi sequitur. Et Morus ajoute que c'est en recourant à un
tel axiome que les astronomes peuvent soutenir le mouvement de la Terre

autour du soleil, bien qu'il soit contraire au sens littéral de l'Écriture.
L'immobilité de la Terre est en effet une opinion, dont l'origine est immémoriale,
opinion sans rapport avec la vérité des choses21. Le développement de la

science imposait donc, par son contenu, une réévaluation de croyances
traditionnelles et une énergique reprise de l'herméneutique augustinienne et
thomiste. Cette reprise se généralise d'autant plus, au tournant des Lumières,

que la science nouvelle a pris racine dans l'opinion et prend résolument une
dimension culturelle et sociale.

2. Le rapport de la Bible au temps

2.1. Un autre âge du monde

Pour introduire cette deuxième partie, je citerai deux textes. Le premier est
de Bernard Lamy, Oratorien acquis au cartésianisme et ami de Malebranche.
En 1684, il publie des Entretiens sur les sciences, six fois réédités de son vivant,

19 Ibid., t. I, p. 4-5.
20 J. Calvin, Opera omnia vol. 23, Corpus Reformatorum, 51, Brunschwig, 1882,

col. 21-22.
-' A. Morus, Axiomata theologica Scripturarum interpretationi inservienlia,

Saumur, Isaac et Henry Desbordes, 1677, p. 520-521.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 237

publiés encore six fois de 1724 à 1768, traduits en italien et en espagnol.
Recourant à la fiction d'une visite de bibliothèque, voici comment il parle à

un jeune homme : «Quant aux saintes Ecritures, un Théologien doit en étudier
l'histoire, c'est-à-dire en quel tems elles ont été données par le Saint Esprit,
et de quels interprètes il s'est servi ; ce qu'on a pensé de tous temps des Livres
divins ; en quelle Langue ils ont été écrits ; quand ils ont été traduits en d'autres
langues ; et quel jugement on a fait de ces Traductions»22. Ce texte est
hautement significatif ; il correspond à un temps d'arrêt dans la production des

commentaires, qui cèdent la place aux séries d'histoires critiques de Simon,
aux prolégomènes de la Bible polyglotte de Walton et à YApparatus biblicus
de Lamy lui-même : avant de prétendre commenter la Bible, il faut prendre
la peine d'un long détour historique et replacer chaque livre dans le temps où

il a été écrit. Cette ferme affirmation de Lamy suppose la conscience d'une
différence entre le temps du rédacteur et celui du commentateur, ce qu'on
nomme aujourd'hui l'altérité du texte. Cette prise de conscience n'est-elle pas
provoquée par la modification de la vision du monde qu'opère lentement la
science nouvelle C'est ce qui ressort, au cours de la querelle des Anciens
et des Modernes, de la prise de position de Claude Fleury, sous-précepteur des

petits-enfants de Louis XIV, plus tard confesseur de Louis XV. Il nous intéresse

spécialement parce qu'il va prendre une part active à l'édition des œuvres de

Calmet. Voici ce qu'il écrit dans l'opuscule intitulé Si les anciens étoientplus
ignorans que nous et comment

Nous avons l'avantage en tout ce qui dépend de l'expérience, nous connoissons
mieux la structure du monde, la nature du ciel et des astres, les plantes, les animaux
et tous les corps terrestres. Nous connaissons beaucoup de pays et de peuples
différons. Nous savons plus de remèdes pour les maladies et nous avons plus de
machines inventées dans ces derniers siècles, comme les moulins à vent et à eau,
la poudre à canon, la boussole, l'imprimerie, etc.23.

L'ignorance scientifique des anciens explique la forme de leurs superstitions

et de leur idolâtrie : n'ayant pas pénétré les secrets de la nature, ils en

personnifiaient les forces et les adoraient. Ils vivaient dans un âge

préscientifique, dirons-nous. Or ce constat explique la nécessité de recourir à

l'explication historique pour éclaircir mainte énigme de la Bible.
Ouvrons en effet les Dissertations de Calmet qui - selon son propre titre-

peuvent servir de prolégomènes à l'Ecriture sainte. Publiées à part en 1720

en trois tomes, elles sont généralement tirées des volumes du Commentaire
littéral, mais certaines sont inédites. L'une d'elles est intitulée Dissertation siale

système du monde des anciens Hébreux. Après avoir rappelé le principe
traditionnel de l'exégèse selon lequel, dans les descriptions du monde physi-

22 B. Lamy. Entretiens sur les sciences, éd. F. Girbal et P. Clair, Paris, P.U.F., 1966,
p. 282.

23 C. Fleury, Nouveaux opuscules de M. l'Abbé Fleurv, Paris, Veuve Nyon, 1807,
p. 285-286.



238 FRANÇOIS LAPLANCHE

que, l'écrivain sacré parle populairement, Calmet critique avec vivacité et

ironie les commentateurs qui ont voulu à toute force interpréter l'Écriture en

y trouvant les systèmes successifs du monde, construits par les philosophes
de la nature, y compris celui de Descartes ; Calmet nomme expressément ici
le Carteshts mosaïzans d'Amerpoel. En fait le système du monde que nous
découvrons en lisant l'Écriture n'est ni cartésien ni ptoléméen. Il est celui des

peuples anciens, que nous retrouvons hors de la Bible chez les anciens

philosophes aussi bien que chez les Pères de l'Église. Pour mieux le connaître,
Calmet a bénéficié de l'édition par son confrère Bernard de Montfaucon en
1706 de la Topographia Christiana de Cosmas Indicopleustès, ouvrage anonyme
attribué à un moine du VIe siècle. Cet ouvrage s'oppose avec vivacité à

l'astronomie ptoléméenne et à la thèse de la rotondité de la Terre qui entraîne
l'absurde croyance à l'existence des antipodes. Calmet présente ainsi cette
ancienne cosmographie : la Terre est en réalité un disque plat, entouré

d'océans, et recouvert par une calotte demi-sphérique qui tourne sur elle-même,
entraînant les étoiles fixes, et où se déplacent le soleil et les planètes. Celui-
ci disparaît la nuit soit derrière une grande montagne inconnue, située au nord
de la Terre, ou se plonge dans les océans pour se rafraîchir. Interpréter correctement

les descriptions naturelles de la Bible, ce n'est pas seulement les dire

«populaires», mais les rapporter à une cosmographie précisément datée. Il faut
recueillir ces données comme un système cohérent, sans chercher des

interprétations raisonnables, par exemple insinuer que les eaux d'en haut de

Genèse 1,6 seraient des brouillards ou des vapeurs. Non, il s'agit bien d'eaux
retenues par la voûte céleste : «Quant au système des cieux, nous remarquons
dans les anciens presque toutes les mêmes idées que nous avons veues dans

les Ecrivains sacrez. Ils les croyoient solides, inébranlables, d'une forme de

demi-cercle qui couvraient la terre par dessus en tonne de voûte»24.

Que ces représentations soient inexactes, Calmet en convient, mais il ne

charge pas les auteurs sacrés de ces inexactitudes. Ils n'étaient pas dupes de

leur propre langage, mais se conformaient aux opinions de leur temps. Ce

relativisme culturel n'atteint en rien la foi de Calmet au miracle de Josué : si

l'on admet l'opinion de plus en plus en faveur chez les astronomes affirmant
le mouvement de la Terre, il suffira de comprendre que Dieu arrêta la rotation
diurne de celle-ci. Ainsi, malgré ses réticences et ses réserves avouées,

l'herméneutique de Calmet oriente imperceptiblement l'exégèse biblique vers
l'inscription des systèmes de représentation dans l'histoire. Dans la première moitié
du XVIIe siècle, l'érudition protestante s'était employée à démontrer la relation
du langage patristique aux controverses des siècles passés et leur inaptitude
à dirimer des débats apparus ultérieurement 25. Maintenant, la Bible est-elle

24 A. Calmet, Dissertations qui peuvent servir de prolégomènes à l'Ecriture sainte,
Paris, Emery, 1720. 3 vol., t. I. 2e partie, p. 457.

25 D'après M. Turchetti, «Jean Daillé et son Traicté de 1 'employ des Saincts Pères»
in E. Bury et B. Meunier éd., Les Pères de 1 Église au XVIIe siècle, Paris, Cerf, 1993,



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 239

aussi contrainte d'avouer son rapport fondamental au temps. La philologie a

dévoilé l'histoire de son texte et de ses traductions, elle commence à secouer
les traditions concernant la rédaction de ses livres. Et voici que la science du
monde naturel souligne aussi l'appartenance à un monde passé de ses
représentations cosmologiques : devenues caduques, elles ne relèvent pas de la

théologie, mais de la connaissance historique.

2.2. Où s 'arrêtera-t-on

En s'exprimant de la sorte, le bon Calmet avait ouvert une boîte de Pandore

qu'il essaya en vain de refermer dans sa Dissertation sur les obsessions et

possessions du démon. On sait que le XVIIe siècle est assailli de doutes en
ce qui concerne la réalité des possessions diaboliques. Déjà dans l'affaire des

Ursulines de Loudun, Marc Duncan, médecin et professeur de philosophie à

l'Académie protestante de Saumur, penchait pour l'explication médicale. Non
qu'il niât absolument la possibilité de la possession, mais dans ce cas précis,
il n'en repérait pas les signes indiscutables. Son Discours de la possession des

religieuses ursulines de Loudun, publié en 1634, déclencha une guerre de

traités. Mais la réflexion sur le démon se prolongeait en milieu réformé. Est-
ce que la croyance à l'action du démon n'était pas une croyance catholique,
bruyamment orchestrée par la pratique des exorcismes ; et cette croyance
n'était-ellc pas, comme bien d'autres éléments du catholicisme, un héritage du

paganisme antique Ces questions audacieuses furent soulevées par le
Néerlandais Balthasar Bekker, dans un ouvrage publié en 1691 et traduit en français
dès 1694, sous le format commode de quatre petits volumes in-12 et sous le
titre de Le monde enchanté. Une puissante objection se dressait tout de même
contre l'exclusion hors de la foi chrétienne de la croyance aux possessions.
C'était l'usage important fait par le Christ et les apôtres des exorcismes. Calmet
présente ainsi la réponse des adversaires de la possession :

On peut répondre que ni Jésus-Christ, ni les apôtres ni l'Eglise n'ont pas entrepris
de réfuter les opinions et les préjugez des peuples, ni de réformer les manières de parler
triviales ct populaires, toujours peu correctes et peu exactes, et souvent contraires à

la vérité. On sçait quelles étoient les fausses idées du commun des Juifs et des apôtres
sur le Messie et sur le siècle futur, et sur tant d'autres traditions. Le Sauveur a souffert
jusqu'à la fin leur grossièreté ct leur ignorance, et il a laissé au Saint Esprit le soin
de les détromper, de les former, de leur ouvrir l'esprit et le cœur, et de les éclairer
sur tout ce qu'il avoit dit si souvent, sans qu'ils l'eussent pu comprendre 26.

Effrayé par la disparition du diable qu'entraîne ce relativisme historique,
Calmet essaie de lui résister en invoquant une règle traditionnelle de

l'herméneutique augustinienne. De quel moyen dispose-t-on pour savoir si une expres-

p. 69-85 ; J.-L. Quantin, Le catholicisme classique et les Pères de l'Église. Un retour
aia sources (1669-1713), Paris, Institut d'Études augustiniennes, 1999, p. 65-96.

26 A. Calmet, Dissertations, cit., t. I, 2e partie, p. 600-601.



240 FRANÇOIS LAPLANCHE

sion est propre ou figurée «Le voici en un mot. Tout ce qui, dans la parole
divine, ne peut se rapporter, pris au sens propre, ni à l'honnêteté des mœurs,
ni à la vérité de la foi, est dit, sachez le bien, au sens figuré. L'honnêteté des

mœurs a pour fin l'amour de Dieu et du prochain, la vérité de la foi, la

connaissance de Dieu et du prochain» 27.

La non-existence des démons n'étant pas prouvée ni prouvable par la

science, il faudrait pour interpréter au sens figuré les innombrables textes qui
les mettent en scène, que leur lettre fût contraire à l'honnêteté des mœurs ou
à la vérité de la foi. Comme ce n'est pas le cas, Calmet refuse de relativiser

par l'histoire et les mentalités du temps les récits évangéliques de possession

diabolique. Mais on ne fait pas sa part à la science et le recours à l'histoire
va se révéler aussi embarrassant qu'utile, car il accuse l'écart infranchissable
entre le sens du texte et la vérité de la chose. La Bible peut devenir
simultanément objet de curiosité erudite et dénuée de sens pour le lecteur.

3. Sens vrai du texte et vérité de la chose ou la méthode des sciences

appliquée à l'Écriture

3.1. Sens vrai et vérité de la chose selon Spinoza

Les auteurs que nous avons passés en revue cherchaient à échapper à la

contrainte du sens littéral dans les descriptions bibliques de la nature. Au
chapitre VII du Traité théologico-politique de Spinoza (1670) la méthode

d'interprétation proposée est plus radicale. Elle se propose de séparer, pour
comprendre correctement le texte scripturaire, «le sens vrai du texte» de «la

vérité de la chose», distinction qui vient de Louis Meyer, le médecin ami de

Spinoza qui a écrit la Philosophia interpres scripturae et qui s'est inspiré de

la Logique de Clauberg, déjà évoquée. Cette séparation ne supprime pas un
deuxième moment, judicatoire celui-là, qui s'interrogera sur la vérité de la
chose. Mais il ne faut pas mélanger les deux temps et, pour établir la
signification du texte, il suffira de recourir à l'Écriture seule, expliquer l'Écriture

par l'Écriture, ce qui signifie, selon Spinoza, suivre la même méthode que celle
adoptée dans l'interprétation de la nature. Qu'est-ce à dire L'étude de la

nature va de l'enquête (historia) sur les faits à leur mise en ordre puis à la
définition des choses naturelles. De même, l'interprète de l'Écriture devra
recueillir les faits en usant de toutes les ressources de la philologie et de

l'histoire ; puis comparer ces faits entre eux ; enfin parvenir à formuler la

pensée des auteurs sacrés. Ce recours à la méthode scientifique possède chez

Spinoza une portée polémique : il veut éliminer le commentaire théologique,
qui cherche à trouver dans l'Écriture la présence des dogmes auxquels il tient,

27 S. Augustin, De doctrina Christiana, 1. Ili, e. X, 14 in Œuvres cle saint Augustin,
vol. 11, 2, Paris, Desclée/De Brouwer (Bibliothèque augustinienne), 1997, p. 359.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 241

et le commentaire philosophique, à la manière de Maïmonide, qui veut
conformer le sens de l'Écriture au contenu philosophique qu'il tient pour vrai.
Dans l'un et l'autre cas, il y a confusion entre sens du discours et vérité des

choses. L'éclaircissement d'une difficulté ne sera obtenu, explique Spinoza,

que par confrontation interne des textes

Car nous nous occupons ici du sens des textes et non de leur vérité. Il faut même
avant tout prendre garde, quand nous cherchons le sens de l'Écriture, à ne pas avoir
l'esprit préoccupé de raisonnements fondés sur les principes de la connaissance
naturelle (pour ne rien dire des préjugés) ; afin de ne pas confondre le sens d'un
discours avec la vérité des choses, il faudra s'attacher à trouver le sens uniquement
en s'appuyant sur l'usage de la langue ou sur des raisonnements ayant leur seul
fondement dans l'Écriture 2S.

Par exemple, l'expression de Moïse selon laquelle Dieu est un feu ne peut
être retenue au sens littéral car l'Écriture dit ailleurs que Dieu n'a aucune forme
visible. Mais la langue autorise le lecteur à considérer l'expression comme
identique à cette autre : «Dieu est jaloux», à entendre, elle, au sens littéral, car
l'Écriture n'enseigne nulle part que Dieu soit sans passion. En somme
l'interprète ne reçoit pas le sens d'une inspiration surnaturelle, il ne l'impose pas
au texte comme Maïmonide, il le construit, comme lc géomètre les figures.

Au terme de son enquête historique et critique, Spinoza pose au chapitre
VII une deuxième égalité entre interprétation de la nature et interprétation de

l'Écriture. Comme la science explique la nature en partant de lois universelles
(concernant le mouvement et le repos), pour descendre vers le particulier, il
est possible aussi de dégager de l'histoire de l'Écriture «ce qui est le plus
universel, ce qui est la base et le fondement de toute l'Écriture, ce qui enfin
est recommandé par tous les prophètes comme une doctrine étemelle et de la

plus haute utilité pour tous les hommes»29. Ce sont les articles du credo
minimum que Spinoza va développer au chapitre XIV et dont il montre qu'ils
ont une finalité éthique : ils sont destinés à soutenir la prescription de lajustice
et de la charité et pourraient être établis par la lumière naturelle.

Pour souligner encore la clarté de cet enseignement éthique de portée
universelle, Spinoza ajoute qu'il peut être compris même par qui n'a pas une
profonde connaissance de l'hébreu. Il renvoie ici aux Éléments d'Euclide, dont

l'enseignement, pouvant être aisément conçu par tous, dispense le lecteur d'une
connaissance approfondie du grec et peut être traduit sans perte dans toutes
les langues 30.

28 Spinoza, Traité théologico-politique, Paris, Garnier-Flammarion. 1928. chap.
VII, p. 138-139.

29 Ibid., p. 143. Cf. le commentaire de ces textes par J. Lagrée, «Le thème des deux
livres de la Nature et de l'Écriture» in L'Écriture Sainte au temps de Spinoza, cit.
p. 24-33.

30 Si les enseignements de l'Écriture semblent parfois aller contre la loi générale
de justice et de charité, il faudra expliquer cette exception par des circonstances
historiques particulières (cf. ibid.. p. 143-145).



242 FRANÇOIS LAPLANCHE

Mais dans l'Écriture demeure un reste qui s'oppose à cette concentration :

les récits de révélations et de miracles, choses qui ne peuvent «être déduites
des principes connus par la lumière naturelle». Ce domaine apparemment
irréductible à la méthode rationnelle doit pourtant, lui aussi, être traité
scientifiquement. L'interprète ira donc du général au particulier. Après un examen
de la question générale (qu'est-ce qu'un prophète, qu'est-ce qu'un miracle),
il descendra vers chaque forme particulière de révélation ou de miracle.
Spinoza renvoie ensuite le lecteur aux exemples qu'il a développés précédemment,
c'est-à-dire dans les premiers chapitres du Traité théologico-politique. Ils sont

particulièrement importants pour saisir l'impact de sa méthode sur l'interprétation

historique de l'Écriture.

3.2. L'interprétation historique de l'Écriture

Au chapitre I du TTP, Spinoza insiste sur la place de l'imagination dans

la prophétie qui fonctionne avec le secours de la voix et de la vision. Cette
insistance lui permet de souligner, par opposition à l'universalité des

enseignements éthiques de l'Écriture, la particularité de la prophétie : en elle, Dieu
s'adapte au tempérament corporel, aux spécificités de l'imagination, aux
opinions de chaque prophète. C'est cette adaptation de Dieu aux opinions du

prophète qui est particulièrement décisive pour l'interprétation historique de

l'Écriture. En effet, elle dépasse de beaucoup, chez Spinoza, le simple domaine

astronomique. Certes Josué a pris pour un arrêt du soleil, conformément à

l'opinion commune, un phénomène de réfraction. Mais Spinoza ne s'arrête pas
là : il multiplie les exemples qui montrent, pour tous les grands hommes de

la Bible, la différence entre l'excellence de leur piété et la pauvreté de leurs

représentations de Dieu. Par exemple, le langage de l'Écriture manifeste que
les Hébreux ont vu dans le dieu révélé au Sinaï lc dieu propre à leur peuple,
sans exclure les dieux des autres nations. Ou bien ils ont dû croire à l'élection
divine pour se persuader d'obéir au commandement de la justice ct de la
charité.

Certes, les vues de Spinoza sur l'interprétation de l'Écriture sont surtout
exploitées au XVIIIe siècle par les adversaires du christianisme31. Mais sa

distinction radicale entre le sens du texte et la vérité de la chose va au-delà
de toute utilisation partisane et a marqué pour toujours l'histoire de l'interprétation,

en fondant la désacralisation du texte scripturaire. L'écart institué entre
les représentations charriées par l'Écriture ct le noyau rationnel/éthique de

celle-ci fonde le traitement purement philologico-historique des textes, dont
la manipulation la plus hardie ne peut rien faire perdre à la connaissance de

Dieu en vérité. «Nous connaissons que nous demeurons en Dieu, aimait à

Cf. Spinoza au XVIIIe siècle, Présentation par O. Bloch, Paris, Khncksieck. 1990.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 243

répéter Spinoza, ct que Dieu demeure en nous, parce qu'il nous a donné de

son esprit» (Ie Jo. 4,13).
Le même geste se lit chez Richard Simon, bien que pour lui on ne puisse

mener le même parallèle entre inteiprétation de la nature et interprétation de
la Bible. Si la méthode scientifique a pu l'influencer, c'est en un sens assez

large. Par ses amitiés oratoriennes, il a été lié au mouvement scientifique du

siècle et au cartésianisme. Il en a tiré l'insistance sur l'établissement des vérités
de fait, sur les «bons actes», et l'on trouve chez lui la volonté de se tenir à

des conclusions purement critiques, ce qui offre un certain parallélisme avec
le projet spinoziste. Un parallélisme imparfait, car, par la distinction entre les

«matières de pure critique» ou de «grammaire» ct les «matières de foi», Simon,
interprète catholique, cherche essentiellement à éviter de tomber sous la coupe
du décret tridentin, et soumet l'interprétation de l'Écriture à l'autorité de

l'Église en matière de foi et de mœurs 32. Dans les cas et dans les cas seulement
où existe cette interprétation autorisée, s'effectue un blocage entre sens du texte
et vérité de la chose. Mais, quand il s'exprime en historien, Simon perçoit les

limites et la relativité du langage biblique. Ceci est très net dans le chapitre
XIV de la première partie de YHistoire critique du Vieux Testament. À propos
de la première langue Simon y dit sa préférence pour l'invention humaine du

langage, en s'appuyant sur Grégoire de Nysse. Puis il explique la confusion
de Babel par la simple séparation géographique des familles humaines. Alors
il généralise son propos : «On pourrait confirmer cette opinion par le Texte
même de l'Écriture, laquelle attribue ordinairement toutes choses à Dieu,
comme s'il en étoit le seul auteur [...] Selon ce stile, Moïse a eu recours très

souvent à la Providence de Dieu, et il n'est pas moins Théologien qu'Historien.
C'est ainsi que nous devons expliquer avec saint Grégoire de Nysse la
confusion des langues, qu'on peut attribuer à Dieu selon la façon de parler
théologique, et en même temps aux hommes selon la vérité de l'Histoire»33. Ici,
vérité non plus de la chose mais de l'histoire, opposée au sens théologique du

texte pris en sa lettre : ou plutôt, l'histoire, ce qui a été, est «la chose même».
On peut dire enfin que l'exégèse du Genevois Jean Le Clerc, éditeur

d'Érasme, participe de ce grand élan de la raison pour s'approprier le texte
biblique, qui s'est affirmé dans la science nouvelle comme rejet de la tradition.
Ici c'est de la tradition dogmatique de l'orthodoxie réformée qu'il s'agit. Elle
manipule le langage en substituant aux énoncés de l'Écriture des énoncés

philosophiques. Le retour à l'Écriture prôné vers la même époque par le

Saumurais Etienne Gaussen comporte chez Le Clerc une forte connotation

philologique. Celui-ci souligne non seulement l'arbitraire du signifiant, mais

aussi, ce qui est plus original, les différences produites dans le signifié par son

32 D'après J. Le Brun, «Richard Simon» in Dictionnaire de la Bible. Supplément,
t. XII, Paris, Letouzey et Ané, 1986, col. 1364-1365.

33 R. Simon, Histoire critique du Vieux Testament. Rotterdam. R. Leers, 1685,
p. 86-87.



244 FRANÇOIS LAPLANCHE

insertion dans des systèmes de représentation spécifiques. Par exemple, peut-on
penser que le mot «dieu», de quelque façon qu'on le dise, theos, deus etc., a la

même signification dans le paganisme antique ou dans les religions de la Bible
Par ce bref rappel je voulais seulement signaler que, d'une façon diffuse

au moins, la méthode des sciences de la nature exerce une large attraction sur

l'interprétation de l'Écriture, parce qu'elle produit des certitudes ct non des

opinions.

4. Remarques finales

Les transformations de l'exégèse biblique au XVIIe siècle et la transition
vers les Lumières ne sont pas dues seulement à l'entrée en force de la science
dans le champ de la culture européenne. Il faut aussi mentionner les

acquisitions propres de la philologie, mesurables dans l'énorme inflation des

instruments de travail destinés à faciliter l'intelligence de la Bible 34 La controverse

confessionnelle a avivé la discussion sur des lieux majeurs et accusé la

divergence de lecture déjà soulignée par Érasme, le couple opérationnel n'étant
plus «sens littéral» vs. «sens spirituel» mais «sens grammatical» vs. «sens

théologique». Enfin les affrontements nationaux ou internationaux ont stimulé
la recherche de modèles politiques «tirés des propres paroles de l'Écriture
sainte» pour parler comme Bossuet. Mais, dans ces trois domaines, la vivacité
et la complexité des querelles ont produit une forte impression d'arbitraire, de

subjectivité ct d'incertitude dans les résultats trouvés. D'où le sentiment qui
s'est répandu, au moins en France, au début du siècle des Lumières, de la
«défaite de l'érudition»35. La science, elle, semblait victorieuse, grâce à la

sûreté de sa méthode ct à la solidité de son organisation, marquée par la création
d'académies et de périodiques savants 36. Son succès irait croissant au cours
du siècle des Lumières, au point que Brockliss a pu, sans rencontrer de

contradiction, voir dans l'ouverture des collèges à l'enseignement scientifique
le facteur culturel majeur qui rend compte de la Révolution française 37. Dans

34 Cf. F. Laplanche, «Le développement de Yapparatus biblicus et l'émergence de
la critique biblique en France à la fin du XVIIe siècle» in B. E. Schwarzbach éd., La
Bible imprimée dans l Europe moderne, Paris, Bibliothèque nationale de France, 1999,

p. 407-418.
35 Cf. B. Neveu, Érudition el religion aia XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, Albin

Michel, 1994, p. 333-363 ; C. Grell, L'histoire entre érudition et philosophie. Étude

sur la connaissance historique à l'âge des Lumières, Paris, P.U.F., 1993, p. 19-49 ;

B. Barret-Kriegel, Les historiens et la monarchie, Paris, P.U.F. 1988, 4 vol., t. II, La
défaite de l'érudition.

36 Cf. Histoire du christianisme, vol. 9, M. Venard éd., L 'âge de raison (1620-
1750), Paris, Desclée, 1997, p. 939-941, et p. 1090-1093.

37 L. W. B. Brockliss, French Higher Education in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. A Cultural History, Oxford, Clarendon Press, 1987, p. 444-458.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIÈCLE 245

quelles directions le progrès de la science allait-il retentir sur l'interprétation
de la Bible En reprenant les trois axes de la communication, nous constaterons

: 1° que le domaine des évidences rationnelles ne cesse de gagner du
terrain (les dogmes de la Trinité, de l'incarnation ou de la prédestination ne
sont-ils pas contraires à la raison Dieu peut-il en faisant des miracles déroger
à ses propres lois ; 2° que le recours aux représentations du monde passées
déborde de la cosmologie vers la théologie : Richard Simon et Spinoza montrent

déjà que la théologie des Hébreux est liée à un temps, tandis que l'exégèse
du Nouveau Testament, dans le déisme anglais, s'avise de l'adaptation des

enseignements de Jésus aux opinions de ses contemporains ; 3° que l'autonomie

des procédures scientifiques dans le domaine de l'exégèse ne cessera de

s'affirmer et de se renforcer jusqu'à faire entrer la vieille histoire sainte dans

l'histoire générale des religions, révolution copernicienne s'il en fut sur la

scène de la culture européenne. Instituteur, en France, de cette science des

religions, Renan n'a cessé de louer le «divin Spinoza». «La religion (dans la

conception de Spinoza) est positive comme sa politique : elle comprend toutes
les formes de religion que l'homme a connues et elle les justifie par une
interprétation exempte de préjugés, en les mettant chacune à son véritable
rang»38 : première formulation, donc, de cette «science positive des religions»
dont la laïcité statutaire annonce la sécularisation de la société.

38 L. Brunschwicg, la Grande Encyclopédie, Paris, H. Lamirault, 1885-1901, t. 30,
p. 397, notice «Spinoza».




	Rationalisme scientifique et interprétations de la bible au XVIIe siècle

