Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 3: La Bible & la croisée des savoirs

Artikel: Rationalisme scientifique et interprétations de la bible au XVlle siecle
Autor: Laplanche, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381620

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 227-245

RATIONALISME SCIENTIFIQUE
ET INTERPRETATIONS DE LA BIBLE
AU XVII® SIECLE

Francois LAPLANCHE

Resume

Les développements de ['astronomie aux XVI¢ et XVII siecles modifient
['interprétation de la Bible. Dans les passages bibliques dont ['interprétation
littérale contredirait une vérité scientifique démontrée, la difficulté est con-
tournée par le recours aux «apparences sensibles». Puis l'explication prend
conscience d’une distance temporelle : la Bible refléte la cosmologie de son
époque. Enfin, une fois accompli pour la «physique» de la Bible, ce recours
a 'histoire s appliquera aussi, avec Richard Simon et surtout Spinoza, aux
Jormes de la narration et a la théologie bibligues.

Le terme de «rationalisme» employ¢ dans ce titre s’autorise de ['une des
définitions proposées par le Vocabulaire de la philosophie de Lalande : la
confiance envers la méthode rationnelle permettant la recherche de la vérité
(ce qui sous-entend : méfiance vis-a-vis de 1’autorité ou de la tradition).
Comment ce rationalisme scientifique produit-il ses effets dans I’interprétation
de la Bible ? Pour répondre a cette vaste question, je me suis avant tout
préoccupé de mettre en place quelques grandes orientations, apergues au cours
de précédents travaux ou acquises par les recherches de collégues, dont plu-
sieurs se trouvent ici, et dont quelques-uns nous ont quittés : Paul Dibon,
Elisabeth Labrousse.

Dés la deuxiéme moitié du XVI® siécle, la contradiction entre certains
¢noncés scientifiques et les énoncés bibliques est apergue : ma premiére partie
sera donc consacrée a examiner comment les interprétes traitent 1’écart entre
le sens littéral du texte et ce qu’ils appellent «la vérité de la chose». Vers la
fin du XVII® siécle, les résultats acquis par la science imposent le constat d’un
autre ¢cart : celuil des temps anciens et des temps modernes ; ma deuxieme
partie consistera a suggérer comment la conscience de cet écart travaille I’inter-
prétation. Enfin la science de la nature, surtout la mécanique, s’étant imposée
par sa méthode, le prestige de la méthode scientifique a-t-il touché I’interprétation
et comment ? L’examen de ce probléme constituera la troisiéme partie de la
communication. Celle-ci traitera donc tour a tour de la science comme produc-
trice d’énoncés, comme phénoméne social, comme paradigme méthodologique.



228 FRANCOIS LAPLANCHE

1. Sens littéral du texte et vérité de la chose

Cette distinction n’est pas inconnue de I’exégése ancienne. Elle intervient
pour disculper la Bible d’erreur. Ainsi saint Jérdme dans le commentaire du
prophéte Jérémie explique pourquoi la Septante a refusé de qualifier de pro-
phéte le faux prophete Hananias :

Les Septante n’appellent pas Ananias prophete, de peur sans doute d’étre accusés
de donner ce nom a un homme qui ne le méritait pas ; comme si, dans les saintes
Ecritures, on n’appelait pas bien des choses d’aprés I"opinion du temps ot il est
dit qu’elles se firent, et non d’apres ce qu’elles étaient en réalité : quasi non multa
in Scripturis sanctis dicantur juxta opinionem illius temporis quo gesta referuntur,
et non juxta quod rei veritas continebat .

De méme, dans les Commentaires sur [ 'évangile de saint Matthieu, Jérdme
affirme que ’expression «Et le roi fut contristé» (de ce qu’Hériodade lui
demande la téte de Jean-Baptiste) ne traduit pas le véritable sentiment du roi,
mais celui qu’il feint d’éprouver a cause des convives. En effet, écrit-il,

Il est dans I'usage des Ecritures que I’historien rapporte I’opinion d’un grand
nombre conformément & ce qui était cru par tous a cette ¢poque. De méme que
Joseph était appelé pere de Jésus par Marie elle-méme, ainsi il est dit maintenant
qu’Hérode est attristé, parce que ceux qui étaient a table avec lui le pensaient .

1.1. La Lettre de Galilée a Christine de Lorraine

La Lettre de Galilée a Christine de Lorraine (écrite en 1615), dans son
parcours sinueux, contient a peu prés tous les points de ’argumentation qui
sera développée au cours du XVII® siecle. Galilée veut expliquer que le sens
du texte n’est pas toujours le sens littéral et qu’il est parfois caché. Cet écart
nait d’une exigence de la raison. Un point est déja hors de discussion, a savoir
que : toutes les descriptions anthropomorphiques de Dieu dans I’ Ancien Testa-
ment peuvent étre considérées comme non littérales au nom de la raison
philosophique qui refuse a I’étre divin toute imperfection corporelle. Mais il
est une autre interpellation : celle qui vient des astronomes et des mathéma-
ticiens. Reprenant certains textes de saint Augustin dans le De Genesi ad
litteram, Galilée tire au clair une distinction restée confuse en eux : il faut traiter
a part les conclusions naturelles sculement enseignées par les philosophes de
la nature et les conclusions démontrées. Sans m’y attarder et en renvoyant aux
etudes d¢ja faites sur ce probléme, je noterai seulement que 1’assurance de

'S, JEROME, Commentaires sur le prophéte Jérémie in J.-F. BAREILLE (éd.), Euvres
completes de Saint Jérome, Paris, Vives, 1877-1885, 18 vol., vol. 6, p. 368 ; texte latin
PL 24, 855 (in Jér. 28,10).

2 S. JEROME, Commentaires sur |'évangile de saint Matthieu in Euvres complétes,
cit.,, p. 613 ; texte latin PL 26, 98 (in Mt 14,8).



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIECLE 229

Galilée provient ici du fait qu’il soumet les mouvements célestes aux lois de
la mécanique ; laquelle mécanique est réglée par les mathématiques, promues
dorénavant au rang d’instrument aussi efficace qu’indispensable pour la
connaissance de la nature 3.

Pourquoi convient-il de rejeter le sens littéral s’il contredit des conclusions
naturelles démontrées ?

Quant aux premieres (les conclusions non démontrées), je reconnais que, la ou le
discours humain ne permet pas de parvenir a une science certaine, mais fournit
seulement une opinion ou une croyance, il convient de se conformer absolument
au sens littéral des Ecritures. Mais quant aux autres, je pense, comme cela a été
dit plus haut, qu’il convient d’abord de s’assurer des faits ; alors seulement se
découvrira le véritable sens des Ecritures qui doivent se trouver en parfait accord
avec un fait démontré, bien que les mots eux-mémes puissent a premiere vue
suggérer un sens différent. Deux vérités ne peuvent jamais se contredire. Cette

doctrine me parait d’autant plus droite et slre que je la trouve exactement exposée
4

chez saint Augustin *.

Cependant, tout n’est pas réglé par ce recours a |’autorite d’ Augustin. Car,
apres tout, pourquoi préférer la vérité des astronomes a la vérité du sens littéral
des Ecritures ? Galilée répond & la question en maniant trois arguments com-
plémentaires I’un de I’autre. Premiérement, si I’Ecriture peut présenter plu-
sieurs sens, comme le reconnaissent les théologiens, le «vrai sens» de I"Ecriture
ne sera pas nécessairement le sens littéral, le plus apparent. Il peut étre un sens
caché, que le lecteur découvrira au prix d’un travail de déchiffrement, en
s’interrogeant notamment sur les intentions de I’auteur du texte. Au contraire,
la nature n’a pas d’intentions cachées, elle se conforme a des lois qui peuvent
€tre ¢tablies ouvertement par le concours de ’expérience et du raisonnement.
Ecrit en langage mathématique, le livre de la nature est clair et univoque : ses
lecteurs, les savants, se trouvent donc établis dans une position de supériorité
par rapport aux lecteurs du livre de 1’Ecriture, obligés souvent de se livrer &
un décryptage. On remarquera ici, entre parenthéses, comment le mécanisme
en son principe ignore le symbolisme cosmique et valorise 1’écriture mathé-
matique de la nature.

Deuxiémement, 1’autorité du point de vue scientifique s’impose au nom
du domaine propre que découpe la raison. Le but de I’Ecriture est tout a fait

3 Cf. A. KovrE, Etudes galiléennes, Paris, Hermann, 1966, p. 277-291 ; Z. Horsky,
«Mathématique et physique dans I’astronomie de Copernic» in Avant, avec, aprés
Copernic. La représentation de |'Univers et ses conséquences épistémologiques. XXXI°
semaine de synthése, Paris, Blanchard, 1975, p.119-123 ; B. VinaTy, «Galilée et Coper-
nic», in M8 P. Poupard (éd.), Galileo Galilei. 350 ans d histoire 1633-1983, Tournai,
Desclée International, 1983, p. 23-73 ; E. KessLER, «Clavius entre Proclus et Descartes»
in L. Giarp (éd.), Les jésuites a la Renaissance, Paris, P.U.F., 1995, p. 285-308.

4 GaLILEE, Lettre a Christine de Lorraine, trad. fr. in Bible et vie chrétienne, 68
(mars-avril 1966), p. 32. Texte italien in Le opere di Galileo Galilei, Edizione nazionale
con approvazione del Ministero della Pubblica Istruzione diretta da Antonio Favero,
Firenze, successori Le Monnier, 1897-1922, t. V, p. 309-348.



230 FRANCOIS LAPLANCHE

specifique : 1l n’est pas d’expliquer la nature, mais de conduire les hommes
a la béatitude, ce qui engage son contenu : un ensemble de vérités que la
sagesse humaine, livrée a ses moyens propres, ne pourrait atteindre. Donc
mathématiciens et théologiens travaillent dans deux domaines distincts.

Troisiémement, le texte pris en son sens littéral, quand il contient des
¢nonces relatifs au monde naturel, ne prétend pas a la vérité : il refléte seu-
lement des opinions. Et ici Galilée introduit une précision : les écrivains sacrés
se conforment aux représentations coutumieres en leur temps. L opposition
ainsi introduite, appuyée sur des citations de saint Jérome ct de Thomas
d’Aquin, n’est plus entre apparences et réalités astronomiques ou entre vulgaire
et savants, mais entre aujourd’hui et hier. Nous allons revenir plus loin sur la
portée de la remarque, qui ouvre I’interprétation du texte biblique a 1’histo-
ricité, a la prise de conscience de la distance temporelle.

Ainsi ['herméneutique galiléenne marque une clarification par rapport a
[’herméneutique augustinienne selon une triple opposition : celle du cach¢ et
de I’ouvert, du révélé et du rationnel, du passé et du présent. Mais sa diffusion
n’a pas été considérable 3. Tous les problémes soulevés par Galilée vont étre
travaillés avec des accents différents.

1.2. La ligne de !'interprétation catholique

Comme la tradition de la théologie catholique insiste sur I’harmonie de la
foi et de la raison, c’est I’'impossibilité¢ de la double vérité qui vient en premicre
ligne dans le débat. Pascal s’en explique dans la Dix-huitieme Lettre provin-
ciale, en invoquant la double autorité de saint Augustin et de saint Thomas.
Trois sources de connaissance sont a notre disposition : la foi, la raison, les
sens. La fo1 juge des vérités révélées, la raison juge des vérités proportionnées
a la nature, les sens jugent des vérités de fait. Comme il s’agit principalement
pour le parti janséniste de nier la présence dans I’ dugustinus des propositions
condamnées, Pascal va insister sur 1’autorit¢ des sens, mais sans la séparer de
celle de la raison. Cette réflexion sur I’acces aux vérités de fait ou de raison
parait a Pascal nécessaire et suffisante, et ’appel a 'autorité, parfaitement
inadéquat a la nature du probléme posé. L’auteur de la Dix-huitieme Provin-
ciale explique a son adversaire jésuite, dont les confréres, pense-t-il, ont fait
condamner Galil¢e, que ce jugement de 1’autorité est de nulle portée : «Ce ne
sera pas cela qui prouvera que la terre demeure en repos ; et si I’on avait des
observations constantes qui prouvassent que c’est elle qui tourne, tous les
hommes ensemble ne I’empécheraient pas de tourner, et ne s’empécheraient

3 Une édition latine parut en 1636 et il fallut attendre 1710 pour trouver une
réédition a Naples : cf. M. PescE, «L’interpretazione della Bibbia nella lettera di Galileo
a Cristina di Lorena e la sua ricezione», Annali di storia dell’esegesi, 4 (1987), p. 239-
284 ; sur I'impression, p. 266 sq.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIECLE 231

pas de tourner aussi avec elle» ®. Prise de position d’autant plus forte que Pascal
tient 1’héliocentrisme pour une hypothése parmi d’autres.

Qu’il s’agisse donc de la connaissance rationnelle avec Copernic et Galilée
ou de la connaissance par les sens, dans le cas de la certitude historique, il
est impossible de renoncer aux vérités €tablies par ces deux voies au nom du
sens littéral de I’Ecriture. Le devoir s’impose a I’interpréte chrétien de trouver
alors un autre sens que le sens littéral, sens qui sera conforme aux conclusions
de la raison ou aux certitudes sensibles. Or cela est toujours possible, puisque
I"Ecriture peut présenter plusieurs significations «au lieu que le rapport des
sens (i.e. ’évidence sensible) est unique». Reprenant un exemple de saint
Thomas, a propos des deux grands luminaires de la Genése, Pascal affirme que
I’Ecriture n’enseigne pas que la lune soit en elle-méme plus grande que les
étoiles, mais relativement a nous .

1.3. L'effort séparatiste des théologiens cartésiens et
["interprétation de la Bible

1.3.1. La Bible clef du monde naturel

Dans les milieux protestants d’ Angleterre et des Pays-Bas, la Bible semble
offrir, en plein XVII® siécle, la clef de I’interprétation de la nature. Cette
conviction n’est pas la reprise des développements des siécles précédents sur
la physique, la géographie et la linguistique sacrées. Elle a pris un ¢lan
nouveau, illustré par une exposition qui s’est tenue & Oxford en 1998 8, Les
organisateurs se sont proposés de montrer comment, dans 1’Angleterre reli-
gieuse du XVII© siécle, la Bible ne ferme pas mais, tout au contraire, ouvre
le chemin de la connaissance scientifique. Par sa faute, par le poids de son
propre péché, I’humanité s’est malheureusement détournée de la connaissance
bienheureuse, mais il lui suffirait, pour retrouver ce paradis perdu, de se mettre
a I’école des grands récits bibliques. Notre premier pére, en nommant les
animaux, selon leur nature, révélait a tous ses descendants la proximité des
mots et des choses, la profondeur ontologique du langage. Destiné a rapprocher
les hommes, celui-ci avait été perturbé par les fautes des descendants d’ Adam,
punis par la confusion de Babel. Mais 1’unité originaire de la langue et donc
la grande fraternité des hommes était inscrite dans le dessein divin : il suffisait
pour avancer vers la paix universelle de retrouver et de rapprocher toute une
population de signes. L accueil de toutes les espéces vivantes dans [’arche de

¢ PascaL, Euvres complétes, Paris, Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade), 1954,
p. 900.

" ThoMmas D’ AQuN, Somme théologique, 1, q. 68, art. 1 ; PascaL, op. cit., p. 898-899.

8 J. BENNETT and S. MANDELBROTE, The Garden, the Ark, the Tower, the Temple.
Biblical Metaphors of Knowledge in early modern Europe, Oxford, Museum of the
History of Science and Bodleian Library, 1998.



232 FRANCOIS LAPLANCHE

Noé invitait, de son coté, a dresser une grande encyclopédie de la nature. Enfin
la précision des mesures ayant servi a la construction du temple de Salomon
devait constituer un entrainement pour tous les amateurs de géométrie, d’ar-
pentage et de mathématiques. Ainsi, dans la culture anglaise, il ne se dessine
pas de faille entre foi et raison. Au contraire 1’élan vers la connaissance, qui
veut faire advenir une ére de paix et de bonheur, est conduit a prendre appui
sur les récits bibliques. Ceci suppose une large audience en terre britannique
des cercles millénaristes qui s’enchantent de telles pensées. L’un de ces cercles
fut celui du Prussien Samuel Hartlib (c. 1600-1662), réfugi¢ en Angleterre pour
¢chapper aux horreurs de la guerre de Trente Ans. Hartlib fut en lien avec
I’'unioniste John Dury et avec le pédagogue Comenius. Tous révaient d’une
humanité nouvelle régénérée par la mise en ceuvre d’une vision biblique du
monde. Ces vues enthousiastes avaient dii traverser la mer et trouver des échos
aux Pays-Bas. Descartes prend fermement parti contre cet amalgame et affirme
nettement la séparation de la foi et de la théologie, de la foi et de la raison,
comme Jean-Robert Armogathe ’a expliqué dans Le Grand Siécle et la Bible °.

1.3.2. Le refus des theologiens cartésiens

Cet engagement de Descartes en faveur de la séparation de la théologie
et de la philosophie a obligé ses partisans, les théologiens cartésiens bien
étudiés par Paul Dibon, 4 proposer une interprétation de 1’Ecriture qui ferme
la porte a tout essai de physique chrétienne. Il faut et il suffit pour cela
d’éclaircir la maniére dont s’exprime I’Ecriture en général, sans s’interroger
sur I’autorité respective des autres sources de connaissance. Cette interrogation
fut I’ceuvre du théologien Christoph Wittich (1625-1687), né¢ en Allemagne,
professeur a Herborn, Duisburg, puis Nimégue et enfin Leyde (1671-1687),
ou, d’aprés une lettre de Bayle utilisée par Dibon, il eut grand succés '°.
Partisan décidé de la séparation cartésienne entre théologie et philosophie,
Wittich s’attache a nier ’autorité de I’Ecriture dans le domaine de la physique
uniquement de maniére interne, c’est-a-dire par des arguments tirés de I’Ecri-
ture elle-méme. Cette argumentation se développe en plusieurs textes mais
principalement dans le Consensus veritatis in scriptura divina et infallibili

? J.-R. ARMOGATHE, «La vérité des Ecritures et la nouvelle physique» in Le Grand
Siécle et la Bible, Paris, Beauchesne, 1989 (Bible de tous les temps, 6), p. 59-60 ; cf.
aussi V. Carraup «Descartes et I’Ecriture Sainte» in L Ecriture Sainte au temps de
Spinoza et dans le systéme spinoziste. Groupe de recherches spinozistes. Travaux et
documents n° 4, p. 61-62 et F. LAPLANCHE, Bible, sciences et pouvoirs au XVII siécle,
Naples, Bibliopolis, 1997 (Istituto italiano per gli Studi Filosofici. Lezioni della scuola
superiore in Napoli, 19), p. 35-39 et 89-105.

10 P. DiBoN, Regards sur la Hollande du Siécle d’Or, Naples, Vivarium, 1990,
p. 700-701 ; cf. aussi P. BAYLE, Dictionnaire historique et critique, art. «Wittichy.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIECLE 233

revelatae cum veritate philosophica a Renato des Cartes detecta de 1659 (I1°
¢dition 1682).

Dans cet ouvrage, qui intervient au cours des nombreuses controverses
suscitées aux Pays-Bas par les publications des disciples de Descartes, patiem-
ment ¢tudices par Dibon, Wittich oppose deux types de connaissance : la
cognitio accurata qu’il dit aussi philosophica et la cognitio vulgaris qu’il dit
aussi communis. Tous ses arguments tendent & exclure la présence dans I’Ecri-
ture de la cognitio accurata. Les chapitres 1 et 2 de la premicre épitre aux
Corinthiens excluent le recours des orateurs et écrivains sacrés a la sagesse
du monde. Moise, s’il fut bien élevé dans la sagesse des Egyptiens comme
I’assure Actes 7,22 n’en fait guére usage dans la rédaction des premiers
chapitres de la Genése. Salomon, célébre lui aussi pour sa sagesse, n’a laissé
aucune trace de ses connaissances dans les livres sacrés. Un examen systéma-
tique des textes bibliques renforce la conviction de leur incompétence en
matiére de connaissances naturelles. L Ecriture met le si¢ge des pensées dans
le cceur, alors que la médecine le situe dans le cerveau. Les expressions
scripturaires sont impropres : dire que Melchisédech n’a ni pére ni mere si-
gnifie que ses origines sont inconnues. Faut-il croire, comme il est écrit dans
[saie 49,24-25, que Dieu contraindra au cannibalisme les ennemis d’Israél ?
Comment se fait-il que les apotres citent la Bible selon la Septante, une
mauvaise version ? Enfin, bien entendu, les descriptions corporelles de Dieu
montrent I’inadéquation & son objet du style de I’Ecriture. Si donc il se produit
un écart entre les énoncés de I’Ecriture et la vérité de la chose, peut-on accuser
I’Ecriture de faux ? Wittich donne la parole a Pattaquant: «Si quelqu’un
emploie des formules communes, contenant un énoncé vrai, mais seulement
par rapport a nous, et enveloppé de préjugés qui I’obscurcissent, un tel homme
enseigne le faux. Or le saint Esprit...» '!. L objection, apparemment imparable
dans sa forme syllogistique, conduit a affirmer que Dieu enseigne le faux. La
réplique consiste a nier que de telles propositions soient & proprement parler
un enseignement (par exemple que ce soit bien le soleil qui tourne autour de
la terre). Car les circonstances du récit et le but du narrateur n’impliquent pas
le mouvement réel du soleil autour de la terre : il suffit qu’il soit relatif 2,
Wittich, au chapitre précédent, prend encore un autre exemple, celui de la
représentation de Dieu sous forme d’un vieillard siégeant sur un tréne, manicre
de signifier la fonction judiciaire de I’Eternel. Celui qui connait la «vérité de
la chose» comprendra que le Saint Esprit use ici de formules communes,
d’autant plus qu’il s’agit de décrire Dieu non dans son essence inconnaissable
mais dans son rapport aux hommes. C’est de croire a cette fonction judiciaire
qui est essentiel, ’erreur sur la représentation ne comporte pas de conséquence
pour le salut.

' C. Wrrnich, Consensus veritatis, Nimégue, A. Wyngaerden, 1659. Ce paragraphe
résume I’argumentation du chapitre XXXIIL
12 Ibid.



234 FRANCOIS LAPLANCHE

On voit que chez Wittich I’herméneutique n’est pas rationaliste comme
chez Louis Meyer : la séparation de la philosophie et de la théologie s’effectue
par une ¢tude précise du langage biblique. Mais il est possible de faire encore
deux remarques.

1.3.3. Deux remargues sur Wittich

Dibon signale la familiarit¢ de Wittich avec Johann Clauberg. Tous deux
allemands, ils ont été collégues a la Hohe Schule calviniste de Herborn, puis a
Duisburg, et tous deux sont admirateurs de la philosophie cartésienne. On
pourrait se demander si Wittich ne fait pas une application a I’exégese biblique
de I’herméneutique générale contenue dans la Logica vetus ac nova de Clauberg.
En effet, la Logica analytica, qui forme la seconde partie de I’ouvrage et qui
se voit destinée a la résolution des pensées d’autrui, distingue deux efforts a
accomplir, d’ou découlent les deux subdivisions de cette deuxiéme partie :
["hermeneutica analytica s’efforce de comprendre les pensées d’autrui a partir
de leurs signifiants, de reconstruire le sens vrai et ’Analytica stricte dicta
s’interroge sur les signifiés. Pour reprendre les propres termes de Clauberg,
«la premiére partie de 1’analytique s’occupe sculement de cette propriété du
discours externe qui s’appelle ‘signification’, s’il s’agit des simples mots,
‘sens’ s’1l s’agit des phrases enticres. La seconde partie se tourne vers de
nombreuses propriétés du discours, elle recherche si un axiome est vrai ou faux,
s’il porte sur le nécessaire ou sur le contingent, quelle conséquence s’en tire
ou non ; elle distingue théme et arguments, sépare les pensées confuses des
distinctes, examine les figures ou modes des syllogismes employés» 3. On
peut, au moins a titre d’hypothése a vérifier, voir un rapport entre la réflexion
de Clauberg et la distinction entre le sens vrai de I’énonceé biblique, qui, dans
le cas, est le sens littéral et la vérité de la chose.

En second lieu, Wittich va-t-il jusqu’au bout de son séparatisme ? Le titre
de I"ouvrage en ferait douter puisqu’il affirme le consensus de la philosophie
de Descartes avec la Sainte Ecriture. Quelques chapitres plaident en faveur de
deux theéses cartésiennes spécialement honnies des adversaires de Descartes
aux Pays-Bas : le mouvement de la terre, I’indéfinité du monde '4. Par ailleurs,
dans un autre ouvrage, la Theologia pacifica, Wittich affirme que la philoso-
phie cartésienne est utile en théologie pour fournir une méthode correcte et
il prétend que la Sainte Ecriture et la philosophie de Descartes concordent 3.
Wittich ne soutient donc pas complétement son séparatisme originel et d’autres

13 J. CLAUBERG, Logica vetus ac nova, Amsterdam, Elsevier, 1654, p. 45. Sur la
logique de Clauberg, cf. J. LE Brun, «Exégése, herméneutique et logique au XVII®
sieclen, XVII siecle, 49 (1997), p. 19-30.

4 Sur Wittich, cf. P. DigoN, Regards sur la Hollande du siécle d’or, cit., p. 700-
711 ; Encyclopédie du protestantisme, Paris/Genéve, Cerf/Labor et Fides, 1995, p. 1669.

15 Theologia pacifica, Amsterdam, Boutesteyn, 1683, chap. IX.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVII¢ SIECLE 235

théologiens cartésiens seront plus audacieux dans 1’effort de concorde. C’est
en particulier le cas de Johann Amerpoel, auteur, en 1669, d’un Cartesius
mosaizans seu Evidens-facilis conciliatio Philosophiae Cartesii cum historia
creationis primo capite Geneseos per Mosem tradita, publié¢ a Leuwarden. Pour
Amerpoel, la création de la Terre sous forme de chaos encore indistinct corres-
pond a la théorie cartésienne des tourbillons primitifs et la localisation dans
le sang du principe vital chez les animaux favorise 1’explication purement
scientifique de la vie animale '°.

1.3.4. Un constat de séparation

Nous constatons ainsi, au terme de cette premiere partie, que I’exégése
biblique se déprend lentement de I’idée selon laquelle la Bible contient I’en-
seignement de toutes les sciences. Pour la géologie et la paléontologie, la
recherche de la concorde va se maintenir jusqu’au début du XIX€ siécle et ceci
a été bien étudié par les historiens des sciences anglo-saxons !, Pour la phy-
sique et I’astronomie, le systéme de Newton viendra renforcer les démonstra-
tions de Copernic et de Galilée et rendre I"héliocentrisme hautement probable.
Nous avons un indice de cette situation dans les commentaires de Jacques
Saurin, pasteur du Refuge a La Haye. Il publie dans cette ville des Discours
historiques, critiques, théologiques et moraux sur les evenemens les plus
mémorables du Vieux et du Nouveau Testament. L’ensemble des Discours
parut de 1728 a 1739, en six volumes in-folio, mais Saurin n’est responsable
que des deux premiers : son ceuvre fut continuée et achevée par Pierre Roques,
puis Charles-Louis de Beausobre. Dans le Discours V, contenu dans le tome
II, Saurin s’attarde sur le miracle de Josué. Il recourt a ’autorité de William
Whiston, successeur de Newton a Cambridge, auteur de 4 new Theory of the
Earth, et sur celle de I’astronome néerlandais Jacob’s Gravesande qui lui écrit
une longue lettre datée du 22 décembre 1721 et imprimée dans le volume. Il
en ressort la haute probabilité de I’héliocentrisme. La conclusion de Saurin,
nous la connaissons déja :

Mais les philosophes se prévalent de I’aveu que les théologiens sont contraints de
faire eux-mémes dans des occasions, c’est que le Saint Esprit n’a pas voulu que
les auteurs sacrez s’exprimassent avec exactitude sur ce qui concerne les choses
physiques, parce que le but qu’il se proposoit en les inspirant n’étoit pas de leur
dicter un cours de Physique oti nous puissions puiser des secours pour devenir bons
philosophes : il vouloit leur dicter un cours de morale et de religion, oil nous
apprissions a rectifier les idées de notre esprit et a régler les mouvemens de notre
cceur dans ce qui concerne notre salut %,

'6 P. DigoN, Regards, cit. p. 686-687.

"7 Cf. G. L. Davies, The Earth in Decay. A History of British Geomorphology 1578-
1878, Londres, 1969.

18 J. SAURIN, Discours historiques, La Haye, Pieter de Hondt, 1720-1739, t. I1, p. 76.



236 FRANCOIS LAPLANCHE

Pour écarter toute erreur de la Bible, il convient donc de dire que la
physique n’y est pas enseignée, et d’ajouter que dans ce domaine I’écrivain
sacr¢ parle selon les apparences, Dieu s’accommodant ainsi a I’opinion du plus
grand nombre :

Dans le systéme qu’il nous donne des ouvrages de la nature, I’écrivain sacré a suivi,
moins une Physique exacte, que I'impression qu’ils font sur nos sens. La lune est soixante
millions de fois moins grosse que le soleil, du moins selon le calcul du Philosophe que
nous avons cité [il s’agit de Nicolas Hartsoeker]. Elle ne peut étre appelée, comme le
Soleil un grand Luminaire, que dans le sens que nous avons marqué ',

En lisant ces régles d’interprétation, avons-nous 1’impression d’avoir beau-
coup progressé en un siecle et demi ? Il ne semble pas. Dans son commentaire
de la Genese (1,14-15), Calvin répéte quatre fois, a quelques lignes de distance,
que Moise ne parle pas en philosophe, mais rapporte ce qui est connu des rudes,
ce qui est d’'usage commun. L’ écrivain sacré s’exprime selon les apparences
pergues, grice au sens commun, par les idiotae *°. Nous trouvons également
ce jugement dans les axiomes théologiques du Genevois Alexandre Morus. 1
s’agit d’une chaine d’axiomes herméneutiques publiés a Saumur en 1677, avec
les Notae ad quaedam loca Novi Foederis (dont la premicre édition datait de
1661). L’axiome xxxv affirme que I'Ecriture non tam rei veritatem quaerit
quam opinionem vulgi sequitur. Et Morus ajoute que c’est en recourant a un
tel axiome que les astronomes peuvent soutenir le mouvement de la Terre
autour du soleil, bien qu’il soit contraire au sens littéral de I’Ecriture. L’im-
mobilité de la Terre est en effet une opinion, dont I’origine est immémoriale,
opinion sans rapport avec la vérité des choses?!. Le développement de la
science imposait donc, par son contenu, une réévaluation de croyances tradi-
tionnelles et une énergique reprise de |’herméneutique augustinienne et
thomiste. Cette reprise se généralise d’autant plus, au tournant des Lumiéres,
que la science nouvelle a pris racine dans 1’opinion et prend résolument une
dimension culturelle et sociale.

2. Le rapport de la Bible au temps
2.1. Un autre dge du monde

Pour introduire cette deuxieéme partie, je citerai deux textes. Le premier est
de Bernard Lamy, oratorien acquis au cartésianisme et ami de Malebranche.
En 1684, il publie des Entretiens sur les sciences, six fois réédités de son vivant,

19 Ibid., t. 1, p. 4-5.

20 J. CaLviN, Opera omnia vol. 23, Corpus Reformatorum, 51, Brunschwig, 1882,
col. 21-22.

21 A. Morus, Axiomata theologica Scripturarum interpretationi inservientia, Sau-
mur, Isaac et Henry Desbordes, 1677, p. 520-521.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVIIe SIECLE 237

publiés encore six fois de 1724 a 1768, traduits en italien et en espagnol.
Recourant a la fiction d’une visite de bibliothéque, voici comment il parle a
un jeune homme : «Quant aux saintes Ecritures, un Théologien doit en étudier
I"histoire, ¢’est-a-dire en quel tems elles ont ¢t¢ données par le Saint Esprit,
et de quels interpretes il s’est servi ; ce qu’on a pensé de tous temps des Livres
divins ; en quelle Langue ils ont été écrits ; quand ils ont été traduits en d’autres
langues ; et quel jugement on a fait de ces Traductions» ?2. Ce texte est
hautement significatif ; il correspond a un temps d’arrét dans la production des
commentaires, qui cédent la place aux séries d’histoires critiques de Simon,
aux prolégomenes de la Bible polyglotte de Walton et a I’Apparatus biblicus
de Lamy lui-méme : avant de prétendre commenter la Bible, il faut prendre
la peine d’un long détour historique et replacer chaque livre dans le temps ou
il a été écrit. Cette ferme affirmation de Lamy suppose la conscience d’une
différence entre le temps du rédacteur et celui du commentateur, ce qu’on
nomme aujourd’hui I’altérité du texte. Cette prise de conscience n’est-clle pas
provoquée par la modification de la vision du monde qu’opére lentement la
science nouvelle ? C’est ce qui ressort, au cours de la querelle des Anciens
et des Modernes, de la prise de position de Claude Fleury, sous-précepteur des
petits-enfants de Louis XIV, plus tard confesseur de Louis XV. Il nous intéresse
spécialement parce qu’il va prendre une part active a 1’édition des ceuvres de
Calmet. Voici ce qu’il écrit dans I’opuscule intitulé Si les anciens étoient plus
ighorans que nous et comment ?

Nous avons ’avantage en tout ce qui dépend de I’expérience, nous connoissons
mieux la structure du monde, la nature du ciel et des astres, les plantes, les animaux
et tous les corps terrestres. Nous connaissons beaucoup de pays et de peuples
différens. Nous savons plus de remédes pour les maladies et nous avons plus de
machines inventées dans ces derniers siecles, comme les moulins a vent et a eau,
la poudre a canon, la boussole, I’imprimerie, etc. >*.

L’ignorance scientifique des anciens explique la forme de leurs supersti-
tions et de leur idolatrie : n’ayant pas pénétré les secrets de la nature, ils en
personnifiaient les forces et les adoraient. Ils vivaient dans un age
préscientifique, dirons-nous. Or ce constat explique la nécessité de recourir a
’explication historique pour éclaircir mainte énigme de la Bible.

Ouvrons en effet les Dissertations de Calmet qui — selon son propre titre-
peuvent servir de prolégomeénes a ['Ecriture sainte. Publiées a part en 1720
en trois tomes, clles sont généralement tirées des volumes du Commentaire
littéral, mais certaines sont inédites. L’une d’elles est intitulée Dissertation sur
le systéme du monde des anciens Hébreux. Aprés avoir rappelé le principe
traditionnel de ’exégése selon lequel, dans les descriptions du monde physi-

22 B. Lamy, Entretiens sur les sciences, éd. F. Girbal et P. Clair, Paris, P.U.F., 1966,
p. 282.

33 C. FLEURY, Nouveaux opuscules de M. I’Abbé Fleury, Paris, Veuve Nyon, 1807,
p. 285-286.



238 FRANCOIS LAPLANCHE

que, 1’écrivain sacré parle populairement, Calmet critique avec vivacité et
ironie les commentateurs qui ont voulu & toute force interpréter I’Ecriture en
y trouvant les systémes successifs du monde, construits par les philosophes
de la nature, y compris celui de Descartes ; Calmet nomme expressément ici
le Cartesius mosaizans d’Amerpoel. En fait le systéme du monde que nous
découvrons en lisant I’Ecriture n’est ni cartésien ni ptoléméen. 11 est celui des
peuples anciens, que nous retrouvons hors de la Bible chez les anciens phi-
losophes aussi bien que chez les Péres de I'Eglise. Pour mieux le connaitre,
Calmet a bénéficié de I’édition par son confrére Bernard de Montfaucon en
1706 de la Topographia christiana de Cosmas Indicopleustes, ouvrage anonyme
attribu¢ a un moine du VI® siecle. Cet ouvrage s’oppose avec vivacité a
I’astronomie ptoléméenne et a la these de la rotondité de la Terre qui entraine
I’absurde croyance a I’existence des antipodes. Calmet présente ainsi cette
ancienne cosmographie : la Terre est en realit¢ un disque plat, entourc
d’océans, et recouvert par une calotte demi-sphérique qui tourne sur elle-méme,
entrainant les étoiles fixes, et ou se déplacent le soleil et les planétes. Celui-
ci disparait la nuit soit derriére une grande montagne inconnue, située au nord
de la Terre, ou se plonge dans les océans pour se rafraichir. Interpréter correc-
tement les descriptions naturelles de la Bible, ce n’est pas seulement les dire
«populaires», mais les rapporter a une cosmographie précisément datée. Il faut
recueillir ces données comme un systéme cohérent, sans chercher des inter-
prétations raisonnables, par exemple insinuer que les eaux d’en haut de
Genese 1,6 seraient des brouillards ou des vapeurs. Non, il s’agit bien d’eaux
retenues par la volte céleste : «Quant au systeme des cieux, nous remarquons
dans les anciens presque toutes les mémes idées que nous avons veues dans
les Ecrivains sacrez. Ils les croyoient solides, inébranlables, d’une forme de
demi-cercle qui couvroient la terre par dessus en forme de voite» 24,

Que ces représentations soient inexactes, Calmet en convient, mais il ne
charge pas les auteurs sacrés de ces inexactitudes. Ils n’étaient pas dupes de
leur propre langage, mais se conformaient aux opinions de leur temps. Ce
relativisme culturel n’atteint en rien la foi de Calmet au miracle de Josué : si
I’on admet I"opinion de plus en plus en faveur chez les astronomes affirmant
le mouvement de la Terre, il suffira de comprendre que Diecu arréta la rotation
diurne de celle-ci. Ainsi, malgré ses réticences et ses réserves avouces, [’her-
méneutique de Calmet oriente imperceptiblement ’exégése biblique vers 1’ins-
cription des systémes de représentation dans I’histoire. Dans la premiére moitié
du XVII® siecle, I’érudition protestante s’était employée a démontrer la relation
du langage patristique aux controverses des siécles passés et leur inaptitude
a dirimer des débats apparus ultéricurement 2°. Maintenant, la Bible est-elle

24 A. CaLMET, Dissertations qui peuvent servir de prolégoménes a |’Ecriture sainte,
Paris, Emery, 1720, 3 vol., t. I, 2¢ partie, p. 457.

25 D’aprés M. TurcHETTI, «Jean Daillé et son Traicté de l'employ des Saincts Peres»
in E. Bury et B. Meunier éd., Les Peres de I'Eglise au XVII¢ siécle, Paris, Cerf, 1993,



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVII¢ SIECLE 239

aussi contrainte d’avouer son rapport fondamental au temps. La philologie a
dévoilé I’histoire de son texte et de ses traductions, elle commence a secouer
les traditions concernant la rédaction de ses livres. Et voici que la science du
monde naturel souligne aussi 1’appartenance a un monde passé de ses repré-
sentations cosmologiques : devenues caduques, clles ne relévent pas de la
théologie, mais de la connaissance historique.

2.2. Ou s’ arrétera-t-on ?

En s’exprimant de la sorte, le bon Calmet avait ouvert une boite de Pandore
qu’il essaya en vain de refermer dans sa Dissertation sur les obsessions et
possessions du démon. On sait que le XVII® siccle est assailli de doutes en
ce qui concerne la réalité des possessions diaboliques. Déja dans ’affaire des
Ursulines de Loudun, Marc Duncan, médecin et professeur de philosophie a
I’ Académie protestante de Saumur, penchait pour 1’explication médicale. Non
qu’il nidt absolument la possibilit¢ de la possession, mais dans ce cas précis,
il n’en repérait pas les signes indiscutables. Son Discours de la possession des
religieuses ursulines de Loudun, publié en 1634, déclencha une guerre de
traités. Mais la réflexion sur le démon se prolongeait en milieu réformé. Est-
ce que la croyance a [’action du démon n’était pas une croyance catholique,
bruyamment orchestrée par la pratique des exorcismes ; et cette croyance
n’¢était-elle pas, comme bien d’autres éléments du catholicisme, un héritage du
paganisme antique ? Ces questions audacieuses furent soulevées par le Néer-
landais Balthasar Bekker, dans un ouvrage publié¢ en 1691 et traduit en frangais
des 1694, sous le format commode de quatre petits volumes in-12 et sous le
titre de Le monde enchanté. Une puissante objection se dressait tout de méme
contre 1’exclusion hors de la foi chrétienne de la croyance aux possessions.
C’était I’'usage important fait par le Christ et les apdtres des exorcismes. Calmet
présente ainsi la réponse des adversaires de la possession :

On peut répondre que ni Jésus-Christ, ni les apotres ni I’Eglise n’ont pas entrepris
de réfuter les opinions et les préjugez des peuples, ni de réformer les maniéres de parler
triviales et populaires, toujours peu correctes et peu exactes, et souvent contraires a
la vérité. On scait quelles étoient les fausses idées du commun des Juifs et des apdtres
sur le Messie et sur le siécle futur, et sur tant d’autres traditions. Le Sauveur a souffert
Jusqu’a la fin leur grossiéreté et leur ignorance, et il a laissé au Saint Esprit le soin
de les détromper, de les former, de leur ouvrir ’esprit et le cceur, et de les éclairer
sur tout ce qu’il avoit dit si souvent, sans qu’ils I’eussent pu comprendre 2

Effray¢ par la disparition du diable qu’entraine ce relativisme historique,
Calmet essaie de lui résister en invoquant une régle traditionnelle de I"hermé-
neutique augustinienne. De quel moyen dispose-t-on pour savoir si une expres-

p. 69-85 ; J.-L. QUANTIN, Le catholicisme classique et les Péres de I’Eglise. Un retour
aux sources (1669-1713), Paris, Institut d’Etudes augustiniennes, 1999, p. 65-96.
26 A, CaLMET, Dissertations, cit., t. I, 2¢ partie, p. 600-601.



240 FRANCOIS LAPLANCHE

sion est propre ou figurée ? «Le voici en un mot. Tout ce qui, dans la parole
divine, ne peut se rapporter, pris au sens propre, ni a ’honnéteté des mceurs,
ni a la vérit¢ de la foi, est dit, sachez le bien, au sens figuré. L honnéteté des
mceurs a pour fin ’amour de Dieu et du prochain, la vérité¢ de la foi, la
connaissance de Dieu et du prochain» 7.

La non-existence des démons n’étant pas prouvée ni prouvable par la
science, il faudrait pour interpréter au sens figuré les innombrables textes qui
les mettent en sceéne, que leur lettre fit contraire a I’honnéteté des meeurs ou
a la vérité de la foi. Comme ce n’est pas le cas, Calmet refuse de relativiser
par 1’histoire et les mentalités du temps les récits évangéliques de possession
diabolique. Mais on ne fait pas sa part a la science et le recours a |’histoire
va se réveler aussi embarrassant qu’utile, car il accuse 1’écart infranchissable
entre le sens du texte et la vérité¢ de la chose. La Bible peut devenir simul-
tanément objet de curiosité érudite et dénuée de sens pour le lecteur.

3. Sens vrai du texte et vérité de la chose ou la méthode des sciences
appliquée a I’Ecriture

3.1. Sens vrai et verité de la chose selon Spinoza

Les auteurs que nous avons passés en revue cherchaient a échapper a la
contrainte du sens littéral dans les descriptions bibliques de la nature. Au
chapitre VII du Traité théologico-politique de Spinoza (1670) la méthode
d’interprétation proposée est plus radicale. Elle se propose de séparer, pour
comprendre correctement le texte scripturaire, «le sens vrai du texte» de «la
vérité de la chosen, distinction qui vient de Louis Meyer, le médecin ami de
Spinoza qui a écrit la Philosophia interpres scripturae et qui s’est inspiré de
la Logique de Clauberg, déja évoquée. Cette séparation ne supprime pas un
deuxieéme moment, judicatoire celui-la, qui s’interrogera sur la vérité de la
chose. Mais il ne faut pas mélanger les deux temps et, pour établir la signi-
fication du texte, il suffira de recourir & I’Ecriture seule, expliquer I’Ecriture
par I’Ecriture, ce qui signifie, selon Spinoza, suivre la méme méthode que celle
adoptée dans ’interprétation de la nature. Qu’est-ce a dire ? L’étude de la
nature va de 1’enquéte (historia) sur les faits a leur mise en ordre puis a la
définition des choses naturelles. De méme, Iinterpréte de 1’Ecriture devra
recueillir les faits en usant de toutes les ressources de la philologie et de
’histoire ; puis comparer ces faits entre eux ; enfin parvenir a formuler la
pensée des auteurs sacrés. Ce recours a la méthode scientifique posséde chez
Spinoza une portée polémique : il veut éliminer le commentaire théologique,
qui cherche & trouver dans I’Ecriture la présence des dogmes auxquels il tient,

T S. AuGusTiN, De doctrina christiana, 1. 111, c. X, 14 in (Euvres de saint Augustin,
vol. 11, 2, Paris, Desclée/De Brouwer (Bibliothéque augustinienne), 1997, p. 359.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVII¢ SIECLE 241

et le commentaire philosophique, a la mani¢re de Maimonide, qui veut con-
former le sens de I’Ecriture au contenu philosophique qu’il tient pour vrai.
Dans 1’un et I’autre cas, il y a confusion entre sens du discours et vérité des
choses. L’¢éclaircissement d’une difficulté ne sera obtenu, explique Spinoza,
que par confrontation interne des textes

Car nous nous occupons ici du sens des textes et non de leur vérité. Il faut méme
avant tout prendre garde, quand nous cherchons le sens de I’Ecriture, & ne pas avoir
'esprit préoccupé de raisonnements fondés sur les principes de la connaissance
naturelle (pour ne rien dire des préjugés) ; afin de ne pas confondre le sens d’un
discours avec la vérité des choses, il faudra s’attacher a trouver le sens uniquement
en s’appuyant sur 1’'usage de la langue ou sur des raisonnements ayant leur seul
fondement dans I’Ecriture 25,

Par exemple, I’expression de Moise selon laquelle Dieu est un feu ne peut
étre retenue au sens littéral car I”Ecriture dit ailleurs que Dieu n’a aucune forme
visible. Mais la langue autorise le lecteur a considérer I’expression comme
identique a cette autre : «Dieu est jaloux», a entendre, elle, au sens littéral, car
I’Ecriture n’enseigne nulle part que Dieu soit sans passion. En somme I’in-
terpréte ne recoit pas le sens d’une inspiration surnaturelle, il ne I'impose pas
au texte comme Maimonide, il le construit, comme le géometre les figures.

Au terme de son enquéte historique et critique, Spinoza pose au chapitre
VII une deuxiéme égalité entre interprétation de la nature et interprétation de
I’Ecriture. Comme la science explique la nature en partant de lois universelles
(concernant le mouvement et le repos), pour descendre vers le particulier, il
est possible aussi de dégager de I’histoire de I’Ecriture «ce qui est le plus
universel, ce qui est la base et le fondement de toute ’Ecriture, ce qui enfin
est recommandé par tous les prophétes comme une doctrine éternelle et de la
plus haute utilité pour tous les hommes» ?°. Ce sont les articles du credo
minimum que Spinoza va développer au chapitre XIV et dont il montre qu’ils
ont une finalité éthique : ils sont destinés a soutenir la prescription de la justice
et de la charité et pourraient étre établis par la lumiére naturelle.

Pour souligner encore la clarté de cet enseignement éthique de portée
universelle, Spinoza ajoute qu’il peut étre compris méme par qui n’a pas une
profonde connaissance de I’hébreu. Il renvoie ici aux Eléments d’Euclide, dont
Penseignement, pouvant étre aisément congu par tous, dispense le lecteur d’une
connaissance approfondie du grec et peut étre traduit sans perte dans toutes
les langues 3°.

28 SpiNnoza, Traité théologico-politique, Paris, Garnier-Flammarion, 1928, chap.
VII, p. 138-139,

2 Ibid., p. 143. Cf. le commentaire de ces textes par J. LAGREE, «Le théme des deux
livres de la Nature et de 'Ecriture» in L Ecriture Sainte au temps de Spinoza, cit.
p. 24-33,

30 Si les enseignements de 1’Ecriture semblent parfois aller contre la loi générale
de justice et de charité, il faudra expliquer cette exception par des circonstances histo-
riques particuliéres (cf. ibid., p. 143-145).



242 FRANCOIS LAPLANCHE

Mais dans I’Ecriture demeure un reste qui s’oppose a cette concentration :
les recits de révélations et de miracles, choses qui ne peuvent «étre déduites
des principes connus par la lumiere naturelle». Ce domaine apparemment
irréductible a la méthode rationnelle doit pourtant, lui aussi, étre traité scien-
tifiquement. L’interpréte ira donc du général au particulier. Aprés un examen
de la question générale (qu’est-ce qu’un prophéte, qu’est-ce qu’un miracle),
il descendra vers chaque forme particuliére de révélation ou de miracle. Spi-
noza renvoie ensuite le lecteur aux exemples qu’il a développés précédemment,
c’est-a-dire dans les premiers chapitres du Traité théologico-politique. 1ls sont
particuliérement importants pour saisir I’impact de sa m¢thode sur 'interpré-
tation historique de I’Ecriture.

3.2. L'interprétation historique de I'Ecriture

Au chapitre I du TTP, Spinoza insiste sur la place de I’imagination dans
la prophétie qui fonctionne avec le secours de la voix et de la vision. Cette
insistance lui permet de souligner, par opposition a 'universalité des ensei-
gnements éthiques de I’Ecriture, la particularité de la prophétie : en elle, Dieu
s’adapte au tempérament corporel, aux spécificités de [’imagination, aux
opinions de chaque prophete. C’est cette adaptation de Dieu aux opinions du
prophéte qui est particulierement décisive pour I’interprétation historique de
I"Ecriture. En effet, elle dépasse de beaucoup, chez Spinoza, le simple domaine
astronomique. Certes Josué a pris pour un arrét du soleil, conformément a
I’opinion commune, un phénomeéne de réfraction. Mais Spinoza ne s’arréte pas
la : 1l multiplie les exemples qui montrent, pour tous les grands hommes de
la Bible, la différence entre I’excellence de leur piété et la pauvreté de leurs
représentations de Dieu. Par exemple, le langage de I’Ecriture manifeste que
les Hébreux ont vu dans le dieu révélé au Sinai le dieu propre a leur peuple,
sans exclure les dieux des autres nations. Ou bien ils ont dii croire a I’¢élection
divine pour se persuader d’obéir au commandement de la justice et de la
charité.

Certes, les vues de Spinoza sur I’interprétation de 1’Ecriture sont surtout
exploitées au XVIII® siécle par les adversaires du christianisme *!. Mais sa
distinction radicale entre le sens du texte et la vérité de la chose va au-dela
de toute utilisation partisane et a marqué pour toujours 1’histoire de I’interpré-
tation, en fondant la désacralisation du texte scripturaire. L’écart institué entre
les représentations charriées par I’Ecriture et le noyau rationnel/éthique de
celle-ci fonde le traitement purement philologico-historique des textes, dont
la manipulation la plus hardie ne peut rien faire perdre a la connaissance de
Dicu en vérité. «Nous connaissons que nous demeurons en Dieu, aimait a

3V Cf. Spinoza au XVIII siécle, Présentation par O. Bloch, Paris, Klincksieck, 1990.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVII¢ SIECLE 243

répéter Spinoza, et que Dieu demeure en nous, parce qu’il nous a donné de
son esprit» (1€ Jo. 4,13).

Le méme geste se lit chez Richard Simon, bien que pour lui on ne puisse
mener le méme paralléle entre interprétation de la nature et interprétation de
la Bible. Si la méthode scientifique a pu I’influencer, ¢’est en un sens assez
large. Par ses amitiés oratoriennes, il a été lié au mouvement scientifique du
siecle et au cartésianisme. Il en a tiré I’insistance sur [’établissement des vérités
de fait, sur les «bons actes», et I’on trouve chez lui la volonté de se tenir a
des conclusions purement critiques, ce qui offre un certain parallélisme avec
le projet spinoziste. Un parallélisme imparfait, car, par la distinction entre les
«matiéres de pure critique» ou de «grammaire» et les «matiéres de foiy, Simon,
interpréte catholique, cherche essentiellement a éviter de tomber sous la coupe
du décret tridentin, et soumet I’interprétation de I’Ecriture a I’autorité de
I’Eglise en matiére de foi et de meeurs 2. Dans les cas et dans les cas seulement
ou existe cette interprétation autorisée, s’effectue un blocage entre sens du texte
et vérité de la chose. Mais, quand il s’exprime en historien, Simon percoit les
limites et la relativité¢ du langage biblique. Ceci est trés net dans le chapitre
X1V de la premicére partie de |’ Histoire critique du Vieux Testament. A propos
de la premiére langue Simon y dit sa préférence pour I’invention humaine du
langage, en s’appuyant sur Grégoire de Nysse. Puis il explique la confusion
de Babel par la simple séparation géographique des familles humaines. Alors
il généralise son propos : «On pourroit confirmer cette opinion par le Texte
méme de I’Ecriture, laquelle attribue ordinairement toutes choses a Dieu,
comme s’il en étoit le seul auteur [...] Selon ce stile, Moise a eu recours trés
souvent a la Providence de Dieu, et il n’est pas moins Théologien qu’Historien.
C’est ainsi que nous devons expliquer avec saint Grégoire de Nysse la con-
fusion des langues, qu’on peut attribuer a Dieu selon la fagon de parler théo-
logique, et en méme temps aux hommes selon la vérité de 1"Histoire» 3. Ici,
vérité non plus de la chose mais de I’histoire, opposée au sens théologique du
texte pris en sa lettre : ou plutét, ["histoire, ce qui a été, est «la chose mémey.

On peut dire enfin que I’exégése du Genevois Jean Le Clerc, éditeur
d’Erasme, participe de ce grand ¢lan de la raison pour s’approprier le texte
biblique, qui s’est affirmé dans la science nouvelle comme rejet de la tradition.
Ici ¢’est de la tradition dogmatique de I’orthodoxie réformée qu’il s’agit. Elle
manipule le langage en substituant aux énoncés de I’Ecriture des énoncés
philosophiques. Le retour a 1’Ecriture proné vers la méme époque par le
Saumurois Etienne Gaussen comporte chez Le Clerc une forte connotation
philologique. Celui-ci souligne non seulement ’arbitraire du signifiant, mais
aussi, ce qui est plus original, les différences produites dans le signifié par son

32 D’aprés I. Le Bruv, «Richard Simon» in Dictionnaire de la Bible, Supplément,
t. XII, Paris, Letouzey et Ané, 1986, col. 1364-1365.

3 R. Sivmon, Histoire critique du Vieux Testament, Rotterdam, R. Leers, 1685,
p. 86-87.



244 FRANCOIS LAPLANCHE

insertion dans des systemes de représentation spécifiques. Par exemple, peut-on
penser que le mot «dieuy», de quelque fagon qu’on le dise, theos, deus etc., a la
méme signification dans le paganisme antique ou dans les religions de la Bible ?

Par ce bref rappel je voulais seulement signaler que, d’une fagon diffuse
au moins, la méthode des sciences de la nature exerce une large attraction sur
I’interprétation de 1’Ecriture, parce qu’elle produit des certitudes et non des
opinions.

4. Remarques finales

Les transformations de ’exégese biblique au XVII® siecle et la transition
vers les Lumiéres ne sont pas dues seulement a I’entrée en force de la science
dans le champ de la culture européenne. Il faut aussi mentionner les acqui-
sitions propres de la philologie, mesurables dans I’énorme inflation des ins-
truments de travail destinés a faciliter I’intelligence de la Bible **. La contro-
verse confessionnelle a avivé la discussion sur des lieux majeurs et accusé la
divergence de lecture déja soulignée par Erasme, le couple opérationnel n’étant
plus «sens littéral» vs. «sens spirituel» mais «sens grammatical» vs. «sens
théologique». Enfin les affrontements nationaux ou internationaux ont stimulé
la recherche de modéles politiques «tirés des propres paroles de I’Ecriture
sainte» pour parler comme Bossuet. Mais, dans ces trois domaines, la vivacité
et la complexité des querelles ont produit une forte impression d’arbitraire, de
subjectivité et d’incertitude dans les résultats trouvés. D’ou le sentiment qui
s’est répandu, au moins en France, au début du siécle des Lumiéres, de la
«défaite de 1’érudition» 3°. La science, elle, semblait victorieuse, grice a la
streté de sa méthode et a la solidité de son organisation, marquée par la création
d’académies et de périodiques savants *°. Son succés irait croissant au cours
du siécle des Lumicres, au point que Brockliss a pu, sans rencontrer de
contradiction, voir dans [’ouverture des colléges a I’enscignement scientifique
le facteur culturel majeur qui rend compte de la Révolution francaise 37. Dans

3 Cf. F. LapLANCHE, «Le développement de I’apparatus biblicus et I’émergence de
la critique biblique en France a la fin du XVII® siécle» in B. E. SchwarzBacH éd., La
Bible imprimée dans I’Europe moderne, Paris, Bibliothéque nationale de France, 1999,
p. 407-418.

35 Cf. B.Neveu, Erudition et religion aux XVII¢ et XVIIF siécles, Paris, Albin
Michel, 1994, p. 333-363 ; C. GRrELL, L 'histoire entre érudition et philosophie. Etude
sur la connaissance historique a l'dge des Lumieres, Paris, P.U.F., 1993, p. 19-49 ;
B. BARRET-KRIEGEL, Les historiens et la monarchie, Paris, P.U.F. 1988, 4 vol., t. II, La
défaite de [’érudition.

36 Cf. Histoire du christianisme, vol. 9, M. VENARD éd., L'age de raison (1620-
1750), Paris, Desclée, 1997, p. 939-941, et p. 1090-1093.

37 L. W. B. Brockuiss, French Higher Education in the Seventeenth and Eighteenth
Centuries. A Cultural History, Oxford, Clarendon Press, 1987, p. 444-458.



RATIONALISME SCIENTIFIQUE ET LA BIBLE AU XVII¢ SIECLE 245

quelles directions le progrés de la science allait-il retentir sur 1’interprétation
de la Bible ? En reprenant les trois axes de la communication, nous consta-
terons : 1° que le domaine des évidences rationnelles ne cesse de gagner du
terrain (les dogmes de la Trinité, de 'incarnation ou de la prédestination ne
sont-1ls pas contraires a la raison ? Dieu peut-il en faisant des miracles déroger
a ses propres lois ?) ; 2° que le recours aux représentations du monde passées
déborde de la cosmologie vers la théologie : Richard Simon et Spinoza mon-
trent déja que la théologie des Hébreux est liée a un temps, tandis que [’exégése
du Nouveau Testament, dans le déisme anglais, s’avise de ’adaptation des
enseignements de Jésus aux opinions de ses contemporains ; 3° que [’autono-
mie des procédures scientifiques dans le domaine de ’exégese ne cessera de
s’affirmer et de se renforcer jusqu’a faire entrer la vieille histoire sainte dans
Ihistoire générale des religions, révolution copernicienne s’il en fut sur la
scene de la culture européenne. Instituteur, en France, de cette science des
religions, Renan n’a cessé de louer le «divin Spinozay. «La religion (dans la
conception de Spinoza) est positive comme sa politique : elle comprend toutes
les formes de religion que I’homme a connues et elle les justifie par une
interprétation exempte de préjugés, en les mettant chacune a son véritable
rang» 38 : premiére formulation, donc, de cette «science positive des religions»
dont la laicité statutaire annonce la sécularisation de la société.

3 L. BRUNSCHWICG, La Grande Encyclopédie, Paris, H. Lamirault, 1885-1901, t. 30,
p. 397, notice «Spinoza».






	Rationalisme scientifique et interprétations de la bible au XVIIe siècle

