Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 51 (2001)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 167-207

BIBLIOGRAPHIE

PIERRE SAUVANET, Le rythme grec d’Héraclite a Aristote (Philosophies), Paris,
P:UF,, 1999, 127 p.

Paru dans la mé&me série que 1’ouvrage précédent, il s agit ici d’une étude thématique
de 1a notion de pvopés (forme ionienne) ou puBpos qui ne désigne pas exclusivement
en grec, la notion de rythme, au sens musical. Ainsi, le terme signifie rythme de la vie,
de I’étre, de la pensée, configuration des atomes, ou ordre du mouvement (Platon). La
notion est donc d’une grande «plasticité» et elle se développe en un «faisceau de
significations multiples» (p. 122). Le parcours suivi par I’ A., chronologique, va du pogte
satyrique Archiloque (712 - 648 av. J.-C.) a Marc-Aurele (121- 180 ap. J.-C.), en passant
par Héraclite, Antiphon, Leucippe et Démocrite, Platon, Aristote et Aristoxéne. L’A.
résume le bilan de sa recherche en six points : 1) en philosophie ruthmos est concept
avant d’étre métaphore ; 2) le terme se caractérise par son amphibologie entre forme
(statique) et flux (mouvement) ; 3) le terme désigne ainsi une «forme fluide» ; 4) a partir
de Platon, le terme s’utilise pour désigner des activités humaines, liées la plupart du
temps a une techné ; 5) le terme n’est jamais utilis€ pour désigner une périodicité
naturelle, un «cycle» ; 6) il n’y pas de réflexion sur le rythme éthique ou musical «sans
réflexion qui tient & la volonté ou a la raison» (p. 125).

STEFAN IMHOOF

PIERRE-MARIE M OREL, Atome et nécessité, Démocrite, Epicure, Lucréce (Phi-
losophies), Paris, P.U.F., 2000, 125 p.

L’A. présente de maniére succincte, mais trés précise, en se référant constamment
aux textes des trois piliers de I’atomisme, les principaux thémes de ce mouvement de
pensée «a la fois fidele a ses theéses fondamentales et engagé dans une constante
€volution» (p. 5). Il s’agit notamment de nuancer «le clivage traditionnel qui oppose
a un Démocrite nécessitariste un épicurisme pourfendeur de nécessité» (ibid.), car
«I’idée de nécessité est au cceur de la polémique qui, a 'intérieur de la tradition atomiste,
oppose les épicuriens a Démocrite» (p. 117). Toute la premiére partie de I’ouvrage
(p. 11-52) est précisément consacrée au theme de la nécessité. Pour Leucippe, maitre
ou compagnon de Démocrite, «aucune chose se produit fortuitement (LdTnv), mais
toutes procédent de la raison (éx Aoyouv) et de la nécessité (Um'avaykns)» (D.K.B 2,
cit€ p. 17). «Ce logos nécessaire n’est pas une loi d’organisation, encore moins 1’ex-
pression d’un plan, mais la simple raison d’étre des choses» (ibid.). Epicure reprend
quelques aspects de la physique démocritéenne, «notamment en dénoncant I’insuffi-
sance de I’explication de toutes choses par la nécessité» (p. 37). Lucrece, de son coté,
va introduire (ou peut-étre reprendre d’Epicure, bien que la notion comme telle soit
absente des textes conservés) la notion de clinamen, qui met un bémol a la nécessité
absolue. Dans la deuxieéme partie, «Nécessité et liberté» (p. 53-92), c’est le dossier de
I'éthique qui est examiné. Les trois grands thémes de 1’éthique démocritéenne (qui
constitue le contenu des neuf dixiémes des fragments conservés) sont «la tranquillité
de I’dme (eVbupin), la responsabilité de I’ame vis-a-vis du corps, le respect de soi-
méme» (p. 54). Comme on peut le voir dans le fragment 269, «L.’audace est le com-

Histoire de
la philosophie



168 BIBLIOGRAPHIE

mencement de 1’action, mais ¢’est la fortune qui est maitresse de son achévement (TOALa
mpnELos dpxn, TUXN 8€ TéXeos kupin)», «Démocrite pose une nécessité universelle tout
en élaborant une doctrine de I’action volontaire» (p. 58). L’éthique d’Epicure s’inspirera
de la doctrine démocritéenne, tout en la critiquant sur le point essentiel du
nécessitarisme. La troisieéme partie, «Connaissance et nécessité» (p. 93-116), traite de
la théorie de la connaissance. Pour Démocrite, la connaissance est largement affaire de
convention et pourtant, paradoxalement, «bien que n’existant pas réellement, les qualités
sont physiquement dépendantes du mouvement atomique réel qui les sous-tend» (p. 97).
L’influence de Démocrite sur le scepticisme reste cependant indéniable, bien que «la
conception démocritéenne de la connaissance ne saurait étre entierement résumee par un
argument sceptique» (p. 99). En éthique, Démocrite nous rappelle qu’il faut agir et décider :
«La nature elle-méme ne peut nous fixer de normes et les caractéristiques de la fin sont
essentiellement négatives. Il s’agit dés lors d’exercer une liberté résiduelle, limitée et ce-
pendant suffisante pour connaitre la joie que promet I’équilibre de I’ame» (p. 119).

STEFAN IMHOOF

MONIQUE Di1xsAUT, Platon et la question de la pensée. Etudes platoniciennes,
t. I (Bibliothéque d’histoire de la philosophie), Paris, Vrin, 2000, 330 p.

Le monde francophone attend une monographie de référence sur Platon. Mais cette
situation n’est pas due a I’impéritie des spécialistes frangais de Platon, nombreux et
compétents. Que I’on pense notamment a 1I’équipe (dont I’A.) qui aura bientot retraduit
tout le corpus platonicien en frangais pour Garnier Flammarion. Pour le dire simple-
ment : mettre la philosophie de Platon dans le carcan du continu de la prose monogra-
phique est une entreprise fort périlleuse. De méme, qui osera un jour écrire un dialogue
a la maniére de Platon pour introduire a la pensée de Platon ? Tache peut-étre impossible
qui appelle des détours, voire des ruses herméneutiques. Avec ce premier recueil
contenant onze articles publiés entre 1988 et 1997, I’ A. nous propose une voie possible.
Il ne s’agit pas d’un recueil au sens classique cherchant, selon la formule rhétorique,
a réunir pour la commodité des textes dispersés dans le temps et dans I'espace. La qualité
de ces €tudes tient a la cohérence thématique et a la reprise réflexive des modalités
€nonciatives de I’entreprise qui consiste a lire et interpréter les dialogues platoniciens.
En appliquant la conception platonicienne de 1’écrit a ses propres études, I’A. s’est
attachée a reprendre ses textes. Par la relecture, la révision et enfin la réécriture, c¢’est
un «exercice d’équilibrisme» (p. 11) qui est proposé entre la philologie et la philosophie,
entre le texte et le sens, entre la restitution textuelle et sémantique et ’expérience de
Iactivité de la pensée. La question de la pensée organise la cohérence thématique. L’A.
part de deux affirmations : «penser signifie dialoguer avec soi-méme, interroger et
répondre ; la science la plus haute a forme dialectique» (p. 12). Entre ces deux axiomes
s’ouvre le paysage des dialogues platoniciens dont I’ A. va examiner les lieux qui traitent
de la pensée. L’ouvrage s’organise de la maniére suivante : un préambule (p. 15-44)
traite des rapports entre pensée et ironie socratique. Contre une lecture aristotélicienne
qui fait de I'ironie une figure parasite du discours apodictique et avec Kierkegaard, I'A.
tient que «I’ironie est pur sujet, sujet que ne définit que sa pure activité et qui déjoue
indéfiniment toute prédication» (p. 37). La premiére partie intitulée «Pensée» (p. 45-
151) cherche a penser ce que Platon appelle penser. S’appuyant sur des analyses
philologiques tres précises, I’ A. suit Platon sur le chemin de la pensée de la pensée dans
le travail terminologique platonicien : dianoia, doxa, noésis, ousia, eidos, idéa, €l
phronésis sont analysés et établis dans leur valeur philosophique sans les figer dans un
catalogue lexical déconnecté du travail de la pensée. La deuxiéme partie intitulée
«Logos» (p. 155-309) est consacrée pour I’essentiel 2 un réexamen des lieux classiques
du Sophiste et poursuit la méme intention thématique en la travaillant 4 partir du logos



BIBLIOGRAPHIE 169

de Parménide et de la distinction sophiste/philosophe. Au total, I’exercice d’équilibrisme
est réussi. Le défaut de sa qualité est qu’il demande des lecteurs un peu équilibristes
aussi, entre philologie et philosophie. Le deuxieme volume sera centr€ sur la question
de I’ame comme lieu de la pensée et complétera ainsi les études de cette premiére partie.

Francesco GREGORIO

GILLES-GASTON GRANGER, La théorie aristotélicienne de la science, 2° édition
revue, Paris, Aubier, 2000, 382 p.

Cette ceuvre célébre, parue en 1976, est ici republiée dans une deuxie¢me édition
revue. D€ja a I’époque, elle a joué un réle important dans la renaissance de ’intérét
philosophique pour la théorie de la science d’ Aristote (& savoir la logique), partie de
la philosophie aristotélicienne plutdt négligée jusqu’a ce moment-la. L’ importance de
I’ceuvre de Granger réside dans le fait que I’ A., contre la tendance 2 traiter les formes
de raisonnement détachées d’une conception globale du savoir, se propose «de réintégrer
cette logique dans I’organisation complexe des vues d’Aristote sur le savoir, et en
particulier sur le savoir scientifique» (p. 5). La méthode suivie pour réaliser ce projet
ambitieux, est celle d’analyser soigneusement plusieurs textes-clé d’ Aristote (on trouve
les citations pertinentes en grec a la fin de chaque chapitre), en voulant en méme temps
«présenter cette théorie de la science comme objet d’une méditation encore et toujours
féconde pour une épistémologie contemporaine» (p. 6). Pour présenter le systeme
aristotélicien du savoir scientifique, I’ A. considere tout d’abord la connaissance en
général (chapitres I, II et III). Les distinctions des espéces de connaissance opérées par
Aristote, sont analysées a partir des textes aristot€liciens, mais selon trois dimensions
exprimées en termes modernes : I’axe «psychologique» (selon lequel I’on considére le
processus de la pensée comme événement naturel), I’axe «phénoménologique» (ol le
phénomeéne de la pensée est pris comme type de visée), I’axe «logique» (qui considére
les formes de la pensée quant aux propriétés de leur expression dans le langage). Ensuite,
Granger considére la connaissance déductive et le réle joué par la logique dans la
construction de la théorie de la démonstration (chapitres IV-VII). Cette partie présente
la logique, la dialectique et la rhétorique comme un tout, comme un ensemble constituant
une doctrine des Aoyou, et s’articule dans une analyse de la forme syllogistique, des
raisonnements non syllogistiques (I’ induction, I’exemple, la réduction et le signe), des
syllogismes modaux. La troisi¢éme partie (chapitres VIII-XII) décrit les sciences sur la
base de leurs objets et de la pluralité de leurs démarches scientifiques. La méthode de
I’A., qui consiste, comme 1’on a vu, a analyser et éclairer Aristote avec des instruments
d’élucidation modernes, se présente la aussi : en effet, méme si dans la perspective
aristotélicienne le probléme de la méthode semble se poser, il n’a certainement pas la
position ni la portée qu’il revétira dans une épistémologie moderne. Granger lui-méme
avoue que «si I’idée de caractériser les sciences par leur objet est bien explicitement
aristotélicienne, celle de les caractériser par leur méthode parait I’€tre beaucoup moins»
(p. 311). C’est donc sur la base de ces deux éléments (ancien/nouveau), que I’ A. présente
une classification des sciences qui part des sciences mathématiques et qui, en passant
par la physique et la métaphysique, aboutit finalement aux sciences non théoriques, a
savoir I’éthique, a la politique, & la poétique. En lisant cette ceuvre remarquable, on a
effectivement I’impression que Uentreprise de Granger «tend a se présenter finalement,
avouons-le, comme une étude compléte de la philosophie du Stagirite» (p. 5).

MaDDALENA BONELLI



170 BIBLIOGRAPHIE

ANNICK JAULIN, Aristote. La Métaphysique (Philosophies), Paris, P.U.F., 1999,
127 p.

Cet ouvrage, publi¢ dans une collection de poche de méme format et de méme
présentation que les «Que sais-je?», réalise I’exploit de présenter en 127 pages les lignes
générales de la métaphysique aristotélicienne, cette «chimére» (p. 5), de fagon toujours
claire, condensée et non caricaturée. En quatre parties ( «L’héritage et ses problemes » ;
«La substance» ; «Les principes et les causes» ; «La science recherchée»), I’ A. balise
les themes essentiels, en procédant de fagon thématique, regroupant différents textes
de la Métaphysique entre eux et avec d’autres, tirés d’autres ceuvres. Nulle part, Aristote
n’utilise le terme de «métaphysique» pour parler de la science qu’il recherche : elle
s’appelle «sagesse» (codla) au livre A, «science de 1’étre en tant qu’étre» au livre [,
«philosophie premieére» aux livres [" et E, ou encore «théologie», au livre E (p. 5). Si
la «métaphysique» est la philosophie premiére, la philosophie seconde serait la physique
(p- 7) : mais les deux sciences traitent des mémes objets. La philosophie premicre les
étudie «sous 'unique perspective de la forme, sans prendre en considération la matiére»
(De Anima, 403 al19-b16) (p. 7). La sagesse est «une science des causes» (p. 13), mise
en rapport avec «le désir et I’amour du savoir» sans finalité pratique. Ce savoir se
hiérarchise comme suit : sensation, mémoire, expérience, art (T€ xvn), science et sagesse.
La philosophie est, pour Aristote, une science divine et libre «qui ne poursuit qu’elle-
méme» (p. 16) et qui a pour but la connaissance. L’analyse de la causalité est essentielle
pour parvenir a la connaissance : en effet, «la science des causes connait ‘en vue de
quoi chaque chose doit étre faite, ce qui est le bien de chaque chose, et en général, le
plus grand bien dans la nature entiere’ (982 b10)» (p.17). Apres I'analyse des quatre
causes (matérielle, formelle, efficiente, finale) et des apories qui y sont liées, I’A. montre
que la cause finale, de loin la plus importante, permet a Aristote de critiquer la théorie
des Idées de Platon, en trouvant «une articulation entre les formes et les mouvements,
afin de ne pas ruiner I’étude de la nature» (p. 28). Aprés avoir évoqué les causes, I'A.
se tourne vers I'analyse de le substance : «la question de la science comme celle des
principes, dépendent de celle de la substance, puisque science et principes sont science
et principes de quelque chose, et que leur nature et leur nombre dépendent du nombre
et de la nature des substances» (p. 38). Du livre Z on peut tirer que la substance est
a la fois matiere, forme et «composé des deux» (p. 41). Une autre affirmation est que
la substance est «quiddité» : Aristote appelle «‘forme (eidos) la quiddité de chaque chose
et la premiere substance’ (Z 17, 1032b 1). La quiddité est donc la premiére substance :
la forme» (p. 47). Ce qui différencie la forme platonicienne de celle d’ Aristote est
essentiellement le fait que pour le Stagirite la substance est individuelle. Pour lui,
I"«universel est le prédicat de tous les individus sensibles » (p. 58), ce qui implique une
matiere. Aprés avoir évoqué, au livre A, la théorie des causes, telle qu’elle apparaissait
dans la doxographie, Aristote propose au livre A 4-5, «la le¢on la plus synthétique sur
les principes et les causes» (p. 64). Matiére, forme et privation sont «par analogie, les
principes communs de tous les étres» (p. 65). Dans cette partie, I'A. décrit également
la maniére dont se présentent chez Aristote, les rapports entre I’ame et le corps. Il existe
pour lui, une antériorité logique de I'ame par rapport au corps qui «équivaut a I’anté-
riorité de la cause formelle sur la cause matérielle» (p. 71). L’A. décrit ensuite les
rapports entre la puissance et I’acte : pour Aristote, ’acte est antérieur a la puissance,
ce qui pose «la primauté et I'importance de la cause finale» (p. 89) exprimée dans les
termes d’un premier moteur immobile. Cette conception est essentielle puisque «!’effet
de la primauté de la cause finale» rend possible «une philosophie de la nature» (p. 91).
En recherchant les causes de 1’&tre en tant qu’étre, la philosophie premigre «traitera de
I’€tre dans sa totalité» (p. 95), ce qui englobe «les principes de la substance et les
principes des démonstrations» (p. 120). — Si, pour ses prédécesseurs, il s’agissait aussi
de rechercher les causes premieres des étres, il s agit pour Aristote d’aller 2 la fois au-



BIBLIOGRAPHIE 171

dela de la tradition des physiologues qui «auraient traité du hasard plutdt que de la
nature» et de celle des Platoniciens, «incapables de rendre compte de I’unité de 1’énoncé
de définition» (p. 126).

STEFAN [MHOOF

ARISTIDE QUINTILIEN, La musique, traduction et commentaire de Francgois
Duysinx (Bibliothéque de la Faculté de Philosophie et Lettres de 1’Univer-
sit€ de Liege — CCLXXVI), Geneve, Diffusion Droz, 2000, 351 p.

De tous les traités antiques consacrés a la musique, celui d’ Aristide Quintilien est
le plus complet. Mais paradoxalement, de I’ A. lui-méme on ne sait pratiquement rien,
et I’on doit se contenter de penser qu’il a dit vivre entre le I et le I1I° siecle de notre
ere. Persuadé que son époque était en pleine décadence, et que les connaissances en
matiere de musique étaient en train de disparaitre, Aristide Quintilien semble avoir eu
pour but de réunir I’ensemble des connaissances que 1’on pouvait avoir sur le sujet, en
puisant a toutes les sources disponibles : Pythagore, Homeére, Platon, Hésiode, Héraclite,
Hérodote, Aristophane, Sotadés, Cicéron. «La musique, dit Quintilien, ¢’est la science
de la mélodie et de tout ce qui 8’y rapporte. On la définit aussi comme suit : I’art
spéculatif et pratique de la mélodie et de celle que jouent les instruments. [...] Plus
exactement, nous dirons, nous : la connaissance de ce qui convient en matiére de sons
et de mouvements corporels (p. 25)». Au Livre [, Quintilien expose donc toutes les
notions qui ont trait a |’harmonique (sons, intervalles et systémes d’intervalles, genres,
tonalités, modulation et composition mélodique), & la rythmique (temps, pied, tempo,
modulation rythmique et rythmopée) et a la métrique (lettres et syllabes, pieds et métres).
Le Livre II est entierement consacré a I’éducation morale par la musique. Ce sont de
belles pages que nous avons 12 sur les effets de la musique sur I'Ame humaine, dont
I'Ame du monde est le modgle, et sur 'ensemble des moyens d’agir sur les affections
de I’ame par I’élocution, la mélodie, le rythme, 1’interprétation et les instruments.
Quintilien met plusieurs fois ’accent sur «ce qui convient» en musique, car pour lui
1l s’agit de ce qui est conforme au Bien, sans lequel il n’y a pas de Beau. Il pense en
effet de chaque élément de la musique ce qu’il dit de la rythmopée : «la meilleure est
celle qui engendre la vertu ; la pire est celle qui conduit au vice» (p. 95). Enfin, dans
le Livre [11, Quintilien examine la mathématique musicale, ¢’est-a-dire «ce qu’on peut
dire de la musique en ['envisageant dans ses rapports avec I’Univers, la vie humaine, les
sphéres célestes». Si, dit F. Duysinx, philosophiquement, Quintilien ne nous apporte rien
que nous ne connaissions déja par Platon et ses successeurs, musicalement 1l nous apprend
beaucoup, car il est le seul a différencier nettement métrique et rythmique, cette derniére
faisant intervenir des longues de diverses durées ou des silences pour combler chacun des
deux temps, égaux ou non, sur lesquels s’exécute toute musique antique. Il est le seul aussi
arévéler en quoi consistaient les modes dont Platon parle dans la République, a expliquer
les opérations qui sont 2 la base de la composition mélodique, a définir précis€ment ce
qu’est la ‘petteia’ qui permet de choisir, dans I’ensemble des sons, ceux qu’il faut retenir
pour composer une mélodie donnée et en quoi elle est liée a I’ ethos d’une mélodie (cf.
p- 74). Nous trouvons en annexe la description que Quintilien fait des treize tonalités
d’Aristoxene et des quinze tonalités des théoriciens postérieurs. Le traducteur a pris le soin
d’établir quatre index complets des termes spécifiques relatifs aux matiéres traitées par
Aristide Quintilien, des termes spécifiques grecs avec leur correspondant en frangais, des
noms propres, ainsi que des auteurs grecs, latins et modernes cités en note.

JEaN BOREL



172 BIBLIOGRAPHIE

GERHARD SEEL (€d.), JEAN-PIERRE SCHNEIDER, DANIEL SCHULTHESS (coll.),
Ammonius and the Seabattle. Texts, Commentary and Essays (Peripatoi.
Philologisch-historische Studien zum Aristotelismus — 18), Berlin-New
York, W. de Gruyter, 2001, 312 p.

Il n’y a pas de texte aristotélicien plus débattu que le neuvieme chapitre du De
Interpretatione. Voici une version d’un des argumrents que le chapitre discute. — «Vas-
tu & Paris jeudi prochain?» — «Oh, je n’en sais rien — je ne me suis pas encore décidé.»
— «Mais voyons : il est vrai, n’est-ce pas, qu’ou bien tu iras a Paris ou bien tu n’y iras
pas?» — «Bien siir que ¢’est vrai.» — «Mettons donc qu’il est vrai que tu iras a Paris :
en ce cas ton jeudi est déja décidé, car s’il est déja vrai que tu iras a Paris, alors
nécessairement tu iras. Oui ou non?» — Il me semble que oui.» — Mettons donc qu’il
est vrai que tu n’iras pas a Paris : en ce cas, et pour la méme raison, ton jeudi est déja
décidé.» — «C’est difficile de le nier.» — Mais il en suit que, quoi qu’il arrive, ton prochain
jeudi est déja tout a fait déterminé et que toi tu ne peux rien y faire.» — Cet argument
vaut, mutatis mutandis, pour n’importe quelle proposition concernant le futur. On nous
invite & en tirer la ficheuse conclusion que notre avenir est déja entierement décidé,
qu’aucune contingence n’existe, qu’'un déterminisme absolu domine tout événement et
tout acte humain. Certes, Aristote n’a pas voulu accepter cette conclusion ficheuse. Par
conséquent, il a di rejeter une partie ou I’autre de I’argument qui nous y ameéne. Mais
laquelle? Le texte du Stagirite est peu clair la-dessus, de sorte que, dés 1’ Antiquité, la
solution aristotélicienne du probléme du déterminisme a été férocement contestée. Tout
le monde est d’accord qu'il s’agit 1a d’un des problémes les plus profonds et les plus
vastes de la philosophie : il n’y a aucun accord, parmi les philosophes, quant a sa
solution, ni parmi les aristotélisants, quant a la solution pronée par le Stagirite. — Vers
500 apres J.-C., Ammonius, qui enseignait la philosophie a Alexandrie, a écrit un
commentaire sur I’ouvrage d’ Aristote. En discutant le célébre chapitre 9, il préconise
une interprétation de 1’argument principal selon laquelle la proposition «J’irai a Paris
jeudi prochain» n’est pas, a présent, vraie de fagon déterminée — ni fausse de fagon
déterminée non plus. La clef de son interprétation est la formule adverbiale «de fagon
détermin€e», et la distinction entre «vrai tout court» et «vrai de fagon déterminée» a
souvent paru prometteuse, tant comme interprétation du texte aristotélicien que comme
outil pour résoudre le probleéme philosophique. Mais a vrai dire la distinction souleve
plus de questions qu’elle n’en résout : que veut dire «vrai de fagon déterminée»? Qu’elle
est la différence entre la vérité pure et simple et la vérité déterminée? A quel point de
I’argument déterministe faut-il employer la distinction ammonienne? Comment préci-
sément vise-t-elle a résoudre le probléme. — Ammonius and the Seabattle se consacre
a I'interprétation ammonienne de ’argument déterministe et de la solution offerte par
Aristote : il s’agit donc d’un commentaire sur un commentaire, il s’agit — sit venia verbo
— d’un méta-commentaire. Dans une longue Introduction, Gerhard Seel esquisse 1"his-
toire de la problématique d’ Aristote 8 Ammonius, en signalant les genres de solutions
exégético-philosophiques que I’on a offertes. Ensuite, le texte grec d’ Ammonius parait
avec une traduction anglaise en regard. (Le texte est une photocopie de Iédition de Busse
publi€e en 1897. La traduction est une version légérement remaniée de la traduction
de David Blank, publiée en 1996 et 1998.) Texte et traduction sont suivis d’un com-
mentaire philosophique qui analyse minutieusement chaque phrase et chaque formule
d’Ammonius pour en dégager le sens philosophique. Le livre s’acheve par trois essais
(dont un de la plume de Mario Mignucci) qui traitent quelques questions logiques mises
en valeur par le métacommentaire. — Ce livre est la premiere étude approfondie du texte
d’Ammonius. Il est le résultat de plusieurs années de collaboration internationale dirigée
par Seel : on lira donc une publication miire et réfléchie, un ouvrage déja examiné a
la loupe par un groupe d’experts de renommée mondiale. Il faut dire que la lecture n’en
est pas toujours facile : le texte d’Ammonius est épineux, son interprétation parfois



BIBLIOGRAPHIE 173

tortueuse ; le probleéme philosophique qui se trouve au centre de la discussion est des
plus déconcertants ; les arguments s’appuient sur des concepts — de modalité, de temps
— qui affichent une résistance farouche a I’entendement humain ; de plus, le méta-
commentaire a recours a un symbolisme logique qui est fort technique et assez rébar-
batif. Mais la bonne philosophie n’est jamais facile, et le livre de Seel déborde de bonne
philosophie. Il va sans aucun doute lancer une discussion vive et prolongée parmi les
spécialistes, il trouvera des échos dans le débat actuel sur le déterminisme. Car les
recherches dirigées par Seel et publiées dans ce volume sont des jalons pour une avance
considérable dans un terrain philosophiquement ming et tristement jonché de cadavres
académiques. Soyons reconnaisants a Gerhard Seel et a ses collaborateurs pour leur
travail.

JONATHAN B ARNES

EMMANUEL FALQUE, Saint Bonaventure et ’entrée de Dieu en théologie. La
Somme théologique du «Breviloguium» (Prologue et premiére partie) (Etu-
des de philosophie médiévale — LXXIX), Paris, Vrin, 2000, 224 p.

Par la méthode phénoménologique et dans le sillage de son discours, proféré de
M. Heidegger a J.-L. Marion, E. Falque présente ce livre comme un possible renouvel-
lement en histoire de la philosophie et philosophie médiévale. Le discours de Bona-
venture apparait comme 1’objet approprié d’une telle démarche ; de fait, il sied d’en
dégager I'originalité (p. 16). Le pré-texte au propos de I'A. est un «discours bref», le
Breviloguium du maitre franciscain, son prologue et sa premiere partie spécialement.
Véritable somme (description courte qui englobe la totalité de son objet), le Brevi-
loquium dit I’entrée de Dieu en théologie, a savoir son mode de manifestation 4 1I"homme.
Le propos de I’A. est d&s lors d’installer le discours phénoménologique et son style
comme |'expression adéquate de la théologie méme, traversée de part en part et de
maniere quasi charnelle par la Révélation. La description et la métaphore seront ainsi
les deux modes propres de la théologie. De cette visée premiére du projet de I’A. découle
par accident un second objectif : I’ A. «propose 2 la fois une possible releve au thomisme
et un nécessaire dégagement, en philosophie comme en théologie, de tout discours
purement doctrinal qui ne s’appuierait pas d’abord, et de fagon délibérée, sur une
véritable enquéte tant descriptive qu’expérientielle» (p. 17, n. 1). Différant de I’inter-
prétation thomasienne, la théologie bonaventurienne exclut en effet la question quid
(«qu’est-ce que ?7») ; elle hérite du style descriptif de I’Ecriture, procéde du guomodo
(«comment ?»), et s’inscrit, comme I’Ecriture, dans le champ de la seule foi. Tout -
le monde, I’Ecriture, et I’explication théologique — est traversé par la Révélation, qui
commence comme Trinité. La description phénoménologique se substitue ainsi aux
tentatives de preuve et démarches rationalistes. La Trinité est «hyper-présence» et
«hyper-cognoscibilité» ; elle est la maniére dont Dieu se donne, dont il apparait, elle
est de fait I’étre méme de Dieu manifesté. Dieu apparait «principe parce que premier»,
loin de s ériger «premier parce que principe», comme dans la théologie de Thomas
d’Aquin, qui doit distinguer I’ordre de la foi et I’ordre de la raison pour avoir trop baigné
dans la conception aristotélicienne des causes : I”«un premier» chez Thomas se laisse
«immédiatement et subrepticement rabattre, voire engloutir, dans les exigences péripa-
téticiennes de 1’ ‘un principe’» (p. 99). La théologie descriptive du croyant laisse au
contraire Dieu se dire depuis le commencement et comme commencement ; dans la visée
franciscaine, elle témoigne «d’une juste humilité de la raison» (p. 107). L’A. peut ainsi
replacer en sa fondation spirituelle 1’ontologie franciscaine de la pauvret€ et du don :
elle a origine en Dieu, dont la donation trinitaire constitue I’étre méme manifesté. Enfin,
dans une derniére mise en ceuvre phénoménologique, tributaire cette fois de I’herméneu-



174 BIBLIOGRAPHIE

tique de Ricceur, I’A. fait de la métaphore le mode de la création et de la Révélation
divine, — la métaphore produit la vérité dont elle parle —, et le mode de la compréhension
de Dieu par ’homme.

CATHERINE K&NIG-PRALONG

JEAN DE MURS, Ecrits sur la musique, traduction et commentaire de Christian
Meyer (Sciences de la Musique), Paris, CNRS Editions, 2000, 277 p.

Jean de Murs tient une place importante dans |’histoire de la musique de la fin du
Moyen-Age par I’influence qu’il exerga sur la formation intellectuelle et le métier des
musiciens des XIV© et XV¢siecles. A ce musicien mathématicien et physicien, on
attribue aujourd’hui avec certitude quatre trait€s : Notitia artis musicae, Musica specu-
lativa, Compendium musicae practicae, et Libellus. C’est la premiere fois que ces traités
sont traduits en langue frangaise et présentés avec un commentaire. La Nofitia artis
musicae est le premier trait€ de musique composé par Jean de Murs entre 1319 et 1321.
Il a pour objet principal d’assurer un fondement philosophico-mathématique a une
entreprise de réforme de la notation musicale et, comme le dit le traducteur, «au-dela
de ce projet, il s’agit ni plus ni moins de redéfinir les rapports de la théorie et de la
pratique au sein de I’ars musica» (p.16). Ce propos est affirmé avec force dans le
Prologue et repose sur I’autorité d’ Aristote. Pour assurer le site épistémologique de I'ars
musica, Jean de Murs rappelle cette proposition qui court depuis la seconde moitié du
XTII¢ siecle : «la musique traite du son rapporté aux nombres, ou I'inverse», ce qui situe
la musique a la croisée des deux disciplines de I’arithmétique et de la physique, dont
I’étude fera I’objet des différents chapitres du traité. La Musica speculativa, rédigée en
1323 au Colleége de la Sorbonne a I’attention des étudiants de la faculté des arts, se
présente comme un abrégé de I’ceuvre de Boéce et n’expose, dans la perspective d’une
science musicale congue comme scientia media, que la dimension mathématique de la
discipline sans aborder les questions de physique acoustique. Apres le Prologue, qui
rappelle le statut de la musica theorica, le traité met en lumiere les fondements ma-
thématiques du systeme acoustique pythagoricien et la théorie des rapports numériques
sur laquelle il se fonde ; dans une seconde partie de nature plus pratique, il conduit a
la réalisation de ce systeéme sur le monocorde. Le Compendium musicae practicae ou
Quaestiones super partes musicae, est considéré comme le troisiéme traité de jeunesse
de Jean, dont on situe la rédaction autour des années 1325. Sous la forme lapidaire d’un
échange de questions et de réponses, il tente d’y clarifier et simplifier a des fins
pédagogiques I'exposé de la Notitia. Renongant & résumer les fondements philosophi-
ques et mathématiques de sa théorie de la notation, il introduit un long chapitre sur la
rédaction des ligatures, technique de notation indispensable, qui donne au Compendium
le tour d’un traité de notation. C’est sans doute bien aprés 1330 que fut composé le
Libellus, lequel développe un ensemble doctrinal stabilisé et en accord avec les pratiques
de notation musicale du milicu du siecle : notations rouges et généralisations des signes
métriques, autant d’innovations généralement attribuées a Philippe de Vitry et dont on
ne trouve aucune trace dans les premiers écrits. Jean de Murs y reprend, a la suite du
Compendium, sa structuration de la notation en cinq niveaux d’articulation ou
«prolations» : maxime, longue, bréve, semi-bréve et minime. La quadri-partition des
rapports de durée est remplacée par une structure a trois niveaux : le mode (qualifiant
le rapport maxime/longue/breve), le temps (rapport breéve/semi-bréve) et la prolation
(rapport semi-bréve/minime). En fin de volume, I’éditeur nous donne I’ensemble des
sources manuscrites des Ecrits de Jean de Murs et deux index : Index nominum et
verborum, Numerorum et Vocum affinium.

JEAN BOREL



BIBLIOGRAPHIE 175

EMMANUEL CATTIN, LAURENT JAFFRO, ALAIN PETIT (€ds), Figures du théologico-
politique (Problemes et controverses), Paris, Vrin, 1999, 265 p.

L’ensemble des articles de cet ouvrage est issu d’un colloque organisé en mai 1996
par le Centre d’Etudes sur I'Humanisme, les Réformes et I’ Age classique (CERHAC)
de I'Université Blaise Pascal (Clermont). Comme souvent, le résultat est un peu hété-
roclite, les études allant du pythagorisme antique (A. Petit) a Franz Rosenzweig
(G. Bensussan). L’essentiel tourne cependant autour de la problématique moderne — et,
en un certain sens, on peut y rattacher déja |’ intéressante étude de Y. Cattin sur Thomas
d’Aquin, car elle montre parfaitement que la recherche rationnelle des fondements du
pouvoir politique a eu a se débattre avec la puissante affirmation scripturaire selon
laquelle «tout pouvoir vient de Dieu», y compris le pouvoir temporel. Thomas ne peut
accepter que le pouvoir temporel soit I’expression directe du pouvoir divin en raison
de son aristotélisme qui le conduit a situer «le pouvoir politique dans la communauté
elle-méme et en définitive dans le désir naturel de la communauté qui structure 1’essence
de I’homme» (p. 25). Sans renoncer a [’origine divine du pouvoir, Thomas résout cette
apparente contradiction de la méme maniére qu’il résout le probléme des deux savoirs,
le savoir rationnel et le savoir issu de la foi, savoirs distincts mais convergents, sau-
vegardant I’autonomie de la raison humaine. Ainsi en est-il du pouvoir temporel : si
son origine est bien divine, il n’en est pas moins du ressort des activités humaines
rationnelles et peut &tre jugeé de ce point de vue. Plusieurs articles sont consacrés aux
débats passionnés qui ont agité I’ Angleterre au XVII¢ siecle. J. F. Spitz, un bon spé-
cialiste du renouveau des theéses du républicanisme, analyse les écrits de Jacques I¢,
montrant ce que peut €tre le discours d’une monarchie absolue qui refuse néanmoins
de se considérer comme purement arbitraire. J. Pironon, quant & lui, commente I’éton-
nante Tenure des rois de Milton, qui soutient que le roi est sous le contrdle de ses sujets
et que, méme dans le cas ot il ne serait pas un tyran, le peuple, par 'effet de son droit
naturel, garde la possibilité de le changer. Quant & L. Jaffro, il donne deux articles, I'un
sur Spinoza — j’y reviens de suite — et [’autre sur Toland, philosophe dont il souligne
au demeurant |'inspiration spinoziste. Toland défend la thése d une religion civile sous
une forme proche de celle du républicain Harrington. Cette thése s’appuie sur une
interprétation de la figure du Christ comme idéal moral dont I’enseignement, accessible
aux humbles et aux ignorants, peut étre découvert par la raison seule. On ne peut dire
néanmoins que cette theése soit proche de celle de Thomas d’Aquin : elle s’accompagne
au contraire d’une méfiance vis-a-vis d’un quelconque savoir révélé et si il y a bien
référence a I’Ecriture, il faut pour bien I’interpréter — comme nous le conseillait Leo
Strauss dans La persécution et 'art d’écrire —, pratiquer une double lecture en raison
de la censure et des persécutions qui n’ont cess€ d’accompagner la libre pensée. Car,
dans le fond, Toland plaide pour un pluralisme religieux radical garanti par le pouvoir
temporel contre toute forme d’hégémonie cléricale. Quant au Traité théologico-politigue
de Spinoza, Jaffro en propose une lecture que I’on pourrait qualifier de pragmatique.
[l s’agit de considérer le texte comme un «objet», a partir de ce qu’il veut «faire», des
effets qu’il entend avoir sur les lecteurs : «a quel type d’objet philosophique avons-nous
affaire avec le Traité? [...] une sorte de machine que son auteur introduit sur la scéne
de 'espace public» (p. 91). Interprétation féconde, car I’A. montre qu’a I'inverse de
la méthode déductive propre a I’Ethique, le Traité aun aspect narratif visant a présenter,
sans les démontrer et sous une forme plus accessible, les theses spéculatives. Son titre
méme est significatif puisqu’il affirme contenir «quelques dissertations ou I’on fait voir
que la liberté de philosopher non seulement peut étre accordée sans danger pour la piété
et la paix de I’Etat, mais méme qu’on ne peut la détruire sans détruire en méme temps
la paix de I’Etat et la piété elle-méme», position qui rapproche fortement Spinoza de
Kant et s’oppose radicalement a [’absolutisme de Hobbes. On rattachera a ces consi-
dérations I'article plus classique qu’E. Cattin consacre au Conflit des Facultés, cet écrit



176 BIBLIOGRAPHIE

tardif (1798) de Kant qui, a I’instar de Spinoza, tenait que ses principaux ouvrages
n’étant pas €crits pour le grand public, mais bien pour le public restreint des savants
et des lettrés, et par ailleurs ne traitant pas de la religion révélée mais seulement de la
religion naturelle, ne pouvaient en aucun cas importuner le pouvoir. Au demeurant, il
ne fait aucun doute que les positions kantiennes ¢taient profondément critiques vis-a-
vis de toutes les formes de dogmatisme. Dans Qu'’est-ce que les Lumieres, Kant appelait
de ses veeux la sortie des hommes de leur minorité, dont ils sont eux-mémes respon-
sables, «surtout dans les choses de la religion», la minorité religieuse étant de toutes
la plus nuisible et la plus déshonorante, car en religion il ne devrait étre question que
de conscience. Une des legons de cette collection d’articles — un theme commun — ¢’est
la difficulté et presque toujours 1’ambiguité du «théologico-politique», ¢’est-a-dire des
positions qui tentent de se dégager peu & peu de ’emprise du spirituel sur le temporel,
dans des contextes ol peu de penseurs en arrivent a un athéisme radical et, s’ils s’en
rapprochent, I’expriment toujours avec une extréme prudence. Une des maniéres de
mettre cette difficulté en évidence, c’est de relever les contradictions auxquelles peut
conduire ce genre de tentative. C’est ce que montre joliment [. Depla a propos de Bayle.
Une des plus évidentes contradictions de ce philosophe, c’est sa theése que le pluralisme
et la tolérance doivent étre garantis par un pouvoir absolu... de droit divin. Un autre
intérét de I’ouvrage est de permettre des lectures transversales et de vérifier les con-
nexions multiples entre les divers penseurs du théologico-politique. Comme le montre
par exemple X. Papais dans «Dé€lire et pouvoir selon Hume», celui-ci a fourni aux
philosophes des Lumieres un de leurs principaux arguments dans la critique spéculative
de la religion comme superstition et fable, et dans leur critique pratique des liens
paradoxaux entre religion et pouvoir. Cela ne va pas, chez Hume, sans un profond
scepticisme. Mais celui-ci n’a pas qu’une valeur de déconstruction : parce qu’il institue
une balance des pouvoirs au sein de la raison, il représente une force inédite en politique :
«en pratiquant le doute, le sceptique dissocie les synthéses de la puissance. Il manifeste
que le pouvoir, cette fiction sublime, se tient toujours dans le vide, il affirme que le
pouvoir doit précisément rester vide pour conjurer 1’oppression et la violence. Suspendre
le jugement, ¢’est toujours, pour le sceptique, libérer 1’imagination de ses propres
entraves : délier les nceuds de croyance, apaiser les passions.» (p. 221) Le scepticisme
suit ce principe que le vide de I’autorité est sans doute le moteur le plus puissant dans
la construction d’une communauté. Une telle problématique initie les théses du libé-
ralisme et I’on se rend compte, finalement, que dans le monde contemporain, qui a cru
un moment dans la fin de la religion, les questions théologico-politiques, qui sont aussi
celles du libéralisme politique, renaissent sous des formes que les penseurs des XVII®
et XVIII® siecles avaient déja largement exposées et discutées.

ANDRE BERTEN

MICHEL-PIERRE LERNER, Le monde des sphéres, t. 1. Genese et triomphe d’une
représentation cosmique, t. 11 : La fin du cosmos classique, Paris, Les
Belles Lettres, 1996-1997, 403 + 418 p.

La cosmologie figure sans doute parmi les domaines les plus fascinants de 1" histoire
de la culture occidentale, car elle a su nourrir a la fois I’imagination, la recherche
scientifique, I’analyse philosophique et la spéculation théologique. Ces différents re-
gards sur le «ciel €toilé», qui n’a pas manqué de susciter I’admiration de Kant, ont
produit une représentation du monde qui a survécu, dans sa structure essentielle, prés
de vingt siecles : inventé par les Grecs vers le IV® sigcle avant J.-C., le «<monde des
spheres» a déterminé la conception et la perception de I’espace cosmique jusqu’a la fin
du XVI¢siecle. Résultat d’une recherche trés fouillée et premigre étude d’ensemble



BIBLIOGRAPHIE 177

consacrée aux spheres célestes, I’ouvrage de M. P. Lerner reconstitue avec abondance
de documents, ampleur de détails et une grande clarté, la genése de la représentation
des spheres célestes dans la pensée grecque, sa transmission a travers la culture arabe
et son développement au Moyen Age (t. I). Il analyse ensuite les facteurs complexes,
a la fois scientifiques et philosophiques, qui ont provoqué I’effacement de cette repré-
sentation du monde entre la moitié du XVI¢ siécle et le milieu du XVII® (t. IT). Le dessein
de I’A. — «éveiller Iintérét du lecteur d’aujourd’hui pour ce monde des sphéres depuis
longtemps perdu et dont la trace méme s’est effacée de notre mémoire» (t. IL, p. 193)
- est parfaitement réalisé, car cet ouvrage a le mérite de satisfaire autant 1’intérét
scientifique que le questionnement philosophique sur I’objet «spheéres célestes». LA,
en effet, ne se contente pas de décrire la mise en place de la représentation sphérique
de I'univers, ni d’analyser des questions comme celles de 1’unicité du cosmos, de sa
matiere, de son lieu ou du principe de sa dynamique, mais explore les raisons de certaing
choix théoriques de maniere 2 mettre en évidence la complexité des problémes et leurs
enjeux philosophiques. Car le modele cosmologique des spheéres concentriques n’était
pas une simple théorie scientifique, ni une piece isolée et détachable du reste du savoir,
mais représentait une articulation essentielle d’une conception d’ensemble qui assurait
son retentissement dans des domaines comme 1’anthropologie, I’éthique ou la théologie.
Aussi, aprés avoir étudi€ le cosmos aristotélicien, I’astronomie ptoléméenne, puis les
théories des Arabes et leur réception chez Albert le Grand, Thomas d’ Aquin, Dante,
Buridan ou Oresme, I’A. évoque les «cieux métaphoriques» et la transposition du
modele des spheres dans les domaines métaphysique, mystique et politique. La double
approche, scientifique et philosophique, marque aussi la démarche du second volume,
ot I’A. montre la complexité de I’évolution qui a mené, en un premier moment, a la
destruction des sphéres planétaires. Le platonisme de la Renaissance, le stoicisme, la
littérature «hexamérale», Tycho Brahe (dont le rdle fait I’objet d’un important réexa-
men), Copernic, Kepler et bien d’autres composent un tableau d’ensemble qui remet
les auteurs et les événements a leur juste place. De méme, I’enjeu majeur du rejet, en
un second moment, de la sphere des étoiles fixes (I’ «enveloppe du monde») est clai-
rement illustré a travers 1’analyse des résistances et des audaces des différents auteurs
- Digges, Bruno, Galilée, Descartes — qui ont contribu€ a faire €clater le monde des
sphéres et & mettre I’homme face 4 un univers infini. L ouvrage — qui offre par ailleurs
de trés riches indications bibliographiques — représente désormais une référence obligée
pour toute approche exhaustive de la problématique cosmologique dans I"histoire de la
culture occidentale.

TiZIANA SUAREZ-NANI

ROBERT LEUENBERGER, Die Vernunft des Herzens. Studien zu Blaise Pascal,
Zurich, Theologischer Verlag, 1999, 147 p.

Les chapitres de cet ouvrage, qui, pour certains, ont déja €té€ publi€s de 1985 & 1997,
présentent les résultats de recherches effectuées des années durant par 1’A. sur Blaise
Pascal. Son objectif est le rapprochement entre des faits historiques, biographiques, et
la représentation des pensées religieuse et théologique de Pascal, ainsi qu’entre la genese
de ses écrits et la thématique chrétienne. Ici, Pascal n’est considéré qu’en tant que
penseur chrétien, ses recherches mathématiques et scientifiques n’étant pas prises en
compte, choix justifié par le fait que Pascal lui-méme dissociait clairement ces deux
dimensions de sa pensée. Pourtant, dans certains passages, les connexions internes entre
Pascal le mathématicien, le physicien et le penseur chrétien sont évidentes. Lordre suit
un principe structurel basé sur des critéres aussi bien biographiques et chronologiques
que thématiques. Dans la bréve présentation biographique d’introduction, I'A. se con-



178 BIBLIOGRAPHIE

centre sur les événements-clés de la vie de Pascal : son éducation par son pere, son
attirance pour le jansénisme, ainsi que sa vie dans la période mondaine, sa relation avec
sa sceur Jacqueline, sa rencontre avec Descartes et pour finir les conditions de sa mort
—que I’A. éclaire par I’ceuvre religieuse et théologique dans les chapitres suivants. En
tant qu’écrits représentatifs de 1’évolution de la pensée pascalienne, le Mémorial, la
pensée Le Mystére de Jésus, le fragment Infini-Rien (le pari), le Discours sur la
Condition des Grands, ainsi que les conversations entre Pascal et son dernier confesseur
le P. Jean Beurrier, qui sont citées dans divers passages, sont présentés et interprétés
au regard de leur genése. Outre ces analyses d’écrits rapportées a des éléments biogra-
phiques et deux études sur I’esthétique et la religion de Pascal, I’A. introduit dans son
chapitre «Zwei Wege in die Neuzeit : Descartes et Pascal», dans la partie thématique
«Entendement et croyance», un théme essentiel pour la compréhension de Pascal. Le
motif de la comparaison entre Descartes et Pascal réside dans le fait qu’on leur attribue
traditionnellement des impacts différents dans 1’histoire des sciences : alors que Des-
cartes passe pour le fondateur de I’esprit scientifique des temps modernes, aucune
tradition propre, ni philosophique ni religieuse, n’est rapportée a Pascal. L’ A. souligne
en revanche que, en dépit de son scepticisme radical, la pensée de Descartes n’a jamais
quitté la tradition de de la scolastique et que 1’on ne doit pas confondre la ratio de
Descartes et la «raison» du rationaliste. La ot Descartes fait confiance a la faculté de
penser de I’homme, Pascal n’éprouve qu’irritation pour la perception par I’homme d’un
monde incompréhensible. D’aprés I’ A., et au rebours de I’opinion historique générale,
Pascal anticipe sur des perspectives anthropologiques qui seront développées beaucoup
plus tard dans toute leur portée historique chez Nietzsche et Kierkegaard. En sus, le
verdict, si souvent cité, de Pascal sur Descartes («inutile et incertain») se voit relativisé
de fagon décisive dans cette €tude, dans la mesure ol I’ A. ne présente pas que des
oppositions, mais aussi des ressemblances dans la pensée de ces philosophes contem-
porains I’un de "autre. Les chapitres suivants se distinguent par le rapprochement étroit
entre la biographie et I’ceuvre de Pascal, I’insertion dans le contexte philosophique et
historique, ainsi que par des apercus de 1’état de la recherche et de la position parfois
confuse des interprétations. En outre, les exposés de I’A., connaisseur averti de Pascal,
sont faciles & comprendre et se prétent parfaitement a une premiére approche de Pascal
en tant qu’homme, de sa vie et de son ceuvre.

FeLicia LAUER

MaATHIEU KESSLER, L’esthétique de Nietzsche (Thémis/Philosophie), Paris,
P.U.F.,, 1998, 259 p.

Cette étude fouillée met en lumiére I’évolution des positions nietzschéennes en
matiere d’esthétique et soutient une thése claire et argumentée. Fondé sur I’ensemble
des écrits philosophiques de Nietzsche, le travail distingue deux esthétiques, une
«métaphysique d’artiste» inhérente 2 la période de jeunesse et une «physiologie de I’art»
qui apparait dans I’oeuvre tardive dés les années 1885 : «la premiére est rétrospecti-
vement déterminée comme romantique, la seconde s’affiche par opposition a la précé-
dente comme classique» (p. 1). — La premiére partie de I’ouvrage étudie de prés les
figures d’ Apollon et de Dionysos et leurs métamorphoses. Si La naissance de la tragédie
oppose le dionysiaque & I’apollinien, I’ivresse au réve, une évolution se marque des
Humain, trop humain, aprés la rupture avec Wagner, dans le sens d’une dissolution
progressive des antinomies esthétiques. Notamment dans Par-deld le bien et le mal et
dans le livre cinquieéme du Gai savoir, I A. réussit a démontrer de fagon convaincante
que Nietzsche substitue au projet artistique wagnérien d’un art total le projet «plus
philosophique d’un homme total, opérant la synthése des deux figures mythologiques



BIBLIOGRAPHIE 179

initiales dans la totalité réunifiée du philosophe-artiste ou législateur» (p. 91). Dionysos
absorbe Apollon et incarne, en tant qu’antéchrist, la figure du philosophe-artiste. De
méme, la notion d’ivresse ne sera plus antinomique de celle de réve, comme ¢’était le
cas dans La naissance de la tragédie. Le concept tardif d’«ivresse apollinienne» (Cré-
puscule des idoles) met en €vidence le rapprochement des deux grands types d’expé-
rience esthétique. Cette évolution du dualisme de la «métaphysique d’artiste» vers le
monisme de la «physiologie de 'art» (p. 127) est elle-mé&me le reflet du parcours
philosophique de Nietzsche : «Le monde métaphysique des essences auquel Dionysos
renvoyait est a présent réductible au monde des illusions apolliniennes» (p. 128) grice
a I’assimilation d’ Apollon par Dionysos. — La deuxieme partie du livre tente de montrer
la «genése du formalisme classique» (p. 153) que Nietzsche revendique dans sa seconde
esthétique. Ce classicisme bien singulier affirme, a I'inverse de la conception tradition-
nelle, «la fonction mensongere de 1’art», excluant radicalement la notion de vérité et
«la prééminence de la forme sur le contenu» (p. 221), sans pour autant admettre la
logique de I’art pour I’art. Le formalisme classique nietzschéen procéde d’une double
critique systématique de la musique romantique de Wagner et, surtout, de ’esthétique
musicale de Schopenhauer. En valorisant les arts plastiques par rapport a la musique
et en inversant la primauté de 1’audition par rapport a la vision, Humain, trop humain
«effectue un renversement de perspective rendant caduque la hiérarchie schopen-
hauerienne des arts dont La naissance de la tragédie s’était fait I’écho» (p. 206). Le
classicisme de Nietzsche aboutit dans les fragments posthumes des années 1885 a 1888
a une physiologie de ’art qui définit — contre Wagner — une esthétique «indissolublement
lige a des conditions biologiques» (Le cas Wagner, épilogue). Cette seconde esthétique
congoit I’art comme grand stimulant de la vie et comme «une cure» (Fragments pos-
thumes, début 1888-début janvier 1889, fgt 14 [22]) en lui accordant une «fonction
médicale» explicite (p. 169). Elle est donc la réponse a la métaphysique romantique de
Part défendue dans La naissance de la tragédie et elle suit |'idée directrice selon laquelle
«l”art doit posséder un role plus important dans une civilisation qui a définitivement
rompu avec les illusions de la métaphysique et de la morale» (p. 239). —L’interprétation
tres minutieuse (et parfois répétitive) de Kessler peut servir sans doute d’introduction
aux questions esthétiques posées par Nietzsche. Sa démarche volontairement pédago-
gique et didactique et le souci permanent de I’A. de suivre au plus pres des textes
’évolution des conceptions esthétiques nietzschéennes facilitent I’acces a cette étude
en somme utile, mais novatrice seulement a certains égards. Le lecteur averti peut
déplorer I'absence quasi totale d’une discussion approfondie des concepts-clés dans le
contexte de la littérature secondaire. Les principaux acquis de cette recherche, tels que
la conception de I’art (Martin Heidegger, Theo Meyer), le philosophe-artiste (Jean-Nogl
Vuarnet), la physiologie de I’art et le classicisme (Helmut Pfotenhauer) font partie
intégrante de la critique particulierement allemande de Nietzsche et mériteraient d’€tre
évalués dans un ouvrage qui s’adresse notamment a I’espace culturel francophone.

PETER G ASSER

YIRMIYOHU Y OVEL, Les Juifs selon Hegel et Nietzsche. La clef d'une énigme,
traduit de I"’américain par Sylvie Courtine, Paris, Seuil, 2001, 350 p.

Rien de plus dérisoire que d’émettre une opinion sur Hegel et Nietzsche, de les
classer parmi les rationalistes ou les romantiques, les athées ou les antisémites. Et
pourtant & parcourir leurs ceuvres respectives, on se heurte chez le premier a des formules
virulentes, au «venin antisémite» (p. 71) qui jaillissait sous sa plume lorsqu’il traitait
du judaisme. L’on sait, d’autre part, que la propagande nazie puisait a pleines mains
dans les textes du second. Ce qui leur a valu d’étre taxés d’antisémites. C’est ce jugement



180 BIBLIOGRAPHIE

péremptoire que I’A. entend mettre en question ou du moins a I’épreuve en (ré)exami-
nant les textes de ces deux géants de la pensée, en les (re)contextualisant dans I’ensemble
de leurs ceuvres et en replacant celles-ci dans I’environnement culturel de I’époque, dans
le Zeitgeist. Ce qui permet a I’ A. de dégager des phases, des étapes dans la pensée de
I’un et de I’autre, de déceler une «évolution», de marquer des tournants, de nuancer,
de relativiser avant de (ré)évaluer, cette fois-ci en connaissance de cause. Ce qui donne
ce livre tonique. Certes, dans L’Esprit du christianisme et son destin (trad. de 1’all.,
présenté et commenté par F. Fischbach, Paris, Agora, 1992), Hegel n’a pas de mots assez
durs pour pourfendre cette «religion de la séparation» qu’est pour lui le judaisme. Au
hasard de cet écrit de jeunesse, on reléve : «La foi en quelque chose de divin, en quelque
chose de grand ne peut résider dans la boue [...]. L’esprit infini n’a pas de place dans
le cachot d’une dme juive, ni la totalité de la vie dans une feuille qui se désséche» (ibid.,
p. 124). Ou encore : «La force de I’amour [d’ Abraham] n’était pas si grande qu’il ne
pt massacrer de sa propre main son fils bien aimé» (ibid., p. 53). Si ces «réflexions»
dénotent une incompréhension du geste d’ Abraham et une lecture fautive de Genese
22, elles donnent une Iégitimation philosophique aux préjugés de 1’époque tout en les
insérant dans un systeme. Pour les philosophes du XVIII® sieécle, I"histoire apparait
comme un processus orienté d’un moins vers un plus, de la confusion vers |’ordre, de
I’obscurité vers la lumiere. Cette vision culmine chez Hegel avec I’interprétation de
I’histoire comme processus dialectique ou théodicée, a travers lequel I’ Absolu lui-méme
se réalise. Si bien que le judaisme marque une €tape caduque de 1’Esprit, dépassée et
englobée notamment par le christianisme qui sera, a son tour, «nié et conservé»
(aufgehoben) dans un stade supérieur : la philosophie — hégélienne, bien siir ! N’ est-
ce pas la, pour celui qui fut étudiant au séminaire théologique de Tiibingen, la version
sécularisée de la théologie chrétienne de ’annonce et de I’accomplissement qui ne voit
dans I’«Ancien Testament» qu’une premiére approximation et une préfiguration mal
dégrossie du message évangélique ? Cet antijudaisme doctrinal n’empéche pas Hegel,
selon Yovel, de «militer» pour I’octroi des droits civiques aux Juifs, pour leur sortie
du ghetto et leur entrée dans la société ouverte. Tout en se référant en des termes hautains
et négatifs a la religion juive, Hegel est favorable a leur émancipation (p. 163) mais
«il ne savait pas quoi faire des Juifs en tant que Juifs dans la modernité, pas plus qu’il
ne pouvait expliquer leur survie avec son systeme» (p. 59, souligné par I’A.). Auparavant
Hegel avait tempéré sa critique du judaisme. Il fit preuve de retenue dans les Legons
de 1827: «Le judaisme y est désormais considéré comme supérieur a la religion grecque,
ce qui aurait da étre le cas des le début puisque le monothéisme juif est supérieur au
paganisme grec ; mais ¢’est maintenant seulement que Hegel est parvenu a cette con-
clusion nécessaire» (p. 151, cf. aussi p. 155). Au demeurant, sa conception du judaisme
avait lentement évolué : du silence éloquent de la Phénoménologie de [’Esprit faisant
é¢merger le christianisme directement du paganisme — a la maniére du marcionisme ? !
—aux Cours d’esthétique et aux Lecons sur la philosophie de la religion ol le judaisme
est qualifié de «religion de la sublimité» (p. 128), le tournant théorique est amorcé et
la réévaluation en marche. Ce jugement positif va permettre un engagement du philo-
sophe en faveur de I’intégration, voire de I’assimilation des Juifs dans la société, mais
en tant qu’individus. Et ce, en dépit d’un «penchant anti-juif» (p. 146) lequel provenait,
selon Yovel, de son christocentrisme, de ce que «I’Europe chrétienne représente pour
lui la quintessence de 1’histoire du monde» (p. 179). — Quant a Nietzsche, Yovel le lave
de tout soupgon d’antisémitisme aprés une période d’égarement, correspondant & son
admiration pour Wagner sous I’influence de sa sceur et de son beau-frére, en distinguant
trés subtilement trois étapes a I"intérieur du judaisme. Il exprima son aversion pour I’'une
d’entre elles alors qu’il s’enthousiasmait pour les deux autres. Le «judaisme» biblique
(Par-dela le bien et le mal, § 52 et Généalogie de la morale 111, § 22) et celui de la
diaspora ultérieure & la naissance du christianisme (ibid., § 195 et 251 ; Aurore, § 205)
trouvant grace a es yeux alors qu’il réservait une critique acerbe au judaime sacerdotal



BIBLIOGRAPHIE 181

(L’Antéchrist, § 25, 26, 27), celui de I”étape intermédiaire — celui qui permit 1’émergence
du christianisme. «Il semble que Nietzsche, un peu a la maniere de Hegel, projette sur
le judaisme, dans sa variante de 1’époque du Second Temple, toutes le caractéristiques
négatives qu’il repére d’une maniere générale dans la religion» (p. 260). En fait, avance
Yovel, avec moult arguments (ibid., § 62), le véritable destinataire de cette critique
impitoyable du judaisme des prétres se trouve étre le christianisme — version édulcorée
du judaisme a I’état pur. «Alors que les antisémites accusent les Juifs d’avoir tué Jésus,
Nietzsche les accuse d’avoir engendré Jésus (p. 236, souligné par I’A.). D’apres Yovel,
Nietzsche confondrait prétres et pharisiens. «Il est vraisemblable que Jésus fut un
membre radical des pharisiens qui s’opposaient aux prétres saducéens» (p. 262). Par
1a, peut-étre, Nietzsche voulait lutter contre I'institutionnalisation de 1’enseignement de
Jésus par I’Eglise. Les attaques que Nietzsche dirige contre le judaisme sacerdotal
n’entame\nt en rien son admiration et sa défense des Juifs de la Diaspora, ses contem-
porains. A ceux qui cherchaient a contenir I’émigration juive en Allemagne, Nietzsche
répond : «Les Juifs pourraient dés aujourd’hui [...] dominer I’Europe [...] ; ils n’y
travaillent pas ; ils souhaitent &tre absorbé par I’Europe, s’y fixer. On ferait bien de
prendre conscience de cette aspiration [...], c’est pourquoi il serait peu-&tre utile d’ex-
pulser du pays les braillards antisémites» ( Par-dela le bien et le mal, § 251). Nietzsche
milite pour ’intégration des Juifs en Europe non pas tant parce qu’il reconnaissait leur
humanité derriere leur Jud€ité. Il n’€tait pas prét, a I’instar de Hegel et autres von Dohn,
Herder, etc., d’accorder les droits civiques aux membres d’un groupe religieux marginal
qui avait perdu depuis longtemps sa vigueur historique et sa créativité. Nietzsche allait
plus loin, il leur assignait un role en tant que Juifs : celui de féconder la culture
européenne ou du moins devaient-ils «servir de catalyseurs pour délivrer I’Europe de
la culture de la décadence et du ressentiment que leurs ancétres lui avait infligée» (p.
307, souligné par I’A.). — On sait ce qu’il en advint. La méme Europe, celle des
Lumieres, qui avait octroyé€ les droits civiques aux Juifs, va les abroger, plagant ceux
qui ont cru au progres et 4 la raison universelle dans une situation de précarité telle qu’ils
vont étre balayés par la barbarie nazie. Celle-ci a-t-elle ét€ annoncée par des philosophes
tels que Hegel et/ou Nietzsche, malgré le beau livre de Yovel qui tend a les dédouaner ?
A lire Goethe, le plus grand des cosmopolites allemands, il semble que non ! Voici le
résumé d’une conversation entre Wilhelm Meister et le «Joyeux Frédéric» a propos du
projet d’une nouvelle société : «Nous restons fermement attachés a cette religion [le
christianisme], mais d’une fagon particuliére : nous faisons voir a nos éleves, deés leur
jeune dge, les avantages qu’elle nous a procurés et ce n’est qu’en dernier lieu que nous
leur inculquons la connaissance de ses origines et de son développement. C’est alors
seulement que son fondateur nous devient cher, et que les traits qui se rapportent a lui
nous deviennent sacrés. C’est pour cette raison, que 1’on taxera peut-étre de pédante,
mais dont on doit reconnaitre la logique, que nous n’admettons aucun Juif parmi nous ;
en effet, comment pourrions-nous leur faire partager les fruits de la plus haute civili-
sation dont ils nient la source et I’origine ?» («Les années de voyage de Wilhem
Meister», in Goethe, Romans, Paris, Gallimard, 1954, p. 1318).

Davip B anoN

HaNs JoNas, Le phénomeéne de la vie. Vers une biologie philosophique, traduit
de I’anglais par D. Lories, Bruxelles, De Boeck Université, 2001, 288 p.

En 1966 paraissait I’édition originale de The Phenomenon of Life. Toward a
Philosophical Biology chez Harper and Row, 4 New York, un texte qui inaugure la
réflexion de Hans Jonas sur la notion de vie et ses conséquences ontologiques et
éthiques. La présente traduction se base néanmoins sur une €dition anglaise ultérieure,
de 1982, chez Phoenix, The University of Chicago Press. Le texte d’origine contient

Philosophie
contemporaine



182 BIBLIOGRAPHIE

un €crit introductif qui s’ouvre sur onze essais, entre lesquels s’interpose un texte de
transition. Il se termine sur un épilogue dans lequel I’ A. rassemble les résultats de sa
réflexion et annonce les suites éthiques qu’il lui donnera plus tard dans le Principe
responsabilité. Certains de ces textes avaient déja été publiés par I’ A. entre le début
des années cinquante et 1965 dans des revues anglo-saxonnes. Hans Jonas les a ensuite
révisés et rassemblés a 1’occasion d’un s€jour de recherche au Center for Advanced
Studies of Wesleyan University a Middletown, Connecticut. Ces écrits ont suivi un
cheminement complexe avant de nous parvenir enfin réunis en frangais. L’ ouvrage a
d’abord été traduit en allemand et publi€ sous le titre Organismus und Freiheit. Ansditze
zu einer philosophischen Biologie en 1973, puis réédité sous le titre Das Prinzip Leben
en 1994 chez Insel puis en 1997 chez Suhrkamp. Une traduction francaise intégrale n’a
pourtant pas suivi en parallele. Certains textes ont néanmoins €té publi€s individuel-
lement en francgais. C’est notamment le cas de ’essai sur Heidegger et la théologie,
traduit par L. Evrard pour la revue Esprit en 1988. L’écrit intitulé Image-making and
the Freedom of Man a également été traduit en francais par Sylvie Courtine Denamy
et publi€ en 1996 avec d’autres textes de Jonas dans le recueil Entre le néant et I’éternité
chez Belin. Nous retrouvons donc ces deux essais entourés de textes inédits en frangais
dans cette traduction enfin compléte du corpus d’origine par Danielle Lories. La ré-
flexion effectuée par Jonas dans Le phénomene de la vie s’inscrit dans la deuxieme phase
de son parcours intellectuel. Elle est en effet précédée d’une premiere période consacrée
a la gnose en tant que symptdme d’une situation existentielle comparable a celle que
le philosophe diagnostique au contact des analyses heideggeriennes du Dasein. Cette
situation est celle d’un dualisme qui sépare radicalement I’homme du monde qui I’en-
toure. Aux dires de Jonas, ce divorce entre I’homme et le monde débouche sur une crise
des valeurs qui laisse I’étre humain seul et démuni face 4 un monde €tranger lui refusant
tout appui normatif. Le philosophe se donne dés lors pour but de remettre en question
ce nihilisme en le combattant a la racine : il s’agit de mettre en cause le dualisme radical
qui le sous-tend. C’est 1a que la notion de vie entre en scéne. Selon I’ A, I’étre-1a
organique constitue en effet un concept médiateur, par le biais duquel le philosophe tente
de réunir intériorité et extériorité, subjectivité et objectivité, homme et monde. Dans
le Le phénoméne de la vie, Jonas, en bon phénoménologue, part de I’expérience du corps.
Le vivant est dés lors compris dans son fonctionnement le plus spécifique et primordial,
en tant qu’organisme soumis a la dynamique du métabolisme. C’est a partir de ce
processus d’€change permanent avec le monde extérieur propre a la corporéité que I’A.
va décrire I’individualité, I’intériorité ou la subjectivité. Ces derniéres, traditionnelle-
ment attribuées a I’homme seul et confinées au domaine de 1I’esprit, sont ainsi présentées
comme des qualités de la vie méme, au-dela du dualisme opposant matiére et monde
de la pensée, nature et humanité. Elles émergent au fil de 1’évolution pour culminer en
I’homme. Par le biais de cette subjectivité intrinséque a la vie, Jonas entend réunir
philosophie de la vie et philosophie de I’esprit, et mettre en cause le dualisme dont il
a diagnostiqué les effets pervers dans la pensée contemporaine en la figure du nihilisme.
En effet, sa philosophie de la vie sera  la base de 1’éthique qu’il développera dans le
Principe responsabilité, une éthique qu’il prétend justement fonder dans une nature au
sein de laquelle le normatif trouve sa place. C’est dans ce cadre que Le phénoméne de
la vie doit €tre lu aujourd’hui. Cet ouvrage constitue en effet un moment-clé dans
I’évolution de la pensée de I’A., le moment par lequel il tente, de maniére parfois
intuitive et audacieuse, de configurer une troisieéme voie entre matérialisme et idéalisme,
afin de rendre possible cette éthique clairement fondée qu’il appelle de ses veeux en
ces temps d’incertitudes pour I’avenir des générations futures. La fondation de 1’éthique
de la responsabilité étant la partie la plus controversée de I’ceuvre de Jonas, il est
particuli¢rement important que les lecteurs francophones puissent désormais en consul-
ter les bases ontologiques dans cet ouvrage ambitieux et spéculatif.

ADELE THORENS



BIBLIOGRAPHIE 183

NatHALIE FROGNEUX, Hans Jonas ou la vie dans le monde, Bruxelles, De Boeck
Université, Bruxelles, 2001, 390 p.

Cet ouvrage est la premiere mbnographie en langue francaise qui s’attache a restituer
I'intégralité du parcours intellectuel de Hans Jonas dans une perspective de continuité.
Ce parcours, en effet, qui recouvre les deux tiers du XX° sieécle, des années trente a
la fin des années quatre-vingt-dix, apparait de prime abord relativement hétéroclite. Si
le début de sa carriére philosophique est consacré€ a la question de la gnose, comme
le suggere sa thése de doctorat publiée en 1930, Hans Jonas passe ensuite les années
cinquante et soixante a €tablir un principe de continuité dans le vivant, esquissant ainsi
une philosophie de la biologie, pour se tourner a partir de la fin des années soixante
vers une réflexion qui accentue la différence anthropologique. Dés les années soixante-
dix, le philosophe se consacre aux questions éthiques, qui I’accompagneront jusqu’a la
fin de ses jours, une maturité durant laquelle il fait en outre preuve d’un intérét renouvelé
pour les problemes métaphysiques et la philosophie de I’esprit. C’est de cette foison-
nante diversité de la pensée jonassienne que Nathalie Frogneux parvient a tirer une ligne
directrice, un parcours de vie cohérent. Chargée de cours a I’Institut supérieur de
philosophie de 1’Université catholique de Louvain, I’A. y enseigne ’anthropologie
philosophique et consacre ses recherches a la question du corps et de I’autonomie. Hans
Jonas ou la vie dans le monde est issu de sa thése de doctorat, effectuée conjointement
en philosophie et en anthropologie religieuse, sous la direction du Jean Greisch, qui en
signe la préface, et de Michel Meslin. Nathalie Frogneux y montre combien la carricre
intellectuelle de Jonas est sous-tendue par une interrogation centrale et permanente :
comment pouvons-nous vivre dans ce monde, comment pouvons-nous assumer notre
condition d’&tres humains, en évitant, d'une part, un monisme réducteur qui Oterait toute
autonomie a I’agir et, d’autre part, un dualisme désarticulant qui relativiserait tout sens
et toute valeur ? C’est cette préoccupation incessante que I’ A. souligne au fil des sept
chapitres qui restituent I’ensemble de la réflexion du philosophe. Dans un premier temps,
Jonas détecte dans le phénomene gnostique le dualisme qu’il combattra ensuite durant
sept décennies. Il le critique alors par son étude du phénoméne du vivant en tant qu’agir
subjectif, conscience et liberté préfigurées, remettant ainsi en cause les deux monismes
partiels hérités du dualisme cartésien, ’idéalisme et le matérialisme. Le philosophe
détermine enfin la différence anthropologique, pour réconcilier en dernier ressort
I’homme et le monde au sein de son éthique de la responsabilité. Il faut rendre grace
al’A. d’avoir exploité la totalité de la vaste et multilingue ceuvre écrite du philosophe,
du gnosticisme des années trente aux travaux les plus récents sur la civilisation tech-
nologique. Cet ouvrage permet véritablement de saisir I’ensemble du parcours jonassien,
alors que le plupart des travaux qui lui ont été consacrés jusqu’a aujourd’hui se con-
centraient sur une partie seulement de sa réflexion. Au dela de ce mérite, le travail de
Nathalie Frogneux souligne avec brio ce qui fait 4 mon sens toute la valeur de I'ceuvre,
& savoir son caractére engagé et passionné, le désir toujours renouvelé du philosophe
de trouver réponse aux questions les plus briilantes de son temps plutét que de s’attarder
a de vaines discussions théoriques, son adaptation permanente aux enjeux de son siecle,
jusque dans son plus grand dge. Il y a chez Jonas une intégrit€ rare, que I’on retrouve
autant dans la permanence du questionnement de fond que dans celle du message qu’il
entend transmettre. La vie elle-méme, les sursauts de 1’histoire, les évolutions de la
société, nourrissent sa pensée et font de sa philosophie une démarche toujours engagée.
C’est ainsi avant tout 1’audace, 1’originalité, le courage et 1’honnéteté d’un question-
nement et d'un parcours intellectuel que Nathalie Frogneux dessine au fil des différents
stades d’une pensée qui a su épouser si bien les préoccupations de la fin du XX sigcle.

ADELE THORENS



184 BIBLIOGRAPHIE

FrANCIS JACQUES, Ecrits anthropologiques. Philosophie de I’esprit et cognition,
Paris, L’Harmattan, 2000, 318 p.

Ce recueil rassemble treize articles publiés de 1978 a 2000 (dont quelques inédits,
et retrace le parcours d’une recherche originale, d’une philosophie du dialogue a une
philosophie du texte. Les champs de la pensée (scientifique, philosophique, religicuse)
sont présentés comme autant d’anthropologies irréductibles les unes aux autres, car
fortes de leur questionnement et de leur dynamique propre. Leur unité différenciée se
construit a partir du déploiement des compétences interrogatives de la personne (p. 275).
Ces compétences sont conditions de possibilité de toute pensée, en tant que condition
de la signification, de la compréhension, et de I’objectivation. Le premier texte «Lévinas
ou la double allégeance» définit la personne dans sa compétence €thique, dans son mode
de relation a autrui. Si 'intersubjectivité ne se fonde que sur la conscience d’autrui,
elle n’atteint jamais cette altérité qu’elle vise, car I’autre n’est alors qu’une représen-
tation, un visage sans parole. C’est pourquoi I’A. nous engage a penser I’intersubjec-
tivité, non pas a partir de la conscience égologique, mais au sein d’une relation discursive
et réciproque. Cette distance radicale de 1’autre, sur le modele de la distance de Dieu,
comment nous permet-elle d’entrer dans une relation authentique avec autrui? Consi-
dérer I’asymétrie comme originaire n’a de sens éthique que si elle se fonde sur la relation
a Dieu. Sans théologie sous-jacente, la relation a autrui n’est plus protégée, I’ altérité
n’a plus rien de sacré, elle devient étrangeté. La philosophie de Lévinas dépend ainsi
étroitement de son modele théologique. En contrepoint, I’ A. caractérise la relation
interpersonnelle, non par une bipolarité radicale et asymétrique, mais par son unité et
sa réciprocité. Les interlocuteurs participent d’une méme relation en occupant tour a tour
la fonction de locuteur et d’interlocuteur. Une relation authentique avec 1’autre ne peut
négliger sa parole, elle se déploie dans la constitution commune du sens. Dans le
deuxiéme article, «Les conditions dialogiques de la compréhension ou le paradoxe de
Narcisse», I’acte de signifiance est examiné d’un point de vue pragmatique. La com-
préhension et la signification des propositions sont repensées a partir de leur usage dans
I’énonciation. La théorie des jeux de langage de Wittgenstein s’en trouve radicalisée.
Ces jeux ne sont plus statiques et conventionnels, mais font I’objet d’ajustements au
sein méme de la relation de dialogue. Les interlocuteurs constituent un jeu de langage
commun par le dialogue métathéorique. La compréhension n’est pas davantage la simple
assignation d’une valeur de vérité A une proposition, car elle s’acquiert au cours d’un
processus de communication, les conditions de vérité n’étant pas d’emblée données. Ce
renversement pragmatique privilégie le sens communiqué par rapport au sens littéral.
L’ interprétation sémantique ne suffisant pas dans la plupart des cas pour comprendre
effectivement une énonciation produite en contexte interlocutif (déictiques, présupposés,
force illocutoire), la compréhension comme processus pragmatique, se déploie selon des
regles propres que I’on découvre par I’examen de situations ou elle échoue, ol les
conditions nécessaires a la compréhension font défaut. La parole de Narcisse est absurde
car elle ne s’adresse a personne : il lui manque ce pole de I’altérité qui seul permet aux
signes de faire sens. La reprise des signes par ’allocutaire dans un échange articulé
confirme ou redéfinit le sens des énoncés par rapport & la suite ordonnée d’un dialogue.
Une réponse est comprise a partir de la question a laquelle elle répond, un énoncé eu
€gard a la suite dans laquelle il s’inscrit. — Le quatriéme article, «La réciprocité
interpersonnelle», réaffirme la primauté de la question interpersonnelle face a celle de
I’ego. L’intersubjectivité n’était appréhendée jusqu’alors qu’a partir de la conscience
du sujet. L’ A. déplace cette question dans le champ pragmatique de la parole conjointe.
Dans la relation interpersonnelle, 1'ego cogitans devient ego communicans, le sujet
s’accomplit en personne. Et la personne ne peut se construire que dans une relation de
réciprocité. Ce n’est pas d’abord I’autre en tant que pensé, objectivé, que I’on rencontre,
mais en tant qu’interlocuteur. Cette relation de réciprocité se déploie dans le dialogue,
par I'articulation des questions et des réponses, par la constitution commune des si-



BIBLIOGRAPHIE 185

gnifications. Réciprocité affirmée contre 'unidirectionnalité des actes de langage tels
que les décrivent Austin et Searle. Par cette construction commune des significations,
la personne se définit en tant qu’étre de langage et étre relationnel. Donner un sens au
monde qui nous entoure, par une activité conjointe, c’est instaurer un nous proprement
humain. Constitution du sens qui se fait toujours a propos de quelque chose (la réfé-
rence). Le rapport d’objectivation est ainsi réinterprété a la lumiere de la relation
interlocutive en tant que référence commune, construite dans un processus dialogique.
L’objectivation n’est plus alors le fruit d’une subjectivité pensante, mais se situe dans
un proces de communication. — Une interrogation dirigée et réfléchie se déploie aussi
dans les textes. Le texte est repensé a partir de la relation auteur-lecteur. La définition
pragmatique de la compréhension comme acte commun se déploie dans une critique
de I’interprétation unilatérale. Comprendre un texte, ¢’est d’abord entrer en relation avec
sa structuration interne, avec le projet de son auteur. Plusieurs types d’interprétation
sont distingué€s, d’un sens large (I) ot elle est une forme de compréhension respectucuse
du texte a un sens restreint (II) comme métalecture délibérée, ol I'interpréte impose
des grilles de lecture externes et brise la dynamique du texte par I’introduction de
catégories hétérogeénes. Le respect de I’altérité est I'enjeu de cette critique de I’inter-
prétation, ou le texte n’est plus un lieu de relation avec |’autre, mais celui de la projection
de soi. L interprétation dans son sens 11 assujettit un mode d’interrogativité a un autre
et réduit ainsi les grands champs de I’anthropologie. — Les derniers textes du recueil
montrent comment la grille de lecture scientifique et le modele du probleme fonctionnent
comme schémes d’interprétation de plus en plus étendus, et imposent peu a peu leurs
catégories a tous les champs de la pensée. Cette violence catégoriale détruit la spécificité
des autres modalités de la pensée. Préserver cette diversité des anthropologies peut éviter
que la crise actuelle du sens ne s’aggrave encore et que disparaissent les capacités a
produire un sens proprement humain, interpersonnel.

FLORENCE QUINCHE

PauL Aupi, Supériorité de I’éthique. De Schopenhauer a Wittgenstein, Paris,
P.U.F., 2000, 302 p.

L’éthique est envisagée ici sur fond de lecture principalement de Wittgenstein, mais
aussi en référence a Rousseau et a Schopenhauer notamment. L’ A. veut montrer I’im-
portance de I’affectivité & la base de la capacité éthique. Dans I’ Emile, Rousseau valorise
un sentir qui n’est point teinté d’irrationalité€ et qui comprend un devoir, tout comme
Schopenhauer insistera sur [’ambivalence de 1’égoisme vital qui peut se faire compas-
sion. Tous deux ont compris la nécessité d’un sentiment premier d’amour de la vie en
nous, qui est authentique amour de soi (a ne pas confondre avec I’amour-propre, déja
dénoncé par La Rochefoucauld). Dans ses pages les plus fortes, I’A. semble prés de
Jacques Bouveresse, qu’il cite d’ailleurs et qui a si bien saisi le noeud €thique, esthétique
et analytique chez L. Wittgenstein. L’ A. est particulicrement attentif au fragment 6.45
du Tractatus, dans lequel Wittgenstein évoque le sentiment : «La saisie du monde ‘sub
specie aeterni’ est sa saisie comme totalité bornée. Le sentiment du monde comme
totalité bornée est le Mystique» (trad. Granger). C’est en ce sentiment que I’ A. voit
I’origine de I’éthique. Elle se vit mais ne peut se dire. Philosophiquement, le Tractatus
«délimite pour ainsi dire de I'intérieur la sphére de I’éthique, délimite I'impensable de
Iintérieur par le moyen du pensable» (Wittgenstein a von Ficker). Comme Bouveresse
I’a remarquablement montré dans Wittgenstein, la rime et la raison, I'instant éthique
est saisie du présent, du réel, état de gréce, dit I’A., qui voit ici ’amour de soi lié a
celui de la vie, vraie vie, dans la joie du bonheur ou dans 1’acceptation, si nécessaire,
du malheur, amour et don. L.”A. évoque ainsi ces médiateurs d’éternité que furent, hors



186 BIBLIOGRAPHIE

philosophie académique, un Rimbaud ou un Van Gogh. Mais c¢’est surtout Rousseau, de
I'Emile aux Réveries, qui est cité comme précurseur dans cette intuition vitale, reprise a
sa fagon par Schopenhauer: source de la dimension humaine, il y a ce sentiment «ou I’ame
trouve son assiette [...], ol le présent dure toujours sans néanmoins marquer sa durée [...],
ot celui qui 8’y trouve peut se dire heureux» (Réveries, O.C. I, 1046). De cette source,
pense I’ A., surgit la capacité éthique; ainsi Wittgenstein note-t-il : «Il semble qu’on ne
puisse rien dire de plus que soyez heureux» (Carnets 1914-1916, 29.7.16). Enfin, dans
un appendice, I’ A. souligne chez Schopenhauer le lien entre un égoisme premier de
jouissance vitale, qui certes peut devenir voracité et cruauté, mais aussi compassion, amour
de soi, et de I"autre comme de soi. Das Hohere (T, 6.42), supériorité de |’éthique.

CLAUDE DRroz

JEAN-MARC FERRY, De la civilisation. Civilité, Légalité, Publicité (Passages),
Paris, Cerf, 2001, 194 p.

L’A. prend acte dans un prologue passionnant et énigmatique de I’échec de la
déconstruction en philosophie et nous appelle a faire notre deuil de toute transcendance
cachée, ce qui reviendrait pour lui 2 une métaphysique a I’envers. Il n’en reconnait pas
moins que les tAches plus modestes de la pensée et la confiance plus que jamais requise
en la raison obligent a comprendre non la facticité naive de la mort de Dieu, mais la
réalité plus profonde selon laquelle Dieu n’est pas tout-puissant : a partir de la fragilité
qui est notre lot commun, il devient possible de s’ attacher a des éléments faisant signe
vers une (vraie) transcendance. Ainsi se profile une nouvelle maniere d’articuler la
transcendance visée et un corps-a-corps lucide avec la vulnérabilité de nos expériences.
Par des majuscules insistantes et surprenantes (Mysteres, Salut), I’A. souligne ce qui
sépare sa pensée de toute poursuite déguisée de la religion par d’autres moyens. Le
théologien n’est pas moins intrigué sans doute que le philosophe par cette voie inédite
esquissée par I’A., toujours a la recherche d’une nouvelle maniere de tisser les liens
fluides de I’éthique, de la politique et des formes séculi¢res de la transcendance. Une
fois libéré des hypotheques pesant sur nous via le retour de transcendances occultes ou
autoritaires, il distingue les principes de civilité, de légalité et de publicité qui lui
permettent de déployer une belle méditation au sujet de la civilisation, sur I’horizon
d’une refondation postnationale de I’'Europe. Avec Hegel, il tend a réconcilier la notion
allemande de culture et le concept anglo-saxon de civilisation. S’opposant au
communautarisme, il déploie I’idée d’une liberté positive, a la fois moderne et com-
munautaire, capable de surmonter I’individualisme étroit et de déboucher sur les con-
cepts de 1€galité et de de publicité. Il meéne une réflexion pointue sur les liens entre le
droit et la catégorie du juste, ainsi que sur la nécessaire synthése de I’individualisme
et de I'universalisme. Outre le communautarisme, un autre front critique est celui de
la réduction fonctionnaliste, illustrée par Niklas Luhmann. Un épilogue captivant dresse
un lien original entre le projet éthique et politique d’une société politique métanationale
(Ferry nous parait fort éloigné des théses de L. Jospin sur I’Europe) et la nécessité de
sublimer le conflit entre les peuples sans pour autant le supprimer. La thése centrale
de I'ouvrage devient alors trés claire : «le probleme le plus actuel de la civilisation n’est
pas de détourner les €nergies libidinales vers le travail social, comme le pensait Freud,
mais bien plutdt de dégager les pulsions agressives vers le débat public» (p. 170). On
pressent, a travers ce programme, |’espoir mis par I’A. dans une éthique reconstructive
reliant réconciliation des peuples et pari sur la délibération démocratique. Dans quelle
mesure un tel ouvrage est-il une simple prolongation, ou en partie un infléchissement
du propos de I’ouvrage précédent sur la Question de I’Etat européen (Gallimard, 2000)?
Nous ne sommes pas sr que I’insistance sur le débat public comme instance de
réconciliation suffise a satisfaire la gestion des énergies libidinales requises par le



BIBLIOGRAPHIE 187

socialisation par le travail ; nous croyions avoir compris les méditations antérieures de
I’A. sur la revenu minimal inconditionnel comme une invitation a une réconciliation
paralléle dans le champ économique et social. Quoi qu’il en soit, a travers ce nouvel
ouvrage, deux axes nous paraissent s’ accentuer dans 1’ceuvre en cours de Ferry : qu’en
est-il exactement du type de transcendance susceptible de vivifier la responsabilité
éthique quotidienne ? Et comment peuvent se rejoindre, au cceur d’une éthique
reconstructive de la réconciliation, la logique sociale et la logique délibérative ?

Dgnis M ULLER

GEORGES DECLERCQ, Anno Domini. Les origines de [’ére chrétienne, Turnhout,
Brepols, 2000, 212 p.

Ce beau livre a paru simultanément en anglais et en frangais chez le méme éditeur,
et c’est cette version frangaise qui est présentée ici (traduction par C. Adeline). Il s’agit
d’un tres bon exemple a la fois de vulgarisation et de recherche historique, car Declercq
y €labore et défend avec ingéniosité une thése inédite, tout en présentant avec clarté
les principaux problémes li€s a la chronologie chrétienne. Le souci d’étre compréhen-
sible a entrainé peut-&tre quelques répétitions (beaucoup de notices sont reprises d’un
chapitre a I’autre), et notamment des simplifications qui seraient difficilement recevables
en contexte purement académique. A ce propos, on ne trouvera pas un mot sur le
probleme de I’identit€ d’Hippolyte, le créateur d’un comput pascal (tabelle pour calculer
la date de Piques) auquel on attribue beaucoup d’importance (peut-€tre a tort), et que
Declercq considére comme probablement romain ; par I’effet d’une autre simplification,
la chronologie du millénarisme est également trop vite traitée (pour Declercq, p. 42-
44, elle est I'une des cibles principales des canons d’Eusébe de Césarée, ce qui ne parait
pas aussi certain) ; d’autres notices encore restent dans le vague ici et 1a, ou suscitent
des malentendus, comme dans le cas de I’interprétation des Stromates de Clément
d’Alexandrie par «Miscellannées» (sic, p. 13 ; d’autres coquilles aux p. 65 et 122). Mais
tout cela ne compte guére par rapport a la netteté et précision d’exposition du livre sur
un probléme qui est en soi trés compliqué. — Les premiers chrétiens ne s’intéressaient
pas aux problemes chronologiques en tant que tels, comme le montre le manque
d’attention pour les contradictions de la chronologie des évangiles. Bien siir, a partir
de Julius Africanus (II*-111° s.), les chrétiens ont essay€ d’élaborer une chronographie
universelle en la fondant sur I’année de naissance du Christ, qui devait se situer autour
de I’année 5500 depuis la création du monde. C’est d’ailleurs un systeme de ce type,
I’«ere byzantine», qui s’imposa en Orient plus tard, et qui demeura en usage jusqu’a
la chute de Constantinople (en Russie, méme jusqu’au seuil du XVIII® siecle). Néan-
moins, le probléme chronologique principal qui se posa aux chrétiens fut plutot celui
de déterminer le jour précis du Vendredi saint, au moment de la premiére pleine lune
du printemps, en vue d’établir a I’avance la date de leur féte de Paques sans faire
référence au calendrier juif. Ce probléme fut assez rapidement résolu par les savants
alexandrins qui, des le début du III° siécle, furent capables de déterminer avec précision
des cycles d’années dans lesquels Paques tombait sur la méme date. La situation était
différente & Rome, ot toutes les tables de ce type n’arrivaient pas a respecter I’exactitude
requise, la date prévue pour Paques ne correspondant plus, aprés quelques années, a
la premiére pleine lune du printemps. C’est justement cette difficulté qu’essaie de
résoudre Denys le Petit, moine oriental vivant 2 Rome au VI® siecle. Il calcule, a I’'usage
de I’Eglise occidentale, mais avec un systéme alexandrin, les dates de Piques pour les
années 532 A 626 a partir de I’incarnation du Christ. Son systeme fut ultérieurement
mis au point par Bede et, grice a sa précision comme comput pascal, il s’imposa en
Occident a la fois comme systéme pour déterminer la date de Piques et comme systéme

Histoire de
la théologie



188 BIBLIOGRAPHIE

de datation tout court — méme s’il n’avait pas €té congu dans ce but. — Indépendamment
de ces faits, un probléme a toujours résisté aux chercheurs modernes, a savoir comment
Denys a pu fixer I’année de 1’incarnation du Christ. A ce sujet Declercq propose une
nouvelle hypothése, peut-étre pas trés ais€ée a démontrer, mais certainement trés sédui-
sante. Elle se fonde sur un texte de Félix de Gillitanus (VI® s.) qui signale que le calcul
de I’année de I'incarnation par Denys est fondé sur les années olympiques. Comme cette
explication du calcul de Denys est sans doute erronée, on n’avait jamais trop prété
d’attention a Félix, mais, en considérant qu'une chronologie olympique pourrait trouver
sa source dans les canons chronologiques d’Eusebe de Césarée (trés répandus méme en
Occident, grace a la traduction qu’en fit Jérdéme), il n’apparait pas invraisemblable que
I’explication de Félix puisse remonter, directement ou indirectement, a Denys lui-méme.
Dans ce cas, Denys devait savoir que ce calcul était en effet erroné, mais il ne s’en serait
pas trop soucié, car son but n’était pas d’indiquer la date historiquement exacte de
I’incarnation, mais simplement d’établir une table pascale siire, et donc la pratique du
comput (p. 144-146) I’aurait emporté sur la précision historique. — En conclusion, que I’on
regoive ou non son hypothése, il s’agit d’un livre vraiment majeur sur la question, a
recommander sans doute a tous ceux qui sont intéressés par le sujet, spécialistes ou non.

CLAUDIO ZAMAGNI

CENTRE D’ANALYSE ET DE DOCUMENTATION PATRISTIQUES, Rois et reines de la
Bible au miroir des Péres (Cahiers de Biblia Patristica — 6), Strasbourg,
Université Marc Bloch, 1999, 284 p.

Apres deux volumes consacrés a un livre particulier de la Bible (les Psaumes, Job),
les «Cahiers de Biblia Patristica» renouent avec une perspective plus thématique : la
royauté biblique interprétée par les Peres de I'Eglise. Trois des neuf articles qui com-
posent cet ouvrage sont centrés sur des personnages bibliques. Le plus court, di a
M. Petit, porte sur Bethsabée p. 53-61, avec des compléments bibliographiques p. 62-
64) ; il s’agit d’une tres bréve reprise d’un article que I’A. avait fait paraitre dans la
revue Judaica en 1991. Deux figures sont heureusement étudiées avec plus d’ampleur :
Absalon (p. 65-74, par P. Monat) et la reine de Saba (p. 75-103, par C. Munier, qui
manifeste un suprenant mépris pour I’exégese allégorique). — Trois autres contributions
sont consacrées a une péricope biblique : dans un excellent article consacré a I’exégese
de 1S 17 (p. 7-51), M. Dulaey dégage a la fois le sens d’ensemble que les Péres ont
donné au texte et les significations qu’ils ont attribuées aux différents éléments du récit
(le lion, I’ ours, le géant, la pierre, etc.). De son cdté, J.-M. Prieur analyse les citations
du Psaume 95,10 avec I’ajout «L.e Seigneur a régné depuis le bois» (p. 127-140) tandis
que M. Albert étudie d’intéressants passages du commentaire de Mt 2 par un auteur
syriaque du XII® siécle, Jacques Bar Salibi (p. 105-126). — Deux articles s’attardent sur
les modeles bibliques associ€s a un empereur. Le premier, dii a8 F. Heim (p. 141-159)
est une présentation assez générale de Lucifer de Cagliari, qui traite du théme de la
royauté de fagon périphérique ; aucune référence n’est donnée aux quelques passages
bibliques mentionnés, ce qui a pour conséquence logique que l'index biblique ne
contient aucun renvoi a cet article. La seconde contribution, par B. Gerbenne (p. 161-
176), met clairement en lumiére les modeles bibliques invoqués par Ambroise de Milan
dans le traité qu’il a rédigé a I’occasion de la mort de I’empereur Théodose. — Le dernier
quart de I’ouvrage contient une étude de Philippe Le Moigne intitulée «BaotAelw
transitif : du corpus au systéme, et réciproquement». Cette contribution s’attache a
étudier le sens et la syntaxe d’un verbe dont les premiers emplois transitifs se trouvent
dans la Septante. Insuffisamment synthétique, cet article se perd dans les détails et dans
les citations. En outre, s’il est normal que I A. ait fait usage de catégories linguistiques



BIBLIOGRAPHIE 189

techniques, son recours systématique & des termes abscons est moins compréhensible (cf.
p. ex. p. 218 : une «édition récente qui atéthise la glose»). — Le volume contient un nombre
€levé de fautes typographiques (les A. ont-ils relu leurs €preuves ?). Il s’achéve sur quatre
index (biblique, auteurs anciens, auteurs modernes, art et littérature), qui révélent, si besoin
€tait, un absent de marque, mentionné dans le seul avant-propos: Pierre de Cava, a qui
revient désormais la paternité de 1 Samuel, longtemps attribué 3 Grégoire le Grand.

REMI GOUNELLE

ORrIGENE, Homélies sur les Nombres II (Homélies XI-XIX), texte latin de W. A.
Baehrens, nouvelle édition par Louis Doutreleau (Sources Chrétiennes —
442), Paris, Cerf, 1999, 417 p.

André Méhat avait publi€ en 1952 dans les «Sources Chrétiennes» une traduction
intégrale des 28 Homélies sur les Nombres d’Origeéne, conservées en latin dans une
version de Rufin. La collection a pris le judicieux parti de publier 2 nouveau ces
homélies, en y joignant le texte latin (€dition du «corpus de Berlin») et en confiant a
M. Borret le soin de reprendre la traduction et I’annotation. M. Borret est décédé€ avant
d’avoir pu mettre la derniére main a ce travail, si bien que L. Doutreleau I’a terminé,
aprés 1’avoir soumis & une compléte révision. Le premier tome de cette réédition,
contenant les homélies I-X, a paru en 1996. Ce deuxieme tome — il y en aura en effet
un troisiéme — réunit les homélies X1-XIX. Fait remarquable, sept d’entre elles sont
consacrées a Balaam et ses prophéties (Nb 22-24). L’usage ecclésiastique voulait que
le prédicateur, Origeéne en [’occurrence, expliquét le texte qui venait d’étre lu a I’as-
semblée par le lecteur. C’est bien ce que fait Origéne dans la premiére de ses prédications
sur Balaam. Mais la longueur du texte et les nombreux problémes qu’il pose le con-
duisent ensuite a déroger a la regle. Les jours suivants, bien que les lectures portent
sur la suite du livre des Nombres, il décide de parler encore de Balaam et de ses cinq
prophéties. S’il voue tant de soin & commenter cette section, c’est en grande partie parce
qu’il est intrigué par un mystere : comment se fait-il que Dieu ait confi€ a un paien se
doublant d’un mage la mission de devenir prophete auprés de son peuple 7 Ce volume
contient encore I’une des plus belles et célébres homélies d’Origene, la XII, consacrée
au symbolisme du puits. Le prédicateur y invite ses auditeurs a sonder ces puits que
sont les grands personnages de 1”Ecriture et i recueillir chez eux les caux profondes
et pures «ol se déploient les secrets du mystére divin».

Eric JunoD

KHALED ANATOLIOS, Athanasius : The Coherence of His Thought, London-New
York, Routledge, 1998, 258 p.

Le titre et le sous-titre font supposer qu’on lira une présentation générale de la
pensée d’ Athanase. [l s’agit en fait d’une étude théologique portant sur un sujet assu-
rément central et ample, mais néanmoins délimit€ : la relation entre Dieu et la création.
En réaction contre les travaux qui fragmentent la pensée théologique d’ Athanase en
divers chapitres (doctrine trinitaire, christologie, sotériologie, anthropologie, etc.), I'A.
entend en montrer la logique interne et la cohérence systématique depuis les premiers
traités jusqu’aux derniers. La premiére partie de I’ouvrage consiste en un survol de la
problématique «Dieu et la création» avant Athanase, avec une insistance sur Irénée. Les
deuxiéme et troisieéme, ¢’est-a-dire le corps de I'étude, portent respectivement sur le
Contra Gentes — De incarnatione et les traités anti-ariens. La derniére, la plus surpre-



190 BIBLIOGRAPHIE

nante au meilleur sens du mot, traite de la relation entre Dieu et la création «dans le
contexte de la grice» sur la base de la Vie d'Antoine, des Lettres festales et de la Lettre
a Marcellinus. L’ A. montre notamment 1’insistance d’ Athanase a présenter Antoine
comme un modele dont la vertu et la sainteté dérivent de la participation a la puissance
du Verbe incarné. Dans ses €crits de type plus pastoral, I’évéque d’ Alexandrie marque
que la relation a Dieu revét aussi pour I’homme un aspect interne, I’effet de la grice,
qui s’exprime tout spécialement dans 1’égalité d’ame, I’harmonie intérieure. L’ étude
s’achéve sur une bréve conclusion qui souligne les liens profonds entre Irénée et
Athanase et conteste le bien-fondé€ des relations que 1’on a cherché a établir entre
Athanase et Karl Barth ; avec raison, I’A. note que la pensée d’ Athanase s’enracine dans
une conception de 1’analogie de I'étre, de la participation, étrangere au théologien de
Bile. — L approche fonciérement théologique de I’A. présente ’avantage de centrer
I’attention sur ’expression de la pensée d’ Athanase, trés spécialement sur le role de
sa christologie qui constitue la charniére entre I’ontologie et la sotériologie. L action
du Christ incarné, en parfaite communion avec Dieu, unit ’homme a Dieu dans une
communion «déifiante». La rigoureuse cohérence théologique d’Athanase, fort bien
mise en évidence dans cette étude, contribuerait-elle de quelque maniére a expliquer
le comportement intraitable, autoritaire et souvent violent de 1’évéque d’ Alexandrie a
I’égard de tous ceux dans lesquels il suspectait une volonté de porter atteinte a la
communion entre le Fils et le Pere ?

Eric JuNoD

ISIDORE DE PELUSE, Lettres, t. 11 . Lettres 1414-1700, texte critique, traduction et
notes par Pierre Evieux (Sources Chrétiennes — 454), Cerf, Paris, 2000, 521 p.

On se félicite de la parution du second tome de la premicre édition critique de
I’épistolaire d’Isidore : avec ce volume, on dispose maintenant d’un bon quart de
I'ensemble de ses lettres, correspondant a la majeure partie des livres IV et V de I’édition
de Migne. Pour toutes les informations concernant 1’histoire du texte ou la nécessité
d’introduire une numérotation qui différe de la traditionnelle, I’avant-propos renvoie a
I'introduction du premier tome, paru en 1997 (SChr 422). Malheureusement, le volume
ne contient pas la table de concordance avec I’ancienne numérotation, ce qui rend ardu
I’effort de repérer une lettre lorsqu’on dispose des références anciennes ; pour ce faire,
il est nécessaire de recourir a la monographie du méme auteur (Isidore de Péluse,
Beauchesne, Paris, 1995), qui contient ces tables, ainsi que bien d’autres informations
sur la personnalité d’Isidore et sur son ceuvre. Ces lettres concernent surtout des themes
moraux ou polémiques, et non pas, comme on le croit souvent, des questions en majorité
excgétiques (avec toutefois de bonnes exceptions : cf. 1435-1436, 1489, etc.); le ton
varie entre le court billet personnel et la lettre publique, selon les normes du genre dans
I"Antiquité (cf. 1470, etc.). La méthode de travail d’Isidore est une synthese entre la
tradition chrétienne de ’argumentation scripturaire et le rationalisme philosophique,
avec une prédilection pour enquéter sur le sens grammatical des mots (cf. 1440, 1584,
etc.) ; elle reste aussi débitrice de certaines exégeses traditionnelles (cf. 1539, etc.), bien
qu’avec un rigorisme assez fort et littéral dans la défense de la Loi mosaique (cf. 1570,
etc.). Les notes de commentaire sont parfois tautologiques (par ex. p. 87 n. 3, ol Evieux
explique la cause de la guerre de Troie, alors que le lecteur pourrait désirer bien d’autres
notes pour ce texte), ou peu précises (par ex., chaque fois que des chaines sont men-
tionnées : p. 103 n. 1, etc.). Pour ce qui concerne I’édition, Evieux ne considére plus
dans I’apparat les variantes de la tradition syriaque, a la différence du tome précédent,
ou il les avait insérées en traduction latine, mais il continue néanmoins a en offrir la
traduction frangaise dans ses notes (cf. p. 174 sq. n. 1 et 3, 265 n. 3, etc.), ce qui me



BIBLIOGRAPHIE 191

paraft un choix €quilibré. Méme en respectant I’autonomie de 1’éditeur, la constitution
du texte montre des choix parfois discutables (par ex., incohérence dans I’en-téte des
lettres : 1539 et 1577-1578; difficult¢ de comprendre la legon des mss. : p. 260 ligne
2; correction douteuse d’une citation biblique: p. 99 n. 2, 295 n. 1). La traduction préfere
souvent la littéralit€ a la lisibilité, avec des ajouts entre parenthéses (pas toujours cohé-
rents: cf. p. 73,79, 151, 241 et 257) et notamment I’ utilisation des mots translittérés (cf.
1576, 1584, etc.). Le texte contient quelques rares coquilles (j’en signale sans prétention
a ’exhaustivité, en vue d’une deuxiéme €dition: p. 25 n. 1, 33, 53 n. 1, 73, 267 n. 2,
315 app.). Malheureusement, le systéme des citations bibliographiques n’a pas été har-
monis€, ni méme celui des abréviations bibliques. Le livre contient des index, et notam-
ment un index analytique fort utile. En conclusion, un volume qui remplit remarquable-
ment sa tiche principale qui est d’offrir, pour la premiere fois, une édition fiable d’[sidore.

CLAUDIO ZAMAGNI

FrIEDRICH CHRISTOPH OETINGER, Biblisches und emblematisches Worterbuch,
herausgegeben von Gerhard Schiifer, Teil 1 : Text ; Teil 2 : Anmerkungen
(Texte zur Geschichte des Pietismus, Friedrich Christoph Oetinger —
Band 3), Berlin-New York, W. de Gruyter, 1999, 434 p. + 364p.

C’est avec un soin €gal a celui qui a présidé a la publication des deux premiers
volumes des ceuvres complétes de Friedrich Christoph Oetinger, intitulés Die Lehrtafel
der Prinzessin Antonia (1977) et Theologia ex idea vitae deducta (1979), que Gerhard
Schiifer et son équipe de spécialistes ont préparé 1’édition du Dictionnaire biblique et
emblématique. Ce dictionnaire, qui a été publi€ sous [’anonymat en 1776, et sans
indication de lieu, est sous-titré «Pour réfuter le Dictionnaire de Teller ainsi que d’autres
explications errondes de I’ Ecriture». W. A. Teller, symbole pour lui du modernisme
prétendant expurger la Bible au nom de la raison, avait en effet publié a Berlin, en 1772,
son Wérterbuch des Neuen Testaments zur Erklédrung der christlichen Lehre. Depuis
1776, le dictionnaire d’Oetinger n'a été réédité qu’une seule fois en fac-similé, chez
Olms, en 1969, L’intérét de la présente €dition ne se trouve pas seulement dans les
abondantes et remarquables notes qui accompagnent le texte, mais aussi dans le fait que
les éditeurs ont imprimé sur la mé&me page, ce qui facilite la comparaison, le texte de
la premiere version du dictionnaire qui avait pour titre Versuch eines biblischen
Warterbuchs. Congu sous la forme d’articles classés par ordre alphabétique, le diction-
naire vise a expliciter certains termes bibliques considérés comme fondamentaux aussi
bien dans la Bible que dans la théosophie du prélat luthérien. C’était la I"occasion de
donner un exposé systématique de sa pensée en réunissant toutes ses connaissances
théologiques, philosophiques et scientifiques. Cette pens€e se présente comme une
philosophia sacra, qui marie la science de la nature et la théologie, la Kabbale, Jakob
Boehme et Newton. De nombreux articles font ainsi référence a ses conceptions
cosmogoniques. En opposition au déterminisme scientifique de son €poque, Oetinger
donne une explication de la nature ol la notion de liberté joue un role capital. Par I'acte
de création, Dieu manifeste une souveraine liberté et n’est nullement détermin€ par la
nécessité, mais il agit selon sa volonté qui se traduit par un désir de se révéler, désir
dont le Verbe est I’incarnation. Cet acte créateur s’effectue selon les principes contra-
dictoires de contraction et d’expansion : d’abord les ténebres se répandent, puis la
lumiére jaillit. Contrairement & Boehme, pour qui il y a combat entre ténebres et lumiére,
pour Oetinger il y a conciliation des contraires dans une totalit€ ou ceux-ci alternent
comme le jour et la nuit. Cette polarité se manifeste dans la notion théosophique
vraiment centrale de corps ou chair spirituelle (Geistleiblichkeit) : I"esprit se corporalise
et le corps se spiritualise. «La corporeité, dit-il a I'article “Corps’, est la finalité des



192 BIBLIOGRAPHIE

ceuvres divines». Comme on le voit, Oetinger combat 1’idéalisme philosophique bien
plus que le matérialisme, car il veut réagir contre la proscription de toute représentation
sensible du divin. Il s’en prend aussi & la philosophie de Leiniz vulgarisée par Christian
Wolff. Il croit & une présence de Dieu, réelle et substantielle, a tous les degrés de la
création et ’abstraction philosophique des Lumiéres lui semble ruiner cette présence.
Pour I’évéque luthérien, la Gloire lumineuse dans laquelle Dieu se manifeste est une
matérialisation d’une surnature qui est la nature divine. La véritable connaissance est
alors celle qui peut concilier la vraie théologie et la vraie physique (article «Lumiere»),
et se comprend dans une perspective eschatologique : la science supréme 8’y avérera
identique 2 I’Evangile éternel (cf. art.«Evangile de la splendeur»). Le second volume
ne contient pas seulement les notes explicatives, mais aussi quelques articles de fond
sur le contenu du Dictionnaire et ses sources. Dans Friedrich Christoph und die
Kabbala, Otto Betz analyse la dépendance du Dictionnaire et de la Lehrtafel via-a-vis
de la Kabbale, dépendance qui remonte 2 Reuchlin a travers 1’histoire du piétisme
allemand en pays souabe. Reinhard Breymayer confronte la theologia emblematica
d’Oetinger avec la tradition fondée par I’humaniste italien Andrea Alciato. Bien que
les doctrines de Boehme et Oetinger soient proches I’une de 1’autre, elles n’en différent
pas moins sur plusieurs points, comme ceux du millénium et des peines éternelles, ce
que met remarquablement en lumiére Roland Pietsch en surplombant les deux systémes
de pensée. L auteur du quatrieme article, Guntram Spindler, tente de montrer en quel
sens le Dictionnaire biblique et emblématique se présente par lui-méme comme un tout
qui se construit selon une dynamique intrinséque. Enfin, Ursula Hardmeier revient sur
les nombreux exégetes modernistes contre lesquels vitupere Oetinger en mettant en
évidence la maniére dont ils allégorisent 1"Ecriture pour ne s’en tenir qu’au sens moral
et en rejetant ce qui pourrait choquer, notamment I’idée d’un Dieu de colére et de
vengeance, inassimilable au Dieu d’ Amour dont nous parle le Nouveau Testament.

JEAN BOREL

HaNs HUBNER, Nietzsche und das Neue Testament, Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 2000, 290 p.

A I’occasion du centi®me anniversaire de la mort de F. Nietzsche, Hans Hiibner
publie un cours public qu’il a donn€ au semestre d’été 2000 a I’ Université de Gottingen.
La structure et le but de I’ouvrage sont énoncés clairement des les premiéres pages.
Hiibner va chercher a découvrir dans I’athéisme de Nietzsche des motifs, des structures
de pensée, une compréhension de soi-méme qui seraient susceptibles d’étre comparés
avec ceux de la foi chrétienne, notamment telle qu’elle est présentée dans le Nouveau
Testament. Ces lignes de convergence entre la pensée de Nietzsche et celle de la
théologie néo-testamentaire devraient permettre, selon Hiibner, de mieux comprendre
la foi chrétienne, et également de mieux la défendre, surtout dans un contexte ou le
christianisme devient une pensée de moins en moins populaire. La structure de I’ouvrage
découle naturellement du but que s’est fixé Hiibner. En effet, il se propose avant tout
de se mettre a I’écoute du philosophe F. Nietzsche, de s’ouvrir a sa pensée et de
I"approfondir par ce qu’il appelle «un dialogue herméneutique» avec le philosophe.
Hiibner renonce donc a une présentation systématique de la pensée de Nietzsche mais
va proposer a son lecteur un parcours a travers quelques-uns des plus importants
ouvrages de Nietzsche (Morgenrithe, Die frihliche Wissenschaft, Also sprach
Zarathustra) en y sélectionnant les éléments les plus intéressants pour la réflexion
théologique. Ainsi, évidemment, I’athéisme de Nietzsche occupe une place prédomi-
nante dans ’analyse de Hiibner. Celui-ci définit cet athéisme comme un «athéisme
enduré» par Nietzsche. Pour lui, Nietzsche n’a pas fait le deuil de la mort de Dieu d’une



BIBLIOGRAPHIE 193

manicre sereine. Au contraire, cette mort (comme 1’exprime clairement Nietzsche dans
I’aphorisme 125 Der tolle Mensch) continue de le faire souffrir et plonge I"’homme dans
une perte de repéres absolue. Nietzsche prend donc les conséquences de son athéisme
au sérieux. Il est engagé existentiellement dans cette attitude athée. Pour Hiibner, c’est
une des premieres affinités entre Nietzsche et le christianisme. II parle & ce sujet d’une
affinité au niveau du concept herméneutique sous-jacent aux deux pensées, celle de
Nietzsche et celle du christianisme. Les deux sont en effet engagés herméneutiquement
et veulent faire partager aux autres ce qui fonde leur attitude existentielle respective.
Cependant, si les affinités entre les deux pensées se situaient uniquement & un niveau
herméneutique, on serait en droit de penser que les points d’accord se font d’une maniére
trés superficielle. Hiibner n’en reste donc pas 1a, et il met en lien de maniére particulie-
rement intéressante le nihilisme de Nietzsche avec certains concepts de la pensée pau-
linienne. Pour lui, en effet, le nihilisme de Nietzsche a cette particularité de précisément
dénoncer I’aveuglement humain face au néant. Cet aveuglement face au néant est I'une
des caractéristiques constitutives du nihilisme pour Nietzsche. Chez Paul, on retrouve,
selon Hiibner, une pensée tout a fait parallele dans le septieme chapitre de 1’épitre aux
Romains. L’homme se trouve dans une situation de néant justement lorsqu’il ne peut pas
ou ne veut pas reconnaitre ce fait. L’homme plongé dans le néant ne voit pas qu’il est
plongé dans le néant. Selon I’analyse que Hiibner fait de Paul, c’est précisément le cas
de I’homme qui veut se justifier lui-méme. Cet homme la marche vers le néant et il ne
le voit pas. Pour Hiibner, Nietzsche et le Nouveau Testament partagent donc bien plus qu’une
compréhension vaguement apparentée du néant. Ainsi, I’ouvrage de Hiibner, bien que limité
par son but méme, apporte des perspectives intéressantes sur I’ceuvre de Nietzsche en se
mettant vraiment a 1’écoute du philosophe, mais aussi sur le Nouveau Testament en le
confrontant a cette pensée souvent considérce difficile pour le christianisme.

VALERIE NICOLET ANDERSON

MoNIQUE AEBISCHER-CRETTOL, Vers un cecuménisme interreligieux. Jalons pour Théologie
une théologie du pluralisme religieux (Cogitatio Fidei — 221), Paris, Cerf, contemporaine
2001, 777 p.

Il s’agit d’une theése de doctorat soutenue a 1I’Université de Fribourg, aux dimensions
d’une Habilitationsschrift des universités allemandes, avec toutes les qualités (et les
cOtés astreignants) du genre. L’ouvrage est richement documenté ; les innombrables
notes au bas des pages renferment le plus souvent d’abondantes citations empruntées
aux auteurs traités dans le texte, ce qui stimule la réflexion du lecteur mais le fatigue
aussi. L’A. rappelle d’abord les fondements exégétiques et culturels d’une lecture
théologique du pluralisme religieux de notre temps. Elle retrace ensuite la pensée de
quelques pionniers du XX siecle qui ont affranchi le christianisme de sa préoccuptation
exclusive avec lui-méme, et elle présente enfin les modeles de réflexion théologique
proposés par différents théologiens contemporains en vue d’une interprétation adéquate
des richesses et de la diversité des religions. Par conséquent, le livre est divisé en quatre
parties. La premiére, «Exploration herméneutique des sources de la théologie», tend a
montrer que le pluralisme et la diversité des élaborations théologiques du passé, tant
dans la Bible que dans la tradition, permettant d’aller a la rencontre du pluralisme
foisonnant du monde actuel ; il convient donc de les mettre en rapport en inventant de
nouvelles voies conduisant 2 une nouvelle compréhension théologique du monde re-
ligieux. La deuxiéme partie, «Des explorateurs de nouveaux horizons», offre de ma-
gistrales évocations d’Ernst Troeltsch, de Paul Tillich et de Wilfred Cantwell Smith.
C’est surtout le dernier qui doit retenir 1’attention puisqu’il a prélud€ le plus directement
aux élaborations les plus audacieuses de la théologie contemporaine. Dans la troisieme



194 BIBLIOGRAPHIE

partie, «Les modéles dans le débat actuel», de loin la plus longue et dans I’optique de
I’A. la plus importante — ¢’est la qu’on sent vibrer son cceur —, on fait connaissance
avec quatre types de lecture théologique du pluralisme religieux. Ce sont d’abord deux
approches christologiques ot le Christ se trouve au centre de I’enquéte : une christologie
inclusiviste constitutive selon laquelle le Christ, présent dans les religions, en fonde la
vérité, et une christologie inclusiviste normative qui considére le Christ comme la vérité
ultime des religions. Ce sont ensuite deux types de lecture théocentrique ou la référence
ultime du penseur passe du Christ a Dieu, notion plus englobante que la réduction
christologique : un théocentrisme «unitif» qui place le Christ et son message en parallele
et en équivalence avec d’autres systémes religieux (John Hick et Paul F. Knitter), et
un théocentrisme «conséquent» qui interpréte le Christ dans les termes d’autres reli-
gions, par exemple de 1’hindouisme (Raimondo Panikkar). C’est manifestement 1’ap-
proche théocentrique qui jouit de toute la sympathie de I'A. C’est en effet a ses
représentants qu’elle consacre le plus grand nombre de pages : 55 pages a Hick, 52 pages
a Knitter, et 77 pages a Panikkar ! La présentation aurait siirement gagné a étre plus
condensée et plus systématique. Dans la quatrieme partie, «Jalons pour une théologie
chrétienne du pluralisme religieux», I’ A. choisit le judaisme comme paradigme de 1’at-
titude de Dieu envers les religions. Méme apres I’avénement du Christ, juif lui-méme,
enracin€ dans la religion des Juifs, ni les Juifs et ni leur religion n’ont ét€ rejetés par Dieu :
ils continuent, avec leur religion, & jouir de leur statut de peuple €lu. En passant aux
religions, ce fait permet «d’interpréter, en la respectant et en la valorisant, I'infinie diversité
des religions» (p. 734). Quel chemin parcouru par I’A., du catholicisme valaisan de son
enfance, a une ouverture totale en faveur des religions qui admettra, pour le dire vulgai-
rement, que «toutes les religions sont bonnes»! Un travail courageux qui donne a penser.

CaRrL-A. KELLER

Denis MULLER, Les passions de ’agir juste (Etudes d’éthique chrétienne),
Fribourg/Paris, Editions Universitaires/Cerf, 2000, 213 p.

«L’éthique, en particulier dans sa version théologique, est exposée aujourd’hui a
des mises a I’épreuve redoutables, sans cesse sollicitée par le public et les médias». Des
lors I’A. souhaite s’exprimer selon une double exigence, théorique et pratique. Repre-
nant la question des fondements, entre raison et représentation symbolique, il s agit de
résister tant au traditionnalisme d’un MaclIntyre qu’au refus d’une anthropologie d’un
Tugendhat, et de proposer une éthique qui soit a la fois centrée sur les enjeux existentiels
et critique. Théologie et bio-éthique, selon une perspective protestante, Iégitiment un
pluralisme mais voient les limites du relativisme, en clarifiant les formes quasi-religieu-
ses de I’argumentation. La bio-éthique a besoin d’une instance éthique qui la dépasse
et la fonde. II faut une ontologie de la personne dépassant le personnalisme qui réduit
la personne a la relation. Ricceur est invoqué pour la mémeté et I’ipséité de I'individu
singulier et universel dans sa dignité ; puis Gadamer valorisant 1’expérience ;
Schleiermacher synthétisant vertus et devoir dans I’amour ; enfin Sartre apres Kant,
positionnant les valeurs comme fait de la liberté et de son autonomie. Utilitarisme et
christianisme constituent une interface en tension : le christianisme assume la souffrance
sans la justifier ni la supprimer. L’ A. questionne ensuite Luc Ferry sur sa transcendance
dans I'immanence et Pierre-André Stucki sur sa valorisation de Luther et de Kierke-
gaard. Avec Jean-Marc Ferry, il considere estime et respect de soi par la justice et la
reconnaissance, retrouvant Ricceur (Soi-méme comme un autre) dans le courage résistant
et I’espérance. Puis il envisage I’éthique pour le XXI® si¢cle, rappelant H. Jonas et
I’alliance avec la nature, H. Kiing et 1’éthique planétaire, A. Touraine et le sens du
travail, du développement et de la communication. Enfin I’A. se tourne vers les pro-



BIBLIOGRAPHIE 195

blemes de la sant€ : contribution du christianisme a 1’éthique médicale. Ne pas concevoir
la santé comme réalisation d’une perfection idéale, mais comme épreuve existentielle,
en prenant conscience de la complexification. Des la question du statut de I’embryon
Jusqu’a celle de I'euthanasie, 1I’éthique et le christianisme sont continliment interpellés :
il s’agit de garder la référence au tiers selon une exigence tant chrétienne en général
que kantienne en particulier, comprendre le corps, étant celui d’un sujet, comme invio-
lable et vulnérable. Entre liberté et contrainte, il faut gérer le respect et la responsabilité
par une €thique plus humaine, grice a une raison comprenant ses limites. Priment la
qualité de la vie, I’autonomie du patient, la solidarité. Le toxicomane, par exemple,
attend avant tout «I’amour inconditionnel», dans un partage précaire ot la faiblesse se
révele force. Ainsi, devant Les passions de ’agir juste, I’ A. valorise la compréhension
authentique dans I'expérience de la fragilité, par la bonne volonté, le courage et I’amour.

CLaupe Droz

Francois DERMANGE, CELINE EHRWEIN, DENIS MULLER (€ds), La reconnaissance
des couples homosexuels. Enjeux juridigues, sociaux et religieux (Le champ
éthique — 34), Geneve, Labor et Fides, 2000, 150 p.

L.’ouvrage réunit les contributions présentées lors d’un colloque interdisciplinaire
qui s’est tenu en avril 1999 sous 'égide de U Institut romand d’éthique 3 Genéve. La
question de la reconnaissance des couples homosexuels est abordée sous deux aspects
majeurs : celui de la reconnaissance socto-juridique et celui de la reconnaissance sur
le plan religieux et ecclésial. Si, du c6té du statut juridique de la question, un certain
consensus quant & la «revendication normative légitime» de la part des couples de méme
sexe semble constituer la base commune du débat (p. 12), du c6té religieux, une
éventuelle reconnaissance ecclésiale et liturgique est ressentie comme «plus délicate»
(au dos du livre). Sous 'influence du débat passionnel au sujet du PACS en France,
les A. prétendent vouloir adopter une «attitude a priori positive» par rapport a une
reconnaissance juridique et ecclésiale. Ils ne partagent pas I’opinion de ceux qui «voient
dans I'instauration d’un statut 1€gal pour les homosexuels une trahison de 1'idéal judéo-
chrétien et de sa civilisation.» (p. 13) Les treize contributions ici réunies abordent la
question sous différents angles : juridique, anthropologique, éthique et théologique
incluant les questions liturgiques et ecclésiologiques. La question de la procréation et
de la filiation est laissée volontairement de cOté. Les A. se rallient ainsi a I’opinion
publique qui, généralement, écarte la question des enfants du débat. Si le débat helveé-
tique laisse clairement entrevoir que le modele naturaliste et biologique se trouve
derriére le refus d’ouvrir le partenariat homosexuel a la filiation, 1’éthicien D. Miiller
voit le probléme plutdt dans la «symbolique de la parentalité et de la filiation» (p. 15).
Mais qu’est-ce qui se cache derriere la «symbolique» sociale? Heureusement, I’ anthro-
pologue P. Centlivres avertit le lecteur que «le sexe social [...] I’emporte sur le sexe
physique» et que «dans les institutions matrimoniales que se donnent les peuples, le
biologique est toujours subordonné, ou plutdt réinterprété, par I’ordre culturel» (p. 57).
Du point de vue juridique, A. Geissbiihler met le doigt sur une contradiction fondamen-
tale entre un Etat de droit et le refus d’accorder aux couples homosexuels un statut égal
au mariage. En effet, la situation juridique, actuellement toujours pas clarifiée, a ’ex-
ception de la République genevoise qui offre depuis peu un PACS cantonal aux couples
non mariés, porte atteinte aux droits fondamentaux, a la dignité (art. 7 de la Constitution
[édérale) et a I'égalité devant la loi (art. 8), I'interdiction de discrimination €tant incluse.
Les personnes de méme sexe vivant en concubinage ne bénéficient d’aucun droit en
matiére de droit de visite a I’hdpital, d’autorisation de séjour du partenaire étranger,
d’assurances sociales, etc. Les Eglises participent a cette discrimination si elles ne se



196 BIBLIOGRAPHIE

voient pas appelées «a favoriser a I'intérieur de leur propre communauté le respect de
droits aussi fondamentaux que la dignité humaine, 1’égalité de traitement et I'interdit
de la discrimination» (p. 48). En outre, personne n’est autorisé a faire barrage a «la force
de vie que Dieu accorde» lors de I’acte symbolique de la bénédiction (p. 111). Selon
Chr. Miiller, aucune forme sociale usuelle de vie, comme le revendique le mariage
hétérosexuel, n’est d’office «le lieu exclusif de I’expérience de Dieu» (ibid.). L accep-
tation et la reconnaissance inconditionnelles par Dieu se font en vertu de la «grice
seule». L’idée de la gratuité de nos relations a conduit les théologiens M. Leiner et
E. Green, indépendamment I’un de I’autre, a aborder le théme par le biais d’une relecture
de la «justification par la foi». Conscient du fait que les Eglises sont généralement plus
réservées a I’égard de la question d’une reconnaissance, le dominicain Antoine Lion
réve d’une Eglise ouverte 2 la pluralité des orientations (sexuelles). «Reconnaissance»,
le terme pourrait également signifier rendre grdce aux couples de méme sexe pour leur
témoignage d’un amour «absolu» qui vit de la gratuité de la relation sans avoir besoin
de justification par la filiation (p. 106). Les discussions présentées dans ce livre sont
d’une grande actualité, méme si le premier couple homosexuel en Suisse a pu se
«pacser» le 9 mai dernier a Genéve. Michel Glardon, député¢ au Grand Conseil vaudois,
rappelle que les questions de permis de séjour, de droit de succession et d’adoption
relevent exclusivement de la compétence de la Confédération (p. 54). En effet, la «loi
sur le partenariat» (PACS genevois), entrée en vigueur le 5 mai dernier, n’a qu’une
valeur symbolique. La lecture de 1’ouvrage est indispensable pour tous ceux qui veulent
contribuer a ce que la société et les Eglises helvétiques avancent rapidement sur le
chemin permettant de rendre justice aux exclus d’aujourd’hui.

MARTINA SCHMIDT

DeNis VASSE, La vie et les vivants. Conversations avec Frangoise Muckenstrum,
Paris, Seuil, 2001, 232 p.

Psychanalyste lacanien, jésuite, D. Vasse a déja écrit de nombreux ouvrages (cf.
en particulier Le temps du désir, paru au Seuil en 1969). Interrogé par Frangoise
Muckenstrum, journaliste, il se livre dans ce nouvel essai a I’exercice difficile de
I’entretien : la mise a I’arriere-plan de 1’argumentation théorique exigée par ce genre
le conduit a s’impliquer a la premiére personne, et a faire €tat d’une réflexion ancrée
dans son expérience personnelle et sa spiritualité. Il n’est bien entendu pas possible de
résumer un tel ouvrage, mais on peut en souligner quelques traits originaux. L’ A.
propose en particulier une interprétation spirituelle de la notion de désir. Critiquant une
tendance intellectualisante de la psychanalyse, il affirme que c¢’est dans I’échange et la
rencontre que se trouve la vérité du désir : «vous ne vous posez pas de question sur
quelqu’un que vous aimez, vous cherchez sa présence» (p. 173). Plutét que de le
rattacher a la pulsion (qui «pousse» vers des objets consommables), il préfére y voir
une «attirance» vers une source originaire (p. 193). On peut signaler qu’il n’exclut pas
la figure maternelle de cette structure originaire (ce qui est original pour un lacanien...) :
«la mere est la représentation symbolique, la figure de ce qui, a 1’origine, en nous, nous
désire» (p. 117). Par ailleurs, I'A. propose dans cet ouvrage des réflexions proprement
théologiques et christologiques, qu’il rattache a cette structure universelle de la subjec-
tivité. Il s’appuie en particulier pour ce faire sur une intuition de Thérése de Lisieux :
«je ne meurs pas, j entre dans la Vie» (p. 72). Pour D. Vasse, c¢’est en lui-méme que
"homme a a trouver cette dimension vitale d’un présent qui le transcende et le fonde :
«le temps qui passe révele a I’homme qui passe 1’éternité d’un présent qui ne passe pas,
I’éternité de I’aujourd’hui de Dieu. Voila la Vie en laquelle je crois» (p. 220). Au
passage, il livre quelques réflexions sur la procréation assistée, I’avortement ou 1’ eutha-



BIBLIOGRAPHIE 197

nasie, en soulignant les risques de «faire €clater le rapport des vivants a la généalogie
et a la parole comme ce qui constitue I’unité du genre humain des 1’origine» (p. 206).
S’il adopte a cet égard des positions plutdt conservatrices, il met bien en évidence la
difficult€ a créer de nouvelles structures de signification qui soient plus qu’un imaginaire
sans consistance fondatrice (cf. p. 207). Dans I’ensemble, on peut finalement souligner
que I’A. ne se satisfait pas d’une morale volontariste, et défend une conception qui n’est
pas exempte d’un certain tragique. C’est au cceur d’'un monde dont il souligne le
caractére «apocalyptique» que I’on peut trouver la foi. Oscillant toujours «entre la joie
et la tristesse», la foi est ce qui permet de «privilégier les effets de vie dans votre propre
corps ou autour de vous» (p. 194). Pour D. Vasse, c’est avec cet ancrage de la foi que
I’on peut écouter autre en vérité: «qu’est-ce qui permet d’aller voir quelqu’un dans
la détresse a I’hopital, en prison ou a 1’agonie, si ce n’est cette proximité dans la Vie
de la chair qui n’a rien a voir avec les motivations psychologiques, les conventions
sociales ou I’intéressement a un héritage?» (p. 200).

EMMANUEL SCHWAB

OLIVIER BAUER, Le protestantisme a table. Les plaisirs de la foi (Protestantis-
mes), Labor et Fides, Geneve, 2000, 123 p.

Ce petit livre qui raconte des histoires — fictives, quel dommage ! — entre «fourneaux
et clocher» se lit avec un réel plaisir. Il s’agit de discussions, voire de disputes culinaires
— théologiques entre un couple dont lui est pasteur et elle cuisiniére, patronne d’un petit
restaurant ol elle mijote chaque jour des plats délicieux pour un petit nombre de clients,
y compris son mari et leur fils, narrateur de cette chronique conjugale et familiale
insolite. Dans la cuisine de son restaurant, Madame commente le culte de son mari, lui
décernant parfois une €toile ou le mettant en garde contre les «sermons pas frais» et
le «fast-food» ecclésiastique. Au restaurant, elle raconte — pour ne pas dire met en
scéne —, des histoires bibliques pour son fils et ses camarades, attirés en premier lieu
par la nourriture bien terrestre, complément indispensable d’une nourriture plus spiri-
tuelle. Le fils, devenu adulte, perpétuera la tradition familiale en entrainant sa femme,
végétarienne militante, dans des discussion sur les causes de la faim dans le monde,
les injustices sociales, la solidarité et I’amour fraternel. A leurs délibérations se mélera
bientot leur fille, nourrie elle aussi d’histoires bibliques et de la bonne cuisine de sa
grand-mere. Les textes bibliques autour de la nourriture — certains trés connus et d’autres
plutot inédits — prennent une saveur nouvelle et une actualité parfois surprenante dans
la bouche des personnage de ce livre. Certes, on trouvera peut-étre quelques citations
bibliques trop longues et le commentaire est parfois un peu trop didactique, mais 1’ A.
sait traiter des sujets parfois graves avec humour, imagination et tendresse — sans jamais
négliger une réflexion théologique solide. On souhaitera donc a son livre un large public,
notamment au-dela des habitués des églises.

ANKE Lotz

GABRIEL BouLADE, JANINE KOHLER, VIOLAINE MONSARRAT, LUCETTE PETER,
VIOLAINE W EBEN, Pour lire les textes bibliques — collége et lycée (Argos
Démarches), Créteil, CRDP de I’ Académie de Créteil, 1998, 270 p.

Cet ouvrage d’un groupe d’enseignants et de biblistes a €t€ publi€ pour combler
le manque de culture religieuse des enseignants et des €leves des colleges et lycées.
Elaboré dans une perspective non confessionnelle, son objectif est de donner les moyens

Sciences
- bibliques



198 BIBLIOGRAPHIE

d’aborder les textes bibliques essentiels (10 de ’A.T. — 10 du N.T.), comme les autres
textes antiques, par ’analyse littéraire. Ils affirment que la Bible n’est pas univoque et
discutent sa véracité et sa sainteté. Chaque texte est accompagné d’une fiche pédago-
gique d’une grande richesse qui place le texte dans son contexte biblique et sa
Wirkungsgeschichte: mythes, sourates, romans antiques et modernes, musique, poemes,
références cinématographiques, publicités. On peut toutefois regretter quelques impré-
cisions : 1) Le terme d’«auteur», discutable en soi pour I’AT (mis a part Qohélet) désigne
trop souvent des rédacteurs. 2) L explication du terme hébreu «saint, sacré» (p. 104)
par le refrain barthien : «Dieu est Tout-autre». Pourtant, dans la «mentalit€ hébraique»
I’autre correspond plutdt aux dieux des autres, par opposition au dieu d’Israél qui n’est
précisément pas «autre» ! Regrettable dérapage dogmatique ! 3) La confusion hélas trop
répandue entre scénario biblique et histoire. Les deux se recoupent parfois mais pas
toujours. Sans étre obligé de rentrer dans des débats d’historiens et d’archéologues, il
faut distinguer soigneusement ces deux plans. La trame des récits des livres de Samuel
et des Rois est présentée a la p. 115 sous la rubrique «contexte historique» alors qu’il
s’agit manifestement d’une présentation littéraire qui n’a rien a voir avec la réalité
historique de la Palestine entre le X¢ et le VIII¢ siécles. Le royaume de Salomon reflete
la réalité judéenne sous le regne de Josias (VII® s.) et par conséquent il n’a laiss€ aucune
trace archéologique. Dans ce cas le terme «historique» est non seulement mensonger
mais aussi dangereux dans le contexte actuel des conflits au Proche-Orient qui peuvent
avoir des conséquences dans les banlicues francaises. Il faut impérativement distinguer
contexte historique et contexte biblique. 4) Qu’en est-il de la question essentielle qui
clot le livre de Jonas ? (p. 138) Le texte hébreu affirme simplement : «Dieu n’aura pas
pitié de Ninive». Truisme, puisque — comme |'indiquent les auteurs — Ninive fut détruite
en 612 av. J-C. La vraie question est : peut-on inverser le cours des événements en faisant
jelner les petits moutons ? Dommage d’avoir, une fois encore, répété les traductions
qui trahissent la derniére phrase du livre en y introduisant une question pour des raisons
purement dogmatiques ! Hormis ces imperfections, I’ouvrage est aussi unc mine d’in-
formations tant pour les catéchétes que pour les pasteurs.

P. et T. GUILLAUME

FraNncoIs BovoN, ANN GRAHAM BRrock, CHRISTOPHER R. MATTHEWS (éds), The
Apocryphal Acts of the Apostles (Harvard Divinity School Studies), Cam-
bridge MA, Harvard University Center for the Study of World Religions,
1999, xxx + 394 p.

Le présent volume, issu d’un séminaire doctoral animé par F. Bovon & la «Harvard
Divinity School», se donne pour but d’attirer I’attention de la communauté scientifique
nord-américaine sur les Actes apocryphes des Apotres. 1l présente les vies apocryphes
des Apoétres sous divers angles : production et réécriture (p. 39-98), aspects linguistiques
(p. 101-142), dimensions littéraires et religieuses (p. 143-306). Une introduction, due
a F. Bovon, présente trés clairement les diverses €tapes que doit franchir tout chercheur
qui souhaite éditer un acte apocryphe et signale les principaux manuels disponibles (p.
2-35). En annexe sont édités deux textes grecs : le «Martyre du saint Apotre Ananias»
(p- 309-331), jusqu’ici inédit (sur Ananias, cf. Ac, 10-19 et 22,12-16), et une préface
al’Evangile de Jean ou la vie de ’apdtre est narrée (p. 334-353). Il n’est pas possible
de rendre compte ici de ce volume dans tous ces détails ; aussi nous contenterons-nous
de quelques remarques. — Plusieurs articles consistent en des états de la question plus
ou moins développés. L article de Richard N. Slater sur les Actes de Philippe (p. 281-
306), par exemple, exploite la these de doctorat de Frédéric Amsler, dirigée par F. Bovon
et alors inédite (elle vient de paraitre comme volume 12 de la Series Apocryphorum



BIBLIOGRAPHIE 199

du Corpus Christianorum) ainsi que deux articles sur |’encratisme, sans apporter d’€lé-
ments nouveaux au dossier, quoi qu’en prétende la conclusion. D autres contributions,
plus profilées, n’emportent pas toujours 1’adhésion, comme celle d’Allen Dwight
Callahan (p. 63-85). Le chercheur américain tente de prouver qu’un Copte a écrit le
Martyre de Marc (qu’il a choisi d’appeler, pour une raison qui nous échappe, Actes de
Marc, alors que ce titre est communément utilisé pour désigner un autre texte, édité
dans Analecta Bollandiana 87 [1969], p. 343-371). La démonstration de 1’ A. repose sur
des variantes de détail qui peuvent s’expliquer par de 1égers phénoménes de réécriture,
et non pas obligatoirement par de mauvaises interprétations d’un original copte. — Les
deux contributions linguistiques consacrées aux Actes Apocryphes des Apdtres attirent
particulierement le regard, car elles abordent un terrain en grande partie vierge (aucune
des deux ne mentionne curieusement |’ Historical Greek Grammar, Chiefly of the Attic
Dialect... d’ Antonius N. Jannaris, publiée a Londres en 1897, et rééditée par Georg Olms
Verlag en 1987). Les conclusions qui y sont présentées ne sont pas sans intérét, méme
si on hésite parfois & suivre leurs auteurs dans tous les détails. Dans la contribution de
David H. Warren (p. 101-124), le critere du style de la préface (p. 105) est non seulement
hétérogene par rapport aux autres invoqués, mais encore problématique pour analyser
un corpus de textes dont il manque souvent le début ; d’autre part, plusieurs textes n’ont
pas encore fait I’objet d’éditions critiques entierement fiables (I'un d’eux, les Actes de
Thomas, n’a peut-étre méme pas été compos€ en grec), ce qui relativise quelque peu
les données statistiques compilées par 1’auteur. Dans la seconde contribution (p. 125-
142), peu détaillée, due a E. Zachariades-Holmberg, les propositions de réécriture en
un grec plus convenable des passages analysés ne sont pas toujours convainquantes, car
clles modifient le sens du texte. D’autre part, les niveaux d’analyse ne sont pas suf-
fisamment distingués : le fait que la Troisiéme lettre de Paul aux Corinthiens contienne
quelques termes et expressions absents des lettres canoniques de 1’ap6tre et que ce méme
apocryphe fasse référence a Marie par son nom (p. 138) n’est pas pertinent dans une
analyse philologique du texte, @ moins que ces caractéristiques soient impensables sous
la plume d’un auteur du I** siecle, une question qu’E. Zachariades-Holmberg ne semble
pas s’étre posée. — Le volume, fort lisible, est agréablement présenté. L absence de
majuscules aprés une ponctuation forte dans les textes latins et grecs ne facilite toutefois
pas la lecture des textes cités et édités.

REMI GOUNELLE

BERNARD LEMPERT, Critique de la pensée sacrificielle (La couleur des idées),
Paris, Seuil, 2000, 238 p.

La logique sacrificielle a-t-elle réellement disparu de notre univers contemporain ?
Sommes-nous définitivement débarrassés de la violence inhérente aux antiques sacri-
fices humains ? Le psychothérapeute spécialiste de I'enfance maltraitée Bernard
Lempert, déja auteur de Désamour (1994) et Bizutage et Barbarie (1998), nous répond
par la négative. Dans un essai critique sur la pensée sacrificielle, il défend, a contre-
courant des théories qui font autorité dans les sciences humaines et sociales, la thése
d’une continuité idéologique reliant les sacrifices sanglants des temps anciens aux
terribles actes de cruauté politiques et domestiques qui ont occupé, ces derniéres années,
le devant de la scene médiatique. Derriere les abominables génocides de la Bosnie et
du Rwanda, derriére le tragique naufrage des jeunes scouts catholiques survenu en 1998
au large de Perros-Guirec, se cacheraient les mémes justifications idéologiques que
celles qui ont Iégitimé, par exemple, le mythique sacrifice d’Iphigénie a Aulis ou le
démembrement rituel des prisonniers de guerre azteques. Le sacrifice est congu fon-
damentalement par Bernard Lempert comme un instrument de domination sociale,
politique et religieuse. Il permet d’exorciser 1’anxiété collective en la projetant sur le

Science des
religions



200 BIBLIOGRAPHIE

corps d’un supplicié. Paradoxalement la dislocation du corps de la victime contribue
a resserrer les liens de la communauté. Le sacrifice est toujours appuyé par un discours
dogmatique qui dépersonnalise la victime par des procédés de glorification ou de
rabaissement. Le sacrificateur ment quant a la nature de la victime : il la présente a
I’assistance comme une figure radicalement autre, tantot effacée derriére une identité
divine fantasmatique, tantdt bouc émissaire porteur du poids de la faute collective. Le
rituel sacrificiel suit le mythe a la lettre, sans se soucier d’en souligner la charge
symbolique. Le jeune homme qui était conduit au sommet du temple azteque et dont
on s’apprétait a arracher le ceeur était proprement le dieu Tezcatlipoca, qui acceptait
de donner son sang pour assurer la survie de I’humanité. Mais I’immortalité théorique
de la divinité qui rejaillit sur la victime occulte, dans les esprits, la cruauté de la
destruction et de la souffrance qui lui sont infligées. Le méme processus de dépouille-
ment de I'identité était a I’ceuvre lors des grands massacres orchestrés au Rwanda contre
les Tutsis. On leur a appliqué des métaphores dégradantes, au point de les présenter
comme foncierement inhumains. La déréalisation par le discours, opérée grice a la toute

uissance de 1’idéologie, prépare le terrain a ’acceptation de la destruction des corps.
A la violence sacrificielle Bernard Lempert oppose le travail de la substitution sym-
bolique. Il congoit le non-sacrifice d’Isaac par Abraham comme I’archétype méme de
la substitution symbolique au niveau des trois grands monothéismes. Par son refus de
mettre 2 mort son propre fils, Abraham effectue un pas décisif en direction des droits
de la personne humaine. Il ouvre ainsi la voie a une spiritualisation des enjeux sacri-
ficiels, qui culminera selon I’A. avec I’idée de saint Augustin que la charité est I'ex-
pression parfaite du vrai sacrifice. Gréce a la substitution symbolique, I’animal remplaga
I’&tre humain (adulte ou enfant), puis le végétal 1’animal, enfin I’attitude intérieure toute
offrande matérielle. La critique de Bernard Lempert ne se cantonne pas au seul rituel
sacrificiel. Il fustige également la prétention des chercheurs a rendre compte du sacrifice
de maniere objective et détachée. La plupart des études sur le sacrifice se rendent
coupables, selon lui, de restituer la représentation du monde des puissants en tragant
une ligne de partage claire entre, d’un c6té, la violence déchainée des grands massacres
collectifs et, de I’autre, celle plus maitrisée des rituels religieux. La recherche anthro-
pologique se laisse abuser par I’idéologie religicuse quand elle met en évidence les effets
positifs du rituel sur I’appartenance sociale au détriment du respect de la dignité indi-
viduelle. Bernard Lempert place I'impératit éthique au centre de toute démarche scien-
tifique. Nous pouvons difficilement partager le parti pris quelque peu évolutionniste de
I’A. quand il présente, un peu a la maniére de Porphyre dans son traité De ['abstinence,
Iactivité spirituelle et méditative comme la perfection de la pratique religicuse en méme
temps qu’il dévalorise le rituel. Nous persistons a croire qu’il est possible a I’anthro-
pologie ou a la science des religons d’expliquer sans jugement de valeur la fonction
d’un rituel comme le sacrifice, sans que cela implique pour autant de leur part une
adhésion a telle ou telle forme d’idéologie. Cependant nous lui concédons que les
sciences humaines et sociales ne peuvent plus faire I'impasse d’une réflexion éthique,
déja amorcée dans les sciences dures, sur I’impact idéologique, dans la société, des
résultats de la recherche.

Y vaN BuBLoZ

FarHAD KHOSROKHAVAR, L’instance du sacré (Passages), Paris, Cerf, 2001,
330 p.

Sur quel fondement de la subjectivité reposent les principales questions soulevées
par les sciences sociales (en particulier, toutes les questions touchant au rapport a
autrui) 7 Pour tenter d’apporter une réponse a cette question, Farhad Khosrokhavar,



BIBLIOGRAPHIE 201

directeur d’études a I'EHESS ayant publi€ d’importants ouvrages sur ’islam et 1'Tran
(par exemple : L’utopie sacrifiée. Sociologie de la Révolution iranienne, Paris, Presses
de la Fondation nationale des sciences politiques, 1993), part d’une distinction de quatre
catégories constitutives de la subjectivité transcendantale : le Je, le Tu, le Nous et le
Vous. Le Je désigne la dimension égologique de la subjectivité qui conduit — s’il est
radicalisé — a la fermeture sur soi et au narcissisme. Par la seconde catégorie, celle du
Tu, I’A. entend signifier la dimension de I'intersubjectivité, de I’ ouverture sur autrui.
Le Nous fait référence a I’ouverture au monde, 2 la relation «éco-subjective» de I'ego
a notre monde environnant. Enfin, le Vous (a comprendre comme un Vous de majesté)
se réfere a une dimension que I’A. appelle «hiéro-subjective», dans la mesure ou elle
marque |’ouverture, antérieure a toute expérience, de I’ego a une altérité qui le surpasse :
le sacré. En ce sens, la notion de sacré ne doit pas se comprendre comme une expérience
(R. Otto), mais plutét, dans un sens minimal, comme une altérité transcendante non
phénoménale. Cette catégorie ouvre la possibilité de I'intersubjectivité, en méme temps
qu’elle rend possible, sur un terrain plus concret, I’appréhension du religieux. Aprés
avoir analysé précisément les caractéristiques propres de chacune de ces quatre caté-
gories, I’A. se penche sur leurs relations réciproques : celle du Je aux autres catégories
qui (au contraire du Je) relévent toutes d’une certaine altérité ; celle du Vous - intem-
porelle et non phénoménale — aux autres catégories participant, chacune a sa manieére,
d’une temporalité ; celle du Tu — qui induit une relation symétrique avec le Je — aux
autres catégories, a la base de relations fondamentalement dissymétriques, etc. L”A.
débat ensuite de la question des relations conflictuelles pouvant s’instaurer entre 1’'une
ou I"autre des catégories (est évoqué en particulier le cas d’une domination de la
dimension du Je sur la dimension de I’altérité représentée au sein des autres catégories).
L’A. en vient alors & montrer les incidences sur la constitution de I’ego de la présence
des quatre catégories, de leurs relations et de leurs conflits internes. Enfin, un chapitre
conséquent est consacré 2 la présentation de phénomenes sociaux découlant directement
de I'interaction entre les quatre catégories. Un exemple parmi d’autres, celui du don,
qui fait intervenir trois éléments analysables selon la grille théorique élaborée par I’A. :
un donateur, un donataire et I’objet donné. Le premier terme reléve du Tu, le second
du Je et le dernier du Nous. Méme s’il n’est pas directement présent, le Vous occupe
une place de premier ordre : il garantit le bon déroulement du don, et en particulier,
il garantit I’acceptation du don par le donataire. Comme il implique I’ensemble des
catégories, le don est bien un phénomene social «total» (au sens de M. Mauss) qui réveéle
aussi, dans sa pratique, les tensions propres a la vie sociale — faisant ainsi écho aux
conflits inter-catégoriels. De [’ensemble de 1’ouvrage, il ressort une analyse a la fois
rigoureuse et originale sur les racines subjectives des phénomenes sociaux. L’ouvrage,
en se présentant d’emblée comme un discours sur I’ego (mais sur un ego complexe et
dynamique), met en place un questionnement trés intéressant autour de la notion de la
réflexivité et nous incite a prendre conscience des multiples facettes du sujet locuteur.
Enfin, la notion de sacré est employée d’une fagon plutét novatrice (I’attention au sacré
serait constitutive de I’ego) tout en rappelant a certains €gards le postulat de I'univer-
salité du religieux d’un Eliade. C’est peut-étre sur ce dernier point qu’il faut se montrer
le plus prudent : si les dimensions du Je, du Tu et du Nous peuvent €tre inférées a partir
d’une réalité phénoménale (et que leur délimitation ne pose donc pas de probleme
majeur), la notion de sacré semble moins évidente. Avant d’en décrire les caractéris-
tiques et la portée — comme s’il s’agissait d’'un phénomene observable, le sens de cette
notion mériterait sans doute d’étre préalablement situé¢ par rapport aux emplois qu’en
ont fait plusieurs auteurs majeurs pour 1’histoire des religions et pour les sciences
sociales en général (R. Otto, E. Durkheim, M. Eliade, etc.). Cette réserve n’enléve rien
au principal mérite de ’ouvrage qui est de nous sensibiliser a la notion d’un sujet
complexe et aux incidences de celui-ci sur 'ensemble des phénomenes sociaux.

PHILIPPE B ORNET



202 BIBLIOGRAPHIE

MicHEeL R OBERGE (€d.), La paraphrase de Sem (NH VII, 1), Texte établi et
présenté par Michel Roberge (Bibliotheque de Nag-Hammadi, Section
«Textes» — 25), Québec/Louvain-Paris, Presses de 1’Université Laval/
Peeters, 2000, XXX + 282 p.

CATHERINE B ARRY, W OLF-PETER FUNK, PAUL-HUBERT P OIRIER, JOHN D. TURNER
(éds), Zostrien (NH, VIII, 1), Texte établi et présenté par Catherine Barry,
Wolf-Peter Funk, Paul-Hubert Poirier, John D. Turner (Bibliothéque de
Nag-Hammadi, Section «Textes» — 24), Québec/Louvain-Paris, Presses de
I’Université Laval/Peeters, 2000, XXIV + 709 p.

Selon la fiction littéraire utilisée par son auteur, la Paraphrase de Sem, qui ouvre
le Codex VII de la Bibliotheque de Nag-Hammadi, met en scéne, comme personnage
principal, le fils de No€ et le valorise comme bénéficiaire d’une Révélation secréte que
lui fait Derdekeas apres le déluge. Le terme de «paraphrase» donné a cet écrit ne doit
pas étre pris au sens d’interprétation libre d’un texte antécédent, mais bien de variation
méditative sur une idée fondamentale. Au cours d’une expérience de ravissement
extatique, Sem se trouve transporté par la pensée au sommet de la création, pres de la
Lumiere. L, il entend une voix, celle de Derdedeas, qui lui transmet un enseignement
sur [’origine de 'univers et de ’homme, ainsi que sur le sens de I’histoire : «Sem, lui
dit-elle, puisque tu proviens d’une puissance sans mélange et que tu es le premier
existant sur la terre, écoute et comprends ce que je vais te dire au sujet des grandes
Puissances qui existaient dans les origines, avant que je ne me manifeste. Il y avait la
Lumiére et I’Obscur, et il y avait I’Esprit entre eux. Puisque ta racine — c¢’est-a-dire
I’Esprit inengendré — est tombée dans ’oubli, je te révele la nature précise des Puis-
sances : la Lumigre était Pensée, pleine d’Ecoute et de Logos ; ils étaient rassemblés
en une forme une. Et I’Obscur était vent dans les eaux ; il avait I’ Intellect enveloppé
de feu agité. Et I’Esprit qui était entre eux €tait une Lumiére paisible et humble. Telles
sont les trois racines.» Les articulations de la Révélation transmise par Derdekeas sont
constituées par cette ouverture qui introduit un long récit cosmogonique et anthropo-
gonique, suivi d’un exposé de I'histoire du salut jalonnée par trois crises majeures : le
déluge, la destruction de Sodome et la crucifixion du Sauveur. Un trait commun relie
ces trois événements et fait ressortir leur caractére apocalyptique, car ils sont I’abou-
tissement d’une intensification du mal. L’A. a donc bien I'intention d’écrire une histoire
qui a un commencement et une fin, laquelle comporte, en accord avec le dualisme
gnostique, la destruction de la Nature. En effet, si la formation des étres naturels
s’effectue selon un processus embryologique mis en marche lors d’un accouplement
entre le principe ténébreux, 1’Obscur, et la Nature issue de ce principe et représentée
comme une matrice, tous les étres corporels sont donc ipso facto le produit de I'impureté,
et la fin des temps surviendra lorsque la Nature aura été vidée de toute son impureté.
Dans son introduction, Michel Roberge montre comment la Paraphrase de Sem, sous
la forme d’une apocalypse, offre au lecteur un systeme gnostique complet et original.
L’ analyse littéraire de la trame narrative lui permet de mettre en relief le modele de
I’univers cohérent a partir duquel I’auteur inconnu a travaillé. Derriere le revétement
mythique de I’expression et au-dela de I'imagerie sexuelle lie a I’emploi de 1’analogie
cosmobiologique, il retrouve ainsi les principes philosophiques qui sous-tendent ce
modele, et qui viennent non seulement du stoicisme, mais encore du moyen platonisme
réinterprété par le néopythagoricien Numénius et celui des Oracles Chaldaigues. En un
mot, le theme fondamental que développe 1'auteur de la Paraphrase de Sem est la
conscience de former une race €lue a partir de Sem, I’ancétre commun, et la description
de cette humanité nouvelle qui débute apres le déluge. Sem est I’incarnation post-
diluvienne de la grande Puissance produite par I'Etonnement de I’Esprit dans le nuage



BIBLIOGRAPHIE 203

de I’'Hymen, I'Homme primordial pneumatique, sa contrepartie céleste a laquelle il doit
s’assimiler au terme de son extase. C’est pourquoi il est appelé d’abord «le premier
existant sur la terre», et ensuite «le premier-né de la race issue du Nuage Lumineux».
Les spécialistes situent la rédaction de ce texte a une époque ol les grands systémes
gnostiques étaient bien établis et la polémique contre la Grande Eglise a son apogée,
c’est-a-dire dans la premiere moitié du troisiéme siecle. Le traité intitulé Zostrien,
constitue, avec ses 132 feuillets, la presque totalité du huitieme Codex, qui est I'un des
plus endommagés de la bibliotheque gnostique. Ce traité est une apocalypse qui se
présente comme le récit pseudonyme d’un voyage céleste effectué par Zostrien, fils de
Yolaos et pere d’Arménios qui, d’aprés Platon (République X, 614), fut le pére d’Er
le Pamphylien, plus tard assimilé a Zoroastre (cf. Clément d’Alexandrie, Stromate V,
103, 2). Composé en grec, probablement a la fin du II° ou au début du III¢ siécle, a
Alexandrie, cet ouvrage n’a survécu que dans une traduction copte réalisée dans la
premiere moitié¢ du I'V€ siecle. L auteur débute par ces mots : «Le Livre de la gloire
des Paroles a jamais vivantes que j'ai écrites, moi, Zostrien et Yolaos. C’est au profit
de mes contemporains et de ceux qui viendront aprés moi, les élus vivants que je suis
venu dans le monde.» Ce théme de la vie transmise par la connaissance est 1’essentiel
de la révélation et son aboutissement. Le récit se développe selon une structure tripartite,
bien connue, en science des religions, des récits d’initiation ou le gnostique opére une
transmutation intérieure et spirituelle, passe d’un mode d’&tre inférieur a un mode d’étre
supérieur. Cette structure comprend un prologue de type autobiographique qui aboutit
a une mort symbolique, fondement de toute renaissance spirituelle, la description de
I’ascension céleste et une conclusion narrative. Profondément insatisfait de tout ce qui
¢tait charnel, psychique et mondain, Zostrien désire se donner la mort. Mais I’ Ange de
la Connaissance de la Lumiére éternelle se dresse alors devant lui et lui dit :«Zostrien,
pourquoi es-tu pris de folie comme si tu €tais ignorant des grandeurs éternelles qui sont
en Haut.» (Feuillet 3, p. 241) Déposant alors son corps de chair, Zostrien accompagne
I’Ange dans un périple qui le conduit d’un €on a un autre jusqu’a la régénération totale.
A chaque étape et 2 chaque nouvelle rencontre, Zostrien regoit un nouveau baptéme
et devient semblable & ceux qui I’enseignent. A la fin de son voyage, il voit venir au-
devant de lui Apophantes, ainsi que la Vierge Lumiere Aphropais, qui I’emmeénent
jusqu’a Protophanes, le grand Intellect mile parfait et cause de tout : «Alors, dit-il, je
vis tous ceux-la tels qu’ils sont : en un. Je me joignis & eux tous et je bénis I’éon du
Caché, la Vierge Barbelo et I’Esprit invisible. Je devins totalement parfait, je regus
puissance, fus inscrit dans la gloire et marqué du sceau» (p. 475). Les deux derniéres
pages du récit forment la conclusion. Zostrien redescend par toutes les étapes qu’il a
connues dans sa montée pour enfin rejoindre le monde sensible et précher a tous la vérité.
Ce récit exceptionnel, qui inclut, dans la progression spirituelle de Zostrien, de nom-
breuses descriptions de visions, reflete une série de traditions et de pratiques d’une forme
non chrétienne de gnose séthienne qui trouva €cho jusque dans le cercle de Plotin, &
Rome, dans le troisieme quart du ITF siecle. Il semble bien que I"apocalypse de Zostrien
figure au nombre des apocalypses qu’avaient en leur possession les gnostiques qui
fréquentaient I’école philosophique de Plotin et que celui-ci chargea ses éléves de
réfuter. C’est dire I'importance de ce trait€ pour I’histoire du gnosticisme et du plato-
nisme. La découverte de paralleles précis entre Zostrien et certains passages de Marius
Victorinus montre en outre que I’auteur du traité gnostique et le néoplatonicien latin
ont eu recours a une source commune, proche du Commentaire anonyme sur le Par-
ménide de Platon, que d’aucuns attribuent a Porphyre. Notre traité constitue a ce titre
un témoin précieux du rapprochement de certains cercles gnostiques avec le platonisme.
La traduction de ces deux traités, ainsi que les commentaires et les notes qui I’accom-
pagnent, sont remarquables de précision et de clarté, alors méme que le texte copte est
souvent difficile et lacunaire.

JEAN BOREL



204 BIBLIOGRAPHIE

RovLanD Pourin, Les cathares. L'dme et la réincarnation, Portet-sur-Garonne,
Loubatieres, 2000, 213 p.

Travaillant a partir des recherches récentes sur le catharisme et sa contribution a
la pensée médiévale, I’A. remet en cause les liens souvent établis entre la doctrine
moderne et occidentale de la réincarnation et le catharisme. Dans une premiere partie,
I’A. s’attache a définir et a situer historiquement ’origine et le développement des
notions apparentées a celle de réincarnation. Il distingue et spécifie ainsi les termes de
métempsycose, de transmigration des dmes et de réincarnation. Il conclut, au terme de
son parcours, que c’est tomber dans 1’anachronisme que de parler de I’eschatologie
cathare avec comme clé d’interprétation la conception moderne et optimiste de la
réincarnation. C’est & la notion de transmigration des ames qu’il faut se référer lorsqu’on
aborde 1'anthropologie et I’eschatologie cathares. La seconde partie de I’ouvrage vise
a approfondir le contenu de la notion de transmigration des ames. Cette notion est
indissociable d’une anthropologie de la préexistence pour laquelle la destinée humaine
est en exil tragique, suite a un péché céleste. Sa vocation terrestre consiste donc a viser
la réintégration de la vie spirituelle originelle. Les développements cathares sur la
transmigration des ames sont d’abord le fait de témoignages populaires et non d’un
enseignement savant. Pour Roland Poupin, c’est le signe de I’élaboration d’un mythe
illustrant la destinée de I’ame humaine. Ainsi donc, ¢’est autour d’un discours mythique
réfuté par I'Eglise médiévale que se construit I’eschatologie cathare. Celle-ci se carac-
térise par la conviction que les esprits ont la possibilité de regagner le monde de leur
préexistence ; non pas par un progrés indéfini, comme pour la doctrine plus récente de
la réincarnation, mais par une exigence de proximité toujours plus accrue avec le monde
des Parfaits, préexistant aux contingences charnelles. Les recherches fouillées de 1’A.
sur les notions qui sont a I’origine de 1’anthropologie et de I’eschatologie cathares seront
particuli¢rement intéressantes pour les lecteurs soucieux d’une approche documentée
du catharisme, hors de toute récupération €sotérique.

ANNE-CLAUDE R OSSIER

SHMUEL TRIGANO (€d.), Le Juif caché. Marranisme et modernité (Pardes — 29),
Paris, In Press, 2000, 272 p.

En cette époque ol une double ou méme multiple appartenance religieuse devient
de plus en plus fréquente, réfléchir sur le marranisme n’est pas sans intérét pour prendre
un peu de recul sur un theme qui n’est pas d’aujourd’hui. Le marranisme désigne, en
effet, cette condition existentielle des Juifs que I’ Inquisition de la péninsule ibérique
avait contraints de se convertir au christianisme pour échapper soit a la mort soit a I’exil.
Leur expérience donna ainsi naissance & une identité clivée : chrétiens au-dehors et juifs
au-dedans. Shmuel Trigano et Michel Attali analysent dans les deux premiers articles
la foi, les coutumes et certains des rites secrets que pratiquaient les marranes. Persuadés
en effet qu’ils étaient les derniers Juifs et que leur foi et leur persévérance apporteraient
au peuple juif lui-méme le salut, les marranes ont continué de donner a la féte de Pourim
une grande solennité, et actualisaient a travers elle un fervent messianisme. Jacques
Derrida, qui rappelait récemment tenir a la figure du marrane, comme a une culture du
secret, souligne la vocation de la littérature a en rendre compte. Quelques essais tentent
donc de mettre marranisme et histoire de la littérature en rapport ['un avec I’autre. Les
ceuvres de Rabelais (Christine Escarmant), Montaigne (Sophie Jama, Jean-Yves
Pouilloux), Shakespeare (Yona Dureau), Cervantés (José Faur) et Racine (Lucien-Gilles
Benguigui), sont ainsi mises en perspective avec certains aspects du judaisme de leur
époque. Deux autres chercheurs évoquent les enjeux de la langue hébraique restituée



BIBLIOGRAPHIE 205

au XVI¢siecle (Marie-Luce Demonet) et les liens qui unirent en ce méme siecle poésie
scientifique et kabbale chrétienne (Francois Roudaut). Les derniers articles montrent
comment de nombreux courants du judaisme contemporain se sont retrouvés dans la
figure du marrane pour définir leur identité : Martine Leibovici envisage le cas de
Hannah Arendt, Nicole Lapierre se concentre sur le désir d’occultation du nom apres
la Shoah, Clara Lévy prend en considération le travestissement et le réinvestissement
identitaire de plusieurs écrivains juifs contemporains, et Perrine S. Nahum suggére enfin
que le marranisme peut fonctionner comme une notion philosophique spécifique, qui
renvoie a la conciliation entre raison et religion.

JEAN BOREL

PIERRE DEGHAYE, De Paracelse a Thomas Mann. Les avatars de [’hermétisme
allemand (Bibliothéque de I’Hermétisme), Paris, Dervy, 2000, 535 p.

Ce volume rassemble vingt études de I'A. consacrées aux doctrines hermétiques et
a leurs influences chez quelques écrivains de langue allemande. La premiére présente
les différents niveaux de la connaissance chez Paracelse en situant les deux termes de
nature et de surnature en rapport avec son anthropologie et sa théologie. Nous trouvons
ensuite quatre exposés de fond sur la pensée de Jacob Boehme : le premier tente de
mettre en perspective les convergences et les divergences des deux systemes de Para-
celse et de Boehme, le second est une introduction a la théosophie du cordonnier de
Gorlitz que I’ A. n’hésite pas a appeler une psychologie ésotérique ou psychologia sacra.
Le troisieme nous montre comment, chez Boehme, le discours mystique s applique a
la naissance de Dieu dans I’dme humaine et le quatrieme expose la vision bochméenne
de la fin des temps. A ce propos, I'A. fait ressortir la simultanéité des temps dans la
pensée de Boehme, pour qui étre prophete ne signifie pas seulement prédire I’avenir,
mais aussi révéler le présent ; et le prophete ne devinerait rien du futur s’il ne comprenait
pas non plus les origines. Les deux textes qui suivent abordent la pensée de I'un des
plus importants disciples de Boehme, Friedrich Christoph Oetinger, dont I’originalité
fut d’avoir su, grace a une connaissance approfondie du maitre, a une érudition ency-
clopédique et a une excellente connaissance des langues anciennes qui lui avait permis
un acces direct aux textes sacrés comme aux écrits de la Kabbale, réaliser une synthese
originale des deux traditions juive et chrétienne, synthése que I’on peut a juste titre
appeler une philosophia sacra. Cette philosophie sacrée accorde a la notion de
Geistleiblichkeit ou chair spirituelle une importance décisive. Les articles qui achévent
la premiére partie mettent en rapport gnose et science positive chez Boehme, Oetinger
et Galilée et tentent d’expliciter la notion théosophique de médiation, le dualisme
philosophique aux XVII¢ et au XIII® siecles et la doctrine d’homo nobilis ou homme
nouveau chez Nicolas Louis de Zinzendorf. Ce bel ouvrage se termine par une série
d’essais qui ont pour but de nous introduire a la complexité des multiples influences
que Novalis, Goethe, Ludwig Tieck ont regues des écrits hermétiques. Si, dans 1'idéa-
lisme de Novalis, la théosophie devient une poétique qui se développe encore dans une
atmosphere limpide ot le diable est absent et ot la magie est parfaitement innocente,
il n’en est plus de méme dans le roman de Ludwig Tieck William Lovell, dans lequel
le diable fait homme détruit I’ame du héros en prenant le masque du mage. Et la tragédie
du Faust de Goethe, qui elle aussi donne ’exemple du détournement de la magie par
["esprit diabolique du mensonge, ne s’explique en profondeur que par sa relation avec
certains courants hermétiques issu de Paracelse et de Boehme.

JEAN BOREL



206 BIBLIOGRAPHIE

Fritz StovLz, Weltbilder der Religionen : Kultur und Natur, Diesseits und
Jenseits, Kontrollierbares und Unkontrollierbares (Theophil, Ziircher Bei-
trige zu Religion und Philosophie — Bd. 4), Zurich, Pano, 2001, 263 p.

Dans son nouveau livre, I’historien des religions zurichois propose un parcours de
sa discipline, depuis les religions archaiques et jusqu’aux €poques modernes, en passant
par I’ Ancienne Egypte, la Mésopotamie, 1a Chine, I'Inde, la Gréce classique et hellé-
nistique, et I’Europe médiévale. L angle d approche est celui de la «perception du
monde» et des représentations cosmologiques véhiculées par les civilisations et les
religions : comment les membres des diverses civilisations et religions ont-ils ordonné
et structuré les multiples phénomenes au sein desquels ils vivaient ? Quel sens leur ont-
ils donné ? L’ A. utilise un modele heuristique binaire : I’opposition entre un domaine
familier qui est sous contréle de la communauté, et un domaine autre, étranger, qui
échappe a ce contrdle. Le premier est le domaine de 1’ordre et de la culture, le deuxiéme
celui de la «nature» ou de la «transcendance», de ce qui dépasse I’ ordinaire. Si ce modeéle
¢claire avec bonheur les civilisations archaiques ot I’opposition entre le domaine habité
et cultivé d’un cot€ et le domaine extérieur et sauvage de 1’autre est facilement repérable,
il s’applique plus difficilement aux civilisations plus complexes ol les représentations
du monde se multiplient et entrent souvent en concurrence les unes avec les autres. Tel
est notamment le cas des civilisations asiatiques, de I’Inde en particulier, ol il n’est pas
permis de parler globalement de dévaluation du monde (Abwertung der Welt) et ol on
a trop tendance a simplifier un donné extraordinairement complexe en le réduisant &
la seule perspective shankarienne. L’A. en a d’ailleurs conscience. Il réussit néanmoins
a déméler I’écheveau et a nous conduire avec assurance a travers un dédale d’options
souvent contrastées. Son livre offre une maniére inédite d’envisager 1"histoire des
religions et il réussit son projet initial : proposer une approche des faits religieux dans
leur infinie diversité, en tenant compte de leurs développements, qui soit plus appropriée
puisqu’elle ne s’oriente ni a des présupposés «eurocentriques» d’ordre théologique ni
a un schéma banalement évolutionniste. L opposition entre le familier et I'inconnu est
en effet une expérience élémentaire qui détermine les choix et les attitudes de tous les
humains et elle peut de ce fait facilement étre utilisée comme fil conducteur pour I'étude
des religions et des civilisations. — A c6té de quelques détails d’interprétation des textes
cités (peut-on vraiment considérer «Mére Tiamat», qui a donné vie a tous les dieux et
qui constitue la matiére de ’univers ordonné, comme représentante du chaos primor-
dial 7), on se demande s’il ne faudrait pas marquer plus clairement la différence entre
I'inconnu au sens général (les phénomenes de I’entourage, le monde dans lequel on vit)
et I’'Inconnu identifi€, vénére et recherché comme Transcendance radicale, dans 1’ex-
périence et la réflexion des grandes traditions religieuses ?

Carr-A. KELLER



	Bibliographie

