Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 2

Artikel: L'écocentrisme a I'épreuve de la question anthropologique dans la
philosophie de Hans Jonas

Autor: Thorens, Adele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381617

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 131-147

L’ECOCENTRISME A L’EPREUVE DE
LA QUESTION ANTHROPOLOGIQUE
DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS

ADELE THORENS

Résumeé

Il s’agit dans cette étude de répondre a une critique adressée a Hans Jonas
par plusieurs philosophes frangais. Ces derniers considérent que sa vision
«écocentriste» de la nature et de I’éthique remet en question les fondements
de I’humanisme. Cette position est confrontée a la philosophie de I’auteur et
tout particuliérement a ses conceptions de la vie, de la nature humaine et du
choix moral. On constate ainsi que loin de s’opposer a la cause humaniste,
Hans Jonas s’y inscrit plutét de maniére originale par le biais de ses réponses
a la question anthropologique et aux défis éthiques issus de la crise environ-
nementale.

Introduction

Un débat virulent a eu lieu ces derniéres années parmi certains philosophes
francophones a propos de 1’éthique environnementale. En effet, des auteurs
comme Luc Ferry ! et Dominique Bourg 2, ont attiré I’attention de la commu-
nauté intellectuelle sur une problématique complexe : que doivent penser les
représentants de la tradition cartésienne et humaniste des fondements éco-
centriques de certaines €thiques de I’environnement?

Ces réactions d’inquiétude ont été€ provoquées par la découverte tardive en
Europe continentale d’un courant philosophique anglo-saxon intitulé «écologie
profonde» (deep ecology), dont le propos avoué est notamment une certaine
remise en question de 1’anthropocentrisme au profit de la prise en compte des
intéréts de la nature en tant que telle *.

L. FErrY, Le nouvel ordre écologique, Paris, Grasset, 1992.
D. Bourg, «Droits de I’homme et écologie», Esprit, 185 (1992), p. 80-94.

? Depuis le début des années quatre-vingt-dix, ce courant philosophique a suscité
plusieurs études en Europe, dont toutes ne sont pas polémiques. La philosophe frangaise
Catherine Larrére a notamment publié Les philosophies de l’environnement, Paris,
P.U.F., 1997, un ouvrage qui offre une analyse plus sereine de I’ceuvre des penseurs
anglo-saxons de I’éthique environnementale.

1
2



132 ADELE THORENS

L’enjeu de ce débat se situe au niveau des réponse que 1’on peut proposer
a la question philosophique et éthique suivante : au nom de quelles valeurs
I’homme devrait-il aujourd’hui se préoccuper de la protection de la nature? La
réponse des éthiciens de I’écologie profonde est claire. La nature doit €tre
respectée et préservée par les étres humains dans la mesure ot elle possede
une valeur intrinséque, un droit a I’existence et a la plénitude non pas en tant
qu’elle nous est utile, mais en vertu de son simple €tre-1a, de sa présence
englobante et primordiale. Les valeurs strictement humaines sont donc con-
frontées a une valorisation de la nature dans un rapport d’équivalence. Nos
droits a I’action et au développement sont limités par 1’intégrité inaliénable de
notre environnement. C’est cette notion d’«€galitarisme biosphérique» qui,
souligne Dominique Bourg, récuse la prééminence de I’é€tre humain dans le
domaine moral et instaure une nouvelle hiérarchie : la totalité devient mora-
lement égale voire supérieure aux individus, et il convient désormais de protéger
le tout avant les parties. C’est la fin du statut particulier de I’homme, tradition-
nellement situ€ au centre du monde. L’écocentrisme fait de lui une infime partie
de I’univers, au méme titre que toute autre espeéce animale ou végétale.

La valorisation, qui concerne traditionnellement exclusivement 1’étre hu-
main dans la pensée occidentale moderne, répond ici a une nouvelle détermi-
nation, tirée de la notion de biosphere. Celle-ci est comprise non pas comme
la simple totalité des étres vivants, mais plutdt comme «I’ensemble des €lé-
ments qui, au sein de I’écosphere, contribuent au maintien et a I’épanouisse-
ment de la vie en général.» * C’est donc la vie au sens le plus large qui mérite
valorisation, et non pas la vie proprement humaine. Il y a 1a refus d’établir une
distinction qualitative entre le sujet humain et le reste du monde vivant et au-
dela, condamnation du statut particulier que la modernité accordait a la sub-
jectivité humaine. La nature receéle une valeur intrinseque, la vie, indépen-
damment de toute détermination humaine.

Cette conception de 1’écologie va, selon Luc Ferry, poser un probleme
fondamental, puisqu’elle remettrait en question la tradition humaniste issue de
la modernité. En effet, c’est la pensée moderne qui consacre la disparition de
la nature comme origine de la norme. A la notion de loi naturelle se substitue
une conception totalement nouvelle, celle des droits de ’homme. Ceux-ci1 sont
notamment rendus possibles par une définition de 1’étre humain qui se carac-
térise par la séparation instaurée entre I’homme et la nature.

Contrairement a I’animal, entieérement guidé par I’instinct, ’homme repré-
sente I’'indétermination par excellence. La nature 1’influence si peu qu’il peut
prendre la liberté de la contredire, parfois jusqu’a en perdre la vie. C’est cette
liberté qui renferme la possibilité du mal : «Voyant le bien, il peut choisir le
pire : telle est la formule de cet étre d’anti-nature.» > La nature de I’homme
est justement de ne pas avoir de nature, elle se caractérise par |’arrachement
a toute détermination, a tout code contraignant. En cela, I’étre humain est voué

4 L. Ferry, op. cit., p. 131.
3 L. FerryY, op. cit., p. 40.



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 133

a 1’histoire et a la civilisation, il ne reléve plus du monde de la nature, mais
s’éleve a celui de I’esprit.

Dans le domaine éthique, la vertu ne peut dés lors plus consister en
I’actualisation d’une nature heureuse, mais sera au contraire distanciation a
I’égard de toute naturalité. Ainsi, par sa liberté de s’opposer a la nature,
I’homme acceéde a I’éthique et c’est cette aptitude a 1’éthique propre a I’homme
seul qui va trouver sa concrétisation la plus noble dans les droits de I’homme.
Une conception telle que celle des droits de I’homme est donc selon Luc Ferry
directement conditionnée par une définition de I’homme comme étre d’anti-
nature, et seul sujet accédant a I’éthique.

Or, selon Luc Ferry et Dominique Bourg, 1’écologie profonde contribue
a une réinsertion de I’€tre humain dans la nature, attaquant les fondements
méme des droits de I’homme et la tradition humaniste. Comment penser et
respecter I’homme s’il n’est qu’une partie de la nature et que 1’octroi de valeurs
ne dépend plus de sa liberté?

Ces considérations n’auraient pas leur place dans cette étude si Luc Ferry
et Dominique Bourg ne les avaient pas attribuées autant a la philosophie de
Hans Jonas qu’a celle des penseurs se réclamant explicitement de 1’écologie
profonde °.

Sa conception de la nature releverait elle aussi d’une argumentation récu-
sant I’anthropocentrisme moderne, et son analyse constituerait donc une remise
en question de I’humanisme et de 1’éthique.

Je voudrais montrer dans cette courte étude combien cette vision des choses
est rapide et simpliste. En effet, si Jonas développe bien une philosophie de la
vie définissant cette derniére comme porteuse d’une valeur indépendante de tout
choix humain, ce que I’on peut en effet qualifier de démarche €cocentriste, il
n’en reste pas moins que 1’on trouve dans son ceuvre une réflexion profonde et
€laborée sur d’une part la nature spécifique de I’étre humain et d’autre part sur
la destinée propre de I’homme qui, on le verra, se définit justement par sa liberté,
sa subjectivité et son aptitude éthique, toutes notions si cheéres a la tradition
humaniste et cartésienne défendue par Ferry. Outre le fait de récuser une compré-
hension erronnée mais encore persistante de la philosophie de Hans Jonas, mon
propos est de mettre en lumiére son attachement a la question anthropologique,
un aspect de sa philosophie encore rarement traité€ par les commentateurs.

La philosophie de la vie : pour une continuité entre nature et étre humain

Dans la préface de The Phenomenon of Life 7, un recueil de texte a I’origine
de bien des polémiques, le philosophe annonce explicitement sa volonté d’éla-

6 11 faut néanmoins souligner le fait que D. Bourg nuancera cette assimilation dans
article intitulé «Hans Jonas et I’écologie», La Recherche, 24 (1993), p. 888.

" H. Jonas, The Phenomenon of Life, Chicago, University of Chicago Press, 1982
(1966), également disponible en allemand sous le titre Organismus und Freiheit,



134 ADELE THORENS

borer une interprétation existentiale de faits biologiques en se positionnant
contre 1’anthropocentrisme des philosophies tant idéalistes qu’existentialistes,
et contre le matérialisme proné par les sciences naturelles.

La these qui traverse les différents textes réunis dans cet ouvrage est la
suivante : les nombreuses contradictions que ’on attribue généralement a
I’homme (liberté/nécessité, autonomie/dépendance, ego/monde, relation/isole-
ment, créativité/mortalité) sont en réalité présentes de fagon au moins germi-
nale jusque dans les formes les plus primitives de la vie. Elles font de fait partie
intégrante de la vie mé&me, caractérisée par sa structure organique, et non pas
du seul genre humain. Le but de la philosophie est dés lors de suivre au fil de
I’évolution des différentes formes de vie cette présence permanente d’une liberté
qui, si elle culmine en I’homme, est toujours déja la. La philosophie est ainsi
amenée a €laborer une forme d’histoire de la liberté réunissant ’homme et la
nature dans une méme unité de sens.

La vie est dans ce contexte d’emblée congue comme un processus dyna-
mique et finalisé, et ce n’est donc pas une nature passive et statique que nous
décrit Jonas. Bien au contraire, le philosophe s’appréte a nous faire revivre les
différents stades d’une véritable histoire naturelle, mue par une inexorable
force créatrice.

C’est la théorie évolutionniste qui fournit a Jonas le cadre de sa philosophie
de la vie, mais un évolutionnisme réinterprété 8. En effet, I’avantage de cette
théorie est de réunir en une méme destinée I’homme et les €tres vivants séparés
par la pensée dualiste. Malheureusement, cette réunion s’effectue au prix d’une
réduction de I’€tre humain a sa simple matérialité, négligeant sa nature d’étre
libre, sentant et pensant.

Or Jonas prétend justement souligner la parenté de I’homme avec le reste
du monde vivant tout en respectant sa nature spécifique d’étre pensant. Voici
la réponse qu’il propose a cette équation complexe : si I’on considére que les
caractéristiques spirituelles habituellement réservées a 1’homme seul sont
propres a la vie méme et se développent progressivement au fil de I’évolution,
il n’y a plus de rupture dans le processus évolutif, ni d’incohérence dans la
vision de I’homme.

Dans le méme mouvement, cette conception de la vie rend caduque la
rupture dualiste qui séparait I’homme de la nature, mais sans tomber dans
I’impasse €volutionniste qui rend la pensée humaine inconcevable en I’inté-
grant au domaine du quantifiable. Le monde vivant dans son entier s’éléve
progressivement a la subjectivité, qui culmine enfin en I’homme. Ce dernier

Géottingen, 1973, Cet ouvrage a récemment été publié en francais : H. Jonas, Le phé-
nomene de la vie. Vers une biologie philosophique, Bruxelles, De Boeck Université,
2000. Certains textes du recueil original avaient déja été traduits et publiés en frangais
de maniére indépendante.

8 Voir a ce propos le texte intitulé «Philosophical Aspects of Darwinism», The
Phenomenon of Life, p. 38-58.



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 135

se trouve des lors intégré dans la dynamique de 1’histoire naturelle, il en fait
pleinement partie dans un rapport de continuité.

C’est dans la vie que s’inscrit le développement de la liberté permettant
de relier histoire naturelle et destinée humaine °. Le premier geste de Jonas
est donc de définir ce qui fait la particularité irréductible de la vie. C’est le
métabolisme régulant les rapports de I’étre vivant avec son environnement qui
lui apparait comme caractéristique de ce mode d’étre. En effet, tous les étres
vivants font état de ce fonctionnement particulier : ils ne peuvent exister que
par le biais d’un échange permanent de matiére avec leur environnement, une
matiere qu’ils s’approprient de maniere passagere, dont ils utilisent certaines
propriétés avant de s’en débarrasser.

Ce mode d’étre caractéris€ par un processus dynamique d’échange avec
I’extérieur a une influence considérable sur I'identité de I’organisme. La
matiere dont ce dernier est constitué a un moment donné n’est présente en lui
que de maniere temporaire. L’identité de la matiére ne coincide donc pas avec
I’identité de 1’organisme comme tout, puisqu’elle ne fait que s’y incorporer,
puis s’en extraire, dans un mouvement perpétuel. L’ organisme ne peut dés lors
€tre assimilé a la matieére qui le compose, ni décrit selon des qualités purement
matérielles. Il se définit plutot par ce fonctionnement spécifique d’une identité
qui se maintient au travers d’un flux changeant de matieére. Lorsque cet orga-
nisme devient assimilable & son contenu matériel, il cesse immédiatement
d’étre et meurt. Le fonctionnement métabolique est donc absolument néces-
saire et fait partie intégrante de toute forme de vie.

L’organisme est ainsi plus que la matiere, de par son fonctionnement
métabolique. Il s’en éloigne non seulement par le flux qui caractérise son
devenir, mais aussi par le fait que son étre est le fruit de son propre agir. La
continuité de son existence exige un travail, un effort permanent qui consiste
en cet échange de matiére avec le monde extérieur. La mort sanctionne tout
arrét de cette tache incessante.

Un objet physique ordinaire persiste par sa simple présence. Il ne fait que
demeurer dans son étre-1a, sans que cette continuité ne lui demande le moindre
effort. Une pierre ou une molécule existe une fois pour toutes. Le monde du
vivant posséde au contraire un mode d’étre qui releve du souci. Sa préoccu-
pation permanente est de vivre encore, et de toujours agir dans ce but. Son
existence est marquée par le besoin de cet échange qui le fait survivre.

9 La définition de la vie est principalement abordée dans les textes suivants. «Le
fardeau et la grice d’étre mortel» in G. Hotrors (éd.), Aux fondements d’une éthique
contemporaine. H. Jonas et T. Engelhardt en perspective, Paris, Vrin, 1993, p. 39-52.
On retrouve ce texte sous I'intitulé «Fardeau et bénédiction de la mortalité» dans
H. Jonas, Evolution et liberté, Paris, Rivages, 2000, p. 129-158. Dans ce dernier
ouvrage, le texte intitulé «Evolution et liberté» (p. 25-58) porte également sur les
particularités de la vie. On peut enfin se référer au chapitre «Is God a Mathematician?
The Meaning of Metabolism», The Phenomenon of Life, p. 64-92



136 ADELE THORENS

Cette nature particuliere du systéme métabolique débouche sur un élément
fondamental de la définition de la vie: I’émergence de l'individualité
autocentrée, de I’intériorité et de la subjectivité.

L’organisme, dans le souci qui le lie a la continuation de sa propre exis-
tence, opére un retour sur lui-méme, et se positionne des lors comme une
identité qui se préoccupe d’elle-méme, se distanciant ainsi du reste du monde.
Quelque chose d’entierement nouveau apparait alors. L’étre vivant se sent
concerné par sa propre existence, et n’existe que par ce travail de décider
toujours et encore de continuer a vivre, non pas en réponse a des lois externes,
mais parce que c’est sa volonté de dire oui a sa propre vie, et de travailler a
la rendre effective. Cette affirmation d’une identité autocentrée consacre des
lors la profonde hétérogénéité de I’étre vivant vis-a-vis du monde qui I’entoure.
C’est la naissance de la frontiére qui sépare le moi du monde, I’intériorité de
I’extériorité.

C’est ainsi avec I’émergence de la vie méme, bien avant |’ apparition de
I’homme, que naissent I’intériorité et le moi : dans son face a face avec le
monde, I’étre vivant se pose comme sujet de son propre agir. Ce faisant, il
consacre la naissance d’une forme de subjectivité aux origines du phénomene
de la vie, subjectivité qui se développe ensuite au fil de I’évolution pour
atteindre toute sa plénitude en I’homme.

Le face a face du sujet vivant avec le monde fait qu’il est capable d’ouvrir
un horizon au-dela de sa propre identité. L altérité de son environnement, ainsi
que la nécessité dans laquelle se trouve 1’organisme d’effectuer des échanges
avec lul, donnent lieu a une forme de transcendance de la vie. Elle est en effet
capable de se projeter hors d’elle-méme autant dans le temps que dans 1’espace,
afin d’assouvir ses besoins.

L’émergence de I’intériorité signifie également I’apparition dans le monde
d’une autre possibilité de I’étre, que la matiere inerte ne pouvait jusqu’alors
exprimer. Il s’agit de la liberté. En effet, I’existence de tout sujet vivant se
caractérisant par son acquiescement permanent a la persistance de sa propre
vie, elle releve d’un choix. Or, tout choix implique une forme de liberté,
actualisée dans le cas du monde vivant par son continuel et vigoureux oui a
la vie, par son refus perpétuel de retourner au monde de la matiére. Par le biais
de cette liberté comme par celui des autres caractéristiques de la vie, non
seulement 1’homme, mais tous les étres vivants s’autonomisent de la simple
matiere.

Cette liberté ne peut pourtant &tre assimilée a la liberté proprement hu-
maine, quand elle émerge dés les premiers pas de la vie. Comme dans le cas
de I'intériorité subjective a laquelle elle est liée, il ne s’agit tout d’abord que
d’un germe, qui se développe ensuite au fil de 1’évolution, pour culminer enfin
en I’homme. La forme de liberté qui nait avec le premier organisme est donc
plut6t une préfiguration de celle de I’homme : elle I’annonce et la rend possible.
On retrouve ici le principe de continuité de la vie, mais sous la forme d’une
€chelle progressive de la liberté qui unit tous les étres vivants.



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 137

Tout au long de cette description des spécificités du vivant, nous avons vu
que ses différentes caractéristiques, intériorité, subjectivité, finalité et liberté,
operent un développement progressif au fil de 1’évolution. Ce développement
consiste bien en une véritable histoire naturelle, mais quel en est le moteur?
Jonas définit ce dynamisme de la nature comme |I’émancipation progressive
de la forme, qui s’autonomise peu a peu de la matiere.

Le rapport de ces deux instances s’inverse avec la naissance de la vie. En
effet, le monde de I’inerte a pour essence la matiére, dont les différentes formes
ne sont que des accidents. Dans le cas du vivant organique, la matiére chan-
geante qui le compose ne représente que des états intermédiaires et accidentels
de son identité effective : c’est la permanence de 1’unité de ces différents
agrégats de matiere qui constitue sa véritable identité. Ainsi c’est la forme de
I"etre vivant qui établit son essence, alors que sa matiere n’est qu’un accident,
un flux toujours et encore reconstitué en un étre vivant continu dans le temps.

Pour Jonas, le processus évolutif progresse donc dans une direction précise,
et non comme 1’affirme 1’évolutionnisme selon une suite de mutations acci-
dentelles : le philosophe parle bien d’un principe de progres de 1’évolution de
la vie. L’émancipation de la forme, par le biais de la naissance de I’organisme
et de son développement en tant qu’identité subjective et empreinte de libert€,
apparait comme la cause finale du processus évolutif.

Mais cette dynamique finalisée a son prix. On constate ainsi que la vie,
dans toutes ses caractéristiques, est traversée par une contradiction : chaque
nouveau trait de son €tre est paradoxal, comme si toute créativité avait son codt.
Tout ce qui émerge est porteur de son antithése : le jaillissement de la vie
entraine la menace du non-étre et la certitude de la mort, 1’élaboration de
I’intériorité débouche sur I’hétérogénéité et I’isolement d’avec le monde, la
liberté et le pouvoir d’utiliser la matiére se réveélent étre une nécessité. Le
développement de la forme dans le monde de I’inerte apparait donc comme
une aventure semée d’embuches. En dernier ressort, la vie est caractérisée par
la fragilité et la précarité de son devenir.

Cette philosophie de la vie consacre en définitive une nouvelle vision de
la nature qui rend possible une réinsertion de I’homme en son sein. Reprenons
bricvement la position de Jonas : sa these fondamentale fait des grandes contra-
dictions humaines des caractéristiques de la vie en tant que telle : libert€ et
nécessité, autonomie et dépendance, intériorité et extériorité, relation et iso-
lation, créativité et mortalité, toutes ces dichotomies ont leurs racines rudimen-
taires dans les formes les plus primitives de la vie. Ces différents traits se
développent au fil de I’évolution selon un processus finalis€. Le métabolisme,
le mouvement et le désir, les sens et la perception, I'imagination, 1art et 1’esprit
sont les marches progressives de I’émancipation de la forme, qui culmine en
I’homme. Enfin, cette évolution apparait comme une aventure empreinte de
dangers et de risques, dont chaque étape révele son revers. Toute nouveauté
se paie au prix fort.



138 ADELE THORENS

Si nous revenons maintenant aux critiques de Luc Ferry, une premiere
constatation s’impose. A ce stade de notre réflexion, nous devons reconnaitre
avec le philosophe frangais que Hans Jonas suit en effet une démarche
écocentriste tout a fait comparable aux réflexions des penseurs de 1’écologie
profonde. Pour lui, ’homme est non seulement situé dans un rapport de
continuité avec la nature, mais le lieu de la valeur est en outre la nature méme
en tant que berceau de la vie et non pas la subjectivité proprement humaine.
Nous pouvons néanmoins d’ores et déja relativiser les inquiétudes de Ferry
concernant la réduction de la dignité humaine dans la matérialit¢ de la nature.
Chez Hans Jonas, ce n’est pas I’homme qui est intégré a son environnement
mais la nature elle-méme qui s’éléve progressivement vers la subjectivité.
Valorisation, subjectivité et liberté restent donc intimement liées entre elles,
meéme si leur siege s’est élargi.

La nature humaine : liberté et éthique

La place de I’homme au sein du «monde de la vie» reste néanmoins a
préciser. Dans sa description des principaux événements de I’évolution, Jonas
reprend la définition instituée des trois regnes. Sa réflexion porte donc dans
un premier temps sur le passage du régne végétal au régne animal, puis du
regne animal au monde humain.

Trois caractéristiques distinguent définitivement le mode d’€étre animal de
celui des végétaux : la mobilité, la perception et I’émotion '°. Ces capacités
nouvelles contribuent chacune a leur maniére au processus duel d’éloignement
du monde et d’individuation du moi entrepris par la vie, rendant ainsi possible
I’ouverture d’horizons de transcendance. Cette transcendance instaurée progres-
sivement par le vivant se définit a la fois selon un horizon spatial et selon un
horizon temporel. La mobilité et la perception (chasse, fuite) sont impliquées
dans une accentuation de la transcendance spatiale, alors que I’émotion (désir,
crainte) travaille & amplifier la transcendance temporelle.

Le mode d’€tre animal apporte ainsi une dimension inédite a la donnée
universelle de la vie. C’est celle de la «médiance», qui sépare la réalisation
effective d’un acte désiré du moment et du lieu méme de son projet, dans le
cadre d’une action finalisée. La distance instaurée existe autant dans la dimen-
sion temporelle, de par le désir qui pousse 1’animal a projeter tel acte, que dans
la dimension spatiale, représentée par la perception d’un objet 2 saisir ou 2 fuir.

Cette distance spatiale et temporelle rendant possible le désir ou la crainte,
la poursuite ou la fuite, n’est au fond rien d’autre que la rupture entre sujet
et objet, devenant de plus en plus claire au fil de 1’évolution. Avec I’animal
et son appareil locomoteur, cette cassure apparait soudain au grand jour, et

1% Voir le chapitre intitulé «To Move and to Feel: On the Animal Soul», The
Phenomenon of Life, p. 99-107.



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 139

consacre la lente émergence de la subjectivité et de la liberté dans 1’histoire
de la vie. La médiance inaugure 'individu isolé face au monde, ce dernier étant
percu a la fois comme une invite et une menace.

L’observation du mode d’€tre de la plante montre combien I’apparition de
la médiance représente un chapitre majeur de I’histoire de la liberté. Le végétal
se caractérise en effet par la continuité qui unit son organisme a I’environne-
ment. Il n’y a donc selon Jonas pas de place pour le désir, I’appétition ou la
peur, puisque le métabolisme se trouve dans une situation ot I’échange néces-
saire avec le monde se fait de manicre contigiie. Non seulement continuité
matérielle entre la plante et I’environnement qui la nourrit, mais €galement
entre le besoin et sa satisfaction, entre 1’activité et son but.

Une distance spatio-temporelle s’instaure par contre dans le commerce de
I’animal avec le monde. L’évolution de la plante a 1’animal correspond donc
au passage d’une relation a I’environnement immédiate (dans le cas du végétal)
a un rapport au monde médiatisé (dans le cas de I’animal). Avec I’apparition
de cette nouvelle dimension, on assiste a I’émergence dans le monde d’une
subjectivité restée jusqu’alors latente.

Comme pour toute étape de I’évolution de la vie, ce passage décisif a un
nouveau type d’existence comporte sa part d’ombre : la médiance est en effet
le lieu de la liberté de I’animal, mais également celui ou il risque sa vie.
Survivre devient un acte individuel, alors que la plante y parvenait par le bon
fonctionnement d’un organisme judicieusement adapté. L’animal, pour faire
travailler son métabolisme, est dépendant de la présence jamais assurée de
systemes organiques spécifiques qu’il doit atteindre avant de s’en nourrir. Sur
le plan de I’indépendance, la plante semble donc paradoxalement supérieure
a I’animal. Mais nous ne devons pas oublier que I’aventure de la vie a deés ses
débuts payé le prix de la dépendance, en échange de la liberté.

Il apparait que le rapport au monde qui définit toujours la vie dans son
fonctionnement métabolique subit avec 1’apparition de I"homme un boulever-
sement décisif : une nouvelle relation entre sujet et objet est en train de
naitre '!. Comme nous allons le voir, ’humanité occupe dans 1’histoire de
I’évolution une place tout a fait particuliere, tant du point de vue de sa nature
que de sa destinée propre. Jonas décrit la nature humaine en développant les
implications contenues dans la faculté de produire des images, une faculté dont
I’homme seul bénéficie. Comme dans le cas de I’évolution de la plante a
I'animal, le passage de I’animal & ’homme signifie I’émergence d’un nouveau
type de cette transcendance propre a la vie, et surtout I’apparition d’une liberté
inédite. C’est un nouveau stade de médiance qui s’instaure avec I’étre humain.

""" Sur la définition de I’homme : «Image-Making and the Freedom of Man» (traduit
en frangais dans H. Jonas, Entre le néant et [’éternité, Paris, Belin, 1996, p. 175-200),
p- 157-175 et «From Philosophy of the Organism to the Philosophy of Man», p. 183-
187 de The Phenomenon of Life. Egalement : «Outil, image et tombeau. Du transanimal
dans I’humain», Evolution et liberté, p. 59-82.



140 ADELE THORENS

La condition fondamentale de la possibilité de fabrication d’une image est
avant tout la capacité de percevoir quelque chose en tant qu’image. Cette
aptitude correspond en réalité a celle de percevoir la ressemblance, premiere
caractéristique de 1’image. Or ce pouvoir suppose bien plus que de simples
capacités visuelles ou perceptives : & ce niveau déja, ’homme se trouve nette-
ment séparé de 1’animal. En effet, I’animal ne peut percevoir que I’identit€ ou
la différence. Or la similitude comprend ces deux notions a la fois, que
I’homme seul peut réunir en une unité de sens : I’épouvantail ressemble a
I’homme, mais n’est pas un homme. L’image est la représentation d’un objet
qu’elle reproduit, mais ne se confond jamais avec ce dernier.

Ce qui permet la perception de la ressemblance comme identité et diffé-
rence 2 la fois est dés lors la capacité d’opérer une double distinction : il s’agit
tout d’abord de distinguer 1’image de son support physique, puis de distinguer
des deux I’objet représenté. L’image est alors percue en tant qu’elle représente
un autre objet, et la similitude en tant que telle devient le véritable objet a saisir.
Cette aptitude particuliere nous renvoie a une problématique fondamentale. En
effet, elle exige de la part du sujet une séparation mentale de la forme et de
la matiére qui rend possible la présence par procuration de I’objet physique-
ment absent.

Avec I’homme, la séparation de I’image de I’objet représenté signifie que
la présence de la forme n’est plus dépendante de celle de la matiére. On atteint
donc un nouveau stade de médiance, puisque la perception d’une apparence
distincte de la réalité peut s’ interposer entre le moi et le monde réel. Dans ce
processus, I’imagination, en tant que phénomene purement humain, joue un
role important. Elle permet de disposer a volonté des images, de les séparer
des sensations présentes mais aussi de toute facticité, des contingences de
’espace et du temps. L’ imagination débouche sur une liberté inédite, celle de
considérer les choses hors du temps et de I’espace. Cette liberté est ainsi a la
fois liberté de distance et liberté de contrdle.

L’image dont on se souvient peut en outre étre traduite & nouveau en une
image externe, qui devient a son tour un objet de perception. Par ce procédé
I’image se perpétue : elle ne dépend plus des capacités de la mémoire. D’autre
part, la représentation externe rend possible le partage de 1’image. Celle-ci peut
alors €tre intégrée a un processus de communication ou de connaissance.

Plus fondamentalement, la capacité de créer quelque chose dans la ressem-
blance implique la reconnaissance d’un critére quelconque de vérité. Une
image peut en effet &tre plus ou moins fidele a4 I’objet représenté. Cette
nécessaire adéquation de I’image a la chose est une premiére forme de la vérité
théorique, préalable de la vérité descriptive verbale qui fonde elle-méme la
vérité scientifique. Nous pouvons donc considérer que celui qui est capable
de produire une image possede les aptitudes nécessaires pour accéder un jour
a la connaissance scientifique.

Mais la capacité de produire la ressemblance recéle un autre pouvoir, celui
justement de s’€carter de la similitude, pour créer alors quelque chose de



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 141

nouveau. La fidélité a ’original n’est que 'effet d’une décision qui peut étre
révoquée a tout moment au profit d’une variation infinie de possibilités que
le choix humain peut rendre réelles. Le pouvoir d’innover dépend donc de la
méme faculté que celui d’atteindre la vérité.

La capacité de produire des images, chez I’homme, nous renseigne €ga-
lement sur le pouvoir qu’il détient sur son propre corps. Celui-ci est tout a fait
particulier puisqu’il consiste en la capacité de traduire la forme dans le monde
réel grace a des aptitudes motrices. Le corps se met des lors au service de
Ieidos dans ce que Jonas appelle le contréle éidétique de la motricité, c’est-
a-dire qu’une forme librement choisie, représentée intéricurement et projetée
intentionnellement, joue le réle de stimulus pour la direction des gestes cor-
porels. Cette faculté vient compléter le contrdle éidétique de I’imagination,
toutes deux rendant possible la liberté de ’homme.

La capacité de produire des images est donc riche en implications. Elle
nécessite tout d’abord la distinction mentale de la forme et de la matiere. Cette
aptitude offre 2 I’homme une liberté capitale, celle de pouvoir se distancer du
monde réel, et de contrdler I’image de ce monde. Au niveau psychique, cette
faculté rend possible le partage d’idées, la communication et la connaissance.
En effet, reconnaitre la ressemblance revient & déterminer un critére de vérité,
ce qui constitue le premier pas vers une connaissance de type scientifique.
L’innovation, comme face cachée de la similitude, devient €galement conce-
vable. Enfin, produire des images, c’est contrler son corps, en le mettant au
service de la forme. La faculté de représenter implique donc en dernier ressort
la liberté humaine, dont le lieu est cette séparation entre la forme et la matiére,
ultime stade de la médiance ébauchée chez 1’animal.

Reste bien entendu que cette description de I’homme esquissée par Jonas
par le biais de la production d’images joue sur la potentialité. Il n’y a pas de
définition fermée et définitive de 1’&tre humain, puisque c’est en derniére
instance sa liberté, aussi bien théorique que pratique, qui le caractérise.
L’homme ne peut étre identifi€ que par le champ des possibles qui s’ouvre &
I’occasion de son émergence.

C’est néanmoins un type totalement nouveau de médiance qui va prendre
place dans I’ouverture instaurée par ce potentiel de 1’€tre humain. Avec
’homme, cette médiance acquiert une dimension inédite, qui consacre un
nouveau type de rapport au monde. C’est I’apparition de la relation symbo-
lique, qui rend possible la pleine émancipation de la forme vis-a-vis de la
matiére, et inaugure la prise de contréle de I’homme sur I’eidos.

Ce stade de médiation rend possible chez 1’€tre humain une distanciation
totalement révolutionnaire. La liberté objectivante qu’il implique peut se re-
tourner sur elle-méme, et faire de I’homme-sujet 1’objet de cette relation
symbolique. Avec ce mouvement réflexif, on assiste a la naissance concrete
de I’ego confronté au monde extérieur, mais également a lui-méme.

Comme dans le cas de toute évolution, I’objectivation de I’homme par sa
propre subjectivité, si elle est le fruit d’une liberté, constitue en méme temps



142 ADELE THORENS

un fardeau : ’homme vit en permanence sous son propre regard, parfois
compa-tissant, mais parfois aussi culpabilisant. Dans ce détour que 1I’homme
effectue pour retourner a lui-méme se situe ainsi le lieu de la possibilité éthique,
inexistant chez les autres tres : en se confrontant a une image qu’il a lui-méme
élaborée, ’homme constitue une norme, comparable au critére de vérité du
niveau de médiance qui le relie au monde extérieur. Il devra la aussi évaluer
une ressemblance, mais ce sera cette fois-ci celle de son étre propre et de son
agir, a I'image de I"homme avec laquelle il cohabite désormais.

La médiance propre a I’homme renferme ainsi les potentialit€és du meilleur
comme du pire, I"homme étant a la fois un étre libre, notamment libre de tout
détruire, et capable de moralité. La possibilité du suicide, un acte spécifique-
ment humain, montre I’ultime manicre par laquelle I’homme devient un objet
pour lui-méme, reniant le oui & la vie en son étre propre. D’un autre cOt€, la
confrontation avec son moi symbolique peut le mener aux actions les plus
€levées. La liberté humaine est bien le lieu de tous les possibles. Avec I'émer-
gence de cette liberté réflexive, toujours associée au fardeau du regard éthique,
I’histoire humaine succede a 1’évolution, et la philosophie de I’homme prend
le relais de la biologie.

Malgré€ le fait que I’apparition de 1’étre humain dans 1’évolution est claire-
ment un fait de I’histoire naturelle, il est néanmoins évident que la liberté
aboutie qui le caractérise constitue une forme de rupture. Si Jonas insiste sur
la nécessit€ de la reconnaissance d’un fond commun entre I’homme et la nature,
cela ne 1’a jamais empéché de distinguer en lui ce qu’il nomme le «trans-
animal», lorsqu’il définit son essence propre. Celle-ci ne lui offre-t-elle pas
en effet la possibilité de remettre en question toutes les réalisations de ce travail
naturel dont il est issu? Jonas décrit ’homme comme le citoyen de deux
mondes, un étre naurel et transnaturel 4 la fois. Son apparition dans le monde
de la vie constitue une nouveauté d’essence et non simplement de degré. S’il
reste li€ au monde naturel en tant qu’étre vivant, sa liberté accomplie 1’en
autonomise. En accomplissant la nature, il la dépasse d’une certaine maniere.
Comment faut-il dés lors décrire cette liberté humaine qui legue brutalement

a son possesseur le poids d’une histoire propre, et quelle est la nature de cette
histoire?

Le choix moral : une reléve humaine a [’histoire naturelle

La destinée proprement humaine est décrite par Jonas dans Le principe
responsabilité '? et s’inscrit dans un nouveau domaine. Sa liberté fait de lui non
seulement le résultat de I’autonomisation de la forme, mais aussi un sujet
responsable de ses choix. C’est la toute son ambivalence. Avec I’étre humain

12 H. JoNas, Le principe responsabilité. Une éthique pour la civilisation techno-
logique, Paris, Cerf, 1995 (1979).



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 143

et ses potentialités, nous quittons la philosophie de la vie et nous entrons dans
le domaine de 1’éthique qui, en tant que science du devoir, poursuit le travail
de la science de I’€tre tout en prenant appui sur elle.

Le principe responsabilité s’ouvre sur un cri d’alarme : 1’essor exponentiel
de la technologie (une possibilité latente en I’homme, comme nous 1’avons vu),
entrain€ par 1’idéologie utopique du progres, a profondément modifi€ 1’ordre
de grandeur des actions humaines, dont les conséquences prennent dés lors une
tournure incontrdlable : I’homme posséde désormais le pouvoir de mettre en
danger la Terre en tant que telle, sans laquelle il ne peut pourtant survivre. Ce
faisant, il a le pouvoir de contredire cette histoire naturelle qui 1’a fagonné,
abolissant son effort permanent et désormais abouti d’autonomisation de la
forme dans la liberté.

Pour Jonas, I’histoire de ’homme en tant qu’étre libre, cette histoire qui
succede a I’évolution, consiste des lors en une décision d’ordre é€thique :
I’humanité doit choisir entre reprendre a son compte le cheminement qui I’a
amenée 2 la vie, ou alors le renier au point de se remettre elle-m&me en question
(mais nous avons vu que le suicide est un privilége proprement humain...).
C’est ce choix humain qui va inaugurer une histoire qui, si elle reprend & son
compte le développement naturel qui la précede, s’en autonomise néanmoins
du fait qu’elle est issue d’une décision libre et réfléchie de son principal
protagoniste. Mais & quoi I’homme doit-il exactement souscrire pour donner
suite a 1’histoire naturelle?

Le destin éthique de I’homme nécessite selon Hans Jonas le passage de
la notion de finalité intrinseéque a la nature a celles de valeur et de bien en soi
que I’homme reprendrait & son compte. Je n’entrerai pas dans les détails de
ce développement par ailleurs souvent problématique, mais Jonas en vient a
postuler que la nature, en pronongant encore et toujours son perpétuel oui a
la vie, en clamant son accord envers 1’étre contre le non-étre, définit une valeur
qui est la vie elle-méme, et par le biais de la vie I’existence continue de la
finalité. L’ «&tre-fin» devient lui-méme la fin fondamentale dont la vie est le
lieu d’expression. Jonas formule ainsi I’hypothése d’une fin ultime, qui serait
le maintien et le développement de causes finales dans la nature 3.

Cette finalité comme bien en soi parait plus claire lorsque Jonas la justifie
par sa conception de la vie comme combat permanent de 1’€tre contre le non-
€tre. La vie fonctionne comme un perpétuel choix d’elle-méme au détriment
de la mort, payant a chacun de ses pas le prix de son développement. Ces deux
notions, celle du combat contre la mort comme celle du prix a payer, impliquent
un choix difficile, que la vie effectue envers et contre tout, investissant ainsi
son but d’une valeur absolue. Et puisque la vie est ce qui rend possible la
finalité, ce «oui» absolu qu’elle affirme en permanence a I’étre fait des fins

'3 Voir & ce propos le chapitre III du Principe responsabilité, intitulé «Les fins et
leur position dans I’étre» et la premiére partie du chapitre IV, «Etre et devoir»,



144 ADELE THORENS

en tant que telles un bien en soi. Dans toute fin I’étre se déclare ainsi en faveur
de lui-méme et contre le non-€tre.

En posant ce oui absolu de 1’étre a lui-méme, Jonas reprend la c€lebre
question de la métaphysique leibnizienne, qu’il reformule a sa maniere. La
question de base «Pourquoi y a-t-il quelque chose plutdt que rien?» devient
alors «pourquoi quelque chose doit-il €tre plutdt que rien?». Le passage de la
question leibnizienne a cette dernieére formule symbolise la continuité que
Jonas désire instaurer entre 1’étre et le devoir-étre : ¢’est bien en décrivant la
nature profonde de 1’étre dans sa philosophie de la vie que le philosophe trouve
les fondements d’une revendication en faveur de 1’étre, voire d’une obligation
la ou 1’étre dépend d’un agir impliquant un choix libre.

Le philosophe est donc passé de ’affirmation selon laquelle la finalité
habite la nature dans son entier a celle de I’existence de valeurs en dehors de
la sphére humaine. Il avance maintenant que la nature est le lieu du bien en
soi, de par le «oui» vigoureux qu’elle adresse a 1'étre par le biais de la vie
organique. Cette valeur absolue exprimée dans le monde naturel est celle de
I’auto-affirmation de I’étre dans la fin : I’€tre déclare son intérét pour lui-méme
au travers du phénomene de la finalit€ propre a la vie. L’existence de causes
finales devient donc la valeur-mere de toutes les valeurs.

Le choix humain qui doit constituer son histoire propre se résume deés lors
a reprendre a son compte cette valeur proclamée par 1’histoire naturelle et a
en faire sa propre histoire, plagant ainsi cette derniére en continuité avec celle
qui lui donna la vie. Cet acte d’union se fait par le biais de la responsabilité
définie par le philosophe comme une réponse a 1’appel du périssable, ce dernier
étant ce qui vit le combat de I’€tre contre le non-étre. L’ objet de la respon-
sabilité est donc le périssable en tant que tel, un concept qui comprend aussi
bien I’€tre humain en tant que mortel que tous les &tres vivants, a savoir
I’ensemble des créations de I’histoire naturelle.

C’est la valeur ultime dont la vie est le lieu qui fait appel a la responsabilité.
Le oui a I’Etre, expression du bien en soi, exige d’étre pris en charge. Le bien
n’est donc pas déterminé par une loi subjective, mais exprimé dans la nature
par le biais du oui a I’étre propre au phénomene de la vie. Or I’expression de
ce bien consiste en un appel : la valeur demande a étre prise en charge et
réalisée. Cette requéte apparait clairement dans le combat permanent mené par
la vie contre le non-€tre. Dans la fragilité que révele ce combat retentit alors
"appel du périssable, qui demande au sujet de faire sien ce choix de la vie
en faveur de I’€tre, et d’assumer ainsi 1’ histoire naturelle, d’en faire sa propre
histoire par le biais d’une décision éthique.

Pour que la responsabilité soit effective, encore faut-il que 1’appel soit
reconnu et accepté par son destinataire. C’est & ce moment de la théorie de
la responsabilité que nous retrouvons I’homme dans sa spécificité. C’est en
effet a lui et a lui seul que s’adresse I’appel du périssable. L’homme apparait
comme "unique étre capable de responsabilité, puisque lui seul, comme nous

I’avons vu, vit dans cette confrontation avec lui-méme rendant 1’ acte moral
possible.



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 145

Le sentiment de responsabilité consiste ainsi en une réponse, que [’on
pourrait considérer comme «adaptative», au pouvoir exponentiel de I’homme
sur son environnement : ce qui se trouve en son pouvoir devient automatique-
ment 1’objet de sa responsabilité. Le périssable oppose a son agir destructeur
son droit a I’existence en tant que lieu d’expression de la finalité. La cause
du périssable devient celle de ’homme parce que le pouvoir de destruction
est le sien. L intégration de la responsabilité a la définition de 1’&tre humain
est ainsi la suite logique de la description de 1’homme proposée dans The
Phenomenon of Life. Nous avons vu en effet que 1’accés a la science et a la
technologie sont pour Jonas des potentialités de I’homme dont la réalisation
est probable au vu des aptitudes déduites de la production d’images. L’inter-
vention de la responsabilité vient donc répondre aux pouvoirs impliqués par
la nature humaine.

La responsabilité comme obligation morale apparait ainsi comme une
instance de controle, dont le rdle est de réguler les pouvoirs humains. Puisque
le principe de la finalité atteint en I’homme son point culminant et en méme
temps le point qui menace sa vie méme en vertu de la liberté humaine de
s’assigner des fins et de son pouvoir de les exécuter, I’homme devient pour
lui-méme le premier objet de responsabilité. Il devient en outre le gérant de
toutes les autres fins en soi qui tombent d’une mani¢re ou d’une autre sous
la Ioi de son pouvoir et de son agir. L’objet ultime de la responsabilité est en
définitive la pérennité de 1’étre en tant que tel, dont tous les &tres vivants sont
des expressions. C’est pourquoi ils sont tous respectables, au-dela de la subjec-
tivité humaine.

Aussi ’entrée de la totalité de la biosphére dans le champ de I’éthique est-
elle liée a cette transformation de 1’agir humain qui fait que son pouvoir s’étend
aujourd’hui & I’ensemble de la nature. L’acte de responsabilité est ainsi le fruit
d’une part de I’intellection de la requéte de son objet par le sujet moral, mais
€galement de la prise de conscience par I’homme de I’envergure de son pouvoir.
La convergence de ces deux opérations peut dés lors déboucher sur I’action
¢thique. On mesure alors la différence qui sépare 1I’éthique de Jonas de morales
qu’il qualifierait de traditionnelles, comme par exemple celle de Kant : Kant
disait : «Tu dois, donc tu peux». Selon Jonas, nous devons dire aujourd’hui :
«Tu dois, car tu fais, car tu peux».

Mais si ce sentiment de responsabilité rendant possible le choix éthique
est inscrit dans la nature humaine, nous devons souligner le fait que la res-
ponsabilité, comme toute caractéristique de I’homme, n’existe qu’a titre de
potentialité, conformément a la définition de I’identité humaine comme ouver-
ture d’un horizon de possibles. C’est 1a tout I’enjeu de I’éthique en tant qu’elle
inaugure I’histoire proprement humaine : elle reste le résultat d’un choix libre.

On peut dans ce contexte se demander quel sens donner a cette production
par ["histoire naturelle méme d’un agent qui rend sa destruction possible, et
nécessite le recours d’urgence a une responsabilité pourtant contingente. La
nature ne peut en effet désirer son propre anéantissement, puisqu’elle est le



146 ADELE THORENS

lieu de I’expression du oui a I’€tre comme bien en soi. Comment cette histoire
finalisée a-t-elle pu générer sa possible contradiction? Bien siir, le sentiment
de responsabilité est 1a pour €viter la catastrophe, mais il n’existe qu’en tant
que possibilité dans I’agir humain, qui reste défini par la liberté. Pour libérer
I’expression ultime de I’étre, il semble que la nature ait pris un risque absolu.
Jonas souligne le fait que la nature s’est perturbée elle-méme en I’homme. C’est
seulement dans sa faculté morale, toujours actualisable mais incertaine, qu’elle
a laissé ouverte une issue vers I’autorégulation.

A ce stade de son histoire, la nature, et & travers elle I’étre, remet donc
son destin entre les mains de I’homme. En un certain sens, |’étre se personnifie
en I’homme et est appelé a refaire, 4 un niveau concret de conscience et de
lucidité, le choix de lui-méme. La finalité aveugle de la nature nait & la pensée,
et se concrétise en la responsabilité. Ce faisant, I’€tre prend le risque ultime
de sa longue aventure, celui de la liberté. Si la préservation de la vie avait
toujours eu un cofit, au stade de la liberté agissante de ’homme, le prix a payer
peut étre I’anéantissement. Par le biais du choix éthique, I’homme peut néan-
moins faire de sa responsabilité la releve de la finalité naturelle, et inaugurer
ainsi une histoire propre.

Conclusion

A I'issue de ce parcours, reprenons les propos de Luc Ferry concernant
I’écologie profonde et les dangers de 1’écocentrisme. Le philosophe francais
craint la remise en question de la tradition humaniste par le biais de la réin-
sertion de ’homme dans la nature et par une valorisation de cette derniére qui
dénierait a I’homme son aptitude a opérer des choix éthiques.

Nous ne pouvons nier le fait que la philosophie de la vie de Jonas est
écocentrée dans la mesure ou il est clair pour Jonas que la vie posséde une
valeur intrinséque en dehors de tout regard humain. Nous ne pouvons nier en
outre que la conception de I’évolution développée dans The Phenomenon of
Life vise a souligner la communauté intime qui lie I’homme a la nature qui
le précede, qui I’entoure et qui le fait vivre. Jonas se distancie dans une certaine
mesure de I’anthropocentrisme triomphant propre 4 la modernité.

Mais cette conception de la nature et de la valeur est complétée par une
réflexion sur I’homme qui offre a ce dernier une position qui reste centrale.
L’homme n’est pas une partie de la nature comparable a toute autre. Il en est
I"accomplissement potentiel, il en est le perturbateur et le rédempteur, il est
celui qui met la Création a I’épreuve et qui posséde pourtant le moyen de la
réaliser. Comment cet aspect proprement sacré de I’homme jonassien a-t-il pu
échapper a Ferry? Il existe chez Jonas une rupture profonde entre histoire
naturelle et destinée humaine, une rupture qui devait apparaitre de facon
nécessaire et se situe dans la juste lignée de I’histoire naturelle, puisque cette
derni¢re vise depuis toujours 1’accomplissement de la liberté et donc le sommet



L’ECOCENTRISME DANS LA PHILOSOPHIE DE HANS JONAS 147

du risque. Au stade de la crise environnementale correspondrait donc pour
Jonas un moment crucial de I’histoire naturelle constitué par 1’alternative
absolue d’une liberté aboutie que nous pourrions résumer ainsi : ou 1’on assiste
a I’émergence d’une histoire proprement humaine par le biais de 1’éthique de
la responsabilité qui accomplirait au niveau libre et conscient de I’homme
I’histoire naturelle, ou I’&tre humain refuse d’actualiser ce choix et prend le
risque de la fin de toute histoire. Cette histoire humaine inaugurée par le choix
€thique peut dés lors étre congue comme une auto-conscience du monde
naturel ', Une telle conception peut-elle &tre considérée comme une remise
en question de la tradition humaniste? En définitive, ’homme de Jonas n’est
pas si éloigné de celui de Ferry : sa nature est un potentiel, sa seule définition
est sa liberté, sa destinée est le choix €thique... Un homme issu de la nature
mais condamné i la transcender en la détruisant ou en la sauvant. C’est la le
grand drame de I’histoire universelle, contenu tout entier dans la crise environ-
nementale actuelle.

Au dela du contexte de I’éthique environnementale et de I’écologie, Hans
Jonas nous propose en réalité une réflexion précieuse sur ce que devrait étre
une histoire de I’homme considéré comme €tre libre. S1 I’homme se situe
clairement chez Jonas dans un rapport de continuité avec la nature, son histoire
propre est ce qui détermine néanmoins son autonomisation du monde qui a
rendu son existence possible, ce qui fait son irréductible particularité, ce qui
accomplit sa nature profonde. Mais une histoire ou un agir véritablement
autonome et humain ne peut exister qu’en reprenant a son compte le fardeau
attaché a la liberté qui les caractérise. Lorsque 1’on agit en tant qu’agent libre
de ses choix et de ses actes, on en est €galement responsable. Il ne peut donc
y avoir d’histoire authentiquement humaine, authentiquement autonome, sans
responsabilité. L homme a réalisé dans toute leur ampleur les potentialités de
son agir libre. Il doit désormais en assumer les conséquences en actualisant
une autre de ses potentialités, le sentiment de responsabilité, qui fera de lui
un étre complet et abouti. Si I’homme et sa destinée se distinguent de la nature
chez Jonas, ce n’est ni par la conscience, ni par la parole, ni par la raison, mais
par [’aptitude spécifiquement humaine a la réflexion et au choix éthique. Et
I"homme n’est véritablement et pleinement homme, son devenir et son histoire
ne sont véritablement humains que lorsqu’il rend ces compétences effectives.
Voila qui devrait me semble-t-il répondre aux objections des alarmistes de
I’écocentrisme et prouver & Luc Ferry que, contrairement a ce qu’il prétend,
la philosophie de Hans Jonas recéle de beaux restes d’humanisme.

 Peu de lecteurs de Jonas ont relevé combien sa philosophie est au fond empreinte
de religiosité. Il faut pour cela consulter le trés beau texte intitulé Le concept de Dieu
apres Auschwitz, Paris, Rivages, 1994 ou alors son essal «Matiere, esprit et création.
Constat cosmologique et hypothése cosmogonique», Evolution et liberté, p. 193-261.
Ces deux essais montrent de maniére frappante ’exigence du philosophe eu égard a la
liberté et & la responsabilité humaine, puisqu’il y appelle a une responsabilité des
hommes envers un Dieu qui s’est offert au monde. Que dire alors de la «centralité» de
cet homme, responsable de la nature et de Dieu...



	L'écocentrisme à l'épreuve de la question anthropologique dans la philosophie de Hans Jonas

