Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 2

Artikel: Répondre de la foi dans la rencontre avec la pensée de M. Heidegger :
theses concernant la relation entre philosophie et théologie

Autor: Ebeling, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381616

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 121-130

REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE
AVEC LA PENSEE DE M. HEIDEGGER

Theéses concernant la relation
entre philosophie et théologie *

GERHARD EBELING

Résumé

Ecrites en vue d’un dialogue avec Martin Heidegger, ces théses de Gerhard
Ebeling, traduites ici pour la premiére fois en francais, formulent tout d’abord
quelques perspectives générales de la relation entre philosophie et théologie.
Dans un second temps, elles articulent un certain nombre de points sur lesquels
la philosophie de Heidegger s’avére un partenaire de dialogue particuliére-
ment stimulant pour la théologie.

Introduction

Le théologien Gerhard Ebeling, qui est d’origine allemande et qui a en-
seigné aux Universités de Tiibingen et de Zurich, aprés avoir été pasteur de
I’Eglise confessante durant la Seconde Guerre mondiale !, est surtout connu
pour ses travaux de recherche sur Luther ? et ses publications en théologie
systématique et en herméneutique . Mais il convient de souligner que les
rapports entre théologie et philosophie ont retenu son attention a maintes
reprises, tant du point de vue historique que systématique 4.

" «Verantworten des Glaubens in Begegnung mit dem Denken M. Heideggers.
Thesen zum Verhiltnis von Philosophie und Theologie», dans: G. EBELING, Wort und
Glaube 11, Tiibingen, Mohr 1969, p. 92-98. — Cette traduction frangaise, inédite, a servi
de base a un exposé du traducteur devant le groupe vaudois de la Société romande de
philosophie, le 25 avril 2001 (NdT).

U Cf. Prédications illégales. Berlin, 1939-1945, Genéve, Labor et Fides, 1996.

% En traduction frangaise : Luther. Une introduction a la réflexion théologique,
Genéve, Labor et Fides, 1983.

3 Cf. P. BUHLER, «Parole de Dieu et herméneutique. Introduction 2 la pensée de
Gerhard Ebeling», Irénikon, Chevetogne, t. LXX, 1997, p. 451-475 (avec bibliographie).

* On mentionnera notamment le chapitre sur «Philosophie et théologie» dans son
livre sur Luther (op. cit., p. 71-83), mais aussi I’article «Theologie und Philosophie»
dans : Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3¢ éd., t. VI, Tiibingen, Mohr, 1962,



122 GERHARD EBELING

Déja pour Rudolf Bultmann 2 Marbourg, chez qui Ebeling a acquis une
part importante de sa formation théologique, Martin Heidegger avait été, sur
ce point, un partenaire de dialogue privilégié. Il s’agissait alors, dans les années
vingt, du Heidegger de Sein und Zeit. Ebeling reprend ce dialogue quelques
décennies plus tard, cette fois avec le Heidegger des ceuvres plus tardives. La
série de theses publi€e ici en traduction frangaise témoigne de maniere directe
de ce dialogue. En effet, durant le semestre d’hiver 1960/61 a la Faculté de
théologie de Zurich, G. Ebeling a tenu un séminaire sur «L.a philosophie de
M. Heidegger et la théologie». Il a obtenu de Martin Heidegger qu’il vienne
a Zurich participer aux deux dernicres séances du séminaire, et notre série de
theses constitue le document préparatoire pour la discussion entre le théologien
et le philosophe. La rencontre n’est pas des plus banales, car tous deux sont
d’éminents représentants de leurs disciplines respectives. Malheureusement, il
semble ne pas y avoir de traces des réactions du philosophe aux theses du
théologien, ce qui et ét€ intéressant. Mais, a défaut, les theses laissent entre-
voir la manicre dont le théologien se prépare a la rencontre avec le philosophe,
et cela en tenant compte de 1’historicité concréte de cet événement.

Le texte qui suit n’est pas d’acces facile pour le lecteur, car il s’agit bien
d’un document préparatoire. Par ailleurs, il est désormais détaché du contexte
historique dans lequel il s’inscrivait, tout en en gardant d’évidentes traces,
références explicites ou allusions implicites a I’ceuvre de Heidegger. Le fait
d’étre destin€ a un dialogue interdisciplinaire donne au texte son caractere
relativement compact, puisqu’il s’articule en phrases susceptibles de provoquer
le débat, a la fois concises et complexes, thétiques et nuancées. Les quelques
remarques qui suivent ont pour but d’aider le lecteur a entrer dans le texte et
a y découvrir quelques défis stimulants.

La s€rie de theses est construite en deux parties. Dans une premiére partie
(I), I'auteur développe quelques perspectives générales de la relation entre
philosophie et théologie, pour en dégager des indications en vue du dialogue
a venir. Partant d’un constat de différenciation nette entre théologie et philo-
sophie (1), I’auteur souligne, en contraste, I’imbrication irrévocable des deux
disciplines, sous ses diverses facettes (cf. 2.a-g). C’est cette imbrication qui
constituera le contexte fondamental du dialogue entre les deux disciplines. En
effet, toutes deux étant lides I’une a ’autre de maniére dynamique, aucune
d’elles ne peut se passer de la confrontation & 1’autre. Mais en découvrant
I"autre, chacune d’elles se redécouvre également elle-méme. C’est pourquoi
Ebeling peut dire, en des rapports de réciprocité dialectique : «La véritable
rencontre avec la philosophie rend la théologie plus théologique ; la véritable
rencontre avec la théologie rend la philosophie plus philosophique.» (I1.2.e)

col. 782-830, le travail sur les théses De homine de Luther, consacré tout entier au
dialogue entre anthropologie théologique et anthropologie philosophique, ou encore son
débat avec Hans Albert : Kritischer Rationalismus ? Zu Hans Alberts «Traktat iiber
kritische Vernunft» , Tiibingen, Mohr, 1973.



REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 123

L’ aspect le plus intéressant de ce vaste panorama est ce qu’Ebeling en
déduit a titre d’indications pour le dialogue lui-méme (cf. [.3.a-c). Si les deux
premiers points sont encore relativement généraux (le lien entre problématique
générale et interpellation concrete ; le fait que les deux disciplines soient
interpellées par la méme époque), le troisieme point marque déja de maniere
claire un souci qui guidera le théologien dans la suite également : la parole
que chacune des disciplines met en ceuvre. Cet €lément se rattache ici a une
théologie de la parole, enracinée dans la proclamation de 1’Evangile. C’est dans
ce sens qu’il faut comprendre la double opposition soulign€e ici dans les modes
de parole de la philosophie et de la théologie : le discours philosophique est
lui-méme la parole dont il retourne en lui, tandis que le discours théologique
est au service d’une parole proclamée qui est différente d’elle ; il en résulte
en méme temps que le premier de ces discours favorise le questionnement,
tandis que le second alimente la certitude de la conscience.

Comme le montre cette theése de transition vers la seconde partie, 1’ intérét
du texte présent€ ici est surtout de voir comment un théologien formule sa
problématique en vue du dialogue avec le philosophe, et comment il tente en
méme temps de saisir la problématique du partenaire dans ses propres termes,
de dire sa conception théologique de I’effort du philosophe. C’est ce qui
s’opére de maniere plus détaillée dans la seconde partie des theses.

En effet, Ebeling entreprend maintenant de dire en quoi la rencontre avec
la pensée de Heidegger donne a penser a la théologie, ou, pour le dire autre-
ment : en quoi cette rencontre appelle la théologie a devenir plus théologique
et la philosophie plus philosophique (cf. [.2.e). Cette esquisse permet a Ebeling
de marquer simultanément les points de convergence et les éléments de con-
troverse. Ils sont au nombre de trois.

Un des intéréts manifestes de la philosophie de Heidegger pour la théologie
est tout d’abord sa démarcation a I’égard de la métaphysique (cf. 1.1). Cela
permet a la théologie de s’interroger de maniére autocritique sur ses propres
liens a la pensée métaphysique. Mais cela lui permet également d’interroger
la solidarité que cette nouvelle pensée maintient malgré tout avec la tradition
métaphysique et de tester son aptitude a s’engager sur le terrain qui tient a coeur
au théologien, celui «de la parole de la foi proclamée au nom de Jésus» (II.1.b).
A T'évidence, cela permet une clarification mutuelle : chacune reprenant a
nouveaux frais la question de Dieu, elles doivent s’interroger 1’une 1’autre en
tant que «théologie théologique» et en tant que «théologie philosophique»
(IL.1.d).

Dans un deuxiéme temps (I1.2), Ebeling tente de formuler la rencontre en
s’inspirant d’une distinction qu’il emprunte a la Réforme et en particulier a
Luther, et qui constitue pour lui une distinction fondamentale, celle entre la
loi et ’Evangile. A la lumigre de I’Evangile, la loi dévoile la réalité humaine,
¢n confrontant les étres humains a ce qui constitue le tissu méme de leur vie
humaine trop humaine. C’est dans ce sens qu’il faut comprendre ici I'idée
d’Ebeling de saisir la philosophie comme une interprétation de la loi, entrant



124 GERHARD EBELING

en relation dialectique avec I'Evangile. Nous retrouvons ici son effort de
montrer que les deux disciplines mettent en ceuvre des modes de parole dif-
férents, et il eiit été particulierement intéressant de savoir sur ce point la
réaction de Heidegger, dont souvent la philosophie prend plutdt des allures
d’ «Evangile». Toujours est-il que pour Ebeling, la force de loi de la philosophie
se manifeste dans son aptitude a dévoiler la réalit€é humaine, et que la foi est
particulierement attachée 2 cette capacité, car «comme la foi vit de I'Evangile
en tant qu’accomplissement de la loi, elle est dans son élément la ou il y va
de I’expérience de la loi» (I1.2.b).

Dans un troisi¢me temps enfin (I1.3), partant du renouvellement de la
conception de la pensée instauré par la philosophie de Heidegger, Ebeling pose
la question de son ancrage. On retrouve ici le souci du théologien de la parole :
si tout se concentre sur une nouvelle constitution du langage, le théologien se
demande comment le lieu concret de ce langage, la coexistence humaine, peut
étre saisi et éclairé de manicre a ce que puisse s’y manifester la puissance d’une
parole s’adressant de maniére libératrice a la conscience (cf. I1.3.b). L insuf-
fisance du discours métaphysique sur Dieu, pressentie par la théologie, se
manifeste dans toute son ampleur dans la rencontre de cette derniére avec
Heidegger. Mais — remarque critique d’Ebeling — il n’est pas exclu que la
pensée de Heidegger, parce qu’elle se ferme a la perspective de la foi, conduise
a perpétuer I’enfermement de la pensée dans la métaphysique. En retour, la
théologie est appelée a se confronter de maniére nouvelle, non métaphysique,
au Dieu qui se manifeste dans «la parole faite chair» (Jean 1,14) et qu’en écho
a Luther, Ebeling appelle ici le «Dieu humain». C’est ce qui le conduit dans
sa derniere these a opposer a la différence ontologique entre 1’étre et I’étant
la différence théologique entre Dieu et la créature. Une fois encore, cet accent
conduit Ebeling a rappeler sa catégorie centrale de «I’événement de parole» :
ce qui tient la théologie en haleine — aussi dans la rencontre avec la philoso-
phie —, c’est la rencontre entre I’homme pécheur et le Dieu qui vient le justifier.
Cette formule est elle aussi de Luther, et ¢’est donc bien a partir de ce dernier
qu’Ebeling entreprend son dialogue avec la philosophie de Heidegger.

Certes, comme le veut I’exercice d’une dispute interdisciplinaire, les theses
d’Ebeling demeurent relativement abstraites. Mais par 1a méme elles offriront
au lecteur un espace dans lequel il peut s’investir de maniére créative par sa
propre réflexion, afin de saisir ce qu’il en est du lieu concret qu’Ebeling
invoque régulierement pour ancrer le dialogue entre philosophie et théologie.
I1 se pourrait bien qu’il en aille justement de 1’étre humain lui-méme, dans ce
qui le constitue fondamentalement, «dans sa conscience», comme dirait
Ebeling, devant lui-méme et devant Dieu. Et ce lieu-1a concerne tout un chacun,
qu’il soit théologien ou philosophe !

PIERRE B UHLER



REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 125

THESES

1. Pour discuter de maniére sensée la relation entre philosophie et théologie
dans le cadre d’un dialogue entre philosophes et théologiens, il faut prendre
en compte les points suivants :

1. I

impression d’une nette différenciation entre philosophie et théologie est

suscitée par les facteurs suivants :

a)

b)

le fait que ces concepts désignent de maniere généralement incontestée,
tant hier qu’aujourd’hui, des phénomenes distincts sur le plan des
contenus, des institutions et des personnes ; pour le dire de manicre
€lémentaire: d’une part, la réflexion purement rationnelle sur la réalité
en tant que telle et prise comme un tout ; d’autre part, la réflexion sur
la parole de Dieu, guidée par la foi chrétienne ;

le fait que ’origine différente des deux phénomenes conditionne simul-
tanément de maniere durable leur différence thématique : a savoir le
lien avec 1’éclosion du questionnement philosophique en Gréce, d’une
part, et le lien avec la tradition biblique comprise du point de vue
chrétien, d’autre part.

2. Pourtant, sous différents angles, la distinction entre philosophie et théologie
est problématique.

a)

b)

Les deux courants de tradition sont imbriqués dans une relation irré-
vocable : la philosophie a été influencée par la rencontre avec la foi
chrétienne et la théologie chrétienne par la rencontre avec la philoso-
phie — un processus qui, en tant que tel et dans son rayonnement, ne
peut étre compris de maniére suffisamment englobante.

La dite imbrication se présente de différentes manieres. Depuis son
origine grecque, la philosophie comporte en elle-méme un moment
«théologique», mais celui-ci ne la détermine pas tout entiere et ne la
dispense donc pas de la rencontre avec la théologie chrétienne. C’est
la rencontre de fait avec le christianisme (dans le pass€ et dans le
présent) qui, selon les circonstances, rend la confrontation a la théologie
chrétienne contraignante et significative pour la philosophie. En revan-
che, pour la théologie — du moins sous sa forme déterminante pour la
tradition —, la rencontre avec la philosophie s’avéra constitutive et
demeura un élément nécessaire de sa tiche consistant & assumer la foi
de maniere réflexive.



126
c)

d)

€)

GERHARD EBELING

Ce que sont la philosophie et la théologie ne peut étre exprimé que de
maniére imprécise et inadéquate au moyen d’une conceptualisation
neutre, «historique». La question de savoir ce qu’est la philosophie est
elle-méme une question philosophique, qui pousse a la réflexion philo-
sophique elle-méme et qui est donc philosophiquement controversee.
La méme chose vaut pour la théologie. La rencontre entre la philosophie
et la théologie ne peut donc présupposer comme données ni la com-
préhension philosophique de la philosophie, ni la compréhension thé€o-
logique de la théologie. Elle s’accomplit comme la rencontre entre une
certaine pensée philosophique et une certaine pensée théologique, mais
de telle fagon que cela aussi soit toujours pris en considération de
maniére critique.

La philosophie inclut nécessairement une compréhension philosophi-
que de ce qu’est la théologie chrétienne, comme la théologie aussi
détermine théologiquement le lieu de la philosophie. De méme, la
relation entre la philosophie et la théologie est, elle aussi, comprise de
maniere philosophique ou théologique. Par conséquent, la rencontre ne
peut pas s’accomplir sur un sol neutre, mais seulement sur le mode de
I’entente ou du conflit, respectivement des deux selon des perspectives
diverses, I’évaluation de cette situation et I’établissement des frontieres
entre entente et conflit étant eux aussi controversés.

Aussi longtemps que la philosophie et la théologie restent distinctes,
il est impossible que s’€tablisse un plein accord sur leur relation. Car
la différence s’étend justement aux moyens de réaliser cet accord. Le
dialogue entre les deux contraint la philosophie et la théologie a se
présenter toutes deux telles qu’elles sont et conduit ainsi — au mieux
— a saisir de maniere plus stricte leur tiche respective. La véritable
rencontre avec la philosophie rend la théologie plus théologique ; la
véritable rencontre avec la théologie rend la philosophie plus philoso-
phique.

La philosophie et la théologie ne peuvent se laisser valoir réciproque-
ment que de manicre limitée et se rencontrent donc en fin de compte
sur le mode du conflit. A cet égard, |’ attitude du questionnement philo-
sophique semble plutdt conduire a la tolérance, mais inclut aussi de
toute €vidence la possibilité de surmonter la théologie de maniére
destructrice. La théologie, en revanche, conformément a son caractére
assertorique, souligne d’emblée la controverse existante — mais comme
une controverse tout compte fait surmontée —; elle ne peut toutefois pas,
sauf a ce que cela restreigne ’appel a la conscience qui est lancé a la
personne du philosophe, vouloir faire cesser la philosophie dans le
domaine des réalit€s avant-derniéres sans se perdre elle-méme.

Les difficultés qui apparaissent quant  la relation entre philosophie et
théologie signalent qu’il s’ agit de grandeurs de teneur inégale et qui
ne sont donc pas non plus directement comparables.



REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 127

3. A titre d’indication pour le dialogue entre des philosophes et des théolo-
giens, il en résulte :

a)

b)

La réflexion sur la structure de la relation entre philosophie et théologie
met en garde contre le danger de rester par trop attaché a cette problé-
matique générale. Néanmoins, chaque interrogation concreéte dans le
dialogue entre philosophie et théologie ne pourra étre discutée de
maniere fructueuse que si I’on prend en compte ce qui s’y manifeste
comme la controverse ultime entre la philosophie et la théologie.
Ce qui donne au dialogue entre philosophie et théologie une orientation
concrete, c’est le fait d’étre interpellé par la méme époque eu égard a
la crise de langage qu’elle connait et sa perception de ce qui est
fondamentalement nécessaire. Avec tout ce qui les unit et les sépare,
la philosophie et la théologie se présentent ainsi comme I’indice de
I’époque (et non pas comme une simple analyse de I’époque).

La philosophie et la théologie se rencontrent comme des modes dif-
férents de la parole. Le discours philosophique est lui-méme la parole
dont il retourne en philosophie : la parole qui rend le questionnement
plus questionnant. Le discours théologique s’oriente, en la servant, a
la parole de la proclamation : la parole qui rend la conscience certaine.

I. La rencontre avec la pensée de M. Heidegger donne a penser & la théologie
en tout premier lieu sur les points suivants :

1. La pensée de I’étre pense ce qui n’a pas €té questionné dans 1’histoire de
la métaphysique et conduit ainsi & «surmonter» la métaphysique.

a)

b)

En tant que pensée renversant radicalement la pensé€e déterminée par
la métaphysique, la pensée de I’étre se démarque de I’ensemble de
I"histoire de la philosophie et rend ainsi sa propre désignation préalable
en tant que «philosophie» problématique. Pour la théologie, il en résulte
une situation de dialogue radicalement nouvelle, puisqu’une pensée
vient a sa rencontre qui tente de surmonter par la réflexion ce qui
jusqu’ici avait déterminé de maniére implicite toute la pensée philo-
sophique, a savoir I’oubli de 1’étre.

Malgré cela, la théologie ne doit pas pour autant attendre de la pensée
de I’étre qu’elle surmonte la problématique de la relation entre philo-
sophie et théologie. La pensée de I’étre demeure bien solidaire de
I’ensemble de la philosophie, dans la mesure ou elle ne s’engage pas
sur le terrain de la parole de la foi proclamée au nom de Jésus.

La pensée de I'étre met bien plutét la théologie en question en ce qu’elle
aurait elle-mé&me partie liée avec la pensée métaphysique et partagerait



128

d)

GERHARD EBELING

donc la culpabilité de la «mise & mort de Dieu». A cet égard, la question
reste ouverte pour la théologie de savoir si la foi au sens de la vie
chrétienne des débuts peut somme toute s’accommoder de la théologie,
c’est-a-dire si elle se laisse «penser», et si la théologie n’est pas par
essence prisonnicre de la pensée métaphysique.

Une neutralité marquée a I’égard de la foi chrétienne et une ouverture
a I’égard d’une nouvelle expression linguistique du divin ne changent
rien au fait que, méme si la situation a changé, la philosophie ne peut
pas simplement laisser la question de Dieu a la théologie chrétienne.
La théologie demeure placée par la pensée de I’étre devant la question
de savoir en quel sens et avec quel droit elle se démarque, en tant que
«théologie» théologique, de la «théologie» philosophique.

2. La théologie au sens des Réformateurs est attachée a la distinction entre
la loi et I’Evangile en tant qu’expérience fondamentale de la foi. Partant
de 13, elle peut percevoir toute la pertinence de la pensée de Heidegger dans
la perspective suivante :

a)

b)

Parce qu’elle n’est pas parole de la foi, cette pensée n’est pas Evangile,
mais interprétation de la loi. L interprétation de la loi qui n’est pas
guidée par I'Evangile se trouve en relation double 4 ’égard de la foi :
en amenant au langage la loi, elle améne au langage ce qui concerne
I’étre humain en tant qu’&tre humain, et donc aussi le croyant. Dans
la mesure ou s’y manifeste de la réalité, cela correspond a la foi elle-
méme — comme la loi correspond a I'Evangile. Toutefois, en tant que
pensée qui ne distingue pas la loi et I’'Evangile, elle n’améne précisé-
ment pas au langage la loi en tant gue loi et entre ainsi en contradiction
avec la foi, comme la loi entre en contradiction avec I’Evangile.

Sans prendre en compte cette contradiction de la loi avec la foi, la foi
pousse I’&tre humain a se frotter de manicre critique a la force de
persuasion et donc a la puissance d’expérience qu’implique une inter-
prétation actuelle de la loi sous la forme d’une confrontation a 1’époque
par la pensée et la poésie. Plus la loi s’exprime aujourd’hui sans
ambages et plus la contradiction avec l’Evangile se manifeste par
conséquent de maniere nette, plus grande en est la signification pour
la foi. Car comme la foi vit de I’Evangile en tant qu’accomplissement
de la loi, elle est dans son élément la ot il y va de I’expérience de la loi.
Il est possible d’indiquer de diverses manieres dans quelle mesure la
pensée de Heidegger interpréte la loi de maniére convaincante et en lien
avec I’expérience, et s’avere donc significative pour la théologie. Mais
il ne saurait s’agir de la reprendre sans nuances, ni de renoncer a une
confrontation critique dans tous les détails. Ce qui est décisif toutefois,
c’est que sa pensée, en tant qu’effort de «surmonter» la métaphysique,
touche de maniére provocante a la racine méme de 1’esprit occidental



d)

REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 129

et donc au probléme qui s’avere de maniére pressante comme /e pro-
bleme qui est a I’ordre du jour aujourd’hui.

Comme il n’est pas possible de disposer déja d’une vue d’ensemble sur
tout ce qui, dans la pensée de Heidegger, s’est mis en mouvement, il
n’est pas non plus possible de savoir a I’avance comment la théologie
rendra justice a la tiche qui en résulte pour elle, ni si elle pourra lui
rendre justice. Pourtant, il est encourageant de constater que depuis
Luther déja, la théologie se sait placée devant le probleme de surmonter
la métaphysique, méme si jusqu’ici toutes les tentatives de suivre cette
perspective de la Réforme comme une perspective s’ouvrant a ce qui
est fondamentalement biblique, et donc a «I’essence» méme de la foi,
s’averent insuffisantes et donc encore «métaphysiques». Ainsi, ce n’est
pas qu’une foule de moments de pensée, mais bien |’orientation fon-
damentale sur 1’histoire et le langage qui exige une rencontre entre la
pensée de Heidegger et la théologie, et cela parce que cette rencontre
est événement.

La rencontre avec la pensée de Heidegger donne a penser 2 la théologie
avant tout en ce qui concerne la question de savoir comment, a partir du
vaste accord établi entre elles, il est possible précisément d’assumer ce que

la

pensée de I’étre ne peut pas dire et qui fait, par conséquent, que ce qui

constitue 1’accord se trouve aussi placé sous un autre signe.

a)

b)

Le fait de libérer la pensée de sa perversion en pensée subjectiviste,
et donc objectivante, procédant par représentation et par calcul, pour
en faire une pensée essentielle, doit étre mis a I’épreuve en donnant
a la pensée par représentation, telle qu’elle se manifeste avant tout dans
les sciences modernes, son lieu adéquat et en répondant a la question
de son juste usage. Ce qui suscite la question de savoir s’il ne convient
pas malgré tout de consentir & la «scientificité» de la théologie, a la
maniere dont la théologie se confronte au probleme de I’herméneutique,
c’est-a-dire en tant qu’herméneutique de la foi ; la question donc de
savoir si la théologie n’a pas raison de placer son discours de la foi
dans le domaine de ce qui reléve de la discussion [des Diskutierbaren].
I1 faudrait par ailleurs se demander si, dans le fait de surmonter la
pensée de la représentation, il ne se dégage pas la liberté d’user de
maniere légitime d’un tel langage qui — comme le langage de la trans-
mission de la foi — est apparemment congu sur le mode représentatif,
mais connait des abus dans la pensée de la représentation.

Si ’envolitement de la compréhension métaphysique du langage est
cassé€ et que «I’essence du langage» est pensée comme le «langage de
I’essence», le «parler» [Sprechen] humain comme un «correspondre»
[Entsprechen], il reste a se demander comment le lieu concret du



130 GERHARD EBELING

langage, la coexistence humaine, peut étre éclairé a partir de la et ou
s’inscrit la véritable nécessité et donc la vraie puissance de la parole
en tant que parole s’adressant a la conscience. La théologie se sait
responsable de la juste perception de I’événement de parole dans la loi
et ’Evangile.

c) Que le discours métaphysique sur Dieu n’est pas adéquat a la foi
chrétienne, la théologie 1’a toujours pressenti ; mais ¢’est maintenant
seulement qu’elle commence a voir clairement I’ampleur de la tache
qui consiste a se demander ce que signifie le fait de parler de Dieu de
maniere non métaphysique (et ¢’est dire, conformément a la tradition
théologique prédominante : sans Dieu). Si elle assume la confession :
Verbum caro factum est (Jean 1,14), elle pourra, en s’orientant sur Jésus
en tant que témoin de la foi, reconnaitre dans le verbum fidei qui s’en
dégage I’expérience fondatrice a partir de laquelle il devient possible
d’interpeller Dieu en tant que Dieu caché en Jésus, qui détruit toutes
les représentations de Dieu et donc se trouve révél€ en lui. En revanche,
elle demandera de maniere critique si le fait de fermer la pensée a la
foi et d’espérer que Dieu puisse €tre promis a la pensée, conformément
a tout le motif du «quadriparti» [Geviert] °, ne perpétue pas |’enferme-
ment dans la métaphysique et n’éloigne pas ainsi du Dieu divin, a
savoir : du Deus humanus.

d) La question de la différence entre étre et €tant conduit la pensée a
I’expérience de son impuissance et par 1a méme a celle de la puissance
de I’€tre. Le fait de vouloir interpréter théologiquement la différence
ontologique équivaudrait & une rechute dans la pensée métaphysique.
Si en revanche I’on affirme comme différence théologique la différence
entre Dieu et la créature, cette différence n’est protégée de la confusion
avec la différence métaphysique des deux mondes que si elle est com-
prise concrétement comme la différence entre homo peccator et Deus
iustificans qui s’accomplit dans I’événement de la parole. C’est la ce
qui maintient la théologie en haleine.

(Traduit de ’allemand par Pierre Biihler)

7 Allusion a la double relation entre la terre et le ciel, d’une part, et entre les mortels

et les divins, d’autre part, développée par Heidegger notamment dans son ouvrage Das
Ding (NdT).



	Répondre de la foi dans la rencontre avec la pensée de M. Heidegger : thèses concernant la relation entre philosophie et théologie

