
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 2

Artikel: Répondre de la foi dans la rencontre avec la pensée de M. Heidegger :
thèses concernant la relation entre philosophie et théologie

Autor: Ebeling, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133(2001), P. 121-130

REPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE
AVEC LA PENSÉE DE M. HEIDEGGER

Thèses concernant la relation
entre philosophie et théologie *

Gerhard Ebeling

Résumé

Écrites en vue d'un dialogue avec Martin Heidegger, ces thèses de Gerhard
Ebeling, traduites ici pour la première fois en français, formulent tout d'abord
quelques perspectives générales de la relation entre philosophie et théologie.
Dans un second temps, elles articulent un certain nombre de points sur lesquels
la philosophie de Heidegger s'avère un partenaire de dialogue particulièrement

stimulant pour la théologie.

Introduction

Le théologien Gerhard Ebeling, qui est d'origine allemande et qui a

enseigné aux Universités de Tübingen et de Zurich, après avoir été pasteur de

l'Église confessante durant la Seconde Guerre mondiale ', est surtout connu
pour ses travaux de recherche sur Luther2 et ses publications en théologie
systématique et en herméneutique 3. Mais il convient de souligner que les

rapports entre théologie et philosophie ont retenu son attention à maintes

reprises, tant du point de vue historique que systématique 4.

«Verantworten des Glaubens in Begegnung mit dem Denken M. Heideggers.
Thesen zum Verhältnis von Philosophie und Theologie», dans: G. Ebeling, Wort und
Glaube 11, Tübingen, Mohr 1969, p. 92-98. - Cette traduction française, inédite, a servi
de base à un exposé du traducteur devant le groupe vaudois de la Société romande de

philosophie, le 25 avril 2001 (NdT).
' Cf. Prédications illégales. Berlin, 1939-1945, Genève, Labor et Fides, 1996.
2 En traduction française : Luther. Une introduction à la réflexion théologique,

Genève, Labor et Fides, 1983.
1 Cf. P. Bühler, «Parole de Dieu et herméneutique. Introduction à la pensée de

Gerhard Ebeling», Irénikon, Chevetogne, t. LXX, 1997, p. 451-475 (avec bibliographie).
4 On mentionnera notamment le chapitre sur «Philosophie et théologie» dans son

livre sur Luther (op. cit., p. 71-83), mais aussi l'article «Theologie und Philosophie»
dans : Die Religion in Geschichte und Gegenwart, 3e éd., t. VI, Tübingen, Mohr, 1962,



122 GERHARD EBELING

Déjà pour Rudolf Bultmann à Marbourg, chez qui Ebeling a acquis une

part importante de sa formation théologique, Martin Heidegger avait été, sur
ce point, un partenaire de dialogue privilégié. Il s'agissait alors, dans les années

vingt, du Heidegger de Sein und Zeit. Ebeling reprend ce dialogue quelques
décennies plus tard, cette fois avec le Heidegger des œuvres plus tardives. La
série de thèses publiée ici en traduction française témoigne de manière directe
de ce dialogue. En effet, durant le semestre d'hiver 1960/61 à la Faculté de

théologie de Zurich, G. Ebeling a tenu un séminaire sur «La philosophie de

M. Heidegger et la théologie». Il a obtenu de Martin Heidegger qu'il vienne
à Zurich participer aux deux dernières séances du séminaire, et notre série de

thèses constitue le document préparatoire pour la discussion entre le théologien
et le philosophe. La rencontre n'est pas des plus banales, car tous deux sont
d'éminents représentants de leurs disciplines respectives. Malheureusement, il
semble ne pas y avoir de traces des réactions du philosophe aux thèses du

théologien, ce qui eût été intéressant. Mais, à défaut, les thèses laissent entrevoir

la manière dont le théologien se prépare à la rencontre avec le philosophe,
et cela en tenant compte de l'historicité concrète de cet événement.

Le texte qui suit n'est pas d'accès facile pour le lecteur, car il s'agit bien
d'un document préparatoire. Par ailleurs, il est désormais détaché du contexte
historique dans lequel il s'inscrivait, tout en en gardant d'évidentes traces,
références explicites ou allusions implicites à l'œuvre de Heidegger. Le fait
d'être destiné à un dialogue interdisciplinaire donne au texte son caractère
relativement compact, puisqu'il s'articule en phrases susceptibles de provoquer
le débat, à la fois concises et complexes, thétiques et nuancées. Les quelques

remarques qui suivent ont pour but d'aider le lecteur à entrer dans le texte et
à y découvrir quelques défis stimulants.

La série de thèses est construite en deux parties. Dans une première partie
(I), l'auteur développe quelques perspectives générales de la relation entre
philosophie et théologie, pour en dégager des indications en vue du dialogue
à venir. Partant d'un constat de différenciation nette entre théologie et
philosophie (1), l'auteur souligne, en contraste, l'imbrication irrévocable des deux

disciplines, sous ses diverses facettes (cf. 2.a-g). C'est cette imbrication qui
constituera le contexte fondamental du dialogue entre les deux disciplines. En
effet, toutes deux étant liées l'une à l'autre de manière dynamique, aucune
d'elles ne peut se passer de la confrontation à l'autre. Mais en découvrant
l'autre, chacune d'elles se redécouvre également elle-même. C'est pourquoi
Ebeling peut dire, en des rapports de réciprocité dialectique : «La véritable
rencontre avec la philosophie rend la théologie plus théologique ; la véritable
rencontre avec la théologie rend la philosophie plus philosophique.» (I.2.e)

col. 782-830, le travail sur les thèses De homine de Luther, consacré tout entier au
dialogue entre anthropologie théologique et anthropologie philosophique, ou encore son
débat avec Hans Albert : Kritischer Rationalismus Zu Hans Alberts «Traktat über
kritische Vernunft», Tübingen, Mohr, 1973.



RÉPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 123

L'aspect le plus intéressant de ce vaste panorama est ce qu'Ebeling en
déduit à titre d'indications pour le dialogue lui-même (cf. I.3.a-c). Si les deux

premiers points sont encore relativement généraux (le lien entre problématique
générale et interpellation concrète ; le fait que les deux disciplines soient

interpellées par la même époque), le troisième point marque déjà de manière
claire un souci qui guidera le théologien dans la suite également : la parole
que chacune des disciplines met en œuvre. Cet élément se rattache ici à une
théologie de la parole, enracinée dans la proclamation de l'Évangile. C'est dans

ce sens qu'il faut comprendre la double opposition soulignée ici dans les modes
de parole de la philosophie et de la théologie : le discours philosophique est
lui-même la parole dont il retourne en lui, tandis que le discours théologique
est au service d'une parole proclamée qui est différente d'elle ; il en résulte
en même temps que le premier de ces discours favorise le questionnement,
tandis que le second alimente la certitude de la conscience.

Comme le montre cette thèse de transition vers la seconde partie, l'intérêt
du texte présenté ici est surtout de voir comment un théologien formule sa

problématique en vue du dialogue avec le philosophe, et comment il tente en
même temps de saisir la problématique du partenaire dans ses propres termes,
de dire sa conception théologique de l'effort du philosophe. C'est ce qui
s'opère de manière plus détaillée dans la seconde partie des thèses.

En effet, Ebeling entreprend maintenant de dire en quoi la rencontre avec
la pensée de Heidegger donne à penser à la théologie, ou, pour le dire autrement

: en quoi cette rencontre appelle la théologie à devenir plus théologique
et la philosophie plus philosophique (cf. I.2.e). Cette esquisse permet à Ebeling
de marquer simultanément les points de convergence et les éléments de
controverse. Ils sont au nombre de trois.

Un des intérêts manifestes de la philosophie de Heidegger pour la théologie
est tout d'abord sa démarcation à l'égard de la métaphysique (cf. I.l). Cela

permet à la théologie de s'interroger de manière autocritique sur ses propres
liens à la pensée métaphysique. Mais cela lui permet également d'interroger
la solidarité que cette nouvelle pensée maintient malgré tout avec la tradition
métaphysique et de tester son aptitude à s'engager sur le terrain qui tient à cœur
au théologien, celui «de la parole de la foi proclamée au nom de Jésus» (II. 1 .b).
À l'évidence, cela permet une clarification mutuelle : chacune reprenant à

nouveaux frais la question de Dieu, elles doivent s'interroger l'une l'autre en
tant que «théologie théologique» et en tant que «théologie philosophique»
(Il.l.d).

Dans un deuxième temps (II.2), Ebeling tente de formuler la rencontre en

s'inspirant d'une distinction qu'il emprunte à la Réforme et en particulier à

Luther, et qui constitue pour lui une distinction fondamentale, celle entre la
loi et l'Évangile. À la lumière de l'Évangile, la loi dévoile la réalité humaine,
en confrontant les êtres humains à ce qui constitue le tissu même de leur vie
humaine trop humaine. C'est dans ce sens qu'il faut comprendre ici l'idée
d'Ebeling de saisir la philosophie comme une interprétation de la loi, entrant



124 GERHARD EBELING

en relation dialectique avec l'Évangile. Nous retrouvons ici son effort de

montrer que les deux disciplines mettent en œuvre des modes de parole
différents, et il eût été particulièrement intéressant de savoir sur ce point la

réaction de Heidegger, dont souvent la philosophie prend plutôt des allures
d'«Évangile». Toujours est-il que pour Ebeling, la force de loi de la philosophie
se manifeste dans son aptitude à dévoiler la réalité humaine, et que la foi est

particulièrement attachée à cette capacité, car «comme la foi vit de l'Évangile
en tant qu'accomplissement de la loi, elle est dans son élément là où il y va
de l'expérience de la loi» (II.2.b).

Dans un troisième temps enfin (II.3), partant du renouvellement de la

conception de la pensée instauré par la philosophie de Heidegger, Ebeling pose
la question de son ancrage. On retrouve ici le souci du théologien de la parole :

si tout se concentre sur une nouvelle constitution du langage, le théologien se

demande comment le lieu concret de ce langage, la coexistence humaine, peut
être saisi et éclairé de manière à ce que puisse s'y manifester la puissance d'une

parole s'adressant de manière libératrice à la conscience (cf. II.3.b). L'insuffisance

du discours métaphysique sur Dieu, pressentie par la théologie, se

manifeste dans toute son ampleur dans la rencontre de cette dernière avec
Heidegger. Mais - remarque critique d'Ebeling - il n'est pas exclu que la

pensée de Heidegger, parce qu'elle se ferme à la perspective de la foi, conduise
à perpétuer l'enfermement de la pensée dans la métaphysique. En retour, la
théologie est appelée à se confronter de manière nouvelle, non métaphysique,
au Dieu qui se manifeste dans «la parole faite chair» (Jean 1,14) et qu'en écho
à Luther, Ebeling appelle ici le «Dieu humain». C'est ce qui le conduit dans

sa dernière thèse à opposer à la différence ontologique entre l'être et l'étant
la différence théologique entre Dieu et la créature. Une fois encore, cet accent
conduit Ebeling à rappeler sa catégorie centrale de «l'événement de parole» :

ce qui tient la théologie en haleine - aussi dans la rencontre avec la philosophie

-, c'est la rencontre entre l'homme pécheur et le Dieu qui vient le justifier.
Cette formule est elle aussi de Luther, et c'est donc bien à partir de ce dernier
qu'Ebeling entreprend son dialogue avec la philosophie de Heidegger.

Certes, comme le veut l'exercice d'une dispute interdisciplinaire, les thèses

d'Ebeling demeurent relativement abstraites. Mais par là même elles offriront
au lecteur un espace dans lequel il peut s'investir de manière créative par sa

propre réflexion, afin de saisir ce qu'il en est du lieu concret qu'Ebeling
invoque régulièrement pour ancrer le dialogue entre philosophie et théologie.
Il se pourrait bien qu'il en aille justement de l'être humain lui-même, dans ce
qui le constitue fondamentalement, «dans sa conscience», comme dirait
Ebeling, devant lui-même et devant Dieu. Et ce lieu-là concerne tout un chacun,
qu'il soit théologien ou philosophe

Pierre B ühler



RÉPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 125

THESES

I. Pour discuter de manière sensée la relation entre philosophie et théologie
dans le cadre d'un dialogue entre philosophes et théologiens, il faut prendre
en compte les points suivants :

1. L'impression d'une nette différenciation entre philosophie et théologie est
suscitée par les facteurs suivants :

a) le fait que ces concepts désignent de manière généralement incontestée,
tant hier qu'aujourd'hui, des phénomènes distincts sur le plan des

contenus, des institutions et des personnes ; pour le dire de manière
élémentaire: d'une part, la réflexion purement rationnelle sur la réalité
en tant que telle et prise comme un tout ; d'autre part, la réflexion sur
la parole de Dieu, guidée par la foi chrétienne ;

b) le fait que l'origine différente des deux phénomènes conditionne simul¬
tanément de manière durable leur différence thématique : à savoir le
lien avec l'éclosion du questionnement philosophique en Grèce, d'une

part, et le lien avec la tradition biblique comprise du point de vue
chrétien, d'autre part.

2. Pourtant, sous différents angles, la distinction entre philosophie et théologie
est problématique.

a) Les deux courants de tradition sont imbriqués dans une relation irré¬
vocable : la philosophie a été influencée par la rencontre avec la foi
chrétienne et la théologie chrétienne par la rencontre avec la philosophie

- un processus qui, en tant que tel et dans son rayonnement, ne

peut être compris de manière suffisamment englobante.
b) La dite imbrication se présente de différentes manières. Depuis son

origine grecque, la philosophie comporte en elle-même un moment
«théologique», mais celui-ci ne la détermine pas tout entière et ne la

dispense donc pas de la rencontre avec la théologie chrétienne. C'est
la rencontre de fait avec le christianisme (dans le passé et dans le

présent) qui, selon les circonstances, rend la confrontation à la théologie
chrétienne contraignante et significative pour la philosophie. En revanche,

pour la théologie - du moins sous sa forme déterminante pour la
tradition -, la rencontre avec la philosophie s'avéra constitutive et

demeura un élément nécessaire de sa tâche consistant à assumer la foi
de manière reflexive.



126 GERHARD EBELING

c) Ce que sont la philosophie et la théologie ne peut être exprimé que de

manière imprécise et inadéquate au moyen d'une conceptualisation

neutre, «historique». La question de savoir ce qu'est la philosophie est

elle-même une question philosophique, qui pousse à la réflexion
philosophique elle-même et qui est donc philosophiquement controversée.

La même chose vaut pour la théologie. La rencontre entre la philosophie
et la théologie ne peut donc présupposer comme données ni la

compréhension philosophique de la philosophie, ni la compréhension
théologique de la théologie. Elle s'accomplit comme la rencontre entre une
certaine pensée philosophique et une certaine pensée théologique, mais

de telle façon que cela aussi soit toujours pris en considération de

manière critique.
d) La philosophie inclut nécessairement une compréhension philosophi¬

que de ce qu'est la théologie chrétienne, comme la théologie aussi

détermine théologiquement le lieu de la philosophie. De même, la

relation entre la philosophie et la théologie est, elle aussi, comprise de

manière philosophique ou théologique. Par conséquent, la rencontre ne

peut pas s'accomplir sur un sol neutre, mais seulement sur le mode de

l'entente ou du conflit, respectivement des deux selon des perspectives
diverses, l'évaluation de cette situation et l'établissement des frontières
entre entente et conflit étant eux aussi controversés.

e) Aussi longtemps que la philosophie et la théologie restent distinctes,
il est impossible que s'établisse un plein accord sur leur relation. Car
la différence s'étend justement aux moyens de réaliser cet accord. Le

dialogue entre les deux contraint la philosophie et la théologie à se

présenter toutes deux telles qu'elles sont et conduit ainsi - au mieux

- à saisir de manière plus stricte leur tâche respective. La véritable
rencontre avec la philosophie rend la théologie plus théologique ; la
véritable rencontre avec la théologie rend la philosophie plus philosophique.

f) La philosophie et la théologie ne peuvent se laisser valoir réciproque¬
ment que de manière limitée et se rencontrent donc en fin de compte
sur le mode du conflit. A cet égard, l'attitude du questionnement
philosophique semble plutôt conduire à la tolérance, mais inclut aussi de

toute évidence la possibilité de surmonter la théologie de manière
destructrice. La théologie, en revanche, conformément à son caractère
assertorique, souligne d'emblée la controverse existante - mais comme
une controverse tout compte fait surmontée -; elle ne peut toutefois pas,
sauf à ce que cela restreigne l'appel à la conscience qui est lancé à la

personne du philosophe, vouloir faire cesser la philosophie dans le
domaine des réalités avant-dernières sans se perdre elle-même.

g) Les difficultés qui apparaissent quant à la relation entre philosophie et
théologie signalent qu'il s'agit de grandeurs de teneur inégale et qui
ne sont donc pas non plus directement comparables.



RÉPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 127

3. À titre d'indication pour le dialogue entre des philosophes et des théolo¬

giens, il en résulte :

a) La réflexion sur la structure de la relation entre philosophie et théologie
met en garde contre le danger de rester par trop attaché à cette
problématique générale. Néanmoins, chaque interrogation concrète dans le

dialogue entre philosophie et théologie ne pourra être discutée de

manière fructueuse que si l'on prend en compte ce qui s'y manifeste
comme la controverse ultime entre la philosophie et la théologie.

b) Ce qui donne au dialogue entre philosophie et théologie une orientation
concrète, c'est le fait d'être interpellé par la même époque eu égard à

la crise de langage qu'elle connaît et sa perception de ce qui est

fondamentalement nécessaire. Avec tout ce qui les unit et les sépare,
la philosophie et la théologie se présentent ainsi comme l'indice de

l'époque (et non pas comme une simple analyse de l'époque).
c) La philosophie et la théologie se rencontrent comme des modes dif¬

férents de la parole. Le discours philosophique est lui-même la parole
dont il retourne en philosophie : la parole qui rend le questionnement
plus questionnant. Le discours théologique s'oriente, en la servant, à

la parole de la proclamation : la parole qui rend la conscience certaine.

II. La rencontre avec la pensée cle M. Heidegger donne à penser à la théologie
en tout premier lieu sur les points suivants :

1. La pensée de l'être pense ce qui n'a pas été questionné dans l'histoire de

la métaphysique et conduit ainsi à «surmonter» la métaphysique.

a) En tant que pensée renversant radicalement la pensée déterminée par
la métaphysique, la pensée de l'être se démarque de l'ensemble de

l'histoire de la philosophie et rend ainsi sa propre désignation préalable
en tant que «philosophie» problématique. Pour la théologie, il en résulte

une situation de dialogue radicalement nouvelle, puisqu'une pensée
vient à sa rencontre qui tente de surmonter par la réflexion ce qui
jusqu'ici avait déterminé de manière implicite toute la pensée
philosophique, à savoir l'oubli de l'être.

b) Malgré cela, la théologie ne doit pas pour autant attendre de la pensée
de l'être qu'elle surmonte la problématique de la relation entre
philosophie et théologie. La pensée de l'être demeure bien solidaire de

l'ensemble de la philosophie, dans la mesure où elle ne s'engage pas

sur le terrain de la parole de la foi proclamée au nom de Jésus.

c) La pensée de l'être met bien plutôt la théologie en question en ce qu'elle
aurait elle-même partie liée avec la pensée métaphysique et partagerait



128 GERHARD EBELING

donc la culpabilité de la «mise à mort de Dieu». À cet égard, la question
reste ouverte pour la théologie de savoir si la foi au sens de la vie
chrétienne des débuts peut somme toute s'accommoder de la théologie,
c'est-à-dire si elle se laisse «penser», et si la théologie n'est pas par
essence prisonnière de la pensée métaphysique,

d) Une neutralité marquée à l'égard de la foi chrétienne et une ouverture
à l'égard d'une nouvelle expression linguistique du divin ne changent
rien au fait que, même si la situation a changé, la philosophie ne peut

pas simplement laisser la question de Dieu à la théologie chrétienne.
La théologie demeure placée par la pensée de l'être devant la question
de savoir en quel sens et avec quel droit elle se démarque, en tant que

«théologie» théologique, de la «théologie» philosophique.

2. La théologie au sens des Réformateurs est attachée à la distinction entre
la loi et l'Évangile en tant qu'expérience fondamentale de la foi. Partant
de là, elle peut percevoir toute la pertinence de la pensée de Heidegger dans

la perspective suivante :

a) Parce qu'elle n'est pas parole de la foi, cette pensée n'est pas Évangile,
mais interprétation de la loi. L'interprétation de la loi qui n'est pas

guidée par l'Évangile se trouve en relation double à l'égard de la foi :

en amenant au langage la loi, elle amène au langage ce qui concerne
l'être humain en tant qu'être humain, et donc aussi le croyant. Dans
la mesure où s'y manifeste de la réalité, cela correspond à la foi elle-
même - comme la loi correspond à l'Évangile. Toutefois, en tant que
pensée qui ne distingue pas la loi et l'Évangile, elle n'amène précisément

pas au langage la loi en tant que loi et entre ainsi en contradiction
avec la foi, comme la loi entre en contradiction avec l'Évangile.

b) Sans prendre en compte cette contradiction de la loi avec la foi, la foi
pousse l'être humain à se frotter de manière critique à la force de

persuasion et donc à la puissance d'expérience qu'implique une
interprétation actuelle de la loi sous la forme d'une confrontation à l'époque
par la pensée et la poésie. Plus la loi s'exprime aujourd'hui sans

ambages et plus la contradiction avec l'Évangile se manifeste par
conséquent de manière nette, plus grande en est la signification pour
la foi. Car comme la foi vit de l'Évangile en tant qu'accomplissement
de la loi, elle est dans son élément là où il y va de l'expérience de la loi.

c) Il est possible d'indiquer de diverses manières dans quelle mesure la
pensée de Heidegger interprète la loi de manière convaincante et en lien
avec l'expérience, et s'avère donc significative pour la théologie. Mais
il ne saurait s'agir de la reprendre sans nuances, ni de renoncer à une
confrontation critique dans tous les détails. Ce qui est décisif toutefois,
c'est que sa pensée, en tant qu'effort de «surmonter» la métaphysique,
touche de manière provocante à la racine même de l'esprit occidental



RÉPONDRE DE LA FOI DANS LA RENCONTRE AVEC HEIDEGGER 129

et donc au problème qui s'avère de manière pressante comme le
problème qui est à l'ordre du jour aujourd'hui,

d) Comme il n'est pas possible de disposer déjà d'une vue d'ensemble sur
tout ce qui, dans la pensée de Heidegger, s'est mis en mouvement, il
n'est pas non plus possible de savoir à l'avance comment la théologie
rendra justice à la tâche qui en résulte pour elle, ni si elle pourra lui
rendre justice. Pourtant, il est encourageant de constater que depuis
Luther déjà, la théologie se sait placée devant le problème de surmonter
la métaphysique, même si jusqu'ici toutes les tentatives de suivre cette

perspective de la Réforme comme une perspective s'ouvrant à ce qui
est fondamentalement biblique, et donc à «l'essence» même de la foi,
s'avèrent insuffisantes et donc encore «métaphysiques». Ainsi, ce n'est

pas qu'une foule de moments de pensée, mais bien l'orientation
fondamentale sur l'histoire et le langage qui exige une rencontre entre la
pensée de Heidegger et la théologie, et cela parce que cette rencontre
est événement.

La rencontre avec la pensée de Heidegger donne à penser à la théologie
avant tout en ce qui concerne la question de savoir comment, à partir du

vaste accord établi entre elles, il est possible précisément d'assumer ce que
la pensée de l'être ne peut pas dire et qui fait, par conséquent, que ce qui
constitue l'accord se trouve aussi placé sous un autre signe.

a) Le fait de libérer la pensée de sa perversion en pensée subjectiviste,
et donc objectivante, procédant par représentation et par calcul, pour
en faire une pensée essentielle, doit être mis à l'épreuve en donnant
à la pensée par représentation, telle qu'elle se manifeste avant tout dans

les sciences modernes, son lieu adéquat et en répondant à la question
de son juste usage. Ce qui suscite la question de savoir s'il ne convient

pas malgré tout de consentir à la «scientificité» de la théologie, à la
manière dont la théologie se confronte au problème de l'herméneutique,
c'est-à-dire en tant qu'herméneutique de la foi ; la question donc de

savoir si la théologie n'a pas raison de placer son discours de la foi
dans le domaine de ce qui relève de la discussion [des Diskutierbaren].
Il faudrait par ailleurs se demander si, dans le fait de surmonter la

pensée de la représentation, il ne se dégage pas la liberté d'user de

manière légitime d'un tel langage qui - comme le langage de la
transmission de la foi - est apparemment conçu sur le mode représentatif,
mais connaît des abus dans la pensée de la représentation.

b) Si l'envoûtement de la compréhension métaphysique du langage est

cassé et que «l'essence du langage» est pensée comme le «langage de

l'essence», le «parler» [Sprechen] humain comme un «correspondre»
[Entsprechen], il reste à se demander comment le lieu concret du



130 GERHARD EBELING

langage, la coexistence humaine, peut être éclairé à partir de là et où

s'inscrit la véritable nécessité et donc la vraie puissance de la parole
en tant que parole s'adressant à la conscience. La théologie se sait

responsable de la juste perception de l'événement de parole dans la loi
et l'Évangile.

c) Que le discours métaphysique sur Dieu n'est pas adéquat à la foi
chrétienne, la théologie l'a toujours pressenti ; mais c'est maintenant
seulement qu'elle commence à voir clairement l'ampleur de la tâche

qui consiste à se demander ce que signifie le fait de parler de Dieu de

manière non métaphysique (et c'est dire, conformément à la tradition
théologique prédominante : sans Dieu). Si elle assume la confession :

Verbum caro factum est (Jean 1,14), elle pourra, en s'orientant sur Jésus

en tant que témoin de la foi, reconnaître dans le verbum fidei qui s'en

dégage l'expérience fondatrice à partir de laquelle il devient possible
d'interpeller Dieu en tant que Dieu caché en Jésus, qui détruit toutes
les représentations de Dieu et donc se trouve révélé en lui. En revanche,
elle demandera de manière critique si le fait de fermer la pensée à la
foi et d'espérer que Dieu puisse être promis à la pensée, conformément
à tout le motif du «quadripartì» [Geviert] 5, ne perpétue pas l'enfermement

dans la métaphysique et n'éloigne pas ainsi du Dieu divin, à

savoir : du Deus humanus.

à) La question de la différence entre être et étant conduit la pensée à

l'expérience de son impuissance et par là même à celle de la puissance
de l'être. Le fait de vouloir interpréter théologiquement la différence
ontologique équivaudrait à une rechute dans la pensée métaphysique.
Si en revanche l'on affirme comme différence théologique la différence
entre Dieu et la créature, cette différence n'est protégée de la confusion
avec la différence métaphysique des deux mondes que si elle est comprise

concrètement comme la différence entre homo peccator et Deus

iustificans qui s'accomplit dans l'événement de la parole. C'est là ce

qui maintient la théologie en haleine.

(Traduit de l'allemand par Pierre Biihler)

5 Allusion à la double relation entre la terre et le ciel, d'une part, et entre les mortels
et les divins, d'autre part, développée par Heidegger notamment dans son ouvrage Das
Ding (NdT).


	Répondre de la foi dans la rencontre avec la pensée de M. Heidegger : thèses concernant la relation entre philosophie et théologie

