Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 51 (2001)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 57-111

BIBLIOGRAPHIE

MARIE-ODILE GOULET-CAZE (éd.), Tiziano DoranDi, RicHARD GouLer, HeEnrl Histoire de
HuGONNARD-ROCHE, ALAIN LE BoULLUEC, Ezio ORNATO (COLL.), Le commen- la philosophie
taire entre tradition et innovation. Actes du colloque international de
UInstitut des traditions textuelles (Paris et Villejuif, 22-25 septembre 1999)

(Bibliothéque d’histoire de la Philosophie), Paris, Vrin, 2000, 583 p.

«Pendant prés de deux mille ans, du milieu du I'V® siecle avant J.-C. jusqu’a la fin
du XVI€ sigcle, la philosophie a été congue avant tout comme une exégese, se rapportant
a un petit nombre de textes émanant d’«autorités» dont les principales furent notamment
Platon et Aristote.» Ce constat, tiré de I’article fondamental de Pierre Hadot «Philo-
sophie, exégese et contresens» (Vienne, 1968) résume parfaitement 1I’objet de ces actes
volumineux consacrés au commentaire en tant que pratique scientifique et surtout philo-
sophique. En effet, une bonne partie de la littérature universelle est une littérature de
commentaire — le Timée de Platon, les Catégories d’Aristote, la Genése, 1’ Exode ou le
Prologue de I’Evangile de Jean n’ont pas cessé de faire I’objet d’exégéses —, et cette
remarque vaut particulierement pour la philosophie antique et médiévale, fortement
ancrée dans 1’étude de la tradition grice aux institutions et aux pratiques scolaires. Mais
Iimportance du développement du commentaire repose sur une conception de la phi-
losophie : la pensée ne se déploie pas ex nihilo, mais a besoin pour donner sa pleine
mesure d’un support qui lui permette de progresser. Marie-Odile Goulet-Cazé, dans son
avant-propos présente [’acte de commenter comme un acte complexe au cours duquel
se trouvent confrontées deux réalités : «d’une part un donné fini et contraignant, le texte,
noyau dur incontournable qui a acquis une sorte d’objectivité, et d’autre part une pensée
en acte qui réagit face a ce produit fini en élaborant un texte nouveau, la démarche mise
en ceuvre pouvant aller de I’exégese la plus littérale a I'interprétation la plus allégori-
sante, de I’explication la plus traditionnelle au commentaire le plus neuf» (p. 7). Ce
volume présente, par une quarantaine de contributions, une vision globale du phénomene
du commentaire, depuis sa fabrication matérielle jusqu’a I’élaboration de ses contenus
les plus spéculatifs, de I’ Antiquité a la Renaissance, et cela dans des aires culturelles
diverses : mondes grec, latin, hébraique, arabe et indien. Il est organisé en trois sections :
le support matériel du commentaire, les commentaires bibliques, les commentaires
scientifiques et philosophiques. La premiére partie, purement philolo-gique, traite des
techniques de composition et d’écriture des commentaires, des scholies marginales, et
de la mise en page. La deuxieme présente les traitements exégétiques de 1’Ecriture,
notamment par un excellent article de Gilbert Dahan sur le passage au sens spirituel
dans les commentaires médiévaux de la Bible et par plusieurs contributions sur I’in-
terprétation de Genése 2,24 : dans le christianisme antique (Alain Le Boulluec), chez
Augustin (Goulven Madec), dans les exégéses rabbiniques (Jean-Christophe Attias) et
chez quelques mystiques médiévaux (Charles Mopsik). La troisieme section, outre deux
tables rondes sur les commentaires alchimiques et sur les commentaires en histoire des
sciences, offre une série de communications remarquables sur les exégéses grecques
néoplatoniciennes et arabes de Platon et d’Aristote. Luc Brisson €tudie le role des
Oracles Chaldaiques dans le Commentaire de Proclus sur le Timée de Platon ; il met
ainsi en lumiére deux questions originales et importantes : celle de la conciliation entre
un texte philosophique et un texte sacré dans I’ Antiquité tardive grecque et celle de la



58 BIBLIOGRAPHIE

pratique du commentaire comme priere destinée a assurer le salut de I’ame. Richard
Sorabji pose la question «Is the true self an individual in the Platonist tradition 7» La
place de Syrianus dans la tradition exégétique de la Métaphysique d’ Aristote fait I’objet
de deux articles : un de Concetta Luna qui I’inscrit entre Alexandre d’Aphrodise et
Asclépius — Syrianus s’étant inspiré du premier et ayant influencé le second - et I'autre
de Cristina D’ Ancona qui souligne que Syrianus a marqué un tournant décisif dans
I'utilisation de la Métaphysique d’ Aristote a I'intérieur de 1'école néoplatonicienne et
gqu’il a assuré une postérité au modele de commentaire d’Alexandre d’Aphrodise,
I’approche analytique du texte, opposée a I’approche paraphrastique d’un Thémistius.
Philippe Hoffmann examine le travail de Simplicius sur les catégories aristotéliciennes
ToTE et ov' ; grace a un examen précis du texte et une comparaison avec d’autres
lecteurs des Catégories, tant néoplatoniciens, Porphyre et Jamblique, que péripatéticien,
Boethos, il parvient a esquisser un portrait de la personnalité intellectuelle de Simplicius
comme commentateur. La réception du De Caelo d’ Aristote est étudiée chez les com-
mentateurs grecs par Catherine Dalimier et chez Averroes par Henri Hugonnard-Roche.
Jean Jolivet, dans un article de synthese, propose un panorama du commentaire phi-
losophique arabe articulé sur deux points majeurs : un état des lieux par al-Nadim de
I’exégese d’ Aristote a la fin du X€ siécle d’al-Kindi a al-Farabi, et une comparaison
de méthode entre Avicenne et Averrogs. Si Avicenne, en composant le Shifa, a cherché
a dépasser Aristote et a fonder une philosophie a la fois nouvelle et héritiere, Averroes
voulait, lui, «remettre la philosophie dans 1'état ol I’avait construite Aristote», le
Stagirite étant pour lui indépassable. Ce volume remarquable, tant par sa qualit€ que
par I’étendue du domaine traité, démontre fort bien que les problémes philosophiques
se posent, souvent, en termes exégétiques.

CHRISTOPHE ERISMANN

GERALD BECHTLE, DoMINIC O’ MEARA (€ds), La Philosophie des mathématiques
de I’Antiquité tardive (Actes du Colloque international de Fribourg 24-26
septembre 1998), Fribourg, Editions Universitaires, 2000, VIII + 244 p.

Les trois premiers articles de cet ouvrage concernent les conceptions de Jamblique
sur la place des mathématiques parmi les sciences. Francesco Romano montre que
Jamblique assume a son tour le dessein d’unifier les sciences sous 1’égide de la phi-
losophie. Toute science est philosophique par nature. L’arithmétique, qui est la plus
proche du Principe Premier, doit servir d’outil a cette unification. Jamblique peut alors
proclamer le caractere pythagoricien de la philosophie. Gerald Bechtle procede a une
étude approfondie des méthodes mathématiques telles que Jamblique les expose dans
son De communi mathematica scientia. Ce sont ces méthodes, plus que leur objet, qui
justifient la position intermédiaire que Platon assigne aux mathématiques entre le
domaine de I’opinion et celui de la pure intellection. Bien que marqué par la pensée
d’ Aristote, Jamblique s’efforce d’établir la supériorité du platonisme a propos du statut
des mathématiques. Linda M. Napolitano Valditara aborde le sujet a travers la métaphore
de la «ligne divisée» de Platon (Rép. VI,509-510). Jamblique sépare les intelligibles
proprement dits des intelligibles suivant la dianoia et les sensibles au sens propre des
sensibles objets de I’imagination. Mais il s’écarte de Platon quant aux facultés qui
opérent sur ces quatre domaines, ce qui a des incidences sur la science mathématique.
Pour Ian Mueller, Syrianus veut dissiper les ambiguités de certains passages de Platon
sur le nombre. Il voit dans le nombre une forme qui domine la «multiplicité de monades»
introduite par Euclide. John J. Cleary expose la philosophie proclusienne des mathé-
matiques. Malgré quelques essais de conciliation entre Platon et Aristote, Proclus adopte
les vues platoniciennes qu’il surinterpréte parfois ; par exemple quand il introduit la



BIBLIOGRAPHIE 59

«matiere imaginaire» ou qu’il semble se référer a des enseignements secrets des py-
thagoriciens. Alain Lanould s’intéresse au «lien» qui apparait dans le Timée quand le
Démiurge introduit des «moyens» harmonieux entre le feu et la terre. Platon raisonne
par analogie sur des cubes, comme 8 et 27, qui n’admettent pas de moyenne géomé-
trique, mais deux médiétés, ici 12 et 18. On peut noter que Proclus prétend, a tort, que
c’est aussi le cas pour les nombres semblables, comme 2.3.4 (= 24) et 8.12.16 (= 1536).
Le néoplatonicien chrétien Jean Philopon commenta I’arithmétique de Nicomaque de
Gérase. — Giovanna R. Giardina présente la notion de nombre telle qu’elle ressort de
ce commentaire. Mario Otto Helbing évoque la dispute sur les angles corniculaires qui
survint au temps de Galilée et dont les acteurs se référaient souvent a Proclus. Giovanni
Sommaruga met en regard les conceptions de Proclus et de la «physicalisto-platoni-
cienne» P. Maddy sur la nature des objets mathématiques. Enfin, dans une compétition
anachronique entre la géométrie d’Euclide et les géométries axiomatiques non eucli-
diennes du XIX€ siecle, Markus Schmitz décerne la palme de la vérité a la premiére,
avec la complicité inattendue de Proclus.

ANDRE DELESSERT

SAINT AUGUSTIN, (Euvres, t. 1l : La Cité de Dieu, édition publiée sous la
direction de Lucien Jerphagnon avec, pour ce volume, la collaboration de
Sophie Astic, Jean-Yves Boriaud, Jean-Louis Dumas, Catherine Salles et
Henri-Pierre Tardif de Lagneau (Bibliotheque de la Pléiade — 468), Paris,
Gallimard, 2000, 1308 p.

C’est avec beaucoup de soin que Lucien Jerphagnon et une équipe de collaborateurs
poursuivent [’édition des ceuvres les plus significatives d” Augustin pour la Bibliothéque
de la Pléiade. Aprés un premier volume rassemblant les écrits de nature philosophique
que le jeune rhéteur avait rédigés a Cassiciacum (cf. recension dans RhThPh, Vol. 130,
1998/1V, p. 436 s5q.), le second volume est entierement consacre a la Cité de Dieu. Ce
grand classique de la littérature de [’Occident chrétien a €té €crit par Augustin entre
412 et 417, quelques années apres la destruction de Rome sous les coups de I’invasion
des Goths que conduisait le roi Alaric. Premiére chose merveilleuse, et certainement
inimaginable pour Augustin lui-méme, nous pouvons désormais tenir dans nos mains,
en un seul volume, grice a la technique du papier bible, les 22 livres dont la Cité de
Dieu est composée. Cet ouvrage comporte deux grandes parties : dans la premicére, le
Docteur de I’Eglise réfute la prétention qu’a le paganisme de pouvoir procurer le
bonheur ; dans la seconde, il décrit I'origine, la croissance et la fin des deux cités, la
cité terrestre et la cité céleste. «Deux amours, dit-il, ont biti deux cités : celle de la
terre par ’amour de soi jusqu’au mépris de Dieu, celle du ciel par I’amour de Dieu
jusqu’au mépris de soi.» A I’antique vision du monde, des hommes et des dieux,
Augustin en a substitué une autre, et ¢'est moins d’une philosophie que d’une «théologie
de I’histoire» qu’il s agit dans la Cité de Dieu, comme |’a exprimé autrefois Henri
Marrou. A la banqueroute des cultes et des espérances d’un temps révolu, prévisible
selon I’Evéque d’Hippone si les valeurs antiques étaient, comme il le soutient, gagées
sur le néant, il ne cesse de faire comprendre que, de la vie des hommes, rien n’est
toutefois perdu parce que tout est racheté, du moins en espérance. Dans le présent de
chaque époque oti, antagonistes et enchevétrées, coexistent les deux cités, il incombe
alors a chacun d’opter pour ’aversio ou pour la conversio. C’est ainsi que la Cité de
Dieu est en gestation jusqu’a la fin du monde et qu’il ne faut pas dormir pendant ce
temps-1a. Que ce soit au V*© siecle de notre ere ou de nos jours, le théme des deux cités
nous semble d’une particuliére actualité. Les prétentions d’un paganisme renaissant sont



60 BIBLIOGRAPHIE

aussi fortes qu’alors, et les deux cités de la justice et de I’injustice se font a nouveau
face. Puisse la redécouverte de la Cité de Dieu d’ Augustin nous faire réfléchir sur une
nouvelle maniére de construire I’avenir. Toute traduction qui parait dans la célebre
Bibliothéque de la Pléiade est soumise a des critéres trés stricts de lisibilité, ainsi que
les notes qui I’'accompagnent. Le résultat est parfaitement réussi pour le but que la
collection poursuit, et peut inciter a des recherches plus spécialisées. Une bibliographie
de base, un répertoire de notions-clés et un index des noms de personnes et de lieux
font de ce second volume un ouvrage que nous ne pouvons que recommander a I"at-
tention des lecteurs intéressés.

JEAN BOREL

JEAN-MARC NARBONNE, Hénologie, ontologie et Ereignis (Plotin — Proclus —
Heidegger) (L’ ane d’or), Paris, Les Belles Lettres, 2001, 377 p.

De Jean-Marc Narbonne, professeur de philosophie ancienne a I’Université Laval
(Québec), on connaissait les travaux remarquables sur Plotin, notamment Les deux
matieres (1993) et La Métaphysique de Plotin (1994). 1l présente aujourd’hui, sous la
forme d’un essai d’une rare qualité, une réflexion personnelle, & la fois modeste et
ambitieuse, sur la pensée néoplatonicienne et sur les bases de notre tradition spéculative
que forment I’ontologie et I’hénologie, doctrine selon laquelle I’Un prime sur I’étre.
Dans la ligne directe des recherches de Werner Beierwaltes (Proklos, Grundziige seiner
Metaphysik et Denken des Einen), I’ A. esquisse un questionnement subtil sur la formule
platonicienne consacrée : «au-dela de I’étre ou de I’essence», «€mékelva TS olotas».
L’une des theses principales de cet ouvrage est que «la tradition néoplatonicienne a mis
au jour et développé une forme de pensée hautement originale, une représentation
exacerbée et inouie de la transcendance nécessitant de I’esprit un effort d’exhaussement
constant, une volonté de dépassement et un désir de 1’au-dela d’une radicalité peu
commune» (p. 21). L’A. propose une étude de la genese de 1’hénologie, des oppositions
qu’elle va susciter dés son €laboration par Plotin et de son conflit continuel avec
I’ontologie. L’avancée et ’originalité de la pensée néoplatonicienne au sein de la
tradition spéculative platonicienne se manifestent par la transformation des hypothéses
du Parménide en une sorte de grammaire du réel. C’est Plotin, en affirmant la supé-
riorité, mais aussi I’antériorité et I'indépendance absolues de I'Un vis-a-vis de I’Etre,
qui ouvre la voie. Cette transcendance radicale de I’Un défendue par I’auteur des
Ennéades représente une innovation décisive qui n’était nullement naturelle dans la
lignée platonicienne. Elle sera d’ailleurs contestée d’Origéne, contemporain de Plotin,
a Pic de la Mirandole au Quattrocento. Origéne, du moins selon la position rapportée
par Proclus, tente en effet de réfuter le néoplatonisme naissant autour de trois theses :
I’Un est entiérement sans existence ni subsistance, I’intellect est ce qu’il y a de meilleur
et I’étant absolu et I’Un absolu sont identiques. C’est sur cette question du statut de
I’Un que I'hénologie se distingue de I’ontologie. On retrouve en effet de Plotin et
Porphyre a Proclus et Damascius I’idée maitresse d’une existence ou d’une subsistance

7 s

pure de I’Un soit en termes d’Umapfis ou d’iméoTaots opposés a I’6v ou a I'ovola.
Selon Plotin, I'Un joue un réle architectonique vis-a-vis de 1’étre ; il y a une priorité
effective de I'Un sur I’€tre, cette antériorité se fonde sur la simplicité parfaite de la notion
d’unité. Le fondement de cette position est le passage du Parménide (166 c) ou Platon
dit que si I'Un n’est pas rien n’est. L’Un est pour I’étre un principe et I’étre repose sur
lui. L’€tre dépourvu de I’Un n’existerait pas. La réflexion néoplatonicienne est tout
entiére animée par le désir d’une remontée vers le principe transcendant, incompréhen-
sible et ineffable, I'Un-Bien hérité de la tradition platonicienne. Le néoplatonisme se

congoit ainsi prioritairement comme une philosophie de la transcendance et du dépas-



BIBLIOGRAPHIE 61

sement de soi : «la pratique de la philosophie associée a I’exercice des vertus purifi-
catrices doit mener, par une série de métamorphoses du moi, au contact d’une réalité
transcendante et ineftable, source de félicité ultime» (p. 274). Mais le néoplatonisme
valorise une autre forme de transcendance, une extériorité fondatrice. En effet,
éméxelva THs ovolas, déja énoncé et préparé chez Platon, s’élargit décisivement chez
Plotin & la dimension d’un émékeiva volis 4 la fois du c6té du principe, qui n’est plus
un vous, et du sujet, qui doit dépasser en lui-mé&me le niveau intellectil pour rejoindre
I’Un. Avec I'apparition de cet au-dela de I'intellect, s’ouvre I’espace d’un au-dela de
la philosophie ol il ne s’agit plus de discourir ou de connaitre, mais bien plutdt
d’éprouver et de voir. En d’autres termes, la remontée vers le Principe ne va pas
simplement vers un au-dela du Soi, elle méne a un au-dela du connaissable a la fois
en sol et par le Soi. Pour parler de cette part du schéme néoplatonicien de la déprise,
I’A. a choisi d’utiliser la notion de dénivellation fondatrice, «c’est-a-dire un éclairage
de la réalité humaine a partir d’un au-dela irréductible au Soi (ou a soi)» (p. 275). Cette
expression cherche surtout a énoncer ce qui, dans le mot transcendance, ne s’entend
plus. Ce livre a aussi pour but de limiter la portée des critiques de Heidegger & I’endroit
de la métaphysique et d’illustrer leur «caractere réducteur». Car, selon I'A., le
néoplatonisme montre que la tradition métaphysique ne s’est nullement limitée 4 une
conception réifide, voire techniciste, de I’€tre et de I’étant. La différence entre I'Un et
I'étre joue en effet le role de garde-fou vis-a-vis de toute tentative de nivellement de
la réalité. La transcendance que défend le néoplatonisme, renforcée par «l’arsenal
hénologique», est un défi constant & I'interprétation limitative du ToAaxds Aeyopevor
aristotélicien. L €tre du point de vue néoplatonicien ne se dit pas et ne peut pas se dire
du Principe. «L’émékeiva se situe plus haut, ne s’entend que selon le régime unique
de la dénivellation» (p. 282).

CHRISTOPHE ERISMANN

WERNER BEIERWALTES, Platonisme et ldéalisme (Bibliotheéque d’Histoire de la
Philosophie), Paris, Vrin, 2000, 251p.

Cet ouvrage est la traduction frangaise de Platonismus und Idealismus publi€é chez
Vittorio Klostermann en 1972, auquel I’ A. a, pour cette édition, non seulement apporté
quelques corrections, mais aussi ajouté quelques compléments et, surtout, une Postface
inédite. Pour préparer le lecteur a ce qu’il va trouver dans les quatre études dont
I’ouvrage est formé, Werner Beierwaltes s’explique en quelques mots au sujet des deux
termes du titre : «le terme ‘platonisme’ sera pris de maniere prépondérante en ce qui
suit au sens de ce qui se trouve représenté par la pensée néo-platonicienne ou sa réfection
en théologoumenes chrétiens a I'époque de la patristique et du Moyen-Age, quant au
terme d’«idéalisme», ¢’est tout particulierement par la philosophie de Hegel et celle de
Schelling qu’il se trouve représenté. La présentation risquée ici peut rendre visibles les
implications réelles du «platonisme», en tout cas celles qui ont trouvé une efficace dans
la pensée idéaliste comme autant de moments plus ou moins manifestes de la méthode
qu’elle met en ceuvre comme de ce qui la mobilise quant a I atfaire la plus propre de
sa pensée. Elle montre en méme temps un aspect essentiel de la maniére dont se constitue
une pensée idéaliste comme de I’explication qu’elle demande». (p. 8 sq.). Dans la
premiére étude, intitulée «Deus est esse-esse est deus, la question fondamentale onto-
théologique comme structure de pensée aristotélico-née-platonicienne», I’A. analyse
quelques éléments dans le développement de la question de I'étre, €léments étroitement
lies a la question de Dieu et qui «demeurent trés proches du concept platonicien
originaire de I’étre comme Idée». Prenant appui sur I’affirmation d’Exode 3,14: Ego
sum qui sum, qu’il commence par replacer dans son cadre vétéro-testamentaire, I’ A. met



62 BIBLIOGRAPHIE

en lumiere les interprétations qu’en ont donné Philon d”Alexandrie et Porphyre, Gré-
goire de Naziance et Grégoire de Nysse, Augustin, Maitre Eckhart et Schelling, inter-
prétations qui apparaissent a ses yeux comme autant d’expressions particulierement
caractéristiques de la question de fond onto-théologique. L’¢tude intitulée «Plotin dans
I'idéalisme allemand » donne des exemples concrets de ce que peut étre une réception
équivalant a une refonte créatrice pour quiconque la reprend a son propre compte. Et
c’est encore chez Schelling que I’A. met en évidence des structures spécifiquement néo-
platoniciennes. La troisieme étude «Hegel et Proclus» apporte un complément appréciable
a la question abordée par la précédente, quant au lieu logico-systématique occupé€ par la
philosophie du néo-platonisme en général dans la pensée de Hegel. Enfin, I’ A. évoque
en quelques pages I"histoire de la redécouverte idéaliste de la pensée de Jean Scot Erigene,
qui trouve son fondement dans la structure néo-platonicienne de sa théologie philosophi-
que. Dans sa Postface, I’ A. expose de maniére remarquable le projet philosophique qu’il
a poursuivi depuis la parution de ce premier ouvrage, et qui s’explicite dans Identitct und
Differenz (1980), Denken des Einen (1985) et Platonismus im Christentum (1998).

JEAN BOREL

JEAN-PIERRE TORRELL, Recherches thomasiennes (Bibliotheéque thomiste — LII),
Paris, Vrin, 2000, 386 p.

Dans ce magnifique volume, ¢’est une autre image de Thomas d’Aquin que le
professeur Jean-Pierre Torrell nous offre que celle qui prévaut dans la plupart des
travaux qui lui ont été consacé€s. Loin d’étre seulement le théologien-philosophe que
[’on sait, Thomas fut aussi un génial lecteur et commentateur de la Bible, a laquelle
il n’a cess€ de se référer. II fut un prédicateur enthousiaste pour transmettre les verités
de foi et I'Evangile du Christ. Il fut enfin un contemplatif et un homme de priere. C’est
a ce Thomas d’Aquin 1a que rend ici hommage I’A. Dans les deux premieres études,
rédigées a la demande de la Commission Léonine, I’ A. établit I’édition critique des
Collationes de decem preceptis, en dégageant le vrai du faux a partir de deux rema-
niements de ce texte. Nous voyons dans le détail comment deux auteurs anonymes
différents ont pu réutiliser a leurs propres fins la prédication thomasienne. Les deux
essais suivants, qui n’en formaient qu’un seul a I'origine et n’ont été séparés que pour
des raisons de commodité éditoriale, s’interrogent sur le savoir théologique chez
I’ Aquinate et ses premiers disciples. Une remarquable réflexion sur la vision de Dieu
«per essentiam» nous introduit ensuite au ceeur de la doctrine du Maitre : la vision
béatifique est en effet la finalité méme de la vie chrétienne. C’est la raison pour laquelle
Thomas place la béatitude au point de départ de sa considération morale (Secunda Pars),
puisqu’il faut évidemment la connaitre pour pouvoir diriger vers elle ses efforts. Comme
le dit I'A., «si 'intellect créé ne pouvait jamais parvenir a voir Dieu, il ne parviendrait
jamais a la béatitude». Or, ce n’est qu’en Dieu que se trouve la perfection de la créature
raisonnable, car c’est lui qui est au principe de son étre, et la perfection de toute créature
consiste précisément a rejoindre le principe dont elle est issue (cf.Q. 12, a,1; cf. p. 196).
Le theme de la science du Christ qui suit est tout aussi capital que celui de la béatitude,
et I’A. nous en montre I’intérét dans sa relecture des Questions 9-12 de la Tertia Pars :
«Comme I’acte inout de la kénose n’a mis a la disposition du Verbe de Dieu, dont la
science est infinie, qu’une nature humaine, elle ne pouvait donc pas, si parfaite fit-elle
dans son cas, ne pas étre soumise aux lois de I’acquisition progressive du savoir & partir
de I'expérience sensible limitée qui a été la sienne.» Tout en reconnaissant avec Thomas
I’existence d’une science humaine acquise dans le Christ viator, I’ A. tente d’aller plus
loin que le Maitre, sans lui étre infidele, en reconnaissant que le Christ «a pu apprendre
des hommes et que cela comprenait la nescience d’une quantité de choses qu’il ne



BIBLIOGRAPHIE 63

pouvait, mais aussi qu’il n’avait nul besoin de connaitre pour accomplir sa mission
surnaturelle». Dans I'€tude suivante, I’ A. remet en pleine lumiére la doctrine de 1’ ac-
tualit€ agissante de la résurrection en montrant que, selon Thomas comme selon les
Evangiles, I’ccuvre salvifique ne s’ach&ve pas a la mort du Christ en croix, mais que
sa résurrection et son ascension, comme tous les acta et passa Christi in carne, ont leur
efficacité salvifique propre. Les derniers articles de ce bel ouvrage décrivent tour a tour
[Mactivité exégétique du jeune Thomas dans son Commentaire du Prophéte Isaie, son
ceuvre oratoire dans le cadre de I’Université et, enfin, la profondeur de son attitude
spirituelle et eucharistique.

JEAN BOREL

THOMAS D’ AQUIN, Question disputée ['union du Verbe incarné (De unione Verbi
incarnati), texte latin de I’édition Marietti, introduction, traduction et notes
par Marie-Hélene Deloffre (Bibliothéque des textes philosophiques), Paris,
Vrin, 2000, 256 p.

Cajétan, un auteur que I’on ne peut décemment accuser d’anti-thomisme, reprochait
a cette question une argumentation faible et un traitement beaucoup trop bref en regard
de I'importance du sujet. Il voyait dans le texte, non une editio définitive revue par le
docteur angélique, mais seulement des notes approximatives prises au vol par un
bachelier mal inspiré lors d’une dispute survenue au début de la carrieére de notre auteur,
auxquelles il est impossible de se référer pour déterminer la doctrine de Thomas. Ce
jugement sévere illustre I'dpreté des polémiques suscitées, depuis des siecles, et surtout
au XX¢, par ce texte — dont I"authenticit€ a longtemps été contestée, mais que [’on date
maintenant du printemps 1272, lors du second séjour parisien de I’ Aquinate. Cette bréve
question disputée, cing articles seulement, traite du probléme délicat de I'unité d’étre
(esse) dans le Christ. Elle ne contient pas, & une exception pres, de nouveauté radicale
par rapport au reste de I’ceuvre de Thomas, car elle reprend les conclusions des questions
2 et 5 de la Tertia Pars de laSomme théologique : I'union s’est réalisée dans la personne,
non dans la nature, elle est donc non essentielle. C'est article 4 qui apporte le «faux-
pas» selon I'expression du P. Torrell : Thomas parle explicitement de la présence dans
le Christ, & coté et en dépendance de 1’esse simpliciter ou principale de la personne
du Verbe, d’un esse secundarium conféré par la nature humaine. La possibilité de
concilier cette thése avec la position exposé€e a la méme période dans la Somme ot il
a affirmé, sans hésitation ni nuance, I'unicité d’esse du Christ, a donné lieu a de multiples
discussions entre thomistes et a des tentatives, non moins nombreuses, de montrer le
bien-fondé€ ou I'incongruité de la question De unione Verbi incarnati. La traductrice
propose une argumentation qui tend & aplanir les contradictions et veut voir une con-
tinuité dans la pensée de Thomas. Elle attribue certaines divergences, terminologiques
notamment, au fait qu’il s’agit d’une question disputée et que Thomas, confronté a
d’autres €coles, «retenait ce qui lui paraissait assimilable et récusait ce qu’il ne pouvait
admettre » (p. 73). Le travail de présentation du texte — introduction détaillée, mention
des sources, analyse de la structure argumentative, important appareil de notes — est trés
bien réalisé. La mise en réseau avec les passages paralleles permet d’inscrire cet écrit
dans I'ensemble de la problématique thomasienne. — Cependant, la pertinence d’une telle
traduction nous semble discutable, surtout dans une collection a visée philosophique.
Ce texte n’offre en effet que peu d’intérét pour I’historien de la philosophie médiévale
— les thématiques sous-jacentes relatives a I'€tre et 1’essence ne sont pas abordées
directement — et la controverse théologique ne concernera que quelques spécialistes de
la pensée de Thomas. Les affirmations contenues dans I'introduction et dans le texte
de quatrieme de couverture selon lesquelles cette question contient des «clartés fulguran-



64 BIBLIOGRAPHIE

tes» et que «2000 ans apres la naissance du Christ, cette ceuvre puissante devrait susciter
un ardent intérét» nous semblent, pour le moins, exagérées. Si I’on veut traduire les
questions disputées de 1" Aquinate, pourquoi ne pas commencer par des textes beaucoup
plus riches, tels les Quaestiones disputatae De potentia, les Quaestiones disputatae De
anima, ou la Quaestio disputata de Spiritualibus creaturis encore dépourvues de tra-
duction frangaise, ou par les trés importantes Quaestiones disputatae De veritate dont
"intégralité n’est toujours pas disponible en francais ?

CHRISTOPHE ERISMANN

JEAN-MIcHEL COUNET, Mathématiques et dialectique chez Nicolas de Cuse,
(Etudes de philosophie médiévale), Paris, Vrin, 2000, 456 p.

Mathématiques et dialectique ne sont pas envisagés ici en tant que simples disci-
plines du savoir, mais surtout en tant qu’instruments d’un projet métaphysique d’ap-
proche de I’ Absolu, que N. de C. poursuit en continuité avec le Moyen Age et notamment
avec St. Anselme. Le choix de ces disciplines comme clés de lecture obéit a I'intention
de mettre au jour ce programme métaphysique, que I’A. semble partager lorsqu’il
considere la spéculation cusaine susceptible d’ «apporter plusieurs éléments de réponse
a I'actuelle crise de la pensée» (p. 432). Nous n’avons donc pas affaire ici a une enquéte
de type historique, mais a une interrogation philosophique menée a travers les ceuvres
du Cusain — une enquéte qui fait par ailleurs place a de nombreux excursus sur les
sources et sur I’état de telle ou telle question déterminante dans la démarche de Nicolas.
L’A. exprime sa conviction que I’optique métaphysique rend mieux justice a N. de C.,
car clle permet de voir en sa philosophie non seulement «le premier des modernes »
(comme le veut I’historiographie inaugurée par Cassirer), mais aussi «le lieu ou toute
la tradition antérieure se rassemble, se récapitule» (p. 9). L’A. met en évidence le
concours des deux procédés platoniciens dans la construction de cette métaphysique
ainsi que le développement qu’ils y trouvent : N. de C. fait avancer la dialectique par
sa conception de I’ Absolu comme «coincidence des opposés» et fait avancer les ma-
thématiques par I’application de ses conceptions philosophiques dans les travaux sur
la quadrature du cercle (p. 42-43). A partir de I’hypothese que le plan de la Docte
ignorance a été congu sur la base de I’'Opus tripartitum de Maitre Eckhart (p. 365), I’A.
bétit son analyse sur la triple dialectique eckhartienne de la matiere et de la forme, du
tout et des parties et des deux natures dans le Christ, car «elles couvrent ensemble la
totalité de I'ceuvre» du Cusain (p. 47). L’examen de ces trois dialectiques est précédé
d’un état de la question sur le concept central de la «coincidence des opposés» : I’A.
I'interpréte en continuité avec le concept de «Non-autre» et le comprend dans le sens
que «Dieu est simultanément tous les degrés possibles de toutes les perfections», ce qui
en fait véritablement le «Non-autre du fini» (p. 98). Cette interprétation est vérifiée par
rapport a la triple dialectique eckhartienne : le concept de Dieu comme coincidence des
opposé€s invite a considérer la matiére (possibilité absolue) et la forme (actualité absolue)
comme intérieures a Dieu lui-méme, ce qui permet de dépasser leur opposition (p.123) ;
la dialectique du tout et des parties, qui est celle du monde et de ce qu’il contient (mais
aussi de 'esprit et des objets auxquels il se rapporte : ch. VIII) est dépassée dans la
conception du monde comme similitude du «maximum absolu» en qui tout est présent
et qui opére par la-méme la conjonction des opposés — cette dialectique du monde
comme totalité «indéfinie et multicentrée» permet par ailleurs une nouvelle approche
de I"astronomie, «en rupture avec 1’astronomie traditionnelle, dont Copernic n’est que
I"accomplissement» (p. 292) ; la dialectique des deux natures dans le Christ est dépassée
par I'union hypostatique du maximum absolu (Dieu) et du maximum contracté (I"’homme
en tant que microcosme) dans la personne du Christ (p. 370), manifestation par excel-



BIBLIOGRAPHIE 65

lence de Dicu comme coincidence des opposés (p. 408). De manigre analogue. les
figures mathématiques sont I’image de cette coincidence dans |’esprit humain, qui a
partir d'clles peut entreprendre sa démarche vers " Absolu. Aussi les mathématiques,
intermédiaires entre les réalités sensibles et les réalités théologiques, s’averent le champ
privilégié de I'expéricnce de Dieu et représentent dans I’esprit 1'équivalent du Christ
(p. 428) : cc lien entre «la nature humaine du Christ» et «I’activité mathématique de
calcul des limites» est un des «traits de génie du Cusain» (p. 433). L'A. y voit un élément
susceptible de contribuer aujourd’hui encore a une «approche de la question de Dicu
basée sur la notion d’expérience de I'Esprit» (p. 432), de méme qu’il trouve chez le
Cusain, par le biais de la coincidence des opposés, une pensée du rapport entre | uni-
versalité et la multiplicité susceptible d’éclairer la recherche actuelle d’une «troisieme
voie», entre un «universel-concret qui nie les singularités» et le «repli frileux dans la
sphere du particulier» (p. 434). L’intérét qui guide cette €tude et la clé de lecture qui
y est adoptée aboutit 2 une reconstitution cohérente et unitaire de la pensée cusaine.
Cette reconstitution est en retour et nécessairement un reflet de 'intérét qui I'a suscitée,
et si on salue la profondeur et la fécondité de I'interrogation philosophique qui parcourt
cet ouvrage, on regrette |'absence de confrontation avec les objections de Kurt Flasch
(Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, Frankfurt, Klostermann, 1998 :
recensé dans le vol. 131, 1999, p. 315 de cette méme revue) a I’égard de toute lorme
d’actualisation des philosophies du pass€ et de toute lecture qui ne serait pas rigoureu-
sement historique.

TrziaNA SUAREZ-INANI

JOHANNES REUCHLIN, Séimtliche Werke, herausgegeben von Widu-Wolfgang
Ehlers, Hans-Gert Roloff und Peter Schifer, Band IV (Schriften zum Biicher-
streit, 1. Teil, Reuchlins Schriften), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1999, 481 p.

Dans le projet d’édition des ceuvres completes de Johannes Reuchlin en onze tomes.
le quatrieme comprendra quatre volumes. Pour la premiére fois, nous aurons entre les
mains la totalité des écrits et du dossier juridique concernant le chapitre doulourcux,
mais aussi passionnant, des rapports entre Juifs et Chrétiens en Allemagne au début du
XVI¢siccele, que I'on appelle la «querelle des livres» (Biicherstreit). Le premier volume
paru rassemble les quatre textes décisifs que Reuchlin rédigea dans ce combat singulier.
De quoi s’agit-il 7 A la suite de ’expulsion des Juifs d’Espagne en 1492, un important
courant de perséeution anti-juive s’est manifesté en Allemagne. Au milieu de ces périls,
la désillusion qui suivit I’apparition du faux messie Asher Lammlein entraineérent un
assez grand nombre de conversions au christianisme. Or. il se fit que, parmi les nouveaux
converlis, se trouverent de redoutables persécuteurs de leurs anciens coreligionnaires,
tels Viktor von Carben et Johann Pfefferkorn, tous deux soutenus par les dominicains
de Cologne. Si le premier s’illustra par de violentes controverses qui eurent pour
conséquence 'expulsion des Juifs des pays du Bas-Rhin, le second ne se contenta pas
de polémiquer, mais obtint de I’empereur Maximilien, par I’entremise de sa sceur,
I’Abbesse Cunégonde, de saisir les livres Juifs en vue de les examiner. C’est ainsi que,
le 28 septembre 1509, Pfefferkorn entra dans la synagogue de Francfort et confisqua
tous les livres juifs, L’empereur, ballotté entre des influences opposées, prit plusieurs
décisions contradictoires et finit par confier I'affaire au jugement des facultés de théo-
logic de Cologne, Mayence, Erfurt et Heidelberg, ainsi qu'aux commissaires
Hoogstraten, supérieur des dominicains de Cologne, Carben et Reuchlin. Alors que les
deux derniéres facultés ne s’engagérent pas dans la controverse, les deux premicres
furent d avis qu'il fallait briler tous les livres juifs, de méme que la Bible qui. a leurs



66 BIBLIOGRAPHIE

yeux, avait été grandement corrompue dans sa version hébraique. La position de Reuch-
lin, bien connu pour sa passion pour 1’étude des lettres hébraiques et par la publication
en 1494 de son De verbo mirifico, fut décisive a tous €gards. Dans sa célebre « Defensio»
adressée en langue latine 8 Maximilien, il mit le plus grand soin a expliquer a I’empereur
non seulement que les commentaires juifs sur la Bible et les traités du Talmud pourraient
étre fort utiles aux exégétes chrétiens pour leur permettre de mieux connaitre les
doctrines et usages des Juifs, mais surtout que, dans les mati¢res relatives a leur fou,
les Juifs sont soumis a leur propre jugement et & aucun autre juge ; qu’aucun chrétien
ne peut sur ce point leur imposer quoi que ce soit parce qu’ils ne sont pas membres
de I’Eglise du Christ, et que donc leur foi ne nous concerne pas. Pfefferkorn attaqua
Reuchlin dans un pamphlet virulent, auquel ce dernier répondit par son Warhafftige
entschuldigung gegen und wider ains getaufften iuden genannt Pfefferkorn vormals
getruckt vssgangen vawarhaftigs schmachbiichlin Augenspiegel (Tiibingen, 1511), et
qu’il compléta I’année suivante par Ain clare verstentnus in tiitsch vif doktor Johannsen
Reiichlins ratschlag von den iuden biichern vormals auch zu latin imm Augenspiegel
vssgangen (Tiibingen, 1512). Le quatrieme texte de Reuchlin, qui est le premier chro-
nologiquement parlant et le premier imprimé dans ce volume, s’intitule Doktor iohanns
Reuchlins tiitsch missiue warumb die Jude so lang im elend sind (Pfortzheim, 1505).
Dans ce premier écrit, qui précéde la ‘querelle des livres’ et la position nette qu’il devait
y affirmer, Reuchlin, tout en déplorant I’expulsion des Juifs d’Espagne, partage encore
de maniére ambigué 1’idée selon laquelle la misére des Juifs était tout de méme en
relation avec leur blasphéme vis-a-vis du Messie Jésus. L édition critique que les
éditeurs nous offrent de ces quatre textes rédigés soit en vieil allemand soit en latin est
a tous €gards exemplaire par I’attention philologique, comme par la précision de la
traduction allemande de la Defensio.

JEAN BOREL

DoMINIK PERLER, Repriisentation bei Descartes (Philosophische Abhand-
lungen — Band 68), Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1996, 342 p.

L’ouvrage de Dominik Perler est certainement indispensable a qui cherche a se faire
une idée précise et sans préjugés de la relation entre I’esprit et le monde extérieur chez
Descartes. L’A. s’en prend en effet a une vision de Descartes, celle de Thomas Reid,
reprise de nos jours par Richard Rorty, d’un Descartes solipsiste, enfermé dans un monde
d’images mentales et n’ayant accés au monde extérieur qu’indirectement, a travers un
voile d’objets mentaux. Une telle conception attribue & Descartes une réification des
idées, objets mentaux privés qui font obstacle a un acces effectif au monde réel extérieur.
L’A., armé d’une connaissance excellente du corpus cartésien, n’a pas de peine a
montrer que cette interprétation doit étre refusée, si on lit Descartes correctement et de
manicre extensive. Avoir I'idée d’une chose, pour Descartes, ¢’est comprendre cette
chose. Loin que I’idée soit un intermédiaire réifié entre ’esprit et le monde, elle est
un moyen d’atteindre ce monde. L’idée, mode de la substance pensante, est un acte
intentionnel. «Penser ax» = «Diriger un acte sur x et ainsi faire de x le contenu de I'acte»
(p. 311). En ce sens, les idées, loin de masquer le monde, sont le moyen d’y accéder.
— L’A. fait pourtant quelques distinctions qui précisent sa position. Pour démarquer la
position de Descartes de positions médiévales, il montre que, pour Descartes, nous
n’atteignons pas le monde «en soi» sans passer par les idées. Cela est clair du fait du
doute cartésien, qui exclut un réalisme ot les choses pénétrent dans I’esprit directement
(les species). Le doute cartésien exclut une telle saisie directe des «choses en soi»,
puisqu’il faut passer par la garantie divine afin d’étre certain du monde extérieur. Mais,
dit I’A., c’est bien le monde réel qu’on saisit alors, et I’on peut attribuer a Descartes



BIBLIOGRAPHIE 67

une version du réalisme direct de la connaissance, version qui dira que «celui qui connait
a certes besoin de certains moyens pour I'aider & avoir accés aux objets extérieurs, mais
que ces objets ( Gegenstinde) n’en demeurent pas moins les objets (Objekte) primaires
de la connaissance.» (p. 322) «La thése centrale de Descartes, selon laquelle les choses
du monde extérieur nous sont toujours présentes dans des actes mentaux intentionnels,
ne doit pas €tre confondue avec la theése étrangére a Descartes, selon laquelle seul le
monde du mental nous est présent.» (p. 324) — Si I'A. admet, bien siir, que pour Descartes
I"acces au monde extérieur dépend de la certitude acquise au cours des Méditations de
I"existence du moi et de Dieu, on a le sentiment en le lisant qu’il s’appuie davantage,
sans trop le dire, sur la phénoménologie de Husserl, et sur une notion de I’intentionnalité
qui conduit aux «choses mémes». (Husserl, parlant de Descartes, fait I’économie des
arguments théologiques.) En ce sens, I’ A. fait une lecture trés honnéte des textes, ol
il trouve une notion d’intentionnalité chez Descartes que les critiques anglosaxons ne
voient pas ou ne veulent pas voir. — On pourrait tout de méme lui demander ce qui en
est des objets fictifs et quel est le statut de leur idée. Faudrait-il recourir i une théorie
des essences et a un statut phénoménologique des objets imaginaires ? Cela dit,
["ouvrage de Perler est passionnant, les discussions toujours prudentes et sans parti pris,
la connaissance du sujet impressionnante.

JEAN-PIERRE LEYVRAZ

FLORENCE V UILLEUMIER L AURENS, La Raison des figures symboliques a la Re-
naissance et & ’Age classique. Etudes sur les fondements philosophiques,
théologiques et rhétoriques de ’image (Travaux d’Humanisme et Renais-
sance — n°® CCCXL), Geneve, Droz, 2000, 538 p.

Entre philosophie, théologie, philologie et rhétorique, cette étude analyse les fon-
dements et les pratiques de la littérature des images a la Renaissance et au X VI siécle.
Ressortissant a I’histoire des idées et & la stylistique, elle trace une histoire de la réception
de Pythagore et de Denys I’ Aéropagite durant cet «Age symbolique» qui va du Quat-
trocento au Grand Siécle et qui succede a la pensée essentiellement allégorique du
monde gréco-latin et médiéval. Centrée sur le symbole — emblématique du XVII® siecle
par sa surabondance de sens et par la concision de son expression —, cette étude
s’intéresse aussi a I’énigme, au proverbe, au hiéroglyphe, a la formule, & I’oracle, a
I’embleéme et & la devise. La premiére partie s attache au retour du symbole pythago-
rique, de la traduction des Vitae philosophorum de Diogene Lagrce par Ambrogio
Traversari (1433) a Steuco en passant par I’Intercoenale Convelata (1441-1443) et les
Sentenze pitagoriche (1462) de L.B. Alberti, mais aussi par Ficin, Politien, Béroalde
I’Ancien, Pic et le De arte cabalistica (1517) de Reuchlin. La deuxieme partie analyse
le nouveau monde symbolique qui se construit, des Adages d’Erasme & Nicolas Caussin
en passant par les Satellitium Animi, sive, Symbola (1544) de Vives, les Symbola quasi
aenigmata (1551) de L. G. Giraldi et les éditions et les préfaces des Emblémes (1531)
d’Alciat par Claude Mignault. La troisiéme partie étudie I'influence de Denys
I’ Aéropagite, principalement & travers la Théologie symbolique (1625-1626) et la Théo-
logie mystique (1627) de Maximilian van der Sandt, alors que la quatrieme partie
s’attache a la codification rhétorique des images chez Jacob Masen, E. Tesauro et
Claude-Frangois Ménestrier. Les annexes offrent en particulier I’édition trés utile de sept
textes latins d’auteurs importants (G. Nesi, F. Beroaldo, L. G. Giraldi, A. Steuco,
N. Caussin, M. van der Sandt, J. Masen). Marquée par une attention constante aux textes
et aux sources, cette analyse étudie aussi 'influence de la prisca theologia, de la
Kabbale, des filieres hébraiques et égyptiennes et de la rhétorique des Jésuites. Elle
€claire avec clarté et érudition I'importance des symboles pythagoriciens dans 1’élabo-



68 BIBLIOGRAPHIE

ration d’une pensée symbolique, ol ce qui est voilé n’est la que pour appeler a la quéte
et au dévoilement. On sait I’importance du voile (dont la parabole est un aspect) dans
la Bible, qui décrit un Dieu entouré de nuée et d’obscurité (Ps 96,2) et des hommes
qui ne voient «que comme en un miroir, et en des énigmes» (I Cor 13,12). Vision
entravée mais vision qui se voudrait pourtant synthétique et panoptique, comme une
image. Denys I’ Aéropagite liait déja ténebre (1I’opacité, la nuée de Moise) et silence,
d’ot son influence profonde sur les mystiques rhénans (Tauler, Ruysbroek, Gerlac), sur
la devotio moderna et sur la spiritualité chrétienne (Thérese d’Avila, Ignace de Loyola,
Jean de la Croix). On regrettera toutefois I’absence d’introduction sur la problématique
de la pensée symbolique et en particulier sur I’héritage médiéval, qui ne saurait Etre
qu’allégorique. On attendrait é¢galement une analyse plus détaillée des Symbolicae
Quaestiones (1555) d’ Achille Bocchi. Serait également bienvenu un chapitre sur 1’op-
position entre un «symbole» qui veut réunir (synballein) et une pensée «diabolique»
qui sépare et disjoint (diaballein). Cet ouvrage, tiré d’une thése soutenue en 1996 et
richement documenté, n’en reste pas moins une étude stimulante et convaincante.

Loris PETRIS

Seinoza, (Euvres, t. 111 : Tractatus theologico-politicus, Traité théologico-
politique (Epiméthée), Paris, P.U.F., 1999, 857 p.

Les Presses Universitaires de France publient le premier volume (qui sera le troi-
sieme dans I’ordre définitif) des (Euvres complétes de Spinoza, édition bilingue latine-
francaise. Ce volume III procure une édition critique du texte célebre dans lequel I'auteur
de 1’ Ethique expose la «fagon dont [il] envisage I’Ecriture», dans le but primo de
«débarrasser les esprits réfléchis» des «préjugés des théologiens», secundo de se dé-
fendre de I’accusation d’ «athéisme» et tertio d’ «établir par tous les moyens [...] la liberté
de philosopher et de dire notre sentiment», cette liberté se trouvant menacée par «l’auto-
rité excessive et le zeéle indiscret des prédicants» (Lettre 30, in (Euvres 4, Paris, Garnier-
Flammarion — GF, 1966, p. 232, trad. Charles Appuhn). Cette édition se base sur le
texte latin de la premiére édition (notée T1) de 1669-70, sans nom d’auteur, chez
Kiihnrath, de Hambourg, en réalité Jan Rieuwertsz, a Amsterdam. Le texte est €tabli
par Fokke Akkerman selon le principe suivant : «La grammaire et I’orthographe de la
premiere édition ont €té strictement respectées», car elle est écrite dans un «latin plus
proche de la main du philosophe que celui des autres ceuvres» (p. 23). Seules les
inattentions manifestes de ’auteur et des éditeurs ont été corrigées et signalées en note.
Le volume contient en marge la pagination de cette édition T1. Il est particulicrement
opportun de publier cette édition bilingue, car les éditions des ceuvres latines de Spinoza
aisément disponibles se font rares. On ne dispose guere que de celles de van Vloten
& Land (1882-83, 2 tomes) et de Gebhart (1925, réimpr. 1972, 5 tomes), toutes deux
monolingues. La liste des autres éditions latines existantes se trouve p. 43. Mais ce qui
fait le prix de cette nouvelle publication, c’est la richesse de I’apparat critique qui, outre
la traditionnelle Introduction, offre les Notes des traducteurs (Jacqueline Lagrée et
Pierrre-Frangois Moreau), un Glossaire latin-frangais, des Indices des noms de person-
nes, de lieux et de peuples, des citations bibliques et références non bibliques, ainsi que
des Annexes sur I’alphabet de Spinoza et les mots translittérés ; sans compter une riche
Bibliographie trés a jour, qui informe le lecteur et le chercheur des derniers ouvrages
consacrés a Spinoza, ainsi que des nombreuses revues d’études spinozistes, le tout dans
les principales langues européennes. Sont également reproduites les Adnotationes au
texte latin, dont on sait que cinq sont de la main méme de I’auteur. Un mot enfin sur
I’esprit de la traduction : «Conformément au principe de cette édition, nous avons
soigneusement €vité tout ce qui pourrait tendre 2 juxtaposer au Traité une interprétation



BIBLIOGRAPHIE 69

philosophique : le texte se suffit a lui-méme.» (p. 47) Ce qui donne une traduction trés
proche du texte latin, comme celle de Charles Appuhn (GF), et assez différente de celle
de Madeleine Frances, plus interprétative : Traité des autorités théologique et politique
(Paris, Gallimard, Pléiade, 1954).

JEAN-DANIEL ROUGEMONT

AGNES ANTOINE, Maine de Biran. Sujet et politique (Philosophies), Paris,
P.U.F., 1999, 127 p.

Cet ouvrage aborde un aspect de la doctrine du philosophe de Bergerac qui, jus-
qu’ici, est resté plutdt dans I’ombre, celui de sa pensée politique et, plus précisément,
celui du rapport — il faut plut6t dire, comme I’ A. I’établit, du lien organique - entre
sa philosophie du moi et sa philosophie €thico-politique. Cette étude est maintenant
facilitée par la publication de tous les textes politiques de Maine de Biran — qui,
rappelons-le, €tait surtout connu de son vivant du fait de ses responsabilités politiques.
Toutefois, ce n’est pas sur eux que I’ A. fonde son propos, mais sur I’étude du Journal,
qui a été le témoin d’événements importants dans le passage de I’ Ancien régime aux
démocraties modernes. Pour I'A., Biran occupe de ce point de vue une place comparable
a celle de Toqueville ou de Constant, méme si son diagnostic diverge, en ce sens qu’il
défendra toujours une forme de monarchie constitutionnelle. L’ A. montre trés bien a
quel point la psychoelogie du moi et la doctrine du gouvernement se réfléchissent : la
monarchie absolue s’alliait au despotisme de la raison classique ; la démocratie 2
I’émiettement du moi en ses divers modes, position soutenue par le sensualisme, en quoi
notre philosophe voit encore I’avénement d’une morale du choc des intéréts personnels
et de la perte des affections sociales, donc une menace pour le lien social lui-méme.
Contre ces deux écueils, Biran prdne une certaine société hiérarchique, analogue a la
hiérarchie des facultés sous I'égide du monarque-mot, et dont il a, pour un temps, espéré
’avenement sous la Restauration et dans la personne de Louis XVIII. Biran n’est pas
arrivé tout de suite a cette conception, qu’il a défendue, si I'on peut dire (car il n’a jamais
€té vraiment compris par ses collégues) contre les Id€ologues et les doctrinaires (Guizot,
Royer-Collard) ; mais en montrant comment elle s’est peu a peu construite, I’ A. nous
fait comprendre ’unité du projet biranien — I’homme politique et le philosophe ne font
qu’un —, alors que, jusqu’ici, les rares commentateurs de sa pensée politique avaient
plutdt vu une dissociation, lui reprochant n’avoir pas vu que sa philosophie individualiste
du moi aurait dii s’accompagner d’une défense de la démocratie. Dans un autre registre
sémantique, on dira que Biran ne défend pas un libéralisme politique, mais un perfec-
tionnisme dans lequel les droits et les libertés (ainsi que leurs devoirs correspondants)
Jouent le role de valeurs politiques de base.

BERNARD B AERTSCHI

ALEXANDRE DE HumBoLDT, Cosmos. Essai d’une description physique du
monde, t. 1-11, Paris, Utz, 2000, 1166 p.

C’est avec grand soin que les Editions Lutz ont réédité en deux volumes cette
immense encyclopédie du savoir, parue entre 1846 et 1859 chez Gide et Baudry a Paris.
Comme I’ Encyclopédie de Dideror et d’ Alembert, I’ Histoire naturelle de Pline ou la
Somme des créatures d’ Albert le Grand, Cosmos fait partie des ouvrages qui tentent
d’embrasser la totalité du monde de la connaissance. Le projet de Cosmos est né en
1827, lorsque Humboldt, qui jusqu’alors avait séjourné principalement a Paris (depuis



Philosophie
contemporaine

70 BIBLIOGRAPHIE

son retour triomphal d’Amérique) rentrait a Berlin. Le 24 octobre 1834, il écrit : «Je
commence I'impression de mon ouvrage, I'ceuvre de ma vie enticre. Tout le monde
matériel, tout ce que nous savons aujourd’hui sur les phénoménes des cieux et de la
terre, depuis les nébuleuses jusqu’a la géographie de la mousse qui croit sur les rochers
de granit, voila ce que j’ai I'extravagante pensée de concentrer dans un seul ouvrage
qui, par la vivacité de la forme, captive ’esprit et le cceur. Toute grande idée qui a
rayonné quelque part doit avoir sa place a coté des faits. Il doit représenter une époque
du développement intellectuel de I"humanité en ce qui concerne la science de la nature.»
L’objectif que Humboldt n’a cessé de poursuivre jusqu’au bout fut de reconnaitre, sous
I’apparente fluctuation des phénomenes naturels, I'unité dans la diversité et de découvrir
les relations encore cachées entre des phénomenes isolés ou considérés jusqu’a présent
comme non cohérents et accidentels. Le premier tome offre une vue générale des
phénomenes du ciel (premiere partie), de la Terre (seconde partie) et de la vie organique
animale et végétale, depuis la vie microscopique jusqu’aux vertébrés (troisieme partie)
; Humboldt esquisse aussi une géographie des plantes et des animaux, traite de plantes
sociales ou isolées, de I’existence des races et des variétés humaines et de I'unité de
la race humaine. Il consacre enfin un paragraphe aux langues comme créations intel-
lectuelles de 1"humanité et parties intégrantes de 1" histoire naturelle de 1'esprit. Dans
la premiere partie du tome II, Humboldt se consacre a I’étude du reflet du monde
extérieur dans I’imagination de I'homme (littérature descriptive). Dans une deuxiéme
partie, qu’il intitule Essai historique sur le développement de ’idée de I’ Univers, I A.
divise ce développement en phases d’une histoire de la contemplation du monde phy-
sique : de la Méditerranée comme point de départ des efforts faits pour agrandir I"idée
du Cosmos jusqu’aux époques des grandes découvertes dans les espaces célestes et des
efforts scientifiques tentés a son époque. Le partie III comprend une section urano-
logique de la descrition physique du monde (astronomie sidérale). Le systeme solaire
y est étudié avec la plus grande minutie. La spécificité de I’ouvrage de Humboldt est
d’avoir été congu a une époque ot les connaissances scientifiques se multipliaient au
point que 1’on considérait déja qu’un livre de cette sorte ne pouvait étre rédigé que par
la collaboration d’un groupe de chercheurs. Cosmos est a cet égard le premier et le
dernier livre encyclopédique au XIX¢ siécle, juste avant que n’apparaisse la nécessaire
spécialisation des connaissances. Toutes les citations en langues étrangeres qui n’avaient
pas ¢été traduites dans I’édition Gide 1’ont €té pour cette nouvelle édition. D autre part,
a la fin de chaque volume, le lecteur trouvera un nouvel ensemble de notes de I'éditeur
qui vise essentiellement a fournir une bréve biographie des trés nombreux noms de
prsonnes cités dans le corps du texte.

JEAN BOREL

JACQUES BOUVERESSE, Essais, t. 1: Wittgenstein, la modernité & le déclin,
Marseille, Agone, Comeau & Nadeau, 2000, 255 p.

Cette présentation de Wittgenstein dans son époque est remarquable. Ces textes,
dispers€s dans des publications peu accessibles, regroupés ici par J.-J. Rosat et revus
par I’A., n’ont pas pris une ride. A I’opposé de tant de biographies a effet médiatique,
ils vont a I'essentiel avec rigueur, mais sans craindre I’anecdote significative ou le détail
évocateur. Avec I'intelligence et la sensibilité qu’on lui connait, I’A. nous montre
Wittgenstein, dans sa vie et sa philosophie, en rapport avec les grandes figures autour
de lui. On mesure I’exigence philosophique, avant tout descriptive et débusqueuse de
mythologies, dans son constant effort de lucidité. D’emblée nous est rappelé combien
Wilttgenstein, volontaire sur le front autrichien en 14-18 puis portier d’hépital et gargon
de laboratoire en 39-40, ne se voulait pas au-dessus de la mélée. On comprend aussi



BIBLIOGRAPHIE 71

que le philosophe pouvait €tre tour a tour stimulant ou exaspérant, mais si simplement
génial dans sa tentative de délimitation rigoureuse du domaine de 'indicible et dans
sa compréhension de Iineffable @ sur ce dont on ne peut parler, il faut se taire, mais,
heureuse formule de I'A., «ce qui ne peut €tre dit peut étre inexprimablement contenu
dans ce qui est exprimé». A travers tous les échanges culturels, Wittgenstein maintient
deux axes cardinaux : esthétique et éthique sont une seule et méme chose (Tr. 6,421)
ct toute philosophie est critique du langage (Tr. 4.0031). Si Kraus et Lichtenberg sont
tres presents, 1'esprit de Kant, Kierkegaard, Tolstoi I’est aussi, faisant comprendre que,
devant prétention 2 modernisme et progres, «la véritable réforme, susceptible de changer
réellement quelque chose, devrait étre une réforme intéricure». On voit aussi combien,
dans sa réserve devant I'¢élan progressiste, Wittgenstein est cependant opposé a la
tendance «grand-prétre, guide du guide» de Spengler ou de Heidegger. Sans nostalgic
pass€iste, Wittgenstein déplore autant |'agression du langage par le journalisme que celle
de la nature par la technique, progres qui devient «affirmation paranoiaque de la volonté
de puissance». Et de remarquer que si les questions scientifiques possibles ont regu
réponse, les problémes de vie ne sont pas touchés. Distant aussi bien de I'euphorie du
progres que de la réaction pessimiste, Wittgenstein insiste sur 'attention aux jeux de
langage qui, expression de modes de vie, peuvent changer de toutes les fagons possibles.
Il faut &tre prét a lire le réel sur fond de possibilités beaucoup plus large que celui de
la conception usuelle. A la source de toutes les assertions exagérées, on constate |"oubli
que le paradigme que nous utilisons pour décrire et juger est quelque chose que nous
avons choisi et qui devient un préjugé auquel tout doit se conformer. Frazer et Freud
ne sont pas a I'abri de cet oubli. Déja voyait-on avec Gocethe que I’ Urphéinomen était
idée précongue qui prend possession de nous. Enfin, on reconnait bien cette attitude
socratique de Wittgenstein et que I'A. fait sienne : la philosophic déplace la question
par une raison élargie, et comprend, par exemple, qu’ un phénomene humain n'est pas
nécessairement représentable sous la forme d’une connaissance scientifique.

CrAaune Droz

PriLippe CapPELLE (€d.), Subjectivité et transcendance. Hommage a Pierre
Rolin, Paris, Cerf, 1999, 276 p.

Les différents auteurs de ce recueil, tous enseignants a I’ Institut catholique de Paris,
ont voulu rendre hommage, avec cet ouvrage, a leur collégue Pierre Rolin. Pour carac-
tériser I"horizon intellectuel de celui-ci, on peut citer ce propos récent : «Pour autant
que je suis philosophe, je le dois a Gabriel Marcel qui m’a définitivement engagé dans
la voie d’un type de philosophie représenté aujourd’hui par Paul Ricceur.» Ces travaux
se partagent ainsi selon les trois axes majeurs de ses intéréts philosophiques : I'anthro-
pologic philosophique, la phénoménologie dite «existentielle», a laquelle il consacra sa
thése de doctorat, et le rapport entre philosophie et christianisme. Ce sont aussi les axes
qui structurent ce recueil d’une dizaine d’études. On se contentera ici de mentionner
I’étude que A. Gomez-Muller consacre a la question de la biographie chez Sartre ; la
contribution d’Y. Ledure, qui rappelle les raisons profondes du refus de G. Marcel de
donner une forme systématique a sa métaphysique ; U'esquisse d'une «phénoménologie
de la promesse» que trace J. Greisch ; ou encore 'article que P. Cappelle consacre au
rapport entre phénoménologie et mystique chez le jeune Heidegger, et plus généralement
au rapport de celui-ci au catholicisme. Le recueil est complété par un apergu biogra-
phique, par une note bibliographique, et surtout par un texte de P. Rolin lui-méme :
«Gabriel Marcel et Laberthonniére. La question de [’€tre».

JEAN-FrRANCOIS AENISHANSLIN



72 BIBLIOGRAPHIE

ROBERT CHENAVIER, Découvrir Simone Weil, Grenoble, Passy, Centre théolo-
gique de Meylan et Association pour I’étude de la pensée de Simone Well,
2001, 102 p.

On sait qu’ Albert Camus attirait [’attention sur la pensée de S. Weil en ces termes :
«il me parait impossible d’imaginer pour I’Europe une renaissance qui ne tienne pas
compte des exigences que S. Weil a définies». En une modeste mais substantielle
plaquette, I’ A. nous présente S. Weil dans sa vie et dans sa philosophie. Si les €tudes
de la pensée de S. Weil sont nombreuses, nous avons ici de fagon succinte et complete,
I’apport d’un connaisseur expert qui est aussi I’actuel président de I’ Association pour
I’étude de la pensée de S. Weil. Sérieuse, claire, vivante, cette présentation nous informe
sur tous les aspects, politiques, philosophiques, éthiques, spirituels, d’une pensée im-
mensément riche malgré son inachevement (S. Weil est morte & 34 ans en 1943).
Parallelement a I’édition en cours des ceuvres complétes (6 volumes sur 17 sont parus)
a laquelle I’A. collabore et a la publication récente en un volume d’(Euvres choisies
(«Quarto», Gallimard), cette plaquette nous montre bien S. Weil dans sa passion de
vérité, sa valorisation de 1’attention, sa conception de lecture du réel, sans doute éveillée
par Alain et ouvrant des perspectives a la fois phénoménologiques et wittgensteiniennes.
L’A. explicite la philosophie du travail et la critique sociale, la signification morale et
politique de la pensée de S. Weil. Il montre comment elle débouche sur une spiritualité
ou un effort de décréation acheéve en nous la création de I’homme, oubli ou métamor-
phose du moi, qui permet de comprendre cette belle formule de S. Weil : «Celui qui
n’a pas renoncé a tout sans aucune exception au moment de penser & Dieu donne le
nom de Dieu a I'une de ses idoles».

Craupe Droz

MARLENE ZARADER, L'étre et le neutre. A partir de Maurice Blanchot (Philia),
Lagrasse, Verdier, 2001, 314 p.

Bien connue pour ses travaux sur Heidegger et en particulier pour sa belle étude
intitulée La dette impensée : Heidegger et I'héritage hébraique (Seuil, 1990), I'A. nous
livre ici une méditation philosophique d’excellente facture et trés personnelle sur la
philosophie et I'éthique de Maurice Blanchot, cet €crivain ami de Lévinas et qui, sans
étre philosophe de métier, a contribué a éclairer de maniére originale les liens entre la
phénoménologie, I’éthique et la littérature. Une premiére partie, intitulée «La conquéte
phénoménologique de la nuit», méne trois confrontations successives, correspondant a
trois débats de Blanchot : avec Hegel («De la nuit a 1’autre nuit»), avec Husserl («Du
monde au dehors»), avec Heidegger («De I'étre au neutre»). La deuxiéme partic examine
la tentative de «penser le neutre», propre & Blanchot, sous trois points de vue : «Veiller
sur le sens absent», «[.a ruse de Thanatos», «Travail de deuil». On voit ainsi se dessiner
et s’affiner la problématique centrale de Blanchot : comment, & partir d’une reprise
critique de la reléve du négatif (figurée par la métaphore de la nuit) chez Hegel et d’une
affirmation de la primauté du dehors sur le monde et du neutre sur I’étre, se fraie le
passage vers une éthique du neutre a la fois trés proche et trés éloignée de I’optique
lévinassienne. Ces analyses subtiles, trés bien écrites, n’empéchent nullement I’A. de
prendre ses distances : la pensée du neutre ne serait-elle pas une occultation d’autrui ?
Une telle éthique, paradoxale et impossible, n’échouerait-elle pas a regagner le monde
réel des personnes et de I’histoire et & habiter en conséquence I’espace méme de la
pensée ? Rejoignant les questions critiques adressées naguere par Derrida & Blanchot,
tout en développant une optique personnelle assez différente, I’A. nous parait se diriger
vers une affirmation du sens et de la vie qui soit 2 la hauteur des terribles défis



BIBLIOGRAPHIE 73

contemporains du mal, de la souffrance et du non-sens. Cet ouvrage se présente i la
fois comme une excellente synthése de la pensée de Blanchot et comme une contribution
originale a sa discussion critique. Puissent philosophes, critiques littéraires et théolo-
giens y trouver de précieuses et riches impulsions.

Denis MULLER

Hans JoNas, Puissance ou impuissance de la subjectivité ? Le probléme psy-
cho-physique aux avant-postes du Principe responsabilité, traduction de
I"allemand par Christian Arnsperger, présentée par Nathalie Frogneux,
Paris, Cert, 2000, 138 p.

Le point de départ de I’ A. est que si nous cédons au «dogmatisme des sciences de
la nature» (p. 34), nous n’aurons d’autre recours que de considérer la conscience comme
impuissante, ce qui «bte tout fondement a la doctrine de la responsabilité» (ibid.). 11
se propose de réfuter les deux arguments majeurs susceptibles de faire vaciller la
croyance en efficacité causale de la conscience. Ces deux arguments traditionnels sont
ceux de «|’incompatibilité» et de I'«épiphénomeéne». Selon le premier, la physique ne
tolere aucune ingérence de causes non physiques dans la détermination des événements
naturels. Selon le second, la conscience résulte bien de causes physiques mais, n’étant
qu’une expression du substrat cérébral, elle «ne peut acquérir son autonomie et ne peut
ni avoir d’effet rétroactif sur la couche du réel qui induit, ni méme s’ autodéterminer
sur son propre terrain» (p. 49). L’exposé et "analyse de ces arguments restent brefs et
sommaires, de sorte que les tentatives de réfutation courent le risque de s’avérer
inefficaces contre des versions plus précises ou prudentes de ces arguments. La these
de I'incompatibilité est combattue en signalant que «le déterminisme inconditionnel a
toujours prétendu a un savoir sur la nature bien supérieur a ce que nous savons et
pourrons jamais savoir» (p. 43) ; cette arrogance épistémologique trouverait sa source
dans une conception erronée de la validité€ des lois de conservation ; or celles-ci n’étant
que postulées par nous, au nom d’un idéal, nous pourrions toujours modifier cet idéal
et «assouplir la rigueur du principe de conservation afin de ménager 1’espace requis»
pour dénouer le conflit psychophysique. La critique du second argument est double :
elle comporte, en premier lieu, une «critique immanente» du concept méme d’épiphé-
nomene dans laquelle I’ A. met en €vidence le caractere énigmatique de ce concept, et,
en second lieu, une tentative de reductio ad absurdum a partir des conséquences de la
thése. L'asymétrie causale de I'épiphénomene constituc une des énigmes : comment
expliquer que quelque chose de physiquement caus€ puisse n’avoir aucune consé-
quence ? Une autre énigme résulte de la double illusion dont I’épiphénoménisme postule
Iexistence sans pouvoir en rendre compte. Admettons que la volonté agissante et les
mécanismes mentaux sont des fictions. A quoi riment ces illusions ? Quel est le but
poursuivi dans ce jeu «qui est joué sans profiter a aucun joueur et sans nuire a aucune
victime» (p. 64)? L esprit épiphénoménal apparait comme une «illusion en soi» abso-
lument gratuite et mystéricuse. La thése épiphénoméniste aurait, de surcroit, deux
conséquences inacceptables : d’abord, si la conscience est dépourvue de fonction, la
nature qui la produit devrait étre considérée comme «un imposteur cruel et pervers» ;
ensuite, la these épiphénoméniste se réfute elle-méme, car Iaffirmation de I'impuissance
de la pensée impliquerait I'impossibilité pour une théorie quelconque (y compris la
théorie épiphéno-méniste) d’étre une théorie aspirant a la verite. L' A. prétend que ces
deux points constituent une reductio ad absurdum. Cela parait douteux, car la premicre
inférence n’est ni nécessaire ni méme plausible (sur la base de I'antécédent, on pourrait
simplement imputer & la nature I’indifférence), et la seconde identific de manigre
problématique la vérité d'une théorie avec son efficacité causale. L. image des rapports



74 BIBLIOGRAPHIE

de Desprit et du corps a laquelle aboutit I’A. est, 2 mon sens, une simple reformulation
du probléme de I’interaction : «au ‘bord’ de la dimension physique, bord qui est tracé
par certains points culminants d’organisation tels que les cerveaux, se trouve une paroi
poreuse au-dela de laquelle se situe une autre dimension et a travers laquelle a lieu une
osmose dans les deux sens, avec priorité donnée a celle qui vient du physique» (p. 87).
L’A. postule que le cerveau est «un organe de la liberté», un «amplificateur» de la
puissance de la conscience, qui est certes «des plus réduites», mais non nulle. Cette
tentative parait relever de ce que K. Popper appelait une tiny baby theory (par allusion
a la mere célibataire qui tente de se disculper en invoquant la taille du tout petit bébé).
L’interrogation générale que ce livre ne manquera pas de susciter est celle-ci : la
recherche de la vérité et le désir exprimé par Hans Jonas de «fonder I’éthique» font-
ils bon ménage ? N’avons-nous pas affaire ici a une enquéte moraliste, ¢’est-a-dire
téléguidée par les conséquences supposées des théses en présence ?

DANIEL PINKAS

ROBERT LEGROS, L’avénement de la démocratie (Le Collége de philosophie),
Paris, Grasset, 1999, 393 p.

Cet ouvrage de philosophie politique se propose de circonscrire les conditions de
I’avénement de la démocratie a partir d’une analyse historique et philosophique de la
distinction idéal-typique entre aristocratiec et démocratie proposée par Tocqueville.
Aprées avoir appréhendé I’ aristocratie et la démocratie comme mondes et avoir tracé les
différences entre la conception aristocratique de la hiérarchie et la conception démo-
cratique de I’égalité, I’ A. introduit une différenciation entre le monde naturel (lieu de
[’évidence) et ’expérience phénoménologique de ce monde naturel, expérience qui va
problématiser le caractére trop immédiat de ladite évidence. Une deuxiéme partie
compare terme a terme la vision aristocratique basée sur les similitudes (logiques et
biologiques) entre les hommes et la vision démocratique fondée sur les dissociations
(du monde et de I’au-dela, de la tradition et du normatif, de la tradition et de la nature,
de 1a nature et du normatif, de ’essence et de la nature humaines). Ainsi se dessine
la différence fondamentale entre I’optique aristotélicienne et classique de la similitude
et 'optique hégélienne de I’avenement moderne de la démocratie (troisieme partie). La
quatrieme partie fait retour sur les liens que I'avénement de la démocratie entretient avec
I’expérience du monde, I’expérience d’autrui (longuement analysée) et les mutations
socio-historiques et culturelles propres & I’ére démocratique. Fondée sur les principes
d’égalité des conditions, d’autonomie et d’indépendance individuelle (p. 362 sq.), la
démocratie, contrairement a I’aristocratie, rompt avec la domination de I’homme sur
’homme. L’ A. prend ici clairement ses distances par rapport aux theéses de Heidegger :
non seulement I’homme moderne, identifié & I’homme de la démocratie, n’est pas
soumis a une métaphysique de la subjectivité englucée dans les évidences du monde
naturel, mais sa position privilégiée laisse place a une ouverture critique sous la forme
d’une transcendance (tres sécularisée) a méme d’éclairer le politique. Clairement congu
et bien construit, cet ouvrage est une contribution importante a I'intelligibilité de la
démocratie. On regrettera d’autant plus que sa rédaction fasse souvent place a des
répétitions lassantes, conduisant a un texte trop long et parfois quelque peu ennuyeux.
Cela n’enléve heureusement rien a sa pertinence systématique, qui gagnerait a étre
illustrée (dans un autre ouvrage ?) par des exemples concrets et par des analyses socio-
politiques et économiques de détail.

DEenNis MULLER



BIBLIOGRAPHIE 15

Marc Hunyapi, Lart de exclusion. Une critique de Michael Walzer (Huma-
nités), Paris, Cerf, 2000, 142 p.

L’A. avait publi€ dans cette mé€me collection La vertu du conflit. Pour une morale
de la médiation (1995) ot il affirmait : «A I’irrépressible pluralisation des aspirations
qui menace jusqu’a I'unité de la raison pratique aujourd’hui, la morale de la médiation
répond par une radicale procéduralisation de celle-ci, seule capable de maintenir une
exigence d’universalité sans réduire a priori la complexité des questions qui s’ imposent
aclle.» LA, reste fidele a lui-méme dans ce petit volume qui, prenant occasion d’une
présentation et d’une critique de Michael Walzer et des positions communautariennes
ou étroitement herméneutiques, réaffirme les vertus d’une éthique discursive et délibé-
rative. Certes, celle-ci est plutdt appelée et souhaitée qu’expos€e, mais elle apparait en
creux dans les critiques, perspicaces et justifi€es, adressées a la théorie walzérienne de
la justice. Plutdt que d’aborder Walzer a partir de ses theéses bien connues — celles qui
opposent a la théorie rawlsienne de la justice une conception différenciée des sphéres
de justice —, I’A. remonte intelligemment au projet épistémologique qui sous-tend toute
son weuvre. Walzer se propose, en effet, de rendre compte de la constitution et des
transformations des configurations de sens qui orientent 1’action politique collective ou
communautaire. Peut-on parler d’une intentionnalité politique collective, et si on le fait,
quelles en sont les conséquences ? Parler d’une intentionnalité collective, c’est se situer
dans une perspective résolument herméneutique : pour ne pas objectiver, comme le ferait
une sociologie des mentalités, les significations historiques constituées, leur mouvement
et leurs modifications, on ne peut que restituer aux ensembles communautaires diffé-
renci€s eux-mémes la capacité de juger contextuellement du juste et de I'injuste. Une
difficulté majeure de I’approche herméneutique est celle de savoir comment passer de
Iinterprétation des significations & une €valuation normative, €valuation que le concept
de justice implique nécessairement. L’A. analyse finement la maniére dont Walzer opére
un passage du descriptif au normatif a partir d’une exigence de cohérence. Il s’agit en
effet de montrer que les significations sociales attribuées aux pratiques différenciées
d’une société appellent des institutions adéquates, congruentes. Cela suppose, bien
entendu, que les formes de vie et leurs expressions contiennent en elles-mémes des
implications normatives. La tiche du philosophe est ici essentielle. C’est & lui que revient
d’élucider la cohérence des systemes de significations afin d’en déduire les conséquen-
ces normatives appropriées. Mais cela ne se peut que s’il a lui-méme une certaine idée
régulatrice de ce qui serait juste dans telle ou telle situation. Néanmoins, cette tiche
critique, en quelque sorte extérieure aux pratiques réelles, devrait €tre réduite au mi-
nimum, car dans une perspective communautarienne, la référence normative centrale
reste bien les traditions valorisées par le groupe lui-méme. L’A. aborde critiquement
cette prétention & partir d’un probléme apparemment conjoncturel, mais qui apparait tout
de suite comme un révélateur tout a fait significatif : celui du traitement a réserver
a 'étranger, de l'attitude a adopter envers I'immigration. Dans une perspective
communautarienne, la définition de I’identité collective est une auto-définition. Et c’est
cette auto-définition qui délimite les criteres d’appartenance ou de non-appartenance a
la communauté, qui définit la question de savoir «qui partage les significations parta-
gées» (p. 56). Or, dans les positions défendues par Walzer, tout se passe comme si la
communauté constituée €tait «toujours déja-la», homogeéne et consensuelle, détentrice
des marques de sa propre identité — quelles qu’elles soient. A cette valorisation de la
communauté en tant que telle, I’A. oppose une construction de I'identité a partir d’un
€change communicationnel permettant de réévaluer les critéres d’identité en tenant
compte de principes de justice — et surtout en tenant compte de toutes les personnes
intéressées. Cela signifie concrétement que les requérants a I’admission sur un territoire
doivent avoir le droit de discuter leur propre requéte, de la faire valoir, de I’argumenter,
ou de la plaider. Le principe de discussion ne peut €tre court-circuité par un critere



76 BIBLIOGRAPHIE

préalable d’appartenance communautaire — qui peut tout aussi bien €tre un principe
d’exclusion. La question posée par I’ A. est fondamentale, car ce qui est en question,
c¢’est la conception méme de ce qu’est le pluralisme : une théorie de la justice doit-elle
étre attentive a la pluralité des groupes ou a la pluralité des personnes ? Et peut-on
accorder aux significations traditionnelles une sorte d’autonomie qui Oterait aux person-
nes la possibilité de former et d’élaborer les significations par ’échange, le débat, la
communication ? De plus, une question épistémologique cruciale surgit ici : qui définit
Iidentité ? Si I'on renonce a une sorte de holisme sociologique, il faut bien reconnaitre
que, ou bien le philosophe ou I'idéologue (ou le politicien éventuellement) s’ autorisent
a définir I’identité d’un groupe de I'extérieur, ou bien 1'identité est définie et €laborée
par les personnes elles-mémes. «Ce qu’il faut respecter, écrit I’ A., ce n’est pas ce qu’une
personne a d’identique avec sa communauté, mais ce qu’elle, elle juge pertinent de son
point de vue identificatoire, et qui peut n’avoir rien de commun avec ce que sa com-
munaut€ juge pertinent.» (p. 124) Les critiques que I’ A. adresse au communautarisme
sont radicales — trop radicales sans doute. Par exemple, il condamne sans plus les
positions de Charles Taylor a propos de la défense de la langue frangaise au Québec
en alléguant que pour ce dernier, «il ne s’agit pas seulement d’offrir, en bonne logique
libérale, la simple possibilité a une culture menacée de survivre, mais encore d’assurer,
par I'intermédiaire de droits collectifs imposant {’obligation aux enfants de la commu-
nauté francophone et des immigrants de fréquenter les écoles frangaises, sa reproduction
effective pour les générations a venir... » (p. 119). Il n’est pas certain que la question
de la survie d’une culture, méme pour ceux qui la souhaitent positivement, puisse
toujours étre garantie en laissant a chacun la liberté formelle de choix. Aprés tout, une
société peut décider pour elle-méme, a travers le débat, d’imposer des mesures volon-
taristes pour sauvegarder ce qu’elle estime important. Mais, sans doute, les limites de
I’ouvrage ne permettaient pas une discussion plus nuancée de cette question.

ANDRE BERTEN

PHILIPPE MEYER, Philosophie de la médecine (Le College de Philosophie), Paris,
Grasset et Fasquelle, 2000, 458 p.

Cet ouvrage vient a point nommé, en tout cas dans sa visée. Les actuelles discussions
sur la génétique et sur le décryptage du génome contraindront en effet de plus en plus
les chercheurs de toutes les disciplines académiques a s’ interroger sur le statut du vivant
et sur les transformations de la médecine et de la société lides a I’essor fulgurant de
la génomique. Fort d’une longue expérience scientifique et médicale, I’ A. méne une
réflexion philosophique de grande envergure, visant a jeter des ponts entre les sciences
du vivant et les sciences humaines. Il emprunte son concept central aux travaux de Jean
Hamburger : le «matérialisme somptueux» (sic) entend valoriser une «somptuosité»
cognitive et éthique 8 méme de surmonter les oppositions artificielles entre un pur
matérialisme organique et un spiritualisme irrationnel. Parmi les erreurs — et les mythes
— que Meyer bat en bréche, notons 1'idée mé&me, avancée par Alexis Carrel, de cellules
immortelles. En réalité, écrit Meyer, nous savons aujourd’hui que toute cellule a une
durée de vie finie (p. 123). Le matérialisme somptueux visé par Meyer n’est donc pas,
en principe tout au moins, un matérialisme idéologique, mais un matérialisme élevé
critiquement a son niveau de réflexivité philosophique. La discussion sur le dualisme
est donc décisive. Meyer semble accepter I'idée, non réductionniste, d’un entre-deux,
a équidistance du matériel et du spirituel. Il évoque la somptuosité du cerveau, dans
la mesure ou ce dernier demeure «créateur libre de beautés et de machines» (p. 135).
Dira-t-on que le matérialisme somptueux accepte un dualisme méthodologique, et non
pas substantiel 7 Ce n’est pas sQr, car Meyer continue a soutenir la vérité d’une génétique
du comportement et d’une «soumission comportementale au génome» (p. 132). La



BIBLIOGRAPHIE 77

deuxicme partie accentue cet effet, en défendant I’idée d’un cerveau sans dme. Il
reconnait cependant que les chercheurs qui ont donné appui a cette thése (Churchland,
Crick, Changeux, etc.) en sont restés a I’affirmation d'un cerveau exclusivement neu-
ronal, et que c’est justement une telle exclusivité qui fait probléme par son risque de
réductionnisme. Je soupconne ici une difficulté. L’A. n’envisage que deux voies de
sortie : soit par la matiére (recours & une matie¢re dérivée de la matieére organique
neuronale), soit par un intermédiaire surnaturel. Entre matiére et surnaturel, il ne semble
y avoir aucune tierce possibilité. Dans son dialogue avec Changeux, Riceeur avait
pourtant trac€ le chemin d’une possible solution, en adoptant la méthode
phénoménologique, de maniere & faire apparaitre I'intentionnalité et la réflexivité du
sujet en acte. Meyer essaie d’échapper aux apories mentionnées, en développant des
échantillons de philosophie de la conscience, puis un éloge de la différence. Surtout,
il tente de surmonter les difficultés d’une «éthique naturelle et génomiques, en proposant
de la repenser comme une éthique culturelle. Le concept de somptuosité, toujours aussi
métaphorique, vient a son tour qualifier 1'éthique, centrée sur la dignité humaine,
¢cartelée entre la dignité de I'individu et celle de espéce humaine comme telle (p. 373).
- L’intention de I’ouvrage est louable, mais la réalisation n’est pas toujours & la hauteur
de ses prétentions. L”A. nous parait osciller entre un naturalisme assez optimiste et des
percées réflexives manquant parfois de cohérence systématique. De plus, un affect anti-
religieux traverse ces pages, lémoin d’une idéologie quelque peu surannée : c’est le prix a
payer, sans doute, pour un dépassement encore trop timide du rationalisme et du scientisme.

DEenNis MULLER

RAYNALD VaLotS, A la recherche d’un art perdu. Essai sur le langage de la
peinture symbolique, Québec, Presses de I’Université Laval, 1999, 238 p.

«Pourquoi, dans nos musées, des foules de visiteurs continuent [-ils], prés de cent
ans plus tard, & promener un regard toujours aussi déconcert€ sur ces ccuvres modernes,
qui refusent de leur livrer leur secret 7» (p. 1). La question est volontairement banale
et déniaisante. Valois I’aborde en philosophe, mais un philosophe qui, visiblement, aime
les beaux-arts et, ¢’est frappant tout au long du livre, qui sait regarder les ceuvres dont
il parle. Sommairement dit, son argumentation joue sur les caractéristiques qui diffé-
rencient I’art symbolique d’une part, Uart réaliste de "autre. L™art symbolique est celui
de toutes les civilisations ancestrales ; il entend exprimer ce que les choses sont «en
elles-mémes», indépendamment de la subjectivité de ceux qui les exécutent ou les
contemplent, dans une perspective intemporelle et collective, identique a celle des idées
platoniciennes. Apparu avec la Renaissance, I'art réaliste est en revanche attaché a
traduire le point de vue individuel de 'artiste et a faire mouche sur la subjectivité non
moins individualisée de ceux auxquels il s’adresse, le paradoxe €tant en I’occurrence
que cet art s’avere subjectif dans I’exacte mesure ol il prétend au contraire donner une
1image quasi photographique de la réalit€. Valois décrit ce contraste dans une premicre
partie, en examinant des ceuvres représentatives de ces deux formes d’art successivement
sous I’angle de la couleur, de la lumiere, de la perspective, de la conception de I’espace,
de I'image et du signe, de I’emploi du trait, de la figuration de la matiére, du mouvement,
de la forme et de 1’action, du temps, de 'expression et du caractére, enfin de la
composition. En une deuxiéme partie, il se référe en particulier a Mircea Eliade pour
mieux cerner la distinction du sacré et du profane et montrer que la Renaissance a
précisément ouvert la voie A une peinture qui, réaliste dans son projet, est devenue trop
profane pour faire encore droit & tout ce que I’art symbolique est susceptible de com-
muniquer, Dans sa troisiéme et derniére partie, il emprunte a Jung la notion d’inconscient
collectif pour explorer plus avant la notion de symbole et approfondir 1'une des remar-
ques les plus pointues qu’il avait avancées dés ses premiéres pages : les peintres qui,



78 BIBLIOGRAPHIE

au début du XX°¢ siécle, ont voulu rompre avec la conception figurative qui prévalait
depuis la Renaissance se sont beaucoup inspirés de I’art dit primitif, «mais la signifi-
cation profonde de ’abstraction caractéristique a I’art primitif, voire les déformations
qu’il imprime souvent aux figures, semble avoir échappé aux modernes» (p. 8). Il en
résulte une «esthétique de I’absurde» qui, a force d’éliminer systématiquement de son
vocabulaire les formes trés structurées de 1’art symbolique (par exemple la figure
humaine ou les animaux) pourrait finalement ne témoigner que d’un retour au Chaos
originel. Voila dix ans, une telle argumentation aurait passé pour dangereusement
passéiste. Elle s’inscrit maintenant dans un courant de révision profonde des options
théoriques qui ont dominé le siecle passé, en peinture comme dans d’autres formes d’art.
Cela ne suffit évidemment pas a la Iégitimer sous tous ses aspects. La confiance que Valois
accorde aux écrits d’Eliade ou de Jung manque en particulier d’un certain recul critique.
On regrettera aussi que ses vues sur la peinture chrétienne postérieure a la Renaissance
se situent dans une perspective implicitement catholique (malgré de fines remarques sur
Rembrandt) et ne tiennent aucun compte des incidences de la spiritualité protestante en
la matiere (il y a chez Rembrandt une mystique de la vie quotidienne qui, trés caracté-
ristique des options réformées, mériterait d’étre examinée sous cet angle spécifiquement
théologique). Ou encore que ses allusions au théatre, a la musique ou a la photographie
(il oublie I’existence de la photographie d’art) ne soient pas a la hauteur de ses propos
sur la peinture. Enfin qu’il ne s’interroge pas davantage sur la formation de symboles
propres aux mythes de I’age industricl (voir Fernand Léger, qui n’est jamais cité). Mais
il faut reconnaitre qu’il pose de bonnes questions, qu’il les pose bien, dans une langue
claire et (presque) sans défauts, et que sa démarche fermement conduite oblige a réfléchir.

BERNARD REYMOND

Max GRAF, L’atelier intérieur du musicien, traduit de I’allemand par Francois
Dachet et Marc Dorner, Paris, Buchet/Chastel Pierre Zech Editeur, 1999,
267 p. (Editions et Publications de I’Ecole Lacanienne).

Max Graf n’est certes pas un inconnu. Musicien averti (il ne fallut pas moins que
le jugement de Brahms lui-méme pour qu’il se résolve a abandonner le destin de
compositeur), musicologue et musicographe reconnu (ses nombreux travaux firent
autorité a Vienne et en Allemagne entre 1900 et la seconde guerre mondiale), il compte
en outre parmi les premiers adhérents de la psychanalyse. Pére du «petit Hans» auquel
Freud consacra une étude célebre, il participa en effet dés 1902 (soit d’emblée) et
Jusqu’en 1911 aux séances hebdomadaires de la fameuse «Société du mercredi» vouée
a la discussion et la diffusion des théses du médecin viennois. Publié en 1910, ce livre
rassemble ces deux pdles de la vie spirituelle de son auteur, puisqu’il présente la tentative
d’éclairer a la lumiére des propositions freudiennes les processus de la création musicale.
En dix-sept chapitres rédigés dans une langue aisée et limpide, peut-étre vieillie a 1’aune
de nos criteres et habitudes d’aujourd’hui, mais fort peu appareillée et vierge de langage
technicien (contrastant en cela avec la trés lacanienne présentation de Frangois Dachet),
L’A. trace en effet les différentes étapes du «long chemin» qui de I'antichambre des
motifs inconscients aboutit a I'ceuvre achevée via les dispositions productives de 1’ar-
tiste. Un trajet qui prend donc naissance dans «les sombres régions de la vie psychique
inconsciente» ou subsistent désirs et souvenirs de la petite enfance. Car ce sont les
«passions repoussées dans I’inconscient» qui s’avérent les forces pulsionnelles de la
création artistique, laquelle trouve en elles son origine et s’apparente ainsi dans un
premier temps & une production de symptdmes. En effet, ces passions «qui veulent
vivre» rencontrent et investissent des agrégats sonores auxquels, par leur énergie méme,
elles conferent une premiere forme, le début d’une structure ou d’une configuration. Par



BIBLIOGRAPHIE 79

quoi seulement ces €léments sonores, en eux-mémes insus de ’artiste, auront atteint
«une certaine énergie, une force vitale effective, un degré de saturation plus élevé»
indispensables a leur apparition dans sa conscience. Le processus de composition s’initie
donc de maniére inconsciente, et ¢’est a un matériau déja formé, méme si c’est de
mani€re €lémentaire encore, que le musicien a affaire lorsqu’il «sent I'inspiration venir».
Mais il s’en faut de beaucoup encore que ces premiers linéaments (début de mélodie,
suite d’accords — des motifs a proprement parler) constituent une ceuvre digne de ce
nom, et il n’y a pas de bonne conséquence de cette germination inconsciente a I’ opus
achevé. L’ A. y insiste fortement, en s’appuyant sur les lecons que constituent a cet égard
les séries d’esquisses conservées pour différents compositeurs (Beethoven tout parti-
culiérement) : tout, a partir de ce premier matériau, est affaire de métier et de ce qu’il
caractérise comme un va-et-vient entre cette maitrise technique et les dispositions
imaginatives de I’artiste. On est tres loin, chez I'A., de tout spontanéisme de la création
ou du crédit qu’accorderont ensuite aux processus d’expression automatique des cou-
rants qui comme lui pourtant se réclameront de la psychanalyse. La valeur de I’ceuvre
est pour lui fonction 2 la fois de la richesse de la vie psycho-affective de |'artiste et de
sa maitrise des moyens de mise en forme, et les grandes réussites, ce que ’on s’accorde
a considérer comme des chefs-d’ceuvres, ne le sont qu’au prix d’un fort travail critique
de la part du compositeur vis-a-vis de ce que lui suggere son imagination, qu’il doit
soumettre aux impérieuses exigences de la structure et du style. A 1’évidence, ce ne sont
pas les processus inconscients pour eux-mémes qui intéressent Max Graf, mais bien ce
a quoi ils donnent lieu, & partir de quoi il les envisage: ce sont les ceuvres qu’il a en vue,
c’est a une esthétique ou une poiétique musicale plutdt qu’a une seule étiologie de
Iinspiration que tend son livre. Un ouvrage séduisant, qui ravive de maniére passionnante
plus d’une question (le «grand style», par exemple, ou le débat entre maniere classique
et romantique), et qui propose de magistrales legons d’analyse et d’écriture musicales.

Francois FELIX

ADIN STEINSALTZ (éd.), Le Talmud, Baba Metsia 3, commenté par le Rabbin
Adin Steinsaltz, Paris, Bibliophane/Ramsay, 2000, 246 p.

Le vaste projet de traduction francaise des trait€s du Talmud de Babylone, i partir
de la célebre édition de référence du Rabbin Adin Steinsaltz, se poursuit avec grand
soin grice a une coédition entre Ramsay et Bibliophane. Le trait€ Baba Metsia (Porte
du Milieu), second traité de I’ordre Nezigin (Dommages) de laMichnah (loi orale), nous
met en relation directe avec ’ensemble des lois qui concernent I’acquisition et la
transmission de la propriété, de la propriété perdue et retrouvée, de I'usure ou de
I’intérét, et de la tutelle. 11 s’attache donc a toutes les transactions soumises aux lois
mosaiques et se trouve ainsi a I'intersection des législations pécuniaires et rituelles. Dans
un certain sens, Baba Metsia met en relief I’'un des aspects de I’ensemble de la Torah.
Les négociations entre marchands ne sont pas fondé€es sur le libre choix des parties ou
des conventions sociales arbitraires donnant satisfaction a la majorité. La Torah n’établit
pas de différence essentielle entre les devoirs envers Dieu et les obligations envers le
prochain, car les relations humaines sont intimement liées a notre rapport a Dieu. La
bienfaisance, en particulier, n’est pas un devoir a accomplir par bonté d’dme, mais fait
partie intégrante du Droit civil établi par la Torah. Dans ce troisieme tome de Baba
Metsia, les Sages discutent les différentes maniéres d’acquérir des pieces d’or, argent
ou cuivre, ou des produits agricoles, et I’interdiction de léser autrui. Un peu de familiarité
avec ces textes permet de découvrir la profondeur des enjeux dans les relations humai-
nes. En effet, Iétalon de toutes valeurs, ¢’est la présence complémentaire en toute bonté
ct vérité des étres dans leur plénitude (or). Cette perspective suscite la ferveur du ceeur

Histoire de
la théologie



80 BIBLIOGRAPHIE

(argent) qui elle-méme éveille le zeéle (cuivre). Mais le zele pourra étre multipli€ sans
que le ceeur soit saisi d’amour et I’intensité subjective pourra étre amplifiée sans que
celui auquel elle s’adresse soit connu et compris pour autant : «I’or acquiert 1’argent
mais ["argent n’acquiert pas I’or». lls établissent d’autre part les régles suivantes : quand
le taux de l€sion est €gal & un sixieme, la transaction est annulée a la demande de 1'une
des parties ; en deca, qui a été l1ésé est censé renoncer a toute réclamation. Cependant,
une erreur dans le compte ou la pesée de la marchandise entraine I’annulation de la
transaction. Quant a la lésion d’amour-propre par des paroles blessantes, elle est con-
sidérée comme plus grave qu’un préjudice matériel, parce qu’elle est irréparable et
qu’elle porte atteinte a la personne elle-mé&me. Qui commet cette faute n’est pas jus-
ticiable d’un tribunal ici-bas mais encourt le chatiment du Ciel. Il est formellement
interdit de vexer quiconque et tout particulicrement un étre sans défense ou un prosélyte.
Selon la Torah, I’interdit du prét a intérét s’ applique seulement si le taux d’usure a €t€
fixé a I’avance. Cependant les Sages ont défendu toute transaction ot I'une des parties
risque de payer un supplément en échange d’une somme d’argent ou d’une marchandise
recues quelque temps auparavant — notamment par suite d’une réévaluation des cours.
Les notes, commentaires et dessins du Rabbin Adin Steinsaltz qui accompagnent le texte
éclairent de maniere exceptionnelle les discussions des Sages qui demeurent souvent
difficiles d’acces par la subtilité des propos.

JEAN BOREL

PauL B. FENTON, ROLAND GOETSCHEL (éds), Expérience et Ecriture mystiques
dans les religions du Livre (Etudes sur le Judaisme Médiéval — XXII),
Leiden, Brill, 2000, 245 p.

Sont réunies dans ce volume les dix-sept communications qui ont été présentées
lors du Colloque organisé a la Sorbonne les 10 et 11 mai 1994 dans le cadre du Centre
d’Etudes Juives de I’Université Paris IV. Les deux premigres interventions offrent
quelques réflexions comparatistes générales sur la relation écrite de I’expérience mys-
tique dans les trois monothéismes abrahamiques (Michel Meslin) et les différents types
de mysticisme juif dans leur relation a la théologie et a la philosophie (Karl Groezinger).
Les deux orateurs y soulignent I"'importance de I’étape ol les mystiques, ne voulant pas
garder pour eux-mémes ce qu’ils ont ressenti dans leurs expériences, sont portés a
transcrire leurs expériences dans la langue et les concepts du milieu religieux et du
contexte historique auxquels ils appartiennent. Dans la premiére partie qui porte sur
I’ Antiquité, Jacqueline des Rochettes se penche sur la possibilité paradoxale de dire
I'indicible a travers la lecture d’Exode 33-34 et des Targimim correspondants, Rachel
Elior examine la nature de 1’expérience mystique dans la littérature des Heykhalot, et
Simon C. Mimouni nous introduit a un rituel mystérique des baptistes judéo-chrétiens
des premiers siécles de notre &re. Pour illustrer la richesse du Moyen Age en expériences
ct en écritures mystiques, Joseph Dan compare la littérature éthique juive et la littérature
chrétienne et musulmane d’instruction mystique, Rémi Brague nous fait entrer dans
certains aspects de la mystique cosmologique musulmane, en particulier I'imitation des
corps c€lestes dans le Hayy Ibn Yaqgzdn d’Ibn Tufayl, et Jean-Pierre Rothschild s’in-
terroge sur le statut d’une mystique philosophique dans la mystique juive médiévale
en Occident. Un exposé de Marie-Anne Vannier prend en considération la thématisation
de la mystique rhéno-flamande par Maitre Eckhart, et Carlos del Valle se concentre sur
la critique de la Kabbale dans les traités d’Isaac Ibn Polgar. C’est avec finesse que
Charles Mopsik réfléchit sur les rapports entre oralité et écriture dans le journal mystique
de Joseph Karo, inaugurant ainsi la partie du volume consacrée a la Renaissance. Elle
se poursuit par I’exposé de Christine Escarmant sur les relations entre écriture mystique



BIBLIOGRAPHIE 81

et mystique de I’écriture chez Guillaume Postel, ainsi que par celui de Paul B. Fenton,
qui analyse les influences soufies sur le développement de la Kabbale a Safed et, en
particulier, sur le cas de la visitation des tombes. Cette section se termine par les
contributions de Ronit Meroz sur la Kabbale lourianique et de Zvia Rubin sur les visions
mystiques de Moise Hayyim Luzzato. Dans la derniere partie, la parole revient a Roland
Goetschel, qui examine la tension entre spiritualité mystique et théorie mystique dans
le Yoser Dibrey’'Emet de R. Mesullam Feibus et, enfin, a Naftali Loewenthal, qui met
remarquablement en lumiere le role de la priere contemplative au XX siécle dans le
mouvement Habad. Un index des noms propres, des thémes et termes techniques
achévent cet ouvrage original.

JEaN BOREL

MARC LE MOINE, Traités, t. I, Introduction, texte critique, traduction, notes et
index par Georges-Matthieu de Durand (Sources Chrétiennes — 445), Paris,
Cerf, 1999, 418 p.

MARc LE MoINE, Traités t. 11, Introduction, texte critique, traduction, notes et
index par Georges-Matthieu de Durand (Sources Chrétiennes — 455), Paris,
Cerf, 2000, 380 p.

Cette édition critique en deux volumes des dix Traités attribués a Marc le Moine
est excellente, ainsi que la traduction qui ’accompagne. Elle est I’aboutissement pos-
thume d’une recherche entreprise depuis des années par le Pére G.-M. de Durand, qui
tenait a explorer a fond la tradition manuscrite abondante et complexe des ceuvres de
Marc, pour décider de I’authenticité de certaines attributions et avec [’espoir de cerner
un peu mieux la figure énigmatique de cet auteur. Par un examen minutieux des textes
et des hypothéses que I’on a pu soutenir, I’éditeur en arrive ainsi a la conclusion
intéressante que la vie monastique de Marc s’est probablement déroulée au sein d’une
communauté d’ascetes, installée dans une cité d’ Asie Mineure, entre la fin du IV® et
la premiere moitié du V¢ siecle. La composition de son trait€ Sur ['Incarnation, dernier
en date de ses écrits, ne peut guere, en effet, d’aprés son contenu doctrinal, étre de
beaucoup postérieure au concile d’Ephése (431). Chacun des dix trait€s est précédé
d’une introduction, qui en fait I’analyse et permet de cerner davantage les intentions
spirituelles et la personnalité de |’auteur. Les deux premiers, La Loi spirituelle et La
Justification par les ceuvres, adoptant la forme littéraire bien connue des Kephalaia ou
«chapitres», sont une invitation a maitriser I’ardeur des passions et a renoncer au mal
sous toutes ses formes. Quant aux ceuvres, elles n’ont pas pour but de nous procurer
une rétribution, mais seulement d’attester que la grace recue au baptéme demeure
vivante et active en chaque baptéme. Dans La Pénitence, Marc n’envisage pas tant les
mortifications et les manifestations parfois spectaculaires qu’elles ont pu prendre chez
certains ascétes, mais 'attitude intérieure juste que la pénitence exige : la conscience
de son imperfection et de ses fautes, non pour se lamenter, mais s’entrainer sans cesse,
par la priére et la purification des pensées, a une vie plus parfaite. Supposant connu
le rituel de Baptéme, Marc évoque dans Le Baptéme, comme dans le Dialogue de ['intellect
avec I'ame qui achéve le premier tome, la sanctification a laquelle doit normalement
donner accés ce sacrement par I’efficacité de la vie selon les commandements que le
baptisé doit mener. Le second volume s’ouvre sur la Discussion avec un avocat qui, dans
sa premiére partie, revét la forme d’un dialogue entre un juriste et un moine, peut-étre
Marc lui-méme, sur la 1égitimité du genre de vie et des meeurs monastiques. La seconde
partie se poursuit sous la forme de questions et de réponses entre le Vieillard et ses disciples
sur les exigences de la vie spirituelle. Suit la Lettre a Nicolas, qui se présente comme



82 BIBLIOGRAPHIE

un manuel assez complet de spiritualité monastique et de mise en garde contre les dangers
de I'idiorythmie. L’éditeur doute de I’authenticité de cet opuscule. Les deux derniers trait€s
abordent des problemes doctrinaux. Le premier touche le personnage mystérieux de
Melchisédech, sur lequel ont spéculé des générations de gnostiques qui I’ont identifi€ a
I’une ou I’autre des personnes de la Trinit€. Marc n’y voit qu’une «figure» du Christ dans
I’histoire du salut. Enfin, dans [’Incarnation, Marc s’interroge sur la nature de I’union
hypostatique du Christ, dont il parle en termes qui le rapprochent de I’école d’ Antioche.
Les erreurs du permier tome sont corrigées a la fin du second volume.

JEAN BOREL

TERTULLIEN, GREGOIRE, AUGUSTIN, MAXIME, CASSIODORE, PSEUDO-AUGUSTIN,
L’enfant a naitre (Les Péres dans la foi — 78), Paris, Migne, 2000, 211 p.

Cet ouvrage est une anthologie d’extraits de textes de Péres latins et grecs sur la
question du statut du feetus, c’est-a-dire, dans les termes de 1’époque, sur la question
du moment de I"animation : a la fécondation (animation immédiate) ou plus tard, lors
de la formation du feetus — 40¢ et 80° jour selon les aristotéliciens -, voire a la naissance
(animation tardive). Si les éditeurs de ce volume (M.-H. Congourdeau et Ph. Caspar)
veulent faire ceuvre d’historien, celle-ci n’est pas dépourvue de visée systématique. En
effet, le contexte de la discussion sur I’animation s’est modifi€ depuis I'époque et la
mani¢re dont les textes ont été choisis manifeste un angle d’approche trés contemporain.
En témoigne encore que, pour la préface de I’ouvrage, il a été fait appel a Didier Sicard,
Président du Comité Consultatif National d’Ethique. En deux mots, la question du
moment de |’animation renvoie aujourd’hui a des problemes de bioéthique, particulie-
rement a celui de ’avortement, €tant bien entendu que si le feetus a une 4me humaine,
c’est-a-dire rationnelle et non seulement sensitive ou végétative, il doit étre traité comme
doit I’étre tout &tre humain. Si le probleme de I’avortement est sans doute le mobile
de la publication de cet ouvrage, les textes eux-mémes nous renscignent d’abord sur
les discussions et le contexte de I'époque (le tout est tres bien résumé dans un «Guide
thématique» qui clot I’ouvrage, car les €diteurs ont eu un réel souci didactique pour
faire comprendre au lecteur le caractére parfois un peu «byzantin» de certaines con-
troverses, ce dont témoignent encore les notes de bas de page). Ce contexte a évolué,
puisque plusieurs siécles s’écoulent entre Tertullien et Maxime le Confesseur ; il reste
toutefois d’abord théologique et témoigne des luttes pour I’établissement de I"orthodoxie
catholique. Tertullien combat les gnostiques ct, a cet effet, attaque Platon dans ses
doctrines de la chute de I'ame et de la métempsychose (la réincarnation étant de nouveau
a la mode, on pourra méditer cet argument toujours pertinent que si cette doctrine €tait
vraie, le nombre des dmes devrait rester semblable, ce qu’infirme I"augmentation de la
population sur terre). Grégoire de Nysse défend I'unité du composé humain, et donc
la simultanéité de 1’dme et du corps (animation immédiate), I’ame rationnelle contenant
déja en puissance les facultés qu’elle ne développera que par la suite (Grégoire compare
le feetus a un grain de blé, épi en puissance, argument qu’on retrouve de nos jours, mais
interprété en sens contraire, chez ceux qui nient que le gland ait déja les propriétés du
chéne). Quant a Maxime le Confesseur, il développe contre les origénistes le theme de
la dignité du corps et, dans une veine aristotélicienne impeccable, argumente de I'1m-
possibilité logique de I’animation tardive, puisque les parties ne peuvent préexister au
tout, et donc I'une a I’autre. Quant a saint Augustin, ¢’est la question de 'origine de
I’ame (est-elle créée directement par Dieu ou transmise par les parents: créatianisme
ou traducianisme?) qui le préoccupe, car il tient avant tout a ce que la doctrine de la
transmission du péché originel soit fermement établie, ce que d’ailleurs le traducianisme
parait étre plus apte a assurer. Vieux débats donc, mais qui ne passionneront pas seulement



BIBLIOGRAPHIE 83

I’historien, on I’a indiqué. On n’est par conséquent pas vraiment étonné de voir les
éditeurs prendre parfois position au gré de leurs notes et commentaires en faveur de
I’animation immédiate, afin d’affirmer, certes de fagon discreéte, le caractére non justifié
de I'avortement.

BERNARD B AERTSCHI

Y. FroT (éd.), L’année en fétes. Les Péres commentent la liturgie de la Parole,
Préface de P. de Clerck, textes présentés par A.-G. Hamman, maitre
d’ceuvre Y. Frot (Bibliotheque — 3), Paris, Migne, 2000, 560 p.

Permettre au croyant du XX° siecle de vivre "année liturgique chrétienne en com-
pagnic des Peres de I'Eglise, tel est le but de cet ouvrage, qui reprend en partie le contenu
de deux autres recueils de textes €puis€s (Le Mystére de Noél et Le Mystére de Pdques,
Paris, Grasset, 1963 & 1965), et les compléte a I’aide de traductions reprises a des
volumes de la collection «Les Peres dans la Foi», et a I'aide de quelques textes
nouvellement traduits. — Contrairement a ce qu’affirme Iavertissement intitulé «pour
utiliser ce livre» (p. 13), les soixante-quinze sources réunies dans cet ouvrage ne sont
pas toutes antéricures a I’époque de Charlemagne, puisque deux ceuvres sont dues a des
auteurs du XII¢ siecle (Bernard de Clairvaux, Guerric d’Igny) et deux autres a des
théologiens du XIV*® siecle (Grégoire Palamas, Théolepte de Philadelphie). Il ne s’agit
pas non plus toujours de documents intégraux (cf. p. ex. textes 24, 27, 62, 64), ni
d’homélies (on trouve ainsi des citations du Contre les hérésies d’Irénée de Lyon).
— Les textes sont classés en trois sections, respectivement consacrées au temps de Noél,
au temps de Paques, et au reste de I’année liturgique. Ils présentent un panorama varié
et intéressant des offices festaux (on peut toutefois regretter I’absence de textes témoi-
gnant de la commémoration de la descente du Christ en enfer le Samedi saint). Des
introductions introduisent chacune des trois sections ; elles présentent I’ histoire des fétes
de fagon plus ou moins précise, ct dans I’ensemble un peu trop irénique (on aurait, par
exemple, attendu qu’il soit fait mention des controverses provoquées par la célébration
de la Pique chrétienne le 14 Nisan, p. 174). — L origine des traductions est donnée a
la fin de l'ouvrage (p. 550-556), mais le texte sur lequel clles reposent n’est pas
clairement indiqué : il n’est pas rare que deux éditions soient signalées, sans que ’'on
sache a partir de laquelle des deux la traduction a €t€ faite ; ici ou la, des renvois a
la Clauis Patrum Graecorum ou a la Clauis Patrum Latinorum sont donnés dans la
rubrique «édition», alors qu’il ne s’agit que d’instruments bibliographiques (inutilisa-
bles, au demeurant, pour le public cible de la collection «Bibliotheque»). On trouve,
en outre, des absences surprenantes. Ainsi I’édition et la traduction que P. Nautin a
données d’une homélic pascale pseudo-chrysostomienne dans le vingt-septiéme volume
de la collection «Sources Chrétiennes» n’est-elle pas signalée a propos du texte 43.

REMI GOUNELLE

CYPRIEN, AUGUSTIN, Partage avec le pauvre, Introduction, traduction, annota-
tions, guide thématique d’A.-G. Hamman (Les Peres dans la foi — 58), Paris,
Migne, 1998, 178 p.

Ce volume contient un certain nombre de textes majeurs sur le théme de la bien-
faisance et du bon usage des richesses par le chrétien : en premier lieu, le trait€ De la
bienfaisance et I'aumdne de Cyprien de Carthage (III° siécle), judicieusement accom-
pagné de la traduction de la section consacrée aux ceuvres bonnes et a la miséricorde



R4 BIBLIOGRAPHIE

dans I’inventaire thématique de versets bibliques composé par Cyprien (A Quirinius,
II.1, traduit p. 57-63), ce qui permet d’éclairer le subtil montage biblique qui est a
I’arriere-plan du traité De la bienfaisance et I’'aumoéne. Suivent plusieurs textes d’un
autre évéque africain, Augustin d’Hippone, dont sont traduits I’introduction du Com-
mentaire sur le Ps 101, etr les Sermons 14, 39, 41, 60, 86, 123, 239, Morin 6. Plusieurs
de ces textes avaient déjé ét€ traduits par A. Hamman dans Riches et pauvres dans
I’Eglise ancienne, paru dans dans la collection «Ichtus», I’ancétre de la collection «Les
Peres dans la foi» ; cet ouvrage n’est curieusement pas mentionné dans le présent
volume. En annexe (p. 147-151) est donné le Sermon 198 de Césaire d’Arles (V* siecle),
dont le lecteur ne saura quasiment rien, puisqu’il n’est pris en compte ni dans I’intro-
duction, ni dans le guide thématique. — Les références bibliographiques sont imprécises
(on ne sait en particulier pas toujours a partir de quelle édition les traductrions ont été
faites), et des phrases nominales sont souvent laissées en suspens (cf. par exemple, p.
14, 1. 2-3, p. 94, n. 2), comme si A. Hamman n’avait pas pris le temps de finir de rédiger
son ouvrage. Des notes ici ou la trop sibyllines, une traduction parfois peu claire (par
exemple le début du § 22, p. 47) et des contradictions internes (cf. par exemple p. 56,
§ 2 et n. 8, p. 5) déparent malheureusement ce volume.

REMI GOUNELLE

CENTRE D’ ANALYSE ET DE DOCUMENTATION PATRISTIQUES, Biblia Patristica. Index
des citations et allusions bibliques dans la littérature patristique, t. V11 :
Didyme d’Alexandrie, Paris, Editions du C.N.R.S., 2000, 230 p.

L’ceuvre de Didyme d’Alexandrie (aussi connu sous le nom de Didyme I’ Aveugle)
est d’une importance certaine pour les historiens du christianisme antique : disciple
d’Origeéne, Didyme compta parmi ses €éléves de hautes figures comme Grégoire de
Nazianze, JérOme (qui a traduit son traité sur le Saint Esprit) et Rufin d”Aquilée. Ses
€crits sont mal conservés, et, en conséquence, insuffisamment exploités. Le répertoire
des citations et allusions bibliques élaboré par I’équipe du Centre d’Analyse et de
Documentation Patristique (désormais incorporée dans I’unité de recherche «Antiquité
romaine et chrétienne» de I"Université Marc Bloch de Strasbourg) est donc le bienvenu.
Il s’ouvre sur une importante «notice sur les fragments caténiques» (p. 25-43), ou
I’origine de nombreux fragments transmis sous le nom de Didyme est éclaircie, ce qui
fera sans aucun doute faire une avancée décisive a la recherche (p. 35, la seconde série
de références bibliographiques aux éditions de la chaine sur Job est identique a la
premiére, et manifestement fautive). Deux ceuvres ne sont pas prises en compte dans
le présent répertoire : un fragment sur Daniel, qui revient a Théodoret de Cyr, et le traité
Sur les dogmes et contre Arius, qui a déja été dépouillé dans le volume 5 de Biblia
Patristica, en tant qu’ceuvre possible de Basile de Césarée.

REMI GOUNELLE

OLivier MILLET (éd.), Calvin et ses contemporains (Cahiers d’Humanisme et
Renaissance — 53), Geneve, Droz, 1998, 314 p.

Cet ouvrage, issu d’un colloque tenu a Paris en 1995, rassemble différentes con-
tributions qui, sans pour autant s’opposer au reste des études calviniennes récentes,
s’appuient sur un cadre historiographique davantage élargi aux rencontres, collabora-
tions et ruptures vécues par le Réformateur. Aborder ainsi Calvin par le biais de ses
contemporains permet d’obtenir un portrait toujours plus complet, plus vivant aussi,



BIBLIOGRAPHIE 85

malgré la rareté des mentions personnelles dans ses écrits. Comme le signale 1’éditeur
de I’ouvrage, Olivier Millet, dans son introduction : «C’est essentiellement 2 travers les
réseaux de relations que I’on rencontrera dans ce volume la figure et le role de Calvin»
(p. 3), ce qui inclut a la fois les destinataires de la correspondance, des dédicaces, mais
aussi les adversaires ou les confidents. Ainsi, et pour ne citer que quelques exemples
de ce riche ensemble, au-dela des divergences ecclésiologiques qui la caractérisent, la
fin de la correspondance entre Calvin et Louis du Tillet marque avant tout la fin d’une
amitié (Olivia Carpi-Mailly) ; ce qui n’empéche pas toute une communauté composée
d’intimes et de parents de continuer a soutenir Calvin avec fidélité, & Genéve et au-
dela (Jeanine Olson). Ainsi se dessine tour a tour un Calvin figé — pour ne pas dire
intolérant, ce qui apparaitrait ici par trop anachronique (Mario Turchetti), mal informé
des développements de I’anglicanisme, et donc vulnérable, mais aussi enclin & suspendre
son jugement (Francis Higmann), plus spontané que I'image donnée par les clichés
habituels, comme |’atteste une prédication redécouverte a la fin du XX siécle & Londres
(Max Engammare). Ainsi le conseiller politique et théologique, I’homme de son siécle
faisant appel aux princes dans ses dédicaces (Jean-Frangois Gilmont), se double-t-il d’un
pasteur attentionné, comme le montre parfaitement sa correspondance (Daniel Ména-
ger). Ainsi le cadre des nombreuses polémiques suscitées par la Réforme apparait-il de
fagon plus concréte, comme ['attestent les propos des «Sorbonnistes» (Yves Tatarenko),
ceux du controversiste Villegagnon (Irena Backus) ou les réves de reconquéte du
dominicain Pierre Doré (Marie-Madeleine Fragonard). Bernard Roussel le montre bien,
le Calvin personnel s’efface progressivement, mais ce n’est que pour mieux conseiller,
théologiquement et ecclésiologiquement. C’est donc avec plaisir qu’on lira ces contri-
butions savantes et vives pour dévoiler un Calvin sinon nouveau, du moins trés incarné.
On notera en fin de volume une liste des ceuvres du Réformateur publiées en frangais,
agrémentée d’un apparat bibliographique des plus utiles.

ISABELLE GRAESSLE

REINHARD BoDENMANN, Wolfgang Musculus (1497-1963). Destin d’un autodi-
dacte lorrain au siécle des Réformes, Etude basée sur la biographie établie
par son fils, la correspondance personnelle et de nombreux autres docu-
ments d’époque (Travaux d’Humanisme et Renaissance — CCCXLII),
Geneve, Droz, 2000, 724 p.

Dire d’un ouvrage qu’il est définitif pourrait paraitre téméraire, affirmer de ce fort
volume qu’il est exhaustif ne revient qu’a lui rendre justice & moitié. Tout a la fois édition
critique de texte et de lettres, étude biographique et enquéte policiére, la somme que
Reinhard Bodenmann consacre a ce pasteur et théologien lorrain du XVI° si¢cle devenu
bernois d’adoption est un monument d’érudition et un plaisir de la lecture. Ce mélange
fort heureux de qualités qui sont généralement contradictoires nous semble di avant
tout a la méthode suivie par I’ A. dans I’élaboration de son ouvrage, qui est subdivisé
«en six grandes parties dont tous les chapitres peuvent étre lus indépendamment les uns
des autres». (p.13). Ce choix trés judicieux permet au lecteur de n’€tre accablé€ ni par
la surabondance de la mati¢re étudiée ni par ses subtilités théologiques, tout en donnant
une impression de légéreté a un sujet qui a priori est trés loin de I'€tre. La premicre
partie de cet ouvrage introduit le lecteur & [’histoire du livre et a la méthode de travail
de I’A. La deuxieéme est une édition critique du texte latin (avec traduction frangaise
en regard) de la Vita Wolfgangi Musculi, rédigée par son fils Abraham peu apres le déces
de son pere. La troisieme partie est composée de plusieurs chapitres plus ou moins courts
qu’on peut aussi aborder en ordre dispersé, selon les intéréts particuliers de chaque
lecteur, ce qui facilite leur assimilation et la rend trés agréable. En utilisant habilement



Théologie
contemporaine

86 BIBLIOGRAPHIE

les documents d’archives et la trés abondante correspondance de Musculus, 1’ A. brosse
un portrait du personnage, de sa famille et de ses contemporains. Il donne ainsi bien
plus qu’un simple apercu de la problématique théologique et confessionnelle de cette
époque tourmentée, il proceéde a une véritable reconstitution de I’histoire des mentalités
du siecle des Réformes. Dans la quatriecme partie de I’ouvrage I’ A. sort de sa réserve
et il nous livre — non sans humour — sa perception personnelle de Wolfgang Musculus,
homme, époux, pere, pasteur et théologien. Il en résulte un portrait psychologique tres
nuancé, qui rend encore plus attachant I’homme qui se cache derriére le personnage officiel
du réformateur. Les cinquieéme et sixiéme parties, consacrées a la bibliographie et a I’index,
ne sont pas pour autant les moins importantes de I’ouvrage. La bibliographie générale (p.
615-656) est suivie d’un index chronologique des études consacrées a Musculus de 1566
a nos jours ; I'index (p. 657-718) comprend a son tour un index des noms de personnes et
de lieux, un index des publications de Musculus et un index des lettres citées, qui sont classées
chronologiquement, mais aussi par expéditeur et par destinataire. Cet important appareil
critique augmente encore la valeur déja grande de ce livre, le rendant une ceuvre de référence
pour les réformes du XVI€ siécle dans leur ensemble et non seulement pour Wolfgang
Musculus. Disons pour terminer quelques mots sur la présentation du volume, dont la sobre
beauté de la reliure ainsi que la qualité du papier et des reproductions photographiques de
gravures et de manuscrits font honneur a 1’éditeur, ¢’est aujourd’hui chose assez rare pour
qu’il vaille la peine de la souligner.

FaBrizio FRIGERIO

WOLFHART PANNENBERG, Problemgeschichte der neueren evangelischen Theo-
logie in Deutschland. Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich (UTB
fiir Wissenschaft), Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1997, 366 p.

L’originalité de 1’approche tentée dans cet ouvrage consiste dans la notion méme
de Problemgeschichte. 11 s’agit en effet d’une histoire des problématiques, et non,
comme trop souvent, d’une histoire de la théologie suivant la simple évolution chro-
nologique et contextuelle. Pannenberg a une vision tres profilée de cette Problem-
geschichte et vise a en donner une reconstruction aussi cohérente que possible. Cela
explique la force, I’équilibre mais aussi certaines limites de I’entreprise. L introduction
situe clairement I’histoire de la théologie et la théologie systématique elle-méme sur
I’arriere-fond de la modernité (Neuzeit). La perspective doit cependant davantage ici
au contexte historique et social qu’a une théorie générale de la modernité, qui devrait
&tre plus systématique. Le chapitre 1 est consacré a la maniére dont Schleiermacher a
tenté de fonder la théologie, de maniére nouvelle, a partir d’une théorie de la subjectivité.
Le chapitre 2 montre comment cette fondation a €té radicalisée, dans le piétisme et les
théologies du réveil, de telle sorte qu’elle a conduit & un retournement en faveur du
principe d’autorité. Dans le chapitre 3, il est question des relations contradictoires entre
la théologie du Royaume, chez Ritschl, et la fondation subjectiviste de la théologie sur
I’éthique, chez Herrmann. La voie est ainsi tracée, dans la reconstruction proposée par
Pannenberg, a ce qui va se passer dans la théologie dialectique et dans son implosion :
on sait que, pour lui, ni Barth ni Bultmann n’ont échappé au subjectivisme de Herrmann,
sans pour autant atteindre la profondeur de sa théologie de I’expérience et de la certitude.
Le chapitre 4 porte précisément sur les différents courants de la théologie dialectique :
le théocentrisme de Barth (fortement préparé par Erich Schaeder), la dissolution
existentiale de la théologie dialectique chez Bultmann et le personnalisme théologique
de Brunner et de Gogarten. Le chapitre 5 revient pour ainsi dire en arriére, en exposant
les apories de la théologie spéculative (Barth, Hegel, les hégéliens de droite puis ceux
de gauche), afin de montrer, de maniére positive, comment la corrélation de I’ histoire



BIBLIOGRAPHIE 87

et de la religion (Baur, Pfleiderer, Troeltsch, Tillich) annonce et rend possible une
nouvelle maniére de faire de la théologie. Pannenberg y montre notamment comment
Tillich, modifiant de fagon platonisante les théses de Martin Kéihler dans le sens d’une
interprétation de I'inconditionné comme réalité transhistorique, est resté en dega non
seulement de Kéhler mais aussi de Troeltsch (p. 341). La «révolution anti-historique»
(F. W. Gral), en aplatissant la dimension eschatologique du christianisme, s’est ainsi
avérée incapable de penser la relation dialectique de I’histoire et de la religion. — Ces
lecons de Pannenberg sont une mine de renseignements ; elles sont intéressantes aussi
par la maniere dont elles manifestent comment une telle reconstruction de la théologie
moderne en Allemagne sous-tend le propos systématique développé par Pannenberg
dans son ceuvre théologique personnelle. Car, on 'avait deviné, la reconstruction des
problématiques est loin d’€tre neutre et désintéressée. Elle est, & sa maniere, généalo-
gique et critique. Avec sa part €évidente de subjectivité et de modernité, si lucide et
controlée par ailleurs.

Denis MULLER

Francois EUVE, Penser la création comme jeu, Préface par Guy Petitdemange,
(Cogitatio Fidei — 219), Paris, Cerf, 2000, 408 p.

Diverses doctrines de la création ont vu le jour dans la seconde moiti€ du XX°¢s.,
en réponse a la crise des représentations du monde et de Dieu. «La quéte des origines
caractérise notre situation actuelle et lance un défi a la théologie.» (p. 9} F. Euvé,
physicien et docteur en théologie, professeur au Centre catholique Sévres de Paris,
propose de relever ce défi en recourant & la métaphore du jeu pour penser théologi-
quement la relation du monde a Dieu. La démarche se présente en trois volets. Le
premier met en paralléle le changement de paradigme en physique et la modification
des positions dogmatiques du magisteére romain entre Vatican I et Vatican I, en matiere
de création et de réception des théories scientifiques. Euvé rappelle les quatre types
traditionnels de relation entre science et théologie — conflit, indépendance, dialogue,
synthése —, pour en dégager les présuppos€s épistémologiques et théologiques. Il décele,
au cours du XX¢ s., un déplacement du conflit vers la quéte de convergence, tant chez
les scientifiques (F. Capra, 1. Prigogine) que chez les théologiens (K. Rahner,
W. Pannenberg, J. Moltmann). Parce que «la notion théologique de création met en jeu
avant tout une relation entre personnes, le Créateur et ses créatures vivantes», I’A.
préconise le dialogue critique entre scientifiques et théologiens plutdt que la compa-
raison de théories ou de représentations. Ce dialogue passe par I’explicitation de la
démarche scientifique (et non seulement par la prise en compte de ses résultats) et par
celle de la démarche théologique (et non seulement par I’examen des assertions dog-
matiques) : il en va de deux activités distinctes, de deux jeux de langage irréductibles,
de deux rapports différents a la réalité extralinguistique. Le deuxiéme volet porte sur
la notion de jeu en théologie. Chez quelques théologiens du XX¢ s, le jeu apparait tour
4 tour comme 1) une manifestation de la liberté créatrice de Dieu et de la gratuité ou
non-nécessité de la création (K. Rahner), 2) une restauration de la joie de I’esthétique
contre «la prétention totalitaire de 1’éthique» et comme une anticipation de la nouvelle
création (J. Moltmann), 3) une expression du plaisir et de I'émerveillement face a la
création (J. Arnould), 4) la réhabilitation de la féte, de I'imaginaire, de ['utopie (J. Cox).
Aprés une bréve incursion dans la pensée grecque (Héraclite, Platon, Aristote), I’étude
se poursuit par |’interprétation du réle de la Sagesse dans I’ Ancien Testament, en lien
avec le theme de la création. Dans le poéme de Pr 8,22-31, la Sagesse manifeste sa joie
exubérante devant le Créateur qui assigne des limites au chaos originel. «La fonction
de la Sagesse est d’assurer au sein du monde créé cette mobilité€ qui respecte les régles



88 BIBLIOGRAPHIE

fixées au commencement, sans toutefois se laisser asservir par elles. A ce libre mou-
vement, correspond bien la notion de jeu.» (p. 167) Dans le Livre de la Sagesse influencé
par la culture hellénistique, la Sagesse sert de médiation a I’action de Dieu et donne
acces a une connaissance du monde qui a une fonction salutaire. Ce livre comporte une
relecture de I’Exode qui met les éléments naturels — feu, eau, air, terre — en rapport avec
la plasticité du cosmos et avec le salut des justes. Dans le Nouveau Testament, Jésus
Christ — Logos ou sagesse personnifiée — est associé a la création, et la résurrection
inaugure la nouvelle création (évangile de Jean et école paulinienne). Sous 1’aspect du
jeu, Euvé préfére toutefois mettre 1’accent sur 1'usage métaphorique du langage narratif.
La parabole, notamment, transforme le regard sur le monde en invitant I’auditeur a jouer
le jeu du Royaume de Dieu qui met hors jeu le légalisme et I’idolétrie. L’ investigation
continue par le relevé de quelques traces du jeu chez les Peres grecs et latins, puis chez
les mystiques occidentaux (Maitre Eckhart, Alphonse Rodriguez). Suite a cette relecture
éclectique de I’Ecriture et de la tradition, Euvé déploie son dernier volet sous la forme
d’un triptyque : penser le jeu, penser la science comme jeu, penser la création comme
jeu. La notion protéiforme de jeu est ici appréhendée par le repérage de ses caracté-
ristiques : la liberté et la régle : la liberté créée par la régle ; I'imprévisibilité de son
résultat et la dialectique entre hasard et stratégie ; la gratuité, la non-productivité en lien
avec I'esthétique et le plaisir; la rupture avec les activités ordinaires, s€rieuses; |’aspect
fictif, fascinant voire hallucinant. Le premier tableau du triptyque se termine par la
référence a la métaphore filée par E. Fink du jeu comme symbole du monde, un monde
livré au cycle perpétuel de la vie et de la mort, sans finalité ni extériorité. Ensuite, penser
la science comme jeu atteste la mise en congé du positivisme scientiste. La révision
de I’opposition entre "attitude ludique et la volonté de maitrise technicienne du monde
s’est imposée suite aux nouvelles découvertes scientifiques et aux multiples réflexions
qu’elles ont suscitées (cf. les débats sur le déterminisme entre Einstein et Bohr, entre
Thom et Prigogine, ou les propos de Monod, Jacob, Eigen et autres sur le hasard et
la nécessité). Le premier obstacle auquel le théologien se trouve confronté quand il se
risque & penser la création comme jeu est celui du hasard. Dieu n’est-il pas omniscient ?
Dieu joue-t-il aux dés ? De telles questions incitent & porter sur les textes fondateurs
un regard neuf et a les réinterpréter. Une deuxiéme difficulté est I’'immanence du jeu
(espace clos avec ses régles propres) qui met en question |’extériorité et la transcendance
de Dieu, avec le risque de dérive panthéiste. Par le biais de I’incarnation, Dieu peut
étre confessé comme un Dieu qui s’implique dans le jeu qu’il a inventé, qui y joue avec
ses partenaires humains. Une troisieme difficulté tient au caractere ludique et hédoniste
associ€ au jeu. Quel est son rapport au monde réel et, notamment, au drame de la croix
ou a la souffrance des créatures en général ? «Le jeu exprime le retournement radical
qu’opere la venue du Christ dans le monde, et surtout sa mort en croix. La profondeur
insondable de ce mystére ne peut étre exprimée que par le retournement («dépassement
suressentiel») des valeurs mondaines, sagesse, intelligence, puissance. Il y a jeu non
pas au sens superficiel du plaisir ludique, mais au sens d’un renoncement a tout calcul,
a tout regard analytique, a toute visée surplombante, a toute tentative de s’ approprier
le mystére.» (p. 346) Ce n’est pas seulement la conjoncture intellectuelle qui a incité
Euvé a parler de jeu et a souligner I’'importance du langage métaphorique pour la
théologie. Il importe aujourd’hui encore, ou a nouveau, de sortir la théologie de la
création des ornieres de la métaphysique et a rester critique face a la soi-disant com-
patibilit€ interreligieuse. Tenir un discours sur la création ne peut plus faire I’impasse
sur les criteres de la rationalité ni sur ceux de la pertinence du langage théologique: il
ne suffit pas d’invoquer la magie de la métaphore pour rendre limpide la communication
du message évangélique. Parmi les nombreux ouvrages publiés récemment sur les rapports
entre science/raison et foi/théologie, celui-ci se distingue par sa clarté, par la diversité des
perspectives qu’il offre sur le jeu et par sa relecture de I'Ecriture et de la tradition
chrétienne. Lorsqu’un A. a le tact d’éviter le jargon scientifique et le patois de Canaan,



BIBLIOGRAPHIE 89

qu’il prend soin d’expliciter sa démarche et qu’il offre au fur et 4 mesure des résumés
de ses conclusions, il convient de saluer sans réserve son sens de la communication.

CLAIRETTE K ARAKASH

FraNcgois NAULT, Derrida et la théologie. Dire Dieu aprés la déconstruction,
(Cogitatio Fide1 — 216), Montréal-Paris, Mediaspaul-Cerf, 2000, 280 p.

S’il est un aspect que 1’on peut et doit saluer dans ’entreprise de Nault, c’est le
suivant : ce livre, remarquablement documenté, suit une marche parfaitement réglée. La
perspective de départ est double: d’une part, souligner en quoi I'écriture de la
déconstruction produit un renversement et un déplacement de I’économie théologique,
que ce soit par la distance prise a I’égard de 1’ontologie en tant que systeme, par
I'investissement de 1’écriture comme jeu, ou encore par la mise en question de ’instance
gouvernant la transcendantalité. L’ A. manifeste a la fois un souci scrupuleux du texte
de Derrida et une extréme attention a la portée de ses concepts privilégi€s. D autre part
(et cela fait I’objet de la seconde partie de I’ouvrage), il s’agit de tenter une autre percée.
La déconstruction de I’économie (notamment théologique) n’est pas sans reste. Il s’agit
des lors, pour I'A., de vérifier si ce reste est susceptible d’un «investissement théolo-
gique». Etonnamment, I’ A. présente a plusicurs reprises ce projet, soulignant volontiers
le terme «investissement», sans que 1’on puisse savoir s’il s’agit d’un projet ironique
ou du désir nostalgique d’un retour 4 I’économie préalablement déconstruite, — Tou-
tefois, la seconde partie de I’ouvrage ne correspond nullement a la traversée annoncée.
Une analyse du sublime (largement redevable a Kant), une approche du don (ot Hei-
degger est convoqué), enfin de la promesse (décrite comme religiosité sans religion),
aboutissent a 1’étude d’un certain rapport, fréquemment évoqué par Derrida, entre la
déconstruction et la méthode propre aux théologies négatives. A ce stade, le
programmatique «dire Dieu apres la déconstruction» se résorbe dans le double constat
de la nécessité du dire et de sa profonde impossibilité. Se pose alors la question du
théologique a méme le texte de Derrida, somme toute assez peu parcouru par Nault.
Entendons-nous : I’A. a bien pergu les limites de certaines lectures théologiques de
Derrida. A juste titre, il conteste la rapidité avec laquelle Taylor a reconduit la
déconstruction aux théologies de la mort de Dieu (ce que Derrida lui-méme a récusé,
n’ayant jamais ét€ un prédicateur de la mort de Dieu, d’un dieu mort ou de la pure
mortalité du signifiant-maitre, méme s'il est I’'un des auteurs exprimant de maniére aigué
la conscience de ’absence de centre). Mais on aurait aimé€ en lire davantage sur les
théologies déconstructives, dont I’ A. signale en passant I’existence, presque a la fin de
son livre (p. 260), les disqualifiant aussitdt en tant que «s’appuyant sur une lecture assez
superficielle ou encore partielle du texte derridien» (ibid.). — Que 1’on sente chez I’ A.
une connaissance profonde du texte derridien ne fait que renforcer le sentiment d’ina-
chévement ou de promesse non tenue. Son repérage scrupuleux des concepts a forte
charge théologique (le don, la promesse, le venir ou la priére sans religion) n’aboutit
a aucune mise en perspective, qu’on entende par la un horizon d’interprétation ou une
simple approche dont il faudrait bien reconnaitre qu’elle n’est pas indemne de toute
dimension ontologique (le parti-pris d’une optique minimaliste ne conduira pas a nier
qu’il existe un «monde derridien» que 1'écriture évoque, explore, décrit et ronge avec
la méme minutie). L’ A. lui-méme constate d’ailieurs I’échec de son projet (p. 263). La
déconstruction de I’instance théologique (qui n’est en aucun cas, I’A. y insiste avec
raison, une déconstruction «de Dieu») n’ouvre pas la possibilité d’un réinvestissement
par le théologique du reste de la déconstruction. Mais c’est ici qu’il faudrait, davantage
que ne I’a fait I’ A., questionner ce qu’on appelle «théelogie». Qu’en est-il du dire, et
du dire Dieu, dans la perspective de dire Dieu ? Quelle est la différence, contextuelle,



90 BIBLIOGRAPHIE

conceptuelle, entre un avant et un aprés de la déconstruction ? Et en quoi sommes-nous
héritiers, redevables, etc., de cet apres 7 C’est précisément ce que I’A. ne dit pas, ne
se résout pas a dire, réinscrivant plutot le texte de Derrida a la lumiére d’une hypo-
thétique parenté avec Beckett. Ce que ce livre toutefois montre mieux que d’autres, ¢’est
I’impossibilité ot nous sommes de mesurer la relation entre une ceuvre fortement
contextualisée et «la» théologie, prise comme un ensemble, c’est-a-dire comme un
redoublement de la métaphysique. Le faire permet de transposer a la théologie ce que
I’on aura dit, par ailleurs, de la métaphysique. Mais cela n’éclaire nullement la possibilité
d’une suite. Y parvenir impliquerait déja de définir le lieu (ou la multiplicité de lieux,
ou I’improbable dissémination) ou situer, désormais, le théologique, aprés tout.

PiERRE-Y VES R UFF

ALBERT GAILLARD, Dieu a hauteur d’homme. Une relecture critique du chris-
tianisme, Paris/Montréal, L’Harmattan, 1998, 192 p.

Le pasteur et théologien Albert Gaillard, plaide pour «I’élaboration d’une foi plus
adulte» (p. 13) a la lumiére de ce que la science et I’histoire nous ont appris sur I’ origine
de I"univers, de la vie et de I’homme. Cet effort est a souligner. L’ A. souhaite ainsi
libérer le christianisme du «carcan dogmatique» (p. 13) dans lequel il se serait enfermé,
pour retrouver le souffle d’une «exigence permanente de remise en question» la ou le
«libre examen a fait place a une tradition» (p. 183). Il précise cependant que son ouvrage
«n’est pas destiné aux spécialistes» mais & un «public peu averti, en quéte d’informa-
tion» (p. 13). L’ objectif semble atteint et nous saluons I'entreprise de vulgarisation,
toujours difficile. Elle n’évite pas la simplification. Nous ne saurions donc en faire grief
a I’A. La premiére partie traite de 1’origine de I'univers, de la vie et de I'homme.
A. Gaillard fait le point sur les connaissances actuelles en astrophysique, biologie et
paléontologie. Dans un langage clair et argumenté, il nous livre les hypothéses couram-
ment admises aujourd’hui dans ces domaines. La deuxiéme partie examine d’une
maniere critique le donné biblique a la lumiere des découvertes historiques et archéo-
logiques. L’A. aborde, en particulier, la question des manuscrits et des sources évan-
géliques. Il y traite aussi de théologie en présentant le mythe de la création dans la
Genese ou les différents visages de Jésus dans le Nouveau Testament : le rabbi, le
Messie, le Fils de ’'Homme, le «logos», le Fils de Dieu ou le serviteur-Seigneur. Ala
lumicre de ce survol, certes rapide, mais souvent juste, du donné scientifique et biblique,
la troisieme partie suggere des pistes de relecture des grands domaines de la dogma-
tique : la révélation et I'inspiration, la christologie, les sacrements, la priére et un
chapitre consacré a la mort et a la résurrection. — Cet ensemble constitue, a notre avis,
une bonne introduction a la théologie libérale classique. Le «lecteur peu averti» sera
peut-&étre dérouté, bien qu’un large public chrétien soit aujourd’hui habitué a ce type
d’interprétations. Cette entreprise d’explication et de déconstruction du credo tradition-
nel ne nous semble pas réellement déboucher sur de nouveaux «jalons pour un chris-
tianisme moderne». L.a démonstration ne convainc pas vraiment, peut-étre, a cause de
jugements trop rapides ou catégoriques, par exemple : le baptéme est «conféré, par une
procuration de complaisance, a des bébés ou des enfants incapables d’une décision
consciente» (p. 148) ; le «Notre Pére» est devenu une «relique immobile, pieusement
conservée dans sa chasse depuis deux millénaires...» (p. 153); la résurrection, telle
qu’elle est comprise de maniere traditionnelle, fait partie des «mythes prétendument
consolateurs» (p. 174). Mais, apres tout, la vigueur du propos, proche du «pamphlet»
(p. 14), correspond a la volonté de I’A. Contre un christianisme classique qui $’appuie
sur une révélation surnaturelle et transcendante, A. Gaillard propose I’alternative d’une
spiritualité consciente de sa« projection des valeurs dans un absolu». Mais ce recentre-



BIBLIOGRAPHIE 91

ment du donné€ religieux sur «I”humain» ne fait-il pas I’économie d’une réflexion sur
le salut et la griice, sur ce qui n’est plus seulement «projeté» mais «regu» ? Il majore
I"importance d’un comportement €thique et, sans le vouloir, induit un certain retour au
salut par les ceuvres. Les récentes démarches exégétiques, les nouvelles approches des
notions de mythe, de symbole ou de rite auraient probablement pu nuancer le propos
et enrichir I’attention a I’humain pour laquelle plaide I’A. Méme si la nouveauté du
discours est discutable, ce livre permet donc d’amorcer la réflexion sur une base
argumentée, a partir des controverses qui animent la science théologique.

CHRISTIAN BADET

MicHAEL J. MURRAY (€d.), Reason for the Hope Within, Grand Rapids-Cam-
bridge, U.K., W. B. Eerdmans, 1999, p. 429

Cet ouvrage collectif est congu et présenté comme un manuel accessible a tout public
non initi€ au langage philosophique et théologique. A travers des themes aussi variés
que : «Dieu, le mal et la souffrance», «Foi et raison», «L’autorité des Ecritures», «La
divine providence et la liberté humaine», «Le ciel et I'enfer», «La résurrection du corps
et la vie éternelle», «La religion et la science», «Le pluralisme religieux», etc., les
auteurs, philosophes chrétiens, ont cherché & construire un systeme d’arguments pour
une apologie de la foi chrétienne qui puisse résister aux théories scientifiques modernes
qui s’¢laborent sans référence a Dieu comme aux théories sceptiques, relativistes et
antiréalistes. Reason for the Hope Within, a travers une défense active de la foi chré-
tienne, cherche a la fois une raison pour conserver I’espérance intérieure et, une maniére
de servir Dicu a travers 1’éducation de ses enfants comme de la communauté chrétienne
en général. Ce service a d'une part pour vocation d’apporter une aide concrete aux
croyants a travers la découverte de la profondeur et de la richesse de la foi chrétienne
apparemment paradoxale et, d’autre part, de mettre & leur disposition des outils fonc-
tionnels pour le partage de la foi. Ces outils, qui fondent la méthode apologétique de
ce livre, répondent a deux objectifs. Le premier, qui s’intégre a un projet «d’apologie
positive», consiste a apprendre & mettre le doigt sur la position inconfortable de ’ex-
périence inévitable du mal-étre des non-croyants par une mise en perspective de leur
propre faisceau de croyance qui inclut la négation du christianisme. Le second objectif,
qui répond 2 un projet «d apologie négative», consiste a fournir aux non-croyants des
explications sur la maniére dont la foi chrétienne, aussi déconcertante et paradoxale
qu’elle soit, peut &tre comprise et étre défendue raisonnablement.

Yves KLOPFENSTEIN

JEAN-Luc BLAQUART, Dieu bouleversé, Paris, Cerf, 1999, 229 p.

Cet ouvrage se propose de relever un défi ambitieux : celui de mettre en €vidence
le caractére a la fois pluriel et contingent de nos représentations du divin. Ambitieux,
mais pas vraiment original, bien qu’il concerne une problématique essentielle a la
théologie comme a la philosophie. On sait en effet, et cela est particulicrement évident
depuis deux siécles, qu’il y a dans la modernité inflation ou déflation sur le sens du
mot «Dieu», — selon qu’on adopte le point de vue de I’athée ou du croyant (la critique
heideggerienne contre I’onto-théologie, celle de Tillich pour laisser «Dieu au-dessus de
Dieu», ou encore celle de Levinas contre «]’athéisme de la pensée», pour ne citer que
trois exemples contemporains significatifs). Dans I"histoire millénaire de la civilisation
occidentale qui aboutit au temps de la modernité, le sens et la fonction du vocable Dieu



02 BIBLIOGRAPHIE

ne sont ni uniques, ni univoques et encore moins permanents, rappelle I’ A. Il propose
donc au lecteur un vaste parcours diachronique pour déceler dans cette histoire les
continuités s€mantiques, mais surtout les ruptures théologiques qui ont provoqué des
basculements de sens suffisamment puissants pour transformer la maniere de voir le
monde et de conférer un sens a I’existence humaine : «rupture qu’opere la rationalité
grecque face a ce qu’elle a considéré comme mythe. Rupture qu’effectue la foi biblique
contre ce qu’elle a combattu comme idolétrie. Rupture du Nouveau Testament a 1’en-
contre d’une certaine conception de la foi du juste. Rupture du christianisme historique
devant ce qu’il a appelé paganisme. Rupture de la modernité par rapport a la cosmologie
antique.» (p. 9) Ces cinq ruptures structurent 1’ouvrage et aboutissent a une sixieéme et
derniére partie consacrée a la tendance moderne a assimiler Dieu a un objet de la réalité
parmi d’autres ; ces fractures «classiques» donnent une idée de I’'immensité du champ
abordé ! On regrette alors d’autant plus que I'A. n’ait pris que quatre pages pour fonder
sa démarche et articuler sa méthodologie. On remarquera d’autre part — mais cela fait
sans doute partie des intentions mémes de I’A. —, I’absence de notes pour appuyer les
hypothéses présentées. Pour pallier ce manque, des «indications de recherche et de
lecture» renvoient, en fin de volume, a quelques grands ouvrages classiques. Ces
derni¢res remarques critiques ne signifient pas pour autant le manque d’intérét de
I’ouvrage ; elles signalent simplement qu’il semble destiné plus au grand public qu’aux
professionnels de la théologie et de la philosophie. Concluons tout de méme sur une
note un peu plus positive. Si la thématique et la structure n’ont rien de bien original,
le concept de «bouleversement», présent dans le titre, ameéne une certaine nouveauté.
L’A. cherche a dire «Dieu bouleversé», c’est-a-dire a comprendre le bouleversement d’une
part comme faillite de I’ordre traditionnel du sens dans la modernité, faillite concomitante
avec les changements rapides de notre rapport au divin et a la multiplication des visions
du monde qu’impliquent ces changements, mais d’autre part aussi — et ¢’est 1a que réside
I’originalité de I’ouvrage —, comme une émotion de Dieu, d’un Dieu «bouleversé de nous
voir nous €loigner de lui» ou, & I’opposé, «bouleversé de compassion pour les hommes
jusqu’a en mourir sur la croix de Jésus.» Ces deux émotions divines (tristesse et colére
d’un coté, retrait et effacement volontaire de 1’autre) ouvrent la possibilité d’une double
lecture théologique de la modernité, double lecture que I’ A. semble vouloir concilier:
I’une qui la condamne (théologie du jugement) et I’autre qui la légitime (théologie de la
mort de Dieu). La perspective est intéressante, bien qu’il soit toujours vaguement suspect
de s’autoriser a «apprécier notre situation du point de vue de Dieu.»!

Francois DuBois

Hans Scuwarz, Eschatology, Grand Rapids, W. B. Eerdmans, 2000, 431 p.

A peu pres toutes les qualités relevées dans la recension de la christologie de
Schwarz (RThPh 131 [1999], p. 241 sq.) se retrouvent dans ce nouvel ouvrage dont la
tres belle couverture montre un motif du Christ apocalyptique dans I'Eglise Saint
Francois a Assise : €criture bien compréhensible, information solide, contenu dépous-
si€ré, présence des débats contemporains, aper¢u complet. Il est peut-étre plus risqué
de vouloir aujourd’hui traiter le lieu dogmatique traditionnel de I’eschatologie que
d’aborder la christologie ou la doctrine de Dieu puisque, en eschatologie, les représen-
tations sont teintées de vocabulaire mythique, apocalyptique et, diraient les non avisés,
de fantasmagories. Je ne reprocherai pas a I’ A. de I’oublier ou de laisser le lecteur dans
le flou a propos de ce qu’il faut finalement en penser. L’objectif de Schwarz est plut6t
de revaloriser I’avenir, la vie dans I’au-dela, comme catégorie biblique, philosophique
et humaine dont on ne saurait se débarrasser a la Iégére et qui reste extrémement actuelle,
n’en déplaise a ses détracteurs. Plus que jamais, nous avons besoin de I’eschatologie
chrétienne, dit-il, pour nous pourvoir d’une perspective d’avenir et, plus important



BIBLIOGRAPHIE 99

encore, d’une lumiere indiquant comment continuer la vie au présent. On peut cependant
regretter que Schwarz n’engage pas une réflexion herméneutique permettant de mieux
situer «sa position» dans le labyrinthe des thé matiques traditionnelles en la matiére,
encore que son message semble étre que la liberté et ’humanité libérée ne seront
possibles qu’a condition de les articuler a la puissance rédemptrice de Dieu. Ce manque
ne conduit pas pour autant notre A. a une disposition quelconque du champ eschato-
logique. Au contraire. Les contenus sont bien organisés. Une introduction circonscrit
la problématique en montrant la généalogie qui meéne de I’eschatologie au progres
séculier ; trois parties traitent successivement de la «découverte de ['avenir», «des
visages multiples de ['eschatologie» et de «ce que I’espérance peut attendre». Alors que
dans la premiére on fait le tour des représentations et annonces bibliques, la deuxiéme
présente le débat a la fois théologique et scientifico-philosophique (p. ex. évolution,
holocauste écologique, utopies, humanisme séculier). Le cceur de ’eschatologie indi-
viduelle (mort, immortalité, résurrection) et collective (millenium, apokastasis, juge-
ment, Royaume de dieu, etc.) se dévoile justement dans cette derniere partie. L’exposé
est donc facile a suivre. Si certaines thé matiques bénéficient d’une information basée
sur des publications récentes, le traitement du corpus biblique me parait puiser dans des
références certes classiques (p. ex. Kohler, Westermann, von Rad, Kdsemann) mais
maintenant peut-étre déja un peu anciennes. A 1’heure de la déconstruction, les mondes
(p- ex. hellénique, sémitique) ne se conforment plus forcément aux images tradition-
nelles que la recherche nous a transmises. A débattre ! L eschatologie est un terrain
bourré€ de mines. Le fait que, depuis les classiques de Althaus, Kreck et Sauter, plus
personne n’ait osé 87y risquer le montre a I’évidence. Ensemble avec La venue de Dieu
de Moltmann, qui vient de paraitre (2000), nous disposons avec «le Schwarz» d’un guide
sr a travers ce terrain dangereux mais fascinant. «Je ne prétends pas connaitre toutes
les réponses, mais je crois savoir qui est la réponse» avoue-t-il.

KiLAUSPETER B LASER

CHRriSTIAN HENNING, KARSTEN LEHMKUHLER (€ds), Systematische Theologie der
Gegenwart in Selbstdarstellungen (UTB fiir Wissenschaft), Tiibingen,
Mohr Siebeck, 1998, VI + 401 p.

Il s’agit d"une série d’autoportraits (avec en plus une photographie plus ou moins
réussie) de dix-neuf professeurs de théologie systématiques encore actifs en Allemagne
au moment de la rédaction de I'ouvrage ; classés par ordre d’ancienneté, de Dietrich
Ritschl (1929) a Walter Sparn (1941), ils présentent chacun un texte personnel retragant
leur biographie et surtout leur itinéraire théologique et intellectuel. Aux c6tés des plus
connus comme Trutz Rendtorff, Martin Honecker, Eberhard Jingel, Dietz Lange,
Gerhard Sauter ou Wolf Krotke figurent Friedrich Mildenberger, Jérg Baur, Reinhard
Slenczka, Ulrich Kihn, Hermann Fischer, Christofer Frey, Hermann Timm, Falk
Wagner (récemment décédé), Oswald Bayer, Eilert Herms et Wilfried Hirle. Jiirgen
Moltmann et Wolfhart Pannenberg n’y figurent pas, apparemment pour cause de retraite.
Dorothee Sélle eiit comblé trés partiellement I’absence ici totale de la moindre théo-
logienne (!), absence due sans doute a des raisons objectives li€es aux critéres de
sélection utilisés, mais qui ne laisse pas d’€tonner et de choquer (il n’est pas certain
que nous serions mieux lotis dans d’autres pays). On regrette 1’absence de Hans-G.
Ulrich, de Christoph Gestrich, de Wolfgang Huber (devenu évéque entre-temps) ou de
Michael Welker. Le texte de Jiingel, aprés une bréve introduction sur la différence entre
biographie et existence théologique, reprend une contribution de I’ A. sur sa conception
de la théologie, déja publiée en 1990 dans Wertlose Wahrheit. La théologie s’y décline
en neuf attitudes : parler, écouter, s’étonner, penser, distinguer, espérer, agir, étre, souffrir.
— Nous avons avec cet ouvrage, forcément disparate et in€gal, une trace documentaire



94 BIBLIOGRAPHIE

intéressante de la maniére dont toute une génération de théologiens protestants alle-
mands, nés au plus tard avant la fin de la seconde guerre mondiale, se comprennent
dans le contexte historique, culturel et cecuménique du XX°¢ siecle.

DENIs MULLER

JakoB TAUBES, La théologie politique de Paul. Schmitt, Benjamin, Nietzsche
et Freud, traduit de 1’allemand par Mira Koller et Dominique Séglard
(Traces écrites), Paris, Seuil, 1999, 188 p.

Au moment ol des philosophes (Alain Badiou, Giorgio Agamben) proposent des
relectures personnelles et originales de la pensée de I’apdtre Paul, il est urgent de lire
ou de relire I’ouvrage séminal de Jakob Taubes, enfin disponible en frangais. Agamben,
en particulier, lui doit beaucoup (voir son ouvrage Le temps qui reste. Un commentaire
de /'Epitre aux Romains, trad. fr., Paris, Payot-Rivages, 2000). En 1987, peu avant sa
mort, suite & un cancer, Taubes, philosophe juif établi dans le Berlin de I’ancienne RDA,
adversaire intellectuel déclaré de Carl Schmitt mais dialoguant jusqu’au bout avec lui,
a donné a la FEST (Forschungstdtte der Evangelischen Studiengemeinschaft) de Hei-
delberg, sur invitation d’Enno Rudolph et a 'incitation de Schmitt, une ultime confé-
rence, qui est en quelque sorte son testament intellectuel, politique et spirituel. Dans
la confrontation avec Paul, il dresse le bilan sans complaisance et trés original de son
propre rapport au christianisme, au judaisme et a la modernité. La lecture est passion-
nante de bout en bout : le dialogue avec Paul ouvre sur d’autres échanges, tout aussi
féconds, avec Nietzsche, Theodor Adorno, Walter Benjamin, Carl Schmitt. Les exégétes
de la pensée paulinienne ne pourront plus ignorer cette contribution, 2 moins de s’en-
fermer dans le ghetto d’une histoire des effets conventionnelle. Les passionnés de
Benjamin, d’Adorno, de Nietzsche et de Schmitt méditeront sur les sources religieuses
et philosophiques des généalogies de la pensée occidentale et sur les étranges rencontres
qui 8’y nouent. Les appendices, traduits en particulier de I’ouvrage Ad Carl Schmitt
(Berlin, Merve Verlag, 1987), sont remarquables : deux textes de Taubes sur Schmitt
(notamment I"importante étude intitulée «Carl Schmitt, un penseur apocalyptique de la
contre-révolution», deux lettres de Taubes, celle 8 Armin Mohler du 14 février 1952
ou Taubes précise déja sa relation a Schmitt), et celle a Carl Schmitt, plus récente, du
18 septembre 1979, ainsi qu’un texte sur les liens entre religion et psychanalyse.» Depuis
Paul et Augustin, écrit Taubes dans son style aussi personnel que provocant, jamais un
théologien n’avait défendu une théorie du péché originel aussi radicale que celle de
Freud. Depuis Paul, personne n’a poursuivi plus clairement ni souligné plus fortement
que Freud la nécessité d’expier le péché originel» (p. 184). Juste apres, Taubes replace
Freud dans I'éclairage de Nietzsche : la méthode analytique de Freud, conclut-il, «se
développe sur I’horizon de I’humanisme tragico-dionysiaque» (p. 187). On est loin, dans
cette optique, des platitudes théologiques d’une spiritualité bien-pensante tendant a effacer
la tension historique et eschatologique entre I'Evangile messianique et la violence du mal.

DEenNis MULLER

EGLISE REFORMEE DE F RANCE, La tentation de ’extréme droite, Paris, Réveil
Publications-Les Bergers et les Mages, 2000, 192 p.

Ce petit ouvrage réunit en quatre dossiers (approche théologique, approche psycho-
logique, approche historique et socio-politique, paroles publiques) plus de vingt con-
tributions €clairant les divers aspects de la montée de I'extréme droite, surtout en France,



BIBLIOGRAPHIE 95

mais €galement en Europe. Les travaux ainsi réunis font suite aux réflexions du Synode
de I’ Eﬂhse Réformée de France, a Nantes (mai 1998), dont Pierre Biihler a été le
rapporteur, et qui portait sur la situation et le statut des étrangers. L’ approche théolo-
gique réunit des réflexions sur les liens entre les Eglises et la politique (André Gounelle),
des €clairages bibliques (Thomas Romer et Francois Vouga, ce dernier sous le titre
significatif : «La soci€té ouverte et ses ennemis : Saint-Paul, fondateur de I’universa-
lisme pluraliste», reliant Karl Popper et Alain Badiou) et éthiques (Jean-Daniel Causse
et Olivier Abel). L approche psychologique thématise notamment les chemins de la
haine (Elisabeth de Bomquency) les mécanismes sacrificiels analysés par René Girard
(Antoine Nouis) et la logique sémantique de guerre contre la notion d’espéce humaine
(Simone Molina, dans une perspective lacanienne). L’ approche historique est conduite
en particulier par Laurent Gambarrotto, qui étudie les attitudes du protestantisme ré-
formé envers I'extréme droite : tout en soulignant I’attachement des réformés aux
attitudes républicaines, I’historien de Montpellier rappelle le réle jou€ par des associa-
tions protestantes de droite, comme I’ Association Sully, proche de I’ Action frangaise.
Dans sa «conclusion interrogative», Gambarrotto note que certaines catégories, comme
celles d’identité ou de référent national, ont été abandonnées a I’extréme droite, alors
qu’elles requierent de la part des protestants une capacité interprétative a la hauteur des
défis du XXI° siecle. Le quatriéme dossier, centré sur les paroles publiques en France
(avec un texte-bilan de Pierre Biihler, sur le Synode de Nantes et ses suites), présente
également divers documents européens, en particulier un message cecumeénique et une
déclaration synodale émanant des instances religieuses autrichiennes. — Cet ouvrage est
un outil de travail et de réflexion trés précieux et pourrait étre utilisé dans des groupes
paroissiaux, dans des aumdneries ou dans des classes d’histoire.

Denis MULLER

JuvenaL ILunGa Muva, L'expérience de la pluralité. Un lieu théologique,
Bonn, Borengisser, 2000, XLII et 237 p.

Issue d’une thése de doctorat soutenue en 1996 a I'Université Urbanienne a Rome
par I’A., prétre congolais et professeur de théologie fondamentale en cette méme
Université depuis 1997, la réflexion développée dans cet ouvrage entreméle pluralité
postmoderne et expérience contextuelle, le tout s’inscrivant dans le cadre des pensées
majeures du XX ¢ siécle. Son éditeur, le jésuite Hans Waldenfels, qualifie ’objectif de
’A. par une volonté d’éclairer la situation de I’humain postmoderne «d€termin€ par le
pluralisme et cherchant a travers une multiplicité de voies sens et accomplissement»
(p. XL). Et pourtant, au-dela du c6té attrayant de la question premiére, on voit bien la
difficulté d’une pareille réflexion, censée apporter une lumiere théologique dans le
foisonnement disparate actuel tout en jonglant avec des catégories, comme celle de
[’expérience, en passe de devenir de véritables lieux communs. Malgré tout, des espaces
du savoir demeurent encore imperméables a pareille association et, courageusement, I’ A,
se propose de transformer notamment la théologie dogmatique, en I'unifiant a la théo-
logie fondamentale par ce qu’il appelle la théologie spirituelle. Pour ce faire, il privilégie
le dialogue avec des auteurs attendus (Ricceur pour I’expérience narrative, Lyotard et
Derrida pour la pluralité postmoderne), mais aussi des philosophes de la persistance
métaphysique (Heidegger, Habermas entre autres). Une €tape suivante conduit I'A.
directement dans le champ théologique, I'obligeant au détour par Schleiermacher,
Tillich, Rahner et Schillebeeckx, avant d’en arriver a une élaboration plus personnelle,
celle d’une théologie «en régime de pluralité». La, certaines réflexions apparaissent
prometteuses, comme la démarche entreprise au regard de la pluralit€ pour «penser a
nouveau frais la Transcendance» (p. 148 sq.). Mais des expressions confessionnellement
connotées — comme celle de «la vérité de la foi» —, ou des évidences €moussées —



06 BIBLIOGRAPHIE

comme ["altérité de I'avénement divin — dégoivent quelque peu. Par ailleurs, les déve-
loppements sur une théologie narrative et pas seulement spéculative, sur I’ Eglise comme
lieu par excellence de la liberté chrétienne, sur la théodicée repensée en hen avec la
libert€ humaine, montrent I’ouverture théologique certaine de I'A. La conclusion dégage
quelques pistes en mati¢re de théologie des religions, lieu par excellence de I’expérience
de la pluralité. L’ A. y plaide pour un dialogue autour de I’expérience spirituelle, propre
a dépasser un absolutisme exclusif et un relativisme paralysant. L’universalité¢ du
christianisme demeure cependant pour lui un postulat de base, indépassable, d’autant
plus que, judaisme excepté, d’autres traditions religieuses ne sont pas spécifiquement
nommées, et donc prises en compte. — Il ne saurait étre question ici de démanteler en
quelques lignes une recherche souvent longue et difficile pour celui ou celle qui la meéne,
mais si I’on reconnait I’indéniable originalité du propos (comme le souligne I'A. lui-
méme, la théologie a encore beaucoup de mal a admettre pour son propre exercice la
nécessité de la catégorie expérimentale), on ne pourra s’empécher de regretter I’absence
pratique de pluralit€ appelée par I’A. Comment en effet, en tant qu’ Africain, ne pas tenir
compte, et cela dés le début de sa réflexion, des travaux issus de son propre contexte
pour privilégier certes de grands noms mais aussi risquer par la une élaboration théo-
logique lacunaire au regard d’une expérience a envisager aujourd’hui de fagon a la fois
contextuelle et globale ? Comment encore, en tant que théologien convaincu par I’exer-
cice d’un dialogue forcément pluriel, ne convoquer que des théologiens et passer sous
silence toute la réflexion de théologiennes contemporaines comme Chopp, Ruether ou
Young, portant justement sur la question de 1’expérience, envisagée la a partir du genre ?
D’un point de vue strictement éditorial, on regrettera de trop nombreuses coquilles et
une présentation germanique de la bibliographie, singuliere pour un ouvrage publi€ en
frangais.

ISABELLE (GRAESSLE

JEFFREY GROS, HARDING MEYER, WiLLIAM G. RuscH (éds), Growth in Agreement

t. Il : Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a
World Level, 1982-1998, Geneva/Grand Rapids, WCC Publications, W. B.
Eerdmans, 2000, 941 p.

Ce recueil de textes, d’un volume é€norme, mérite d’€tre signalé pour tous les
cecuménistes parmi les théologiens et les dirigeants d’ Eg]ue qui ne pourront ou ne
voudront travailler avec I’édition originale allemande un peu moins large (Dokumente
wachsender Ubereinstimmung, t. 1: 1931-1982 ; t. 111 1982-1990). Le volume précédant
la présente édition, publié en 1984, n’a pas encore été recensé. Le présent recueil ne
constitue qu’un choix dans la masse des documents disponibles ; ceux-ci démontrent
a la fois de fagon impressionnante |’avancée, le consensus et la réconciliation croissants
et nous laissent néanmoins stupéfaits dans la mesure ou, a certains égards, les divisions
entre Eglises n’ont pas vraiment diminué. Il s’agit d’un instrument de travail, divisé en
quatre parties qui documentent les résultats des conversations (1) entre Eglises ou
communautés mondiales appartendnt au Conseil (Ecumemque des Eglises ; (2) auxquel-
les I’Eglise cathohque romaine a particip€ ; (3) menées dans le groupe de travail mixte
COE-catholique romain ; (4) a I’intérieur du COE. Les textes provenant des dialogues
bilatéraux entre deux confessions priment, ce qui ne signifie pas que les dialogues
multilatéraux soient devenus négligeables. Les documents qui portent essentiellement
sur la doctrine (dont p. ex. la Déclaration commune luthéro-catholique sur la justifi-
cation) sont reproduits en entier et dans certains cas pourvus d’une petite introduction.

KLAUSPETER B LASER



BIBLIOGRAPHIE 97

HENRI-JEROME GAGEY, DENIS VILLEPELET (éds), Sur la proposition de la foi,
Paris, Les Editions de I’ Atelier-Les Editions ouvrieres, 1999, 174 p.

Dans la foulée de la lettre des évéques aux catholiques de France de 1996 (Proposer
la foi dans la société actuelle. Lettre aux catholiques de France, Paris, Cerf, 1999), cet
ouvrage présente d’intéressantes réflexions de neuf théologiens catholiques frangais
(travaillant notamment & I'Institut catholique de Paris) sur les liens entre la «désignation
du présent» (une catégorie qu’ils reprennent de David Tracy) et les différentes modalités
d’une telle désignation : sociologiques, bibliques, catéchétiques, pastorales, missionnai-
res et théologiques. Jean-Louis Souletie développe la désignation théologique du présent
comme crise ; Jean-Marie Donégani s’applique a cerner la désignation sociologique du
présent comme chance. Dans le texte de Patrick Prétot touchant a la pastorale, il est
prété attention a la désignation du présent dans une prédication prononcée par Dietrich
Bonhoeffer en 1932 a Berlin ; Geneviéve Médevielle s’interroge sur les nouvelles
conditions de la théologie morale, confrontée & une culture pluraliste ; quant & Frangois
Bousquet, il reprend la question au niveau de la théologie fondamentale. L.’ensemble
témoigne d’un certain renouveau frangais de la théologie catholique contemporaine,
attachée a revaloriser I’héritage religieux de la France démocratique sans rien nier des
conditions séculieres de ses expressions pluralistes.

Denis M UOLLER

Henri MoTtu (éd.) ET AL., Confessions de foi réformées contemporaines, Ge-
neve, Labor et Fides, 2000, 361 p.

La publication de cette collection de confessions et de déclarations de foi réformées
contemporaines doit étre saluée a plus d’un titre. Elle présente en effet un intérét autant
du point de vue théologique et herméneutique que du point de vue liturgique, Elle
intéressera donge les théologiens universitaires comme les ministres et les laics des
Eglises réformées, soucieux de dire aujourd’hui, au travers de Credo significatifs et
percutants, leur foi sur un mode réformé. Le choix de ces textes a été conduit selon
trois critéres qui illustrent bien le triple souct théologique, herméneutique et liturgique :
1) Leur caractere officiel et ecclésial. 2) Leur utilisation liturgique possible dans les
assemblées cultuelles. 3) L’intention pédagogique de leur présentation, propice a |’ani-
mation de s€minaires et de cours dans le cadre des Facultés de théologie, mais aussi
— pourquoi pas ? — de catéchismes d’adultes dans les paroisses. Concernant le second
critere, les A. ont pris le parti d’adjoindre aux textes les plus austéres des témoignages
de croyants qui se sont appropriés ces confessions ; dans le cadre du culte, leur lecture
pourrait trés avantageusement contribuer a «incarner» et «humaniser» des paroles aux
résonances parfois trés doctrinales. C’est dire si ce recueil n’est pas congu comme un
musée o I’on se contenterait de visiter les tableaux les plus représentatifs de la foi
réformée avec le seul point de vue de I’historien ou du dogmaticien, mais bien plutdt
comme une banque de données & laquelle puiser pour redire aujourd’hui, dans les
contextes qui sont les notres, la foi chrétienne sur un mode réformé. A propos du
troisiéme critére, il est bon de préciser que la premicre partie est structurée chronolo-
giquement (des textes entre 1934 et 1947), alors que la seconde I'est géographiquement.
Les confessions et déclarations de cette deuxieme partie (des textes rédigés entre 1967
et 1999) sont en effet classés par continent. Ce choix géographique permet de mettre
en évidence la diversité et la pluralité des formulations explicites de la foi réformée dans
des contextes socioculturels et historiques fort divers, et, par conséquent, leur caractére
contingent ; plus qu’une simple option méthodologique, il releve d’un choix théologique
et herméneutique courageux et salutaire : a I’heure de la mondialisation, il souligne la



98 BIBLIOGRAPHIE

nécessité de se laisser interpeller, en tant que théologiens et croyants européens. par des
fréres et des sceurs réformés venant des «extrémités de la terre» !

Francois Dusois

-

JACQUES ARNOULD, L’Eglise et I’histoire de la nature, Paris, Cerf, 2000, 130 p.

Cet ouvrage, imprimé en octobre 2000, fait écho a Dieu, le singe et le big bang
publié¢ par I'A. au début de la méme année. Il en reprend le theme, a savoir le défi lancé
a la théologie chrétienne par I’évolution des espéces vivantes et la persistance du
fixisme, au XX siecle, dans le mouvement créationniste américain. Les deux premiers
chapitres mentionnent diverses théories sur la hiérarchie et la génération des étres
vivants, €élaborées par les philosophes grecs, les médiévaux et les premiers naturalistes.
Dans le troisieme chapitre, I’ A. rappelle le tollé provoqué par la publication de I’ Origine
des espéces au moyen de la sélection naturelle en 1859 ; il revient sur les figures de
Dalmace Leroy et de Teilhard de Chardin, ainsi que sur ’encyclique Humani generis
(Pie XII, 1950), dont il avait parlé plus succinctement dans son ouvrage précédent. Le
quatrieme chapitre expose la réaction de Jean-Paul II au défi créationniste (les pages
82-99 reproduisent fidelement les pages 68-85 de Dieu, le singe et le big bang ; de méme
pour les p. 54-58 resp. 14-18). Un paragraphe est encore consacré aux rapports ambigus
de la tradition judéo-chrétienne avec la nature, et le chapitre se termine par quelques
considérations sur la résurgence d’une théologie naturelle, dont Arnould déplore, & juste
titre, le caractére non critique et concordiste. La bréve conclusion invite les chrétiens
a «prendre plus que jamais au sérieux la réalité du monde et de la nature» et a cesser
d’opposer connaissance et sens, dans la ferme espérance qu’au terme de 'histoire Dieu
sera tout en tous. Sans céder a la tentation apologétique, cet ouvrage montre que la
position du magistere catholique a évolué, depuis la seconde moitié du XX si¢cle, dans
la direction de I’ouverture aux sciences expérimentales : les temps ol la raison se voyait
réquisitionnée au service de la foi semblent bel et bien révolus — sauf dans le petit Tlot
des créationnistes... protestants !

CLAIRETTE K ARAKASH

JOACHIM ZEHNER, Das Forum der Vergebung in der Kirche. Studien zum
Verhdiltnis von Siindenvergebung und Recht, Giitersloh, Chr. Kaiser-
Giitersloher Verlagshaus, 1998, 520 p.

These d’habilitation en théologie de la Humboldt-Universitit de Berlin, dirigée par
Christof Gestrich, cet ouvrage impressionnant se caractérise par une intention théolo-
gique et herméneutique forte, dans la ligne de la théologie publique d’inspiration nord-
américaine : prenant ses distances par rapport a certaines approches allemandes récentes
en éthique théologique et en théologie du droit (celle de I’Evangelische Kirche Deuts-
chland [EKD] sur le droit pénal ou celles des éthiciens Hans-Richard Reuter et Wolfgang
Huber), I’A. entend plaider a la fois pour une interprétation théologique du pardon dans
sa spécificité chrétienne, pour une contribution active de I'Eglise & une pastorale pu-
blique du pardon (y compris par le biais du baptéme et de la ceéne) et pour une éthique
chrétienne donnant au pardon un role d’orientation dans la formation des maximes
d’éthique sociale et d’éthique du droit. L’ option adoptée présuppose et développe que
le pardon ne vaut pas seulement en lien avec I’'individu et dans la sphere privée, mais
qu’il peut revétir une signification publique, aussi bien au sein d’une nation qu’entre



BIBLIOGRAPHIE 99

les nations et que, de plus, le message et I’agir de I'Eglise peuvent étre I’objet d’une
compréhension intelligible et d’un accueil positif concret de la part de [’opinion et des
pouvoirs publics. Bien informée et trés détaillée, et méme si elle est a bien des égards
assez optimiste et parfois trop radicale, cette étude peut désormais servir de référence
pour la discussion de problématiques liées au pardon : pardon, justice et droit ; justice,
vérité et réconciliation ; amnistie politique et pardon spirituel, etc. L’ A. discute la
position de Hannah Arendt, mais semble ignorer le débat autour des prises de position
de Jank€lévitch, hostile en principe a un pardon inconditionnel et asymétrique. Il serait
int€ressant de comparer les hypothéses, les analyses et les théses de I’ A. avec I'approche
philosophique de Jacques Derrida et de Paul Ricceur dans leur interprétation récente du
pardon, en lien avec la politique, ["histoire et la mémoire.

Denis MULLER

Louis Rov, Le Sentiment de Transcendance. Expérience de Dieu ? (Pastorale),
Paris, Cerf, 2000, 136 p.

Cet ouvrage constitue une présentation compréhensive de diverses expériences de
la transcendance recensées par I’A. dans la culture contemporaine, aussi bien chez des
penseurs céleébres qu’aupres de personnes rencontrées au quotidien. Ces expériences sont
classifides sous quatre rubriques principales, esthétique, ontologique, éthique et inter-
personnelle. Dans une perspective qui nous semble profondément empreinte de la
théologie de la culture du Tillich américain, méme si les références a ce dernier sont
peu nombreuses, Louis Roy en pratique une lecture généreuse, voulant y voir des
ouvertures «infiniment précieuses» a 1’ultime, que le christianisme se doit d’accueillir
et d’approfondir sans dogmatisme. — Cette €tude est interpellatrice lorsqu’elle écoute
avec application de larges spheres de la vie intellectuelle, sociale et affective de 1’hu-
manit€ contemporaine échappant trop souvent au regard théologique. Elle est intéres-
sante, mais non pleinement convaincante, lorsqu’elle applique une méthode d’analyse
et de réflexion typiquement nord-américaine par son grand pragmatisme et par son désir
constant de simplification, avec, en conséquence, beaucoup de force pédagogique mais
peu de mise en perspective historique des auteurs exploités. Elle est, par contre, un peu
décevante en ce qu’elle €lude une confrontation séricuse avec I'exclusivisme dogma-
tique actuel de I'Eglise catholique. On se demandera aussi si le florilege d’expériences
ici exposé ne passe pas trop rapidement sur les dimensions négatives, voire kénotiques,
de la transcendance. — Avec cet ouvrage, nous avons a I’évidence un bon exemple des
forces, mais aussi des limites, qu'implique une approche plus théocentrique que
christocentrique du dialogue entre théologie et culture.

BERNARD HorT

HuBERT AUQUE, Je parle, un autre m’écoute : l'entretien pastoral (Entrée
libre — 51), Genéve, Labor et Fides, 2000, 92 p.

L’A., qui se réfere a Vinet, Thurneysen, Van der Geest et Ansaldi, se veut novateur
dans la présentation d’une méthode d’entretien pastoral s’inscrivant dans I'Eglise et dans
la société d’aujourd’hui, tout en prévoyant I'évolution des contextes dans lesquels elle
va trouver application. La distinction d’avec d’autres ouvrages s’ opcre dans ['adéquation
d’une méthode précise dans un cadre précis. L’expression «cure d’dme» est remplacée
par «accompagnement pastoral», afin que soit mis en valeur le chemin de «I’espérance



Sciences
bibliques

100 BIBLIOGRAPHIE

thérapeutique» et que soit €vité le danger de la banalisation de la conversation au sein
de I’entretien pastoral. La mission du pasteur-écoutant, selon I’A., doit s’enraciner dans
la fonction ecclésiale dont le but premier est de relier ’humain a Dieu. S adressant non
aux seuls pasteurs, mais a toute personne dont le ministere exige une écoute, cet ouvrage
nous rend tout de suite attentifs au fait que le réle d’écoutant ne peut s’ improviser et
qu’il appelle une attention particuliere portée sur les mots prononcés par Iinterlocuteur,
afin d’aller au-deld d’eux pour les comprendre. On nous rappelle bien qu’€couter
n’implique pas aller dans le méme sens que son interlocuteur, mais que c’est «[...] un
acte pris dans une dynamique qui rencontre le locuteur au niveau de son énonciation
présente pour qu’il avance vers une nouvelle €nonciation» (p. 24). Quand I’A. souligne
I’importance pour le pasteur de savoir discerner une demande formulée indirectement,
il ne néglige pas d’ajouter — en se distinguant notamment de Van der Geest — que
I’accompagnement en tant que tel ne peut se contenter de contacts circonstanciels et
sans suivi. Les propos de I’A., régulierement et agréablement illustrés par des exemples
pratiques, décrivent a tour de role I'importance du lieu et de la délégation des entretiens
et leur lien avec les actes pastoraux. Dans le cadre de ces derniers, de méme qu’au sein
d’un travail en aumdneries diverses, des €léments de réflexion sont proposés au lecteur
de maniére judicieuse et formatrice. Aprés un troisieme chapitre consacré a une for-
mation naissant dans une mise a 1’épreuve des connaissances et se poursuivant par une
non-directivité permettant une rupture avec 1’idole, la derniere partie du livre est con-
sacrée a la notion de gratuité ou de «grice» consistant 2 «[...] accepter de parcourir
a rebours le chemin vers elle, de comprendre dans notre histoire ce qui a fait obstacle
a reconnaitre le bienfait originel de Dieu. Nous pourrons alors témoigner par notre
rayonnement de ce don de Dieu que nous incarnons» (p. 82). Nous saluons en cet
ouvrage, rédigé avec concision et clairvoyance, I’apport précieux au travail d’accom-
pagnement qui ne peut se suffire de modes d’emploi ni faire I’économie d’un fondement
théologique clair et pertinent.

Eric McNEELY

PauL BeaucHamp, Cinquante portraits bibliques, Paris, Seuil, 2000, 264 p.

L’A. propose dans ce livre une introduction a I’ Ancien Testament (tel qu’il est défini
par I’Eglise catholique) en brossant les portraits de ses héros principaux. Il commence
ainsi par Abraham pour finir par Daniel. La plupart de ces portraits ont été publiés
auparavant dans la revue Croire aujourd’hui ; le style est donc méditatif, voire contem-
platif. La perspective est christologique, c’est-a-dire que I’A. présente de nombreuses
figures comme des précurseurs de Jésus-Christ (cf. p. ex. le chapitre «De David a
Jésus»). En effet, pour Beauchamp, 1’ Ancien Testament est un livre qui contient un
discours «caché» (p. 78) voire «provisoire» (p. 87) sur Dieu. Cette conception typo-
logique est toutefois assez sommaire. Ne faudrait-il pas aujourd’hui un discours plus
subtil sur les liens entre «Ancien» et «Nouveau» Testaments ? Chaque portrait occupe
cing a six pages, mais certaines grandes figures comme Abraham, Jacob, Moise, David
et Jérémie ont droit a plusieurs chapitres. Les deux chapitres consacrés 2 Adam et Eve
sont placés aprés Salomon, car c’est a I’époque de Salomon que, selon Beauchamp, le
récit de Gn 2-3 aurait vu le jour. Indépendamment du fait qu’une telle datation du récit
d’Adam et Eve est depuis longtemps considérée par la majorité des exégétes comme
impossible, le déplacement d’ Adam et Eve aprés Salomon est de fait la seule opération
diachronique entreprise par I’A. Ceci semble alors suggérer que pour Beauchamp, la
chronologie biblique serait fiable pour toutes les autres figures bibliques... (cf. égale-
ment I’introduction intitulée «Vue d’ensemble», p. 11-13). Certes, I’A. n’a pas pour
projet d’écrire une introduction historique a 1’ Ancien Testament ; mais on retrouve dans
ce livre une ambiguité qui me semble représentative d’une certaine apologétique ca-



BIBLIOGRAPHIE 101

tholique. Notons encore que peu de femmes sont présentées : rien n’est dit des
matriarches, ni de Tamar, de Déborah ou de Bethsabée. Le roi Josias, dont la réforme
cultuelle constitue un des points forts des livres des Rois, est €également passé sous
silence. Chaque portrait contient un dessein de Pierre Grassignoux. Le livre se termine
par un appendice traitant du lien entre portraits et généalogies dans la Bible. Le recenseur
a cu de la peine a entrer dans la démarche proposée par I’A. ; ceci dit, il s’agit 1a d’une
introduction a I’ Ancien Testament qui trouvera sans doute un public intéressé.

THoMAS ROMER

CHriSTIAN FREVEL, Mit Blick auf das Land die Schopfung erinnern. Zum Ende
der Priestergrundschrift (Herders Biblische Studien — 23), Freiburg im
Breisgau et al., Herder, 2000, XI + 422 p.

Depuis le XIX€ siecle, on a trés souvent cru, dans I’exégese scientifique du Pen-
tateuque, qu’il €tait possible de reconstruire une version «primitive» (Grundschrift) de
I’écrit sacerdotal (Priesterschrift, ou P, soit I'une des quatre sources du Pentateuque dans
la théorie documentaire classique). Ce Priestergrundschrift (ou Pg) aurait été plus bref
que I’écrit sacerdotal actuel, et surtout, il aurait été presque exclusivement narratif. Cette
hypothese, qui est encore dominante dans le monde germanophone, souléve néanmoins
certaines difficultés. Dans son ouvrage, C. Frevel s’intéresse essentiellement au pro-
bleéme, bien connu, de la fin de Pg. Renouant avec le consensus qui avait été adopté
au milieu du XX°¢s., sous I"influence de M. Noth notamment, [’A. veut démontrer que
Pg devait nécessairement s’achever en Dt 34, par le récit de la mort de Moise en face
du pays promis. Critiquant les alternatives a cette finale, qui se sont multipliées dans
la recherche récente (Ex 40,33b ; Ex 29 ; Lv 9 ; Jos 18,1 + 19,51, voire, de facon plus
marginale, Nb 27), Frevel cherche a prouver que seule 1"hypothese classique permet de
reconstruire un Pg cohérent. Aussi technique et spécialisé qu’il puisse paraitre, ce débat
n’en a pas moins des enjeux essentiels, puisque le sens et I'intention de I’écrit P primitif
varient fondamentalement selon les limites qui lui sont assignées. Une fin en Dt 34
signifie notamment que P ne s’intéressait pas uniquement au fonctionnement du culte
(cf. Ex 25-40 ; Lv 1-9), et que le theme du pays jouait un rdle tout a fait central dans
sa réflexion théologique et socio-politique. Frevel est bien informé du débat actuel sur
Pg, et il consacre une discussion minuticuse aux différents modeles en présence. Sa
démarche présente néanmoins certaines limites. D’une part, la reconstruction de Pg
demeure une entreprise précaire, qui se fonde souvent sur des critéres fragiles, ou
simplement sur I’opinio communis de la recherche traditionnelle ; a cet €gard, I’analyse
de Pg en Nombres, notamment, n’est pas convaincante. D’autre part, Frevel a peu
d’arguments véritablement nouveaux a faire valoir en faveur de la thése traditionnelle
d’une fin de Pg en Dt 34. Le texte qu’il reconstruit (v. 1*.5%.[6 ?].7a.8) demande
visiblement une suite (qui ne peut se trouver a mon avis qu’au v. 9 — or ce v. sert de
toute évidence i établir un lien avec le livre de Josué), et il offre de toute maniére une
fin particulierement peu satisfaisante 2 Pg ; méme si I’on parle ici de «fin ouverte»,
comme le fait Frevel aprés d’autres, et que I’on y lit une invitation expresse pour les -
Juifs exilés 2 Babylone a rentrer au pays, on s’attendrait & une conclusion mieux
marquée. Mais surtout, I’ouvrage de Frevel passe a cOté de plusieurs questions impor-
tantes que pose aujourd’hui la recherche sur P. Il ne suffit pas de reconstruire une
Grundschrift hypothétique, il faut encore (et surtout) se demander comment celui-ci
s’inscrit dans le processus global de formation de I'ceuvre sacerdotale, dont il ne
représente, apres tout, qu’un fragment. L’analyse de Pg n’a évidemment d’intérét que
dans la mesure ol elle permet d’éclairer I’ensemble de P, et non parce qu’elle chercherait
a reconstruire a tout prix le P «primitif». Par ailleurs, il serait temps d’interroger certains
des préjugés qui commandent, depuis le XIX s., les travaux sur Pg ; est-il vraisemblable,



102 BIBLIOGRAPHIE

par exemple, d’exclure de Pg tout le matériel I€gal, alors que celui-ci occupe une place
si importante dans le reste de P ? Est-ce qu’au contraire certains des récits attribués a Pg
ne seraient précisément pas destinés a introduire des lois? Malgré ces limites, I’ouvrage
de Frevel constitue une référence incontournable dans la recherche actuelle sur P.

CHRISTOPHE NIHAN

MARIE-LOUISE FABRE, Suzanne ou les avatars d’un motif biblique. Avec soixante
dessins de Jean Fabre (Sémantiques), Paris, L'Harmattan, 2000, 256 p.

L histoire de Suzanne, dont on trouve deux versions différentes dans les supplé-
ments grecs au livre de Daniel, a inspiré de nombreux artistes, a des titres fort divers.
Ce livre est la version remaniée d’une thése de doctorat soutenue a I’Ecole Pratique
des Hautes Etudes, qui propose une enquéte stimulante et passionnante sur I'interaction
entre réeit(s) et image(s). L’A. analyse d’abord les versions de la Septante et de
Théodotion et en présente une lecture sémiotique (influencée par les travaux de Grei-
mas), en montrant comment les deux versions sont organisées, chacune a sa maniere,
autour des themes du sexe et du désir, de la violence et de la mort. L’ A. insiste égalf;ment
sur I’intertextualité qui existe entre la version de Théodotion et la rédaction des Evan-
giles. Cette intertextualité conduit alors & une enquéte sur la facon dont I’histoire juive
de Suzanne a été récupérée par la théologie chrétienne, et d’abord chez les Peres de
I’Eglise. L’ A. constate ici un déplacement : le refus de Suzanne face aux avances des
vieillards n’est plus motivé par I’obéissance a la Loi de Moise ; la fidélité au mari devient
désormais en quelque sorte I’accomplissement de la volonté divine elle-méme. On peut
¢galement observer une tendance a faire de Suzanne une figure de chasteté et a diaboliser
globalement la sexualité. Ensuite, I’ A. s’intéresse a ['utilisation de Suzanne dans des
textes liturgiques catholiques, qui entérinent souvent les lectures des Peres. On peut alors
distinguer deux maniéres dont le récit de Suzanne est employé€ : dans un cas, la forme
du récit est maintenue dans I’ensemble, bien que certains segments narratifs soient
utilisés pour composer une nouvelle histoire ; dans ’autre cas, le personnage de Suzanne
est détaché du récit, et les auteurs n”hésitent pas a lui inventer une histoire entierement
nouvelle. On retrouve la méme liberté dans le traitement de 1’ histoire de Suzanne par
I'image. L’ A. commence I’enquéte par I’époque paléochrétienne (fresques dans des
catacombes, sarcophages, objets gravés). Suzanne y apparait associée a d’autres motifs
bibliques, ce qui pose la question trés intéressante des affinités, voire des relations de
dépendance qui existent entre les représentations de Suzanne et celles d’autres person-
nages bibliques. En ce qui concerne le Moyen fxge, les images de Suzanne se trouvent
surtout dans de nombreux manuscrits ; ce fait renforce I’interaction entre I'image et le
texte. Suzanne apparait le plus souvent comme la sainte exemplaire. La Renaissance
(I’A. préfere parler de I'époque allant du XV¢ au XVII® siécle) constitue sans doute
Iapogée de I"utilisation visuelle de I’histoire de Suzanne (Di Michelino, Martini, Lotto,
Altdorfer, Tintoret, Rubens, etc.). Ces tableaux illustrent a la fois la continuité (certains
auteurs représentent toujours une sainte Suzanne) et la rupture avec le Moyen Age
(importance donnée au décor, introduction d’éléments de la mythologie gréco-ro-
maine) ; notons au passage que la représentation du Tintoret préfigurerait le déjeuner
sur I’herbe de Manet. Et ¢’est cette longévité de Suzanne que I’A. souligne dans sa
conclusion. Les différentes représentations étudiées montrent ainsi que le texte n’est pas
un produit fini, mais qu’il fabrique continuellement de nouveaux sens, comme en
témoignent la variété des représentations visuelles auxquelles I'histoire de Suzanne a
donné€ lieu. Ce livre est une réussite au niveau de I'interdisciplinarité. M.-L. Fabre sait
lier I’enquéte historique, I’analyse sémiotique et les méthodes plus classiques de 1"his-
toire de I’art. Deux regrets : les représentations des images se trouvent rarement a
I’endroit ol I'ceuvre en question est discutée ; et le recenseur aurait préféré des repro-



BIBLIOGRAPHIE 103

ductions de ces ceuvres en lieu et place des dessins qui illustrent le livre, lesquels, aussi
réussis qu’ils soient, ne rendent pas tous les détails des originaux.

THOMAS ROMER

ROBERT MARTIN-ACHARD, Le temps de la mémoire, Poliez-le-Grand, Moulin,
1998, 75 p.

Ce florilege de textes retravaillés sur le theme de la vieillesse et de la mémoire
constitue un dernier hommage des Editions du Moulin au professeur honoraire d’ Ancien
Testament des Universités de Neuchitel et de Geneve. Un premier chapitre, «Du
bonheur d’étre vieux», fait un tour d’horizon instructif sur le sujet dans la Bible
hébraique : I'Israélite ne réve pas d’immortalité mais de parvenir au plein épanouisse-
ment de sa vie (p. 11). Le second chapitre, «Les multiples visages de Dieu» décline
les différentes approches du divin a partir des catégories du prophéte, du sage, du
contestataire et du Shalom. La sagesse israélite est trés avantageusement replacée dans
son contexte proche-oriental. Puis, Job et Qohéleth interviennent pour dénoncer les
dérives du dogmatisme. Salutaire ! La bénédiction exprimée par le Shalom est I’ ceuvre
de Dieu en faveur de "humanité toute enticre. Le troisieme chapitre, «D’une fidélité
a [Tautre», s’engage sur le terrain de la mémoire a partir d’attestations de la racine
hébraique zkr. Des citations du Deutéronome montrent que «I’exercice de mémoire n’a
rien d’un jeu intellectuel, ni méme d’un rituel répétitif»> (p. 52). Le lecteur est invité
a chercher dans les traditions sacerdotales le sens que pourrait avoir un rituel non
répétitif. Les exemples fournis sont nécessairement répétitifs : catéchése, mémorial,
liturgie de la Paque célébrée depuis des temps immémoriaux, commémoration perpé-
tuelle. L actualisation de I’événement effectuée par le rite permettrait de dépasser le
simple souvenir et le rappel du passé€. La conclusion tente de surmonter I'inévitable
réitération rituelle en invoquant la responsabilité éthique. En faisant appel & quelques
grands noms du Judaisme contemporain (Marek Halter, Jean Halpérin), I’A. entre dans
un débat trés actuel, mais il échappe difficilement a la confusion entre histoire et réalité
humaine ou incarnation : «Parce que son Dieu est intervenu dans I’histoire, Israél a le
sens de |"histoire, du déroulement du temps, de la continuité malgré ce qui lui arrive»
(p. 71). Israél a-t-il un sens particulicrement aigu de I’histoire ? On peut en douter,
puisque certains historiens juifs reprochent a la recherche du passé par la répétition
rituelle de servir souvent a refuser I’analyse historique. Selon Y. H. Yerushalmi (Zakhor,
Paris, 1984, p. 113), «ce qu’on cherche dans le passé€, ce n’est pas son historicité, mais
son éternelle contemporanéité». Les mobilisations éthiques proposées par I’ A. sont-elles
plus aptes a féconder notre recherche du passé que ne I’est la critique historique ? Ce
Temps de la mémoire peut servir d’introduction a cette réflexion qui devient chaque
jour plus cruciale au Proche-Orient.

PHiLIPPE G UILLAUME

JEAN-CHRISTOPHE A TTIAS, PIERRE GISEL, LUCIE K AENNEL (€ds), Messianismes.
Variations sur une figure juive (Religions en perspective), Geneve, Labor
et Fides, 2000, 280 p.

Le livre contient les actes d’un colloque qui a eu lieu en mai 1999 dans les locaux
de la Faculté de théologie de I’Université de Lausanne. Les contributions englobent un
trés vaste champ de recherches sur Iattente d’un Sauveur ou de plusieurs sauveurs,
portant pincipalement sur le judaisme mais incluant des investigations sur le christia-

Science des
religions



104 BIBLIOGRAPHIE

nisme, le manichéisme, I’islam et les Bouriates de la Sibérie post-soviétique. Les études
ainsi réunies sont a la fois fouillées et instructives ; elles offrent une fresque riche et
colorée des variations possibles d’un théme qui a ses racines dans la Bible hébraique.
Ces racines, Thomas Romer les dégage en se penchant sur I’idéologie royale de I’ Ancien
Israél ; il en décrit aussi les premiéres concrétisations historiques («Origine des mes-
sianismes juif et chrétien. Transformation de ’idéologie royale dans le judaisme an-
cien»). Les recherches de Pierluigi Piovanelli basées essentiellement sur quelques frag-
ments de la quatrieme grotte de Qumran et sur les Evangiles néotestamentaires s’y
ajoutent harmonieusement («Les figures des leaders qui ‘doivent venir’. Genése et
théorisation du messianisme juif a I’époque du second Temple»). Analysant quelques
fragments du Zohar et de Moise Luzzatto, Joélle Hansel («La chronologie eschatolo-
gique ; mémoire et rédemption dans la kabbale») y découvre une sorte de schéma
ascensionnel de la venue des temps messianiques. Un schéma analogue se trouve dans
la pensée et les activités du Maharal de Prague étudiées par David Banon («L’exil et
la doctrine des trois serments chez le Maharal de Prague»). Esther Benbassa rappelle
les aventures de quelques messies pré-sionistes, notamment celles de Sabbatai Zvi
(«Messianisme et pré-sionisme en monde sépharade»). Perrine Simon-Nahum («Le
messianisme dans ’interprétation de la Wissenschaft des Judentums») trace, animée
d’une €érudition époustouflante, les rapports entre la théologie protestante libérale du
XIX®s. et I’élaboration d’une lecture universitaire du judaisme et de son messianisme.
Michael Lowy («Le messianisme hétérodoxe dans I’ceuvre de Gershom Scholem») offre,
se servant de documents inédits, une analyse passionnante de I’évolution théologique
et spirituelle du grand pionnier de la mystique juive. En revanche, le récit de I’occupation
par les colons juifs d’importants secteurs de la Palestine (Immanuel Etkes : «Messia-
nisme et politique en Israél. L’ histoire de Gush Emunim»), récit assurément trés bien
informé, ne peut se lire sans de constantes réminiscences de 1’actualité douloureuse et
inextricable créée par cette méme colonisation trop souvent sauvage. — La contribution
de Pierre Gisel («Le christianisme: subversion et perdurance du messianisme») qui
déclare: «en perspective chrétienne bien comprise, Jésus est homme et seulement
homme», est susceptible de susciter d’ardentes controverses théologiques! Les excellentes
¢tudes complémentaires sur «Mani, le Prophéte de I’humanité entiére» (Jean-Daniel
Dubois), sur I'imam caché et son ceuvre selon le chiisme duodécimain (Mohammad Ali
Amir-Moezzi), et sur la renaissance récente d’une sorte de messianisme chez les Bouriates,
peuple mongole du lac Baikal (Roberte Hamayon), arrondissent de maniére heureuse le
portrait du «messie». La conclusion (Pierre Gisel et Lucie Kaennel) propose, en référence
aux articles réunis dans le livre, une réflexion systématique sur le theme du comparatisme.

CaRL-A. KELLER

HELMUT ZANDER, Geschichte der Seelenwanderung in Europa. Alternative religidse
Traditionen von der Antike bis heute, Darmstadt, Primus, 1999, 869 p.

Voila un ouvrage monumental sur les représentations réincarnationnistes défendues
par des Européens depuis I’antiquité jusqu’a nos jours, un ouvrage qui sera désormais
la référence indispensable de quiconque désire se familiariser avec ce domaine aussi
fascinant que touffu. Aprés un survol des doctrines indiennes tant hindouistes que boud-
dhistes, et une évocation rapide des représentations vaguement analogues qu’on observe
d’autres civilisations, I’A. procéde a une analyse minutieuse, mais toujours trés lisible,
des concepts européens. Il commence par le monde grec «présocratique», dessine les
ambiguités des doctrines platoniciennes, décrit les élaborations réincarnationnistes de
I’ Antiquit€ classique et tardive, et en arrive, en passant par les idées réincarnationnistes
attestées au sein de I’islam, du judaisme et de I’Europe médiévale, aux époques plus
récentes, pour terminer le parcours par le XX° s. et son engouement pour ces théories,



BIBLIOGRAPHIE 105

engouement 1llustré entre autres par la rocambolesque histoire de Briday Murphy, par
les recherches empiriques de Ian Stevenson, et par la vague moderne des thérapies
réincarnationnistes. En guise de conclusion, I’A. ajoute trois chapitres plus généraux
et particulierement éclairants ou 1l procéde a une apprécation des théories évoquées sous
Iangle de I’anthropologie historique. Parmi les questions discutées retenons deux
exemples : dans quelle mesure le recours, par les nombreux auteurs cités, a des idées
réincarnationnistes reflete-t-il une croyance authentique ou n’est-il qu’un divertissement
littéraire ? Et : existait-il une «tradition ésotérique» tout au long du Moyen Age européen
et jusqu’aux siecles plus récents, tradition & laquelle les auteurs réincarnationnistes
auraient puis€ ? — L’ouvrage se recommande par 1’abondance et la précision de 1’in-
formation, ainsi que par une attitude critique, voire sceptique face aux multiples théories
developpées au cours des siecles. L'A. ne se départit jamais d’une position et d’une
méthodologie rigoureusement académiques. Les notes, rejetées a la fin de [’analyse
proprement dite (prés de deux cents pages !) ouvrent d’utiles perspectives bibliographi-
ques, bien qu’on soit en droit de déplorer la relative rareté des indications en langue
frangaise. — Face a une réalisation d’une telle envergure il est toujours possible d’an-
noncer des lacunes ou des divergences d’opinion. Contentons-nous des trois remarques
que voici : a) on regrette qu’en parlant des doctrines «gnostiques» I’A. ait négligé
I’apport des textes de la «bibliotheque gnostique» de Nag Hammadi. b) Dire qu’en Inde
«méme les dicux sont soumis a la loi du karman» (p. 623) est certainement contraire
aux convictions du monothéisme hindouiste : la divinité, elle-méme au dessus du kar-
man, est au contraire capable de mettre fin au régime de celui-ci. ¢) L’A. tient &
relativiser I’idée largement admise par les critiques selon laquelle les doctrines occi-
dentales, & I’opposé des doctrines indiennes, envisageraient un mouvement ascensionnel
des séries de nouvelles naissances. Selon I'A., I'idée d’un «progrés» n’est que rarement
retenue par les Occidentaux. Mais puisqu’il s’agit dans I’'immense majorité des cas pour
I’ame déchue de regagner son statut originel de pureté divine aupres de la divinité, I’idéal
d’un progres ascensionnel parait tout de méme évident.

CarL-A. KELLER

MicHeL HuLin, Shankara et la non-dualité, Paris, Bayard, 2001, 278 p.

Soulignons tout de suite la force de ce livre : c’est une ré-affirmation claire et a
I’occasion quasi dithyrambique («Shankara, mystique et philosophe, fondateur de la
spéculation mystique hindoue la plus haute et sans laguelle on ne peut comprendre
{'Orient») de la maniére courante de percevoir la pensée de cet homme et d’évaluer son
influence. En plus, on est reconnaissant pour 1’excellente anthologie qui permet de se
faire une idée de I’argumentation de Shankara et de se familiariser davantage avec sa
démarche. L’A. ne nie pas I'incohérence fondamentale du «systéme» de Shankara, mais
il essaie de I’escamoter. Shankara tente en effet de combiner deux principes inconci-
liables : d’un c6té, il proclame le monisme intégral du brahman , unique Etant, dépourvu
de tout attribut, donc indifférenci€, simple et intégralement homogene, ce qui implique
la non-existence d’un monde multiple et différenci€ ; d’autre part, il admet au niveau
d’une «vérité d’usage courant», la réalité relative de ce méme monde qui au niveau de
la Vérité absolue n’existe pas. Or, quel est le statut du monde qui semble exister, par
rapport & sa non-existence au niveau du brahman absolu ? Shankara ne répond jamais
a cette question. Il se contente de postuler I’existence, a coté du brahman dépourvu
d’attributs, d’un brahman «inférieur» qui en serait pourvu, et qui serait responsable
du monde multiple et différencié. Comment comprendre ce brahman inférieur ? Selon
Shankara, il n’est que le produit d’une nescience métaphysique, fondamentale. Quel est
alors le statut de cette nescience, par rapport au brahman dépourvu d’attributs ? Elle
ne saurait étre un attribut de brahman puisque celui-ci est privé attributs, et elle ne saurait



106 BIBLIOGRAPHIE

pas non plus jouir d’une existence indépendante a coté de brahman, puisque selon
Shankara seul brahman existe et qu’il n’y a rien a c6té de lui. On regrette que I"A. n’ait
pas eu le courage de mettre en évidence cette aporie sur laquelle Shankara glisse comme
chat sur braise, mais que déja plusieurs de ses successeurs ont essayé de résoudre. A
lire notre A., on a d’ailleurs 'impression qu’en Inde, les termes vedanta et advaita
vedanta se réferent exclusivement & Shankara. En réalité, I'Inde a développé d’autres
formes de vedanta, et surtout de advaita vedanta qui, fideles aux enseignements des
Upanishad, réussissent plus harmonicusement ['union du brafunan UN et de sa mani-
festation multiforme dans un monde qui existe vraiment. L’A. n’en parle pas. Son livre
donne une image trés partiale du vaste courant védantique. Il semble oublier que la
pensée de Shankara sert essentiellement a justifier le renoncement total a la vie dans
le monde. En fin de compte, on regrette que son enthousiasme 1’ait conduit & perpétuer,
au sujet du patrimoine spirituel de 1'Inde, des préjugés — et des erreurs d’appréciation
— qui sont déja trop fermement €tablis en Europe. Vivement un livre sur d’autres formes
d’advaita vedanta, afin de rétablir I’équlibre! Parmi les autres questions — nombreuses !
— qui restent en suspens, mentionnons celle de I’ «orthodoxie brahmanique» que I'A.
aime a faire intervenir. Une telle «orthodoxie» est-elle définie dans les textes? En
quoi consiste-t-elle?

CarL-A. KELLER

SHAFIQUE KESHAVIEE, Dieu a ['usage de mes fils, Paris, Seuil, 2000, 200 p.

Un livre exigeant. Tres lisible, certes, en plus amusant par moments. Rédigé dans
un style aux rebondissements fréquents, toujours captivant, agrémenté de nombreuses
citations qui éclairent les pointes du texte. Un livre qui n’esquive jamais les questions
plus ou moins troublantes qu’un jeune (et un moins jeune) peut poser sur Dieu : Dieu
existe-t-11 7 Comment nommer le grand Mystere qui semble se cacher au fond des
choses ? Dieu est-il présent 7 Nest-il pas plutdt absent ? En admettant qu’il existe,
comment I’aborder ? Peut-on [’approcher? L"A. dont le travail quotidien consiste a
chercher et a promouvoir le dialogue inter-religieux dispose d’une vaste et profonde
connaissance des traditions religieuses de 1’humanité, comme aussi des doutes et in-
terrogations provoqués par le progres scientifique et technologique. En abordant les
divers themes, substantiels, il ouvre donc constamment des horizons englobants en
signalant les solutions que les religions et I’athéisme offrent aux probleme traités. Ce
faisant, il ne renie jamais ces convictions chrétiennes dont il souligne I’efficacité en
¢voquant son propre cheminement spirituel. Pour terminer, il note de précieux conseils
pour la pratique et I'approfondissement de la relation de I’"bomme a Dieu. Un livre
exigeant, on I’a dit, mais prodigicusement stimulant — une nourriture spirituelle pour
le croyant comme pour Iincrédule.

CAaRL-A. KELLER

DennNis GIRA, Le bouddhisme a 'usage de mes filles, Paris, Seuil, 2000, 224 p.

Voila une belle introduction au bouddhisme, destinée a quiconque cherche une
méthode agréable, voire divertissante, de s’ informer sur cette vaste tradition bigarrée.
L’A., bouddhologue enseignant la théologie des religions a I'[nstitut Catholique de Paris,
a vécu longtemps au Japon ol il a notamment eu des contacts avec les milieux de la
Jodo shin shu, ce qui nous vaut, heureusement, quelques notations sur cette importante
branche du bouddhisme, trop négligée en France. L’ A. fait preuve d’une extraordinaire



BIBLIOGRAPHIE 107

habilet¢ pédagogique: il commence par les doctrines fondamentales qu’il réussit a
expliquer de maniére limpide, et il procede étape par étape jusqu’au déploiement des
diverses ¢coles qui ensemble constituent le monde bouddhique dans sa diversité. Le
lecteur a I'impression d’entrer de plain-pied dans la vie d’une famille américaine vivant
a Paris: le pere s’entretient familierement avec ses deux filles, faisant montre d’autant
de rigueur scientifique que de compréhension amicale, et le lecteur ressent du plaisir
a participer a sa démarche.

Carr-A. KELLER

PIERRE PELLETIER, Le nectar et le poison. Les Gourous et les Maitres (Notre
temps), Montréal, Mediaspaul, 1999, 278 p.

L’A., philosophe, psychologue et théologien enseignant dans diverses universités
du Québec, s’attaque au délicat probleme du Maitre et du Gourou, de leur nécessité,
de leur morphologie et des formes Iégitimes dans lesquelles se déroule leur ministére,
ainsi que de leurs abus toujours possibles et de leurs dérives. Il se propose d’offrir des
criteres pertinents permettant de distinguer le nectar du poison, étant donné le pullu-
lement des maitres et des gourous dans le champ québecois. Il y réussit sans doute.
Pourtant, le livre laisse le lecteur perplexe. L’ A. affirme assurément qu’il entend s’ex-
primer «non dans un esprit polémique, mais plutot dans un esprit de tolérance, «vivre
et laisser vivre», qu’il souhaite ouvrir un jour sur le dialogue [...]. Pour tout dire, ce
que nous appelons de tous nos veeux, ¢’est un sain pluralisme» (p. 202). Excellent
propos ! Malheurcusement, le corps de I'ouvrage ot abondent les jugements injustes
et a 'emporte-picce est trop souvent aux antipodes de cette déclaration d’intention. On
a I’impression que pour I’A. tout ce qui n’est pas dans la ligne d’une tradition établie
soit par définition condamnable. Ainsi, le Maitre cosmique vénéré par certains ésoté-
rismes n’est qu’«une idéalisation du Moi» (p. 109), puisque I’ésotérisme dans son
ensemble n’est qu’une «nostalgie mégalomaniaque» (p. 128). En revanche, le Christ,
Maitre cosmique plaidé par certains théologiens, au sein de la tradition chrétienne, ainsi
que la dimension cosmique du Bouddha dans les traditions bouddhistes, sont des notions
parfaitement valables (p. 169 sq.). Le maitre mot qui condamne les gourous est «dé-
mence» ; ¢’est ce mot qui caractérise non seulement les gourous de I’Ordre du Temple
Solaire, mais aussi leur enseignement. En plus, le terme de «délire» s’ impose souvent
al’A. lorsqu’il entreprend d’évaluer les expériences religieuses faites en dehors des
cadres officiellement reconnus. Ajoutons qu’il n hésite pas a présenter Rudolf Steiner
comme «un gnostique engagé dans une mauvaise voie, celle de la connaissance abs-
traite» (p. 129), alors que le Rev. Moon est un «gourou synthese» qui synthétise
«I’ignorance, 'arrogance, I'autoritarisme, la cupidité qui parfois prend la forme de
fraude», dont le discours «prend parfois I’allure d’un cours de sexologie sacrée parsemé
d’humour scatologique» (p. 197 sq.). On se demande ou I’ A. bien pu glaner ces «infor-
mations» insultantes. Insultant, I’ A. ’est aussi a I'encontre des protestants: non seulement
en prétendant que Luther et Calvin ont créé «de nouvelles religions» (p. 183), mais en
prenant soin de bien marquer ses distances par I’orthographe méme: il oppose systéma-
tiquement l’«Eg}ise de Rome» aux «autres grandes églises chrétiennes» (p. 190 et passim),
refusant implicitement de reconnaitre I’existence d’une pluralité d’Eglises. Dominus Jesus
n’est pas loin! Enfin, on se demande si les schématismes freudiens auxquels recourt I’A.
sont suffisants pour comprendre le phénomeéne du Maitre spirituel; s’il faut de la psy-
chologie, une approche jungienne serait probablement plus adéquate. — En dépit de tous
ses défauts, le livre peut certainement aider quelques-uns a discerner le bon maitre.

CarrL-A. KELLER



	Bibliographie

