
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 1

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 57-111

BIBLIOGRAPHIE

Marie-Odile Goulet-Cazé (éd.), Tiziano Dorandi, Richard Goulet, Henri Histoire de

Hugonnard-Roche, Alain Le Boulluec, Ezio Ornato (coll.), Le commen- la philosophie
taire entre tradition et innovation. Actes du colloque international de
l'Institut des traditions textuelles (Paris et Villejuifi 22-25 septembre 1999)
(Bibliothèque d'histoire de la Philosophie), Paris, Vrin, 2000, 583 p.

«Pendant près de deux mille ans, du milieu du IVe siècle avant J.-C. jusqu'à la fin
du XVIe siècle, la philosophie a été conçue avant tout comme une exégèse, se rapportant
à un petit nombre de textes émanant d'«autorités» dont les principales furent notamment
Platon et Aristote.» Ce constat, tiré de l'article fondamental de Pierre Hadot «Philosophie,

exégèse ct contresens» (Vienne, 1968) résume parfaitement l'objet de ces actes
volumineux consacrés au commentaire en tant que pratique scientifique et surtout
philosophique. En effet, une bonne partie de la littérature universelle est une littérature de
commentaire- le Timée de Platon, les Catégories d'Aristote, la Genèse, Y Exode ou le

Prologue de 1 Évangile de Jean n'ont pas cessé de faire l'objet d'exégèses -, et cette
remarque vaut particulièrement pour la philosophie antique et médiévale, fortement
ancrée dans l'étude de la tradition grâce aux institutions et aux pratiques scolaires. Mais
l'importance du développement du commentaire repose sur une conception de la
philosophie : la pensée ne se déploie pas ex nihilo, mais a besoin pour donner sa pleine
mesure d'un support qui lui permette de progresser. Marie-Odile Goulet-Cazé, dans son

avant-propos présente l'acte de commenter comme un acte complexe au cours duquel
se trouvent confrontées deux réalités : «d'une part un donné fini et contraignant, le texte,
noyau dur incontournable qui a acquis une sorte d'objectivité, et d'autre part une pensée
en acte qui réagit face à ce produit fini en élaborant un texte nouveau, la démarche mise
en œuvre pouvant aller de l'exégèse la plus littérale à l'interprétation la plus allégori-
sante, de l'explication la plus traditionnelle au commentaire le plus neuf» (p. 7). Ce
volume présente, par une quarantaine de contributions, une vision globale du phénomène
du commentaire, depuis sa fabrication matérielle jusqu'à l'élaboration de ses contenus
les plus spéculatifs, de l'Antiquité à la Renaissance, et cela dans des aires culturelles
diverses : mondes grec, latin, hébraïque, arabe et indien. Il est organisé en trois sections :

le support matériel du commentaire, les commentaires bibliques, les commentaires
scientifiques et philosophiques. La première partie, purement philolo-gique, traite des

techniques de composition et d'écriture des commentaires, des scholies marginales, et
de la mise en page. La deuxième présente les traitements exégétiques de l'Écriture,
notamment par un excellent article de Gilbert Dahan sur le passage au sens spirituel
dans les commentaires médiévaux de la Bible et par plusieurs contributions sur
l'interprétation de Genèse 2,24 : dans le christianisme antique (Alain Le Boulluec), chez

Augustin (Goulven Madec), dans les exégèses rabbiniques (Jean-Christophe Attias) et
chez quelques mystiques médiévaux (Charles Mopsik). La troisième section, outre deux
tables rondes sur les commentaires alchimiques et sur les commentaires en histoire des

sciences, offre une série de communications remarquables sur les exégèses grecques
néoplatoniciennes et arabes de Platon et d'Aristote. Luc Brisson étudie le rôle des
Oracles Chaldaïques dans le Commentaire de Proclus sur le Timée de Platon ; il met
ainsi en lumière deux questions originales et importantes : celle de la conciliation entre
un texte philosophique et un texte sacré dans l'Antiquité tardive grecque et celle de la



58 BIBLIOGRAPHIE

pratique du commentaire comme prière destinée à assurer le salut de l'âme. Richard
Sorabji pose la question «Is the true self an individual in the Platonist tradition ?» La

place de Syrianus dans la tradition exégétique de la Métaphysique d'Aristote fait l'objet
de deux articles : un de Concetta Luna qui l'inscrit entre Alexandre d'Aphrodise et

Asclépius - Syrianus s'étant inspiré du premier ct ayant influencé le second - ct l'autre
de Cristina D'Ancona qui souligne que Syrianus a marqué un tournant décisif dans

l'utilisation de la Métaphysique d'Aristote à l'intérieur de l'école néoplatonicienne et

qu'il a assuré une postérité au modèle de commentaire d'Alexandre d'Aphrodise.
l'approche analytique du texte, opposée à l'approche paraphrastique d'un Thémistius.
Philippe Hoffmann examine le travail de Simplicius sur les catégories aristotéliciennes
TTOTè et Trou' ; grâce à un examen précis du texte et une comparaison avec d'autres
lecteurs des Catégories, tant néoplatoniciens. Porphyre ct Jamblique. que péripatéticien,
Boèthos. il parvient à esquisser un portrait de la personnalité intellectuelle de Simplicius
comme commentateur. La réception du De Caelo d'Aristote est étudiée chez les
commentateurs grecs par Catherine Dalimier et chez Averroès par Henri Hugonnard-Rochc.
Jean Jolivet. dans un article de synthèse, propose un panorama du commentaire
philosophique arabe articulé sur deux points majeurs : un état des lieux par al-Nadim de

l'exégèse d'Aristote à la fin du Xe siècle d'al-Kindi à al-Farabi, et une comparaison
de méthode entre Avicenne et Averroès. Si Avicenne, en composant le Shifa, a cherché
à dépasser Aristote et à fonder une philosophie à la fois nouvelle et héritière. Averroès
voulait, lui, «remettre la philosophie dans l'état où l'avait construite Aristote», le

Stagirite étant pour lui indépassable. Ce volume remarquable, tant par sa qualité que
par l'étendue du domaine traité, démontre fort bien que les problèmes philosophiques
se posent, souvent, en termes exégétiques.

Christophe Erismann

Gerald Bechtle, Dominic O'Meara (éds), La Philosophie des mathématiques
de l'Antiquité tardive (Actes du Colloque international de Fribourg 24-26

septembre 1998), Fribourg, Éditions Universitaires, 2000, VIII + 244 p.

Les trois premiers articles de cet ouvrage concernent les conceptions de Jamblique
sur la place des mathématiques parmi les sciences. Francesco Romano montre que
Jamblique assume à son tour le dessein d'unifier les sciences sous l'égide de la
philosophie. Toute science est philosophique par nature. L'arithmétique, qui est la plus
proche du Principe Premier, doit servir d'outil à cette unification. Jamblique peut alors

proclamer le caractère pythagoricien de la philosophie. Gerald Bechtle procède à une
étude approfondie des méthodes mathématiques telles que Jamblique les expose dans

son De communi mathematica scientia. Ce sont ces méthodes, plus que leur objet, qui
justifient la position intermédiaire que Platon assigne aux mathématiques entre le

domaine de l'opinion et celui de la pure intellection. Bien que marqué par la pensée
d'Aristote, Jamblique s'efforce d'établir la supériorité du platonisme à propos du statut
des mathématiques. Linda M. Napolitano Valditara aborde lc sujet à travers la métaphore
de la «ligne divisée» de Platon (Rép. VI,509-510). Jamblique sépare les intelligibles
proprement dits des intelligibles suivant la dianoia et les sensibles au sens propre des
sensibles objets de l'imagination. Mais il s'écarte de Platon quant aux facultés qui
opèrent sur ces quatre domaines, ce qui a des incidences sur la science mathématique.
Pour Ian Mueller. Syrianus veut dissiper les ambiguïtés de certains passages de Platon
sur le nombre. Il voit dans le nombre une forme qui domine la «multiplicité de monades»
introduite par Euclide. John J. Cleary expose la philosophie proclusienne des
mathématiques. Malgré quelques essais de conciliation entre Platon et Aristote, Proclus adopte
les vues platoniciennes qu'il surinterprete parfois ; par exemple quand il introduit la



BIBLIOGRAPHIE 59

«matière imaginaire» ou qu'il semble se référer à des enseignements secrets des
pythagoriciens. Alain Lanould s'intéresse au «lien» qui apparaît dans le Timée quand le
Démiurge introduit des «moyens» harmonieux entre le feu et la terre. Platon raisonne
par analogie sur des cubes, comme 8 et 27, qui n'admettent pas de moyenne géométrique,

mais deux médiétés, ici 12 et 18. On peut noter que Proclus prétend, à tort, que
c'est aussi le cas pour les nombres semblables, comme 2.3.4 24) et 8.12.16 1536).
Le néoplatonicien chrétien Jean Philopon commenta l'arithmétique de Nicomaque de
Gérase. - Giovanna R. Giardina présente la notion de nombre telle qu'elle ressort de
ce commentaire. Mario Otto Helbing évoque la dispute sur les angles corniculaires qui
survint au temps de Galilée et dont les acteurs se référaient souvent à Proclus. Giovanni
Sommaruga met en regard les conceptions de Proclus et de la «physicalisto-platoni-
cienne» P. Maddy sur la nature des objets mathématiques. Enfin, dans une compétition
anachronique entre la géométrie d'Euclide et les geometries axiomatiques non
euclidiennes du XIXe siècle. Markus Schmitz décerne la palme de la vérité à la première,
avec la complicité inattendue de Proclus.

André Delessert

Saint Augustin, Œuvres, t. II : La Cité de Dieu, édition publiée sous la
direction de Lucien Jerphagnon avec, pour ce volume, la collaboration de

Sophie Astic, Jean-Yves Boriaud, Jean-Louis Dumas, Catherine Salles et

Henri-Pierre Tardif de Lagneau (Bibliothèque de la Pléiade - 468), Paris,
Gallimard, 2000, 1308 p.

C'est avec beaucoup de soin que Lucien Jerphagnon et une équipe de collaborateurs
poursuivent l'édition des œuvres les plus significatives d'Augustin pour la Bibliothèque
de la Pléiade. Après un premier volume rassemblant les écrits de nature philosophique
que le jeune rhéteur avait rédigés à Cassiciacum (cf. recension dans RhThPh, Vol. 130,
1998/IV, p. 436 sq.), le second volume est entièrement consacré à la Cité de Dieu. Ce
grand classique de la littérature de l'Occident chrétien a été écrit par Augustin entre
412 et 417, quelques années après la destruction de Rome sous les coups de l'invasion
des Goths que conduisait le roi Alaric. Première chose merveilleuse, et certainement
inimaginable pour Augustin lui-même, nous pouvons désormais tenir dans nos mains,
en un seul volume, grâce à la technique du papier bible, les 22 livres dont la Cité de
Dieu est composée. Cet ouvrage comporte deux grandes parties : dans la première, le
Docteur de l'Église réfute la prétention qu'a le paganisme de pouvoir procurer le
bonheur ; dans la seconde, il décrit l'origine, la croissance et la fin des deux cités, la
cité terrestre et la cité céleste. «Deux amours, dit-il, ont bâti deux cités : celle de la
terre par l'amour de soi jusqu'au mépris de Dieu, celle du ciel par l'amour de Dieu
jusqu'au mépris de soi.» À l'antique vision du monde, des hommes et des dieux,
Augustin en a substitué une autre, et c'est moins d'une philosophie que d'une «théologie
de l'histoire» qu'il s'agit dans la Cité de Dieu, comme l'a exprimé autrefois Henri
Marrou. À la banqueroute des cultes et des espérances d'un temps révolu, prévisible
selon PÉvêque d'Hippone si les valeurs antiques étaient, comme il le soutient, gagées
sur le néant, il ne cesse de faire comprendre que, de la vie des hommes, rien n'est
toutefois perdu parce que tout est racheté, du moins en espérance. Dans le présent de

chaque époque où, antagonistes et enchevêtrées, coexistent les deux cités, il incombe
alors à chacun d'opter pour Yaversio ou pour la converslo. C'est ainsi que la Cité de
Dieu est en gestation jusqu'à la fin du monde et qu'il ne faut pas dormir pendant ce

temps-là. Que ce soit au Ve siècle de notre ère ou de nos jours, le thème des deux cités
nous semble d'une particulière actualité. Les prétentions d'un paganisme renaissant sont



60 BIBLIOGRAPHIE

aussi fortes qu'alors, et les deux cités de lajustice et de l'injustice se font à nouveau
face. Puisse la redécouverte de la Cité de Dieu d'Augustin nous faire réfléchir sur une
nouvelle manière de construire l'avenir. Toute traduction qui paraît dans la célèbre
Bibliothèque de la Pléiade est soumise à des critères très stricts de lisibilité, ainsi que
les notes qui l'accompagnent. Le résultat est parfaitement réussi pour le but que la
collection poursuit, et peut inciter à des recherches plus spécialisées. Une bibliographie
de base, un répertoire de notions-clés et un index des noms de personnes et de lieux
font de ce second volume un ouvrage que nous ne pouvons que recommander à

l'attention des lecteurs intéressés.

Jean Borel

Jean-Marc Narbonne, Hénologie, ontologie et Ereignis (Plotin - Proclus -
Heidegger) (L'âne d'or), Paris, Les Belles Lettres, 2001, 377 p.

De Jean-Marc Narbonne, professeur de philosophie ancienne à l'Université Laval
(Québec), on connaissait les travaux remarquables sur Plotin, notamment Les deux
matières (1993) et La Métaphysique de Plotin (1994). Il présente aujourd'hui, sous la

forme d'un essai d'une rare qualité, une réflexion personnelle, à la fois modeste et
ambitieuse, sur la pensée néoplatonicienne et sur les bases de notre tradition spéculative
que forment l'ontologie et l'hénologie, doctrine selon laquelle l'Un prime sur l'être.
Dans la ligne directe des recherches de Werner Beierwaltes (Proklos, Grundzüge seiner
Metaphysik et Denken des Einen), l'A. esquisse un questionnement subtil sur la formule
platonicienne consacrée : «au-delà de l'être ou de l'essence», «erreKeLva rfjs- ouata?».
L'une des thèses principales de cet ouvrage est que «la tradition néoplatonicienne a mis

au jour et développé une forme de pensée hautement originale, une représentation
exacerbée et inouïe de la transcendance nécessitant de l'esprit un effort d'exhaussement

constant, une volonté de dépassement et un désir de l'au-delà d'une radicalité peu
commune» (p. 21). L'A. propose une étude de la genèse de l'hénologie, des oppositions
qu'elle va susciter dès son élaboration par Plotin et de son conflit continuel avec
l'ontologie. L'avancée et l'originalité de la pensée néoplatonicienne au sein de la
tradition spéculative platonicienne se manifestent par la transformation des hypothèses
du Parmenide en une sorte de grammaire du réel. C'est Plotin, en affirmant la
supériorité, mais aussi l'antériorité et l'indépendance absolues de l'Un vis-à-vis de l'être,
qui ouvre la voie. Cette transcendance radicale de l'Un défendue par l'auteur des
Ennéades représente une innovation décisive qui n'était nullement naturelle dans la

lignée platonicienne. Elle sera d'ailleurs contestée d'Origène, contemporain de Plotin,
à Pic de la Mirandole au Quattrocento. Origene, du moins selon la position rapportée
par Proclus, tente en effet de réfuter le néoplatonisme naissant autour de trois thèses :

l'Un est entièrement sans existence ni subsistance, l'intellect est ce qu'il y a de meilleur
et l'étant absolu et l'Un absolu sont identiques. C'est sur cette question du statut de

l'Un que l'hénologie se distingue de l'ontologie. On retrouve en effet de Plotin et

Porphyre à Proclus et Damascius l'idée maîtresse d'une existence ou d'une subsistance

pure de l'Un soit en termes d'ÛTrapÇis' ou d'utróoTaoLS' opposés à l'ôv ou à l'oùaia.
Selon Plotin, l'Un joue un rôle architectonique vis-à-vis de l'être ; il y a une priorité
effective de l'Un sur l'être, cette antériorité se fonde sur la simplicité parfaite de la notion
d'unité. Le fondement de cette position est le passage du Parmenide (166 c) où Platon
dit que si l'Un n'est pas rien n'est. L'Un est pour l'être un principe et l'être repose sur
lui. L'être dépourvu de l'Un n'existerait pas. La réflexion néoplatonicienne est tout
entière animée par le désir d'une remontée vers le principe transcendant, incompréhensible

et ineffable, l'Un-Bien hérité de la tradition platonicienne. Le néoplatonisme se

conçoit ainsi prioritairement comme une philosophie de la transcendance et du dépas-



BIBLIOGRAPHIE 61

sèment de soi : «la pratique de la philosophie associée à l'exercice des vertus
purificatrices doit mener, par une série de métamorphoses du moi, au contact d'une réalité
transcendante et ineffable, source de félicité ultime» (p. 274). Mais le néoplatonisme
valorise une autre forme de transcendance, une extériorité fondatrice. En effet,
l'ÈTrÉKeiva Tfjç ouatas", déjà énoncé et préparé chez. Platon, s'élargit décisivement che/.
Plotin à la dimension d'un èrtéKeiva vovç à la fois du côté du principe, qui n'est plus
un voûç, et du sujet, qui doit dépasser en lui-même le niveau intellectif pour rejoindre
l'Un. Avec l'apparition de cet au-delà de l'intellect, s'ouvre l'espace d'un au-delà de
la philosophie où il ne s'agit plus de discourir ou de connaître, mais bien plutôt
d'éprouver et de voir. En d'autres termes, la remontée vers le Principe ne va pas
simplement vers un au-delà du Soi. elle mène à un au-delà du connaissable à la fois
en soi et par le Soi. Pour parler de cette part du scheme néoplatonicien de la déprise.
l'A. a choisi d'utiliser la notion de dénivellation fondatrice, «c'est-à-dire un éclairage
de la réalité humaine à partir d'un au-delà irréductible au Soi (ou à soi)» (p. 275). Cette
expression cherche surtout à énoncer ce qui, dans le mot transcendance, ne s'entend
plus. Ce livre a aussi pour but de limiter la portée des critiques de Heidegger à l'endroit
de la métaphysique et d'illustrer leur «caractère réducteur». Car. selon l'A., lc

néoplatonisme montre que la tradition métaphysique ne s'est nullement limitée à une
conception réifiée. voire techniciste. de l'être et de l'étant. La différence entre l'Un et
l'être joue en effet le rôle de garde-fou vis-à-vis de toute tentative de nivellement de
la réalité. La transcendance que défend le néoplatonisme, renforcée par «l'arsenal
hénologique», est un défi constant à l'interprétation limitative du TToXXaxtoç Xeyô[ievov
aristotélicien. L'être du point de vue néoplatonicien ne se dit pas et ne peut pas se dire
du Principe. «L'èTréiceii'a se situe plus haut, ne s'entend que selon le régime unique
de la dénivellation» (p. 282).

Christophe Erismann

Werner Beierwaltes, Platonisme et Idéalisme (Bibliothèque d'Histoire de la

Philosophie), Paris, Vrin, 2000, 251p.

Cet ouvrage est la traduction française de Platonismus und Idealismus publié chez
Vittorio Klostermann en 1972. auquel l'A. a, pour cette édition, non seulement apporté
quelques corrections, mais aussi ajouté quelques compléments et, surtout, une Postface
inédite. Pour préparer le lecteur à ce qu'il va trouver dans les quatre études dont
l'ouvrage est formé, Werner Beierwaltes s'explique en quelques mots au sujet des deux
termes du titre : «le terme 'platonisme' sera pris de manière prépondérante en ce qui
suit au sens de ce qui se trouve représenté par la pensée néo-platonicienne ou sa réfection
en théologoumènes chrétiens à l'époque de la patristique et du Moyen-Âge, quant au

terme d"«idéalisme». c'est tout particulièrement par la philosophie de Hegel et celle de

Schelling qu'il se trouve représenté. La présentation risquée ici peut rendre visibles les

implications réelles du «platonisme», en tout cas celles qui ont trouvé une efficace dans
la pensée idéaliste comme autant de moments plus ou moins manifestes de la méthode
qu'elle met en œuvre comme de ce qui la mobilise quant à l'affaire la plus propre de
sa pensée. Elle montre en même temps un aspect essentiel de la manière dont se constitue
une pensée idéaliste comme de l'explication qu'elle demande», (p. 8 sq.). Dans la
première étude, intitulée «Deus est esse-esse est deus, la question fondamentale onto-
théologique comme structure de pensée aristotélico-néo-platonicienne». l'A. analyse
quelques éléments dans le développement de la question de l'être, éléments étroitement
liés à la question de Dieu et qui «demeurent très proches du concept platonicien
originaire de l'être comme Idée». Prenant appui sur l'affirmation d'Exode 3,14: Ego
sum qui sum, qu'il commence par replacer dans son cadre vétéro-testamentaire. l'A. met



62 BIBLIOGRAPHIE

en lumière les interprétations qu'en ont donné Philon d'Alexandrie ct Porphyre,
Grégoire de Naziance et Grégoire de Nysse, Augustin, Maître Eckhart et Schelling,
interprétations qui apparaissent à ses yeux comme autant d'expressions particulièrement
caractéristiques de la question de fond onto-théologique. L'étude intitulée «Plotin dans

l'idéalisme allemand» donne des exemples concrets de ce que peut être une réception
équivalant à une refonte créatrice pour quiconque la reprend à son propre compte. Et
c'est encore chez Schelling que l'A. met en évidence des structures spécifiquement
néoplatoniciennes. La troisième étude «Hegel et Proclus» apporte un complément appréciable
à la question abordée par la précédente, quant au lieu logico-systématique occupé par la

philosophie du néo-platonisme en général dans la pensée de Hegel. Enfin. l'A. évoque
en quelques pages l'histoire de la redécouverte idéaliste de la pensée de Jean Scot Erigène,
qui trouve son fondement dans la structure néo-platonicienne de sa théologie philosophique.

Dans sa Postface, l'A. expose de manière remarquable le projet philosophique qu'il
a poursuivi depuis la parution de ce premier ouvrage, et qui s'explicite dans Identität und
Differenz (1980), Denken des Einen (1985) et Platonismus im Christentum (1998).

Jean Borei.

Jean-Pierre Torrell, Recherches thomasiennes (Bibliothèque thomiste - LH),
Paris, Vrin, 2000, 386 p.

Dans ce magnifique volume, c'est une autre image de Thomas d'Aquin que le
professeur Jean-Pierre Torrell nous offre que celle qui prévaut dans la plupart des

travaux qui lui ont été consacés. Loin d'être seulement lc théologien-philosophe que
l'on sait, Thomas fut aussi un génial lecteur et commentateur de la Bible, à laquelle
il n'a cessé de se référer. Il fut un prédicateur enthousiaste pour transmettre les vérités
de foi et l'Évangile du Christ. Il fut enfin un contemplatif et un homme de prière. C'est
à ce Thomas d'Aquin là que rend ici hommage l'A. Dans les deux premières études,
rédigées à la demande de la Commission Léonine, l'A. établit l'édition critique des
Collationes cle decern preceptis, en dégageant le vrai du faux à partir de deux
remaniements de ce texte. Nous voyons dans le détail comment deux auteurs anonymes
différents ont pu réutiliser à leurs propres fins la prédication thomasienne. Les deux
essais suivants, qui n'en formaient qu'un seul à l'origine et n'ont été séparés que pour
des raisons de commodité editoriale, s'interrogent sur le savoir théologique chez

l'Aquinate et ses premiers disciples. Une remarquable réflexion sur la vision de Dieu
«per essentiam» nous introduit ensuite au cœur de la doctrine du Maître : la vision
béatifique est en effet la finalité même de la vie chrétienne. C'est la raison pour laquelle
Thomas place la béatitude au poinl de départ de sa considération morale (Secunda Pars),
puisqu'il faut évidemment la connaître pour pouvoir diriger vers elle ses efforts. Comme
le dit l'A., «si l'intellect créé ne pouvait jamais parvenir à voir Dieu, il ne parviendrait
jamais à la béatitude». Or, ce n'est qu'en Dieu que se trouve la perfection de la créature
raisonnable, car c'est lui qui est au principe de son être, et la perfection de toute créature
consiste précisément à rejoindre le principe dont elle est issue (cf.Q. 12, a,l; cf. p. 196).
Le thème de la science du Christ qui suit est tout aussi capital que celui de la béatitude,
et l'A. nous en montre l'intérêt dans sa relecture des Questions 9-12 de la Tertia Pars :

«Comme l'acte inouï de la kénose n'a mis à la disposition du Verbe de Dieu, dont la
science est infinie, qu'une nature humaine, elle ne pouvait donc pas, si parfaite fût-elle
dans son cas, ne pas être soumise aux lois de l'acquisition progressive du savoir à partir
de l'expérience sensible limitée qui a été la sienne.» Tout en reconnaissant avec Thomas
l'existence d'une science humaine acquise dans le Christ viator, l'A. tente d'aller plus
loin que le Maître, sans lui être infidèle, en reconnaissant que le Christ «a pu apprendre
des hommes et que cela comprenait la nescience d'une quantité de choses qu'il ne



BIBLIOGRAPHIE 63

pouvait, mais aussi qu'il n'avait nul besoin de connaître pour accomplir sa mission
surnaturelle». Dans l'étude suivante. l'A. remet en pleine lumière la doctrine de
l'actualité agissante de la résurrection en montrant que, selon Thomas comme selon les
Évangiles, l'œuvre salvifique ne s'achève pas à la mort du Christ en croix, mais que
sa résurrection et son ascension, comme tous les acta et passa Christi in celine, ont leur
efficacité salvifique propre. Les derniers articles de ce bel ouvrage décrivent tour à tour
l'activité exégétique du jeune Thomas dans son Commentaire du Prophète Isaïe, son
œuvre oratoire dans le cadre de l'Université et. enfin, la profondeur de son attitude
spirituelle ct eucharistique.

Jean Borel

Thomas d'Aquin, Question disputée l'union du Verbe incarné (De unione Verbi
incarnati), texte latin de l'édition Marietti, introduction, traduction et notes

par Marie-Hélène Deloffre (Bibliothèque des textes philosophiques), Paris,

Vrin, 2000, 256 p.

Cajétan. un auteur que l'on ne peut décemment accuser d'anti-thomisme, reprochait
à cette question une argumentation faible et un traitement beaucoup trop bref en regard
de l'importance du sujet. Il voyait dans le texte, non une editio définitive revue par le
docteur angélique, mais seulement des notes approximatives prises au vol par un
bachelier mal inspiré lors d'une dispute survenue au début de la carrière de notre auteur,
auxquelles il est impossible de se référer pour déterminer la doctrine de Thomas. Ce
jugement sévère illustre l'âpreté des polémiques suscitées, depuis des siècles, ct surtout
au XXe, par ce texte - dont l'authenticité a longtemps été contestée, mais que l'on date
maintenant du printemps 1272, lors du second séjour parisien de l'Aquinate. Cette brève

question disputée, cinq articles seulement, traite du problème délicat de l'unité d'être
(esse) dans le Christ. Elle ne contient pas, à une exception près, de nouveauté radicale
par rapport au reste de l'œuvre de Thomas, car elle reprend les conclusions des questions
2 et 5 de la Tertia Pars de laSomme théologique : l'union s'est réalisée dans la personne,
non dans la nature, elle est donc non essentielle. C'est l'article 4 qui apporte le «faux-
pas» selon l'expression du P. Torrell : Thomas parle explicitement de la présence dans
le Christ, à côté et en dépendance de l'esse simpliciter ou principale de la personne
du Verbe, d'un esse secunclaiïum conféré par la nature humaine. La possibilité de

concilier cette thèse avec la position exposée à la même période dans la Somme où il
a affirmé, sans hésitation ni nuance, l'unicité d'esse du Christ, a donné lieu à de multiples
discussions entre thomistes et à des tentatives, non moins nombreuses, de montrer le
bien-fondé ou l'incongruité de la question De unione Verbi incarnati. La traductrice
propose une argumentation qui tend à aplanir les contradictions et veut voir une
continuité dans la pensée de Thomas. Elle attribue certaines divergences, terminologiques
notamment, au fait qu'il s'agit d'une question disputée et que Thomas, confronté à

d'autres écoles, «retenait ce qui lui paraissait assimilable ct récusait ce qu'il ne pouvait
admettre » (p. 73). Le travail de présentation du texte - introduction détaillée, mention
des sources, analyse de la structure argumentative, important appareil de notes - est très
bien réalisé. La mise en réseau avec les passages parallèles permet d'inscrire cet écrit
dans l'ensemble de la problématique thomasienne. - Cependant, la pertinence d'une telle
traduction nous semble discutable, surtout dans une collection à visée philosophique.
Ce texte n'offre en effet que peu d'intérêt pour l'historien de la philosophie médiévale

- les thématiques sous-jacentes relatives à l'être et l'essence ne sont pas abordées
directement - et la controverse théologique ne concernera que quelques spécialistes de

la pensée de Thomas. Les affirmations contenues dans l'introduction el dans le texte
de quatrième de couverture selon lesquelles cette question contient des «clartés fulguran-



64 BIBLIOGRAPHIE

tes» et que «2000 ans après la naissance du Christ, cette œuvre puissante devrait susciter

un ardent intérêt» nous semblent, pour le moins, exagérées. Si l'on veut traduire les

questions disputées de l'Aquinate. pourquoi ne pas commencer par des textes beaucoup
plus riches, tels les Quaestiones disputatele De polemici, les Quaestiones disputatile De
anima, ou la Quaestio disputata cle Spiiïtualibus ireatuiis encore dépourvues de
traduction française, ou par les très importantes Quaestiones disputatele De veritate dont
l'intégralité n'est toujours pas disponible en français

Christophe Erismann

Jean-Michel Counet, Mathématiques et dialectique chez Nicolas de Cuse,
(Études de philosophie médiévale), Paris, Vrin, 2000, 456 p.

Mathématiques et dialectique ne sont pas envisagés ici en tant que simples
disciplines du savoir, mais surtout en tant qu'instruments d'un projet métaphysique
d'approche de l'Absolu, que N. de C. poursuit en continuité avec le Moyen Âge et notamment
avec St. Anselme. Le choix de ces disciplines comme clés de lecture obéit à l'intention
de mettre au jour ce programme métaphysique, que l'A. semble partager lorsqu'il
considère la spéculation cusaine susceptible d"«apportcr plusieurs éléments de réponse
à l'actuelle crise de la pensée» (p. 432). Nous n'avons donc pas affaire ici à une enquête
de type historique, mais à une interrogation philosophique menée à travers les œuvres
du Cusain - une enquête qui fait par ailleurs place à de nombreux excursus sur les

sources et sur l'état de telle ou telle question déterminante dans la démarche de Nicolas.
L'A. exprime sa conviction que l'optique métaphysique rend mieux justice à N. de C,
car elle permet de voir en sa philosophie non seulement «le premier des modernes »

(comme le veut l'historiographie inaugurée par Cassirer), mais aussi «le lieu où toute
la tradition antérieure se rassemble, se récapitule» (p. 9). L'A. met en évidence lc
concours des deux procédés platoniciens dans la construction de cette métaphysique
ainsi que le développement qu'ils y trouvent : N. de C. fait avancer la dialectique par
sa conception de l'Absolu comme «coïncidence des opposés» et fait avancer les

mathématiques par l'application de ses conceptions philosophiques dans les travaux sur
la quadrature du cercle (p. 42-43). À partir de l'hypothèse que le plan de la Docte
ignorance a été conçu sur la base de l'Opus tripartitimi de Maître Eckhart (p. 365), l'A.
bâtit son analyse sur la triple dialectique eckhartienne de la matière et de la forme, du

tout ct des parties et des deux natures dans le Christ, car «elles couvrent ensemble la
totalité de l'œuvre» du Cusain (p. 47). L'examen de ces trois dialectiques est précédé
d'un état de la question sur le concept central de la «coïncidence des opposés» : l'A.
l'interprète en continuité avec le concept de «Non-autre» et le comprend dans le sens

que «Dieu est simultanément tous les degrés possibles de toutes les perfections», ce qui
en fait véritablement le «Non-autre du l'ini» (p. 98). Cette interprétation est vérifiée par
rapport à la triple dialectique eckhartienne : le concept de Dieu comme coïncidence des

opposés invite à considérer la matière (possibilité absolue) et la forme (actualité absolue)
comme intérieures à Dieu lui-même, ce qui permet de dépasser leur opposition (p. 123) ;

la dialectique du tout et des parties, qui est celle du monde et de ce qu'il contient (mais
aussi de l'esprit et des objets auxquels il se rapporte : ch. VIII) est dépassée dans la
conception du monde comme similitude du «maximum absolu» en qui tout est présent
et qui opère par là-même la conjonction des opposés - cette dialectique du monde
comme totalité «indéfinie et multiccntrée» permet par ailleurs une nouvelle approche
de l'astronomie, «en rupture avec l'astronomie traditionnelle, dont Copernic n'est que
l'accomplissement» (p. 292) ; la dialectique des deux natures dans le Christ est dépassée

par l'union hypostatique du maximum absolu (Dieu) ct du maximum contracté (l'homme
en tant que microcosme) dans la personne du Christ (p. 370), manifestation par excel-



BIBLIOGRAPHIE 65

lence de Dieu comme coïncidence des opposés (p. 408). De manière analogue, les

ligures mathématiques sont l'image de cette coïncidence dans l'esprit humain, qui à

partir d'elles peut entreprendre sa démarche vers l'Absolu. Aussi les mathématiques,
intermédiaires entre les réalités sensibles et les réalités théologiques. s'avèrent le champ
privilégié de l'expérience de Dieu et représentent dans l'esprit l'équivalent du Christ
(p. 428) : ce lien entre «la nature humaine du Christ» et «l'activité mathématique de
calcul des limites» est un des «traits de génie du Cusain» (p. 433). L'A. y voit un élément
susceptible de contribuer aujourd'hui encore à une «approche de la question de Dieu
basée sur la notion d'expérience de l'Esprit» (p. 432). de même qu'il trouve chez le
Cusain. par le biais de la coïncidence des opposés, une pensée du rapport entre
l'universalité ct la multiplicité susceptible d'éclairer la recherche actuelle d'une «troisième
voie», entre un «universel-concret qui nie les singularités» et lc «repli frileux dans la

sphère du particulier» (p. 434). L'intérêt qui guide cette étude et la clé de lecture qui
y est adoptée aboutit à une reconstitution cohérente et unitaire de la pensée cusaine.
Cette reconstitution est en retour et nécessairement un reflet de l'intérêt qui l'a suscitée,
ct si on salue la profondeur et la fécondité de l'interrogation philosophique qui parcourt
cet ouvrage, on regrette l'absence de confrontation avec les objections de Kurt Flasch
(Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung. Frankfurt, Klostermann, 1998 :

recensé dans le vol. 131. 1999, p. 315 de cette même revue) à l'égard de toute forme
d'actualisation des philosophies du passé et de toute lecture qui ne serait pas rigoureusement

historique.

Tiziana Suarez-Nani

Johannes Reuchlin, Sämtliche Werke, herausgegeben von Widu-Wolfgang
Ehlers, Hans-Gert Roloff und Peter Schäfer, Band IV (Schriften zum Bücher-

Streit, I. Teil, Reuchlins Schriften), Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-
Holzboog, 1999,481 p.

Dans le projet d'édition des œuvres complètes de Johannes Reuchlin en onze tomes,
le quatrième comprendra quatre volumes. Pour la première fois, nous aurons entre les
mains la totalité des écrits et du dossier juridique concernant le chapitre douloureux,
mais aussi passionnant, des rapports entre Juifs et Chrétiens en Allemagne au début du
XVIe siècle, que l'on appelle la «querelle des livres» (Bücherstreit). Le premier volume
paru rassemble les quatre textes décisifs que Reuchlin rédigea dans ce combat singulier.
De quoi s'agit-il À la suite de l'expulsion des Juifs d'Espagne en 1492. un important
courant de persécution anti-juive s'est manifesté en Allemagne. Au milieu de ces périls,
la désillusion qui suivit l'apparition du faux messie Asher Lammlcin entraînèrent un
assez grand nombre de conversions au christianisme. Or. il se fit que. parmi les nouveaux
convertis, se trouvèrent de redoutables persécuteurs de leurs anciens coreligionnaires,
tels Viktor von Carbcn ct Johann Pfefferkorn, tous deux soutenus par les dominicains
de Cologne. Si le premier s'illustra par de violentes controverses qui eurent pour
conséquence l'expulsion des Juifs des pays du Bas-Rhin, le second ne se contenta pas
de polémiquer, mais obtint de l'empereur Maximilien. par l'entremise de sa sœur.
l'Abbesse Cunégonde. de saisir les livres Juifs en vue de les examiner. C'est ainsi que.
lc 28 septembre 1509. Pfefferkorn entra dans la synagogue de Francfort et confisqua
tous les livres juifs. L'empereur, ballotté entre des influences opposées, prit plusieurs
décisions contradictoires et finit par confier l'affaire au jugement des facultés de théologie

de Cologne. Mayence. Erfurt et Heidelberg, ainsi qu'aux commissaires
Hoogstraten. supérieur des dominicains de Cologne. Carben ct Reuchlin. Alors que les

deux dernières facultés ne s'engagèrent pas dans la controverse, les deux premières
furent d'avis qu'il fallait brûler tous les livres juifs, de même que la Bible qui. à leurs



66 BIBLIOGRAPHIE

yeux, avait été grandement corrompue dans sa version hébraïque. La position de Reuchlin.

bien connu pour sa passion pour l'étude des lettres hébraïques et par la publication
en 1494 de son De verbo mirifico, fut décisive à tous égards. Dans sa célèbre «Defensio»
adressée en langue latine à Maximilien, il mit le plus grand soin à expliquer à l'empereur
non seulement que les commentaires juifs sur la Bible et les traités du Talmud pourraient
être fort utiles aux exégètes chrétiens pour leur permettre de mieux connaître les

doctrines et usages des Juifs, mais surtout que, dans les matières relatives à leur foi,
les Juifs sont soumis à leur propre jugement et à aucun autre juge ; qu'aucun chrétien
ne peut sur ce point leur imposer quoi que ce soit parce qu'ils ne sont pas membres
de l'Église du Christ, et que donc leur foi ne nous concerne pas. Pfefferkorn attaqua
Reuchlin dans un pamphlet virulent, auquel ce dernier répondit par son Warhafftige
entschuldigung gegen und wider ains getaufften luden genannt Pfefferkorn vormals
getruckt vssgangen vnwarhaftigs schmachbüchlin Augenspiegel (Tübingen, 151 1), et

qu'il compléta l'année suivante parÂm dare verstenlnus in tiitsch vffdoktor Johannsen
Reüchlins ratschlag von den luden buchera vormals auch zu latin imm Augenspiegel
vssgangen (Tübingen, 1512). Le quatrième texte de Reuchlin, qui est le premier
chronologiquement parlant et le premier imprimé dans ce volume, s'intitule Doktor iohanns
Reüchlins tütsch missine wariimb die Jude so lang im elend sind (Pfortzheim, 1505).
Dans ce premier écrit, qui précède la 'querelle des livres' et la position nette qu'il devait

y affirmer, Reuchlin, tout en déplorant l'expulsion des Juifs d'Espagne, partage encore
de manière ambiguë l'idée selon laquelle la misère des Juifs était tout de même en
relation avec leur blasphème vis-à-vis du Messie Jésus. L'édition critique que les

éditeurs nous offrent de ces quatre textes rédigés soit en vieil allemand soit en latin est
à tous égards exemplaire par l'attention philologique, comme par la précision de la

traduction allemande de la Defensio.

Jean Borel

Dominik Perler, Repräsentation bei Descartes (Philosophische Abhand¬

lungen - Band 68), Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1996, 342 p.

L'ouvrage de Dominik Perler est certainement indispensable à qui cherche à se faire
une idée précise et sans préjugés de la relation entre l'esprit et le monde extérieur chez
Descartes. L'A. s'en prend en effet à une vision de Descartes, celle de Thomas Reid,
reprise de nos jours par Richard Rorty, d'un Descartes solipsiste, enfermé dans un monde

d'images mentales et n'ayant accès au monde extérieur qu'indirectement, à travers un
voile d'objets mentaux. Une telle conception attribue à Descartes une réification des

idées, objets mentaux privés qui font obstacle à un accès effectif au monde réel extérieur.
L'A., armé d'une connaissance excellente du corpus cartésien, n'a pas de peine à

montrer que cette interprétation doit être refusée, si on lit Descartes correctement et de
manière extensive. Avoir l'idée d'une chose, pour Descartes, c'est comprendre cette
chose. Loin que l'idée soit un intermédiaire réifié entre l'esprit et le monde, elle est
un moyen d'atteindre ce monde. L'idée, mode de la substance pensante, est un acte
intentionnel. «Penser àx» «Diriger un acte sur.r ct ainsi faire de x le contenu de l'acte»
(p. 311). En ce sens, les idées, loin de masquer le monde, sont le moyen d'y accéder.

- L'A. fait pourtant quelques distinctions qui précisent sa position. Pour démarquer la

position de Descartes de positions médiévales, il montre que, pour Descartes, nous
n'atteignons pas le monde «en soi» sans passer par les idées. Cela est clair du fait du
doute cartésien, qui exclut un réalisme où les choses pénètrent dans l'esprit directement
(les species). Le doute cartésien exclut une telle saisie directe des «choses en soi»,
puisqu'il faut passer par la garantie divine afin d'être certain du monde extérieur. Mais,
dit l'A., c'est bien le monde réel qu'on saisit alors, et l'on peut attribuer à Descartes



BIBLIOGRAPHIE 67

une version du réalisme direct de la connaissance, version qui dira que «celui qui connaît
a certes besoin de certains moyens pour l'aider à avoir accès aux objets extérieurs, mais
que ces objets Gegenstände) n'en demeurent pas moins les objets (Objekte) primaires
de la connaissance.» (p. 322) «La thèse centrale de Descartes, selon laquelle les choses
du monde extérieur nous sont toujours présentes dans des actes mentaux intentionnels,
ne doit pas être confondue avec la thèse étrangère à Descartes, selon laquelle seul le
monde du mental nous est présent.» (p. 324) - Si l'A. admet, bien sûr. que pour Descartes
l'accès au monde extérieur dépend de la certitude acquise au cours des Méditations de

l'existence du moi et de Dieu, on a le sentiment en le lisant qu'il s'appuie davantage,
sans trop le dire, sur la phénoménologie de Husserl, et sur une notion de l'intentionnalité
qui conduit aux «choses mêmes». (Husserl, parlant de Descartes, fait l'économie des

arguments théologiques.) En ce sens, l'A. fait une lecture très honnête des textes, où
il trouve une notion d'intentionnalité chez Descartes que les critiques anglosaxons ne
voient pas ou ne veulent pas voir. - On pourrait tout de même lui demander ce qui en
est des objets fictifs et quel est le statut de leur idée. Faudrait-il recourir à une théorie
des essences et à un statut phénoménologique des objets imaginaires Cela dit.
l'ouvrage de Perler est passionnant, les discussions toujours prudentes et sans parti pris,
la connaissance du sujet impressionnante.

Jean-Pierre Leyvraz

Florence Vuilleumier Laurens, La Raison des figures symboliques à la Re¬

naissance et à l'Age classique. Études sur les fondements philosophiques,
Ihéologiques et rhétoriques de l'image (Travaux d'Humanisme et Renaissance

- n° CCCXL), Genève, Droz, 2000, 538 p.

Entre philosophie, théologie, philologie et rhétorique, cette étude analyse les
fondements et les pratiques de la littérature des images à la Renaissance et au XVIIe siècle.
Ressortissant à l'histoire des idées et à la stylistique, elle trace une histoire de la réception
de Pythagore et de Denys l'Aéropagite durant cet «Âge symbolique» qui va du
Quattrocento au Grand Siècle et qui succède à la pensée essentiellement allégorique du
monde gréco-latin et médiéval. Centrée sur le symbole - emblématique du XVIIe siècle

par sa surabondance de sens et par la concision de son expression -, cette étude
s'intéresse aussi à l'énigme, au proverbe, au hiéroglyphe, à la formule, à l'oracle, à

l'emblème et à la devise. La première partie s'attache au retour du symbole pythago-
rique. de la traduction des Vitae philosophorum de Diogene Laërce par Ambrogio
Traversali (1433) à Steuco en passant par ITntercoenale Convelata (1441-1443) et les

Sentenze pitagoriche (1462) de L.B. Alberti, mais aussi par Ficin, Politien, Béroalde
l'Ancien, Pic et le De arte cabalistica (1517) de Reuchlin. La deuxième partie analyse
le nouveau monde symbolique qui se construit, des Adages d'Érasme à Nicolas Caussin
en passant par les Satellitium Animi, sive, Symbola 1544) de Vives, les Symhola quasi
eienigmata (1551) de L. G. Giraldi et les éditions et les préfaces des Emblèmes (1531)
d'Alciat par Claude Mignault. La troisième partie étudie l'influence de Denys
l'Aéropagite, principalement à travers la Théologie symbolique (1625-1626) et la Théologie

mystique (1627) de Maximilian van der Sandt, alors que la quatrième partie
s'attache à la codification rhétorique des images chez Jacob Masen, E. Tesauro et
Claude-François Ménestrier. Les annexes offrent en particulier l'édition très utile de sept
textes latins d'auteurs importants (G. Nesi, F. Beroaldo, L. G. Giraldi, A. Steuco,
N. Caussin, M. van der Sandt, J. Masen). Marquée par une attention constante aux textes
et aux sources, cette analyse étudie aussi l'influence de la prisca theologia, de la
Kabbale, des filières hébraïques et égyptiennes et de la rhétorique des Jésuites. Elle
éclaire avec clarté et érudition l'importance des symboles pythagoriciens clans l'élabo-



68 BIBLIOGRAPHIE

ration d'une pensée symbolique, où ce qui est voilé n'est là que pour appeler à la quête
et au dévoilement. On sait l'importance du voile (dont la parabole est un aspect) dans

la Bible, qui décrit un Dieu entouré de nuée et d'obscurité (Ps 96,2) et des hommes

qui ne voient «que comme en un miroir, et en des énigmes» (I Cor 13,12). Vision
entravée mais vision qui se voudrait pourtant synthétique et panoptique, comme une
image. Denys l'Aéropagite liait déjà ténèbre (l'opacité, la nuée de Moïse) et silence,
d'où son influence profonde sur les mystiques rhénans (Tauler, Ruysbroek, Gerlac), sur
la devotio moderna et sur la spiritualité chrétienne (Thérèse d'Avila, Ignace de Loyola.
Jean de la Croix). On regrettera toutefois l'absence d'introduction sur la problématique
de la pensée symbolique et en particulier sur l'héritage médiéval, qui ne saurait être

qu'allégorique. On attendrait également une analyse plus détaillée des Symbolicae
Quaestiones (1555) d'Achille Bocchi. Serait également bienvenu un chapitre sur
l'opposition entre un «symbole» qui veut réunir (synballein) et une pensée «diabolique»
qui sépare et disjoint (diaballein). Cet ouvrage, tiré d'une thèse soutenue en 1996 et
richement documenté, n'en reste pas moins une étude stimulante et convaincante.

Loris Pétris

Spinoza, Œuvres, t. III : Tractatus theologico-politicus, Traité théologico-
politique (Epiméthée), Parts, P.U.F., 1999, 857 p.

Les Presses Universitaires de France publient le premier volume (qui sera le
troisième dans l'ordre définitif) des Œuvres complètes de Spinoza, édition bilingue latine-
française. Ce volume III procure une édition critique du texte célèbre dans lequel l'auteur
de Y Éthique expose la «façon dont [il] envisage l'Écriture», dans le but primo de
«débarrasser les esprits réfléchis» des «préjugés des théologiens», secundo de se
défendre de l'accusation d'«athéisme» et tertio d'«établir par tous les moyens [...] la liberté
de philosopher et de dire notre sentiment», cette liberté se trouvant menacée par «l'autorité

excessive et le zèle indiscret des predicants» (Lettre 30, in Œuvres 4, Paris, Garnier-
Flammarion - GF, 1966, p. 232, trad. Charles Appuhn). Cette édition se base sur le
texte latin de la première édition (notée Tl) de 1669-70, sans nom d'auteur, chez
Kühnrath, de Hambourg, en réalité Jan Rieuwertsz, à Amsterdam. Le texte est établi

par Fokke Akkerman selon le principe suivant : «La grammaire et l'orthographe de la

première édition ont été strictement respectées», car elle est écrite dans un «latin plus
proche de la main du philosophe que celui des autres œuvres» (p. 23). Seules les
inattentions manifestes de l'auteur et des éditeurs ont été corrigées et signalées en note.
Le volume contient en marge la pagination de cette édition TL II est particulièrement
opportun de publier cette édition bilingue, car les éditions des œuvres latines de Spinoza
aisément disponibles se font rares. On ne dispose guère que de celles de van Vloten
& Land (1882-83, 2 tomes) et de Gebhart (1925. réimpr. 1972, 5 tomes), toutes deux
monolingues. La liste des autres éditions latines existantes se trouve p. 43. Mais ce qui
fait le prix de cette nouvelle publication, c'est la richesse de l'apparat critique qui, outre
la traditionnelle Introduction, offre les Notes des traducteurs (Jacqueline Lagrée et
Pierrre-François Moreau), un Glossaire latin-français, des Indices des noms de personnes,

de lieux et de peuples, des citations bibliques ct références non bibliques, ainsi que
des Annexes sur l'alphabet de Spinoza et les mots translittérés ; sans compter une riche
Bibliographie très à jour, qui informe le lecteur et le chercheur des derniers ouvrages
consacrés à Spinoza, ainsi que des nombreuses revues d'études spinozistes, le tout dans
les principales langues européennes. Sont également reproduites les Adnotationes au
texte latin, dont on sait que cinq sont de la main même de l'auteur. Un mot enfin sur
l'esprit de la traduction : «Conformément au principe de cette édition, nous avons
soigneusement évité tout ce qui pourrait tendre à juxtaposer au Traité une interprétation



BIBLIOGRAPHIE 69

philosophique : lc texte se suffit à lui-même.» (p. 47) Ce qui donne une traduction très
proche du texte latin, comme celle de Charles Appuhn (GF). et assez différente de celle
de Madeleine Frances, plus interprétative : Traité des autorités théologique et politique
(Paris. Gallimard, Pléiade, 1954).

Jean-Daniel Rougemont

Agnès Antoine, Maine de Biran. Sujet et politique (Philosophies), Paris,
P.U.F., 1999, 127 p.

Cet ouvrage aborde un aspect de la doctrine du philosophe de Bergerac qui,
jusqu'ici, est resté plutôt dans l'ombre, celui de sa pensée politique et, plus précisément,
celui du rapport - il faut plutôt dire, comme l'A. l'établit, du lien organique - entre
sa philosophie du moi et sa philosophie éthico-politique. Cette étude est maintenant
facilitée par la publication de tous les textes politiques de Maine de Biran - qui.
rappelons-le, était surtout connu de son vivant du fait de ses responsabilités politiques.
Toutefois, ce n'est pas sur eux que l'A. fonde son propos, mais sur l'étude du Journal.
qui a été le témoin d'événements importants dans le passage de l'Ancien régime aux
démocraties modernes. Pour l'A., Biran occupe de ce point de vue une place comparable
à celle de Toqueville ou de Constant, même si son diagnostic diverge, en ce sens qu'il
défendra toujours une forme de monarchie constitutionnelle. L'A. montre très bien à

quel point la psychologie du moi et la doctrine du gouvernement se réfléchissent : la
monarchie absolue s'alliait au despotisme de la raison classique ; la démocratie à

l'émiettement du moi en ses divers modes, position soutenue par le sensualisme, en quoi
notre philosophe voit encore l'avènement d'une morale du choc des intérêts personnels
et de la perte des affections sociales, donc une menace pour le lien social lui-même.
Contre ces deux écueils, Biran prône une certaine société hiérarchique, analogue à la
hiérarchie des facultés sous l'égide du monarque-moi, et dont il a, pour un temps, espéré
l'avènement sous la Restauration et dans la personne de Louis XVIII. Biran n'est pas
arrivé tout de suite à cette conception, qu'il a défendue, si l'on peut dire (car il n'a jamais
été vraiment compris par ses collègues) contre les Idéologues et les doctrinaires (Guizot,
Royer-Collard) ; mais en montrant comment elle s'est peu à peu construite, l'A. nous
fait comprendre l'unité du projet biranien - l'homme politique et le philosophe ne font
qu'un -, alors que, jusqu'ici, les rares commentateurs de sa pensée politique avaient
plutôt vu une dissociation, lui reprochant n'avoir pas vu que sa philosophie individualiste
du moi aurait dû s'accompagner d'une défense de la démocratie. Dans un autre registre
sémantique, on dira que Biran ne défend pas un libéralisme politique, mais un
perfectionnisme dans lequel les droits et les libertés (ainsi que leurs devoirs correspondants)
jouent le rôle de valeurs politiques de base.

Bernard Baertschi

Alexandre de Humboldt, Cosmos. Essai d'une description physique du

monde, t. I-II, Paris, Utz, 2000, 1166 p.

C'est avec grand soin que les Éditions Lutz ont réédité en deux volumes cette
immense encyclopédie du savoir, parue entre 1846 et 1859 chez. Gide et Baudry à Paris.
Comme Y Encyclopédie de Diderot et d'Alembert. YHistoire naturelle de Pline ou la
Somme des créatures d'Albert le Grand. Cosmos fait partie des ouvrages qui tentent
d'embrasser la totalité du monde de la connaissance. Le projet de Cosmos est né en
1827, lorsque Humboldt, qui jusqu'alors avait séjourné principalement à Paris (depuis



70 BIBLIOGRAPHIE

son retour triomphal d'Amérique) rentrait à Berlin. Le 24 octobre 1834. il écrit : «Je

commence l'impression de mon ouvrage, l'œuvre de ma vie entière. Tout le monde
matériel, tout ce que nous savons aujourd'hui sur les phénomènes des cieux et de la

terre, depuis les nébuleuses jusqu'à la géographie de la mousse qui croît sur les rochers
de granit, voilà ce que j'ai l'extravagante pensée de concentrer dans un seul ouvrage
qui, par la vivacité de la forme, captive l'esprit et le cœur. Toute grande idée qui a

rayonné quelque part doit avoir sa place à côté des faits. Il doit représenter une époque
du développement intellectuel de l'humanité en ce qui concerne la science de la nature.»

L'objectif que Humboldt n'a cessé de poursuivre jusqu'au bout fut de reconnaître, sous

l'apparente fluctuation des phénomènes naturels, l'unité dans la diversité et de découvrir
les relations encore cachées entre des phénomènes isolés ou considérés jusqu'à présent
comme non cohérents ct accidentels. Lc premier tome offre une vue générale des

phénomènes du ciel (première partie), de la Terre (seconde partie) ct de la vie organique
animale et végétale, depuis la vie microscopique jusqu'aux vertébrés (troisième partie)
; Humboldt esquisse aussi une géographie des plantes et des animaux, traite de plantes
sociales ou isolées, de l'existence des races et des variétés humaines et de l'unité de

la race humaine. Il consacre enfin un paragraphe aux langues comme créations
intellectuelles de l'humanité et parties intégrantes de l'histoire naturelle de l'esprit. Dans
la première partie du tome IL Humboldt se consacre à l'étude du reflet du monde
extérieur dans l'imagination de l'homme (littérature descriptive). Dans une deuxième
partie, qu'il intitule Essai historique sur le développement de l'idée de l'Univers, l'A.
divise ce développemenl en phases d'une histoire de la contemplation du monde
physique : de la Méditerranée comme point de départ des efforts faits pour agrandir l'idée
du Cosmos jusqu'aux époques des grandes découvertes dans les espaces célestes et des

efforts scientifiques tentés à son époque. Lc partie III comprend une section urano-
logique de la descrition physique du monde (astronomie sidérale). Le système solaire

y est étudié avec la plus grande minutie. La spécificité de l'ouvrage de Humboldt est
d'avoir été conçu à une époque où les connaissances scientifiques se multipliaient au

point que l'on considérait déjà qu'un livre de cette sorte ne pouvait être rédigé que par
la collaboration d'un groupe de chercheurs. Cosmos est à cet égard le premier et le
dernier livre encyclopédique au XIXe siècle, juste avant que n'apparaisse la nécessaire

spécialisation des connaissances. Toutes les citations en langues étrangères qui n'avaicnl
pas été traduites dans l'édition Gide l'ont été pour cette nouvelle édition. D'autre part,
à la lin de chaque volume, le lecteur trouvera un nouvel ensemble de notes de l'éditeur
qui vise essentiellement à fournir une brève biographie des très nombreux noms de

prsonnes cités dans le corps du texte.

Jean Borel

Philosophie Jacques Bouveresse, Essais, t. I : Wittgenstein, la modernité & le déclin,

contemporaine Marseille, Agone, Comeau & Nadeau, 2000, 255 p.

Cette présentation de Wittgenstein dans son époque est remarquable. Ces textes,
dispersés dans des publications peu accessibles, regroupes ici par J.-J. Rosat et revus
par l'A., n'ont pas pris une ride. À l'opposé de tant de biographies à effet médiatique,
ils vont à l'essentiel avec rigueur, mais sans craindre l'anecdote significative ou le détail
évocateur. Avec l'intelligence ct la sensibilité qu'on lui connaît. l'A. nous montre
Wittgenstein, dans sa vie et sa philosophie, en rapport avec les grandes figures autour
de lui. On mesure l'exigence philosophique, avant tout descriptive et débusqueuse de

mythologies, dans son constant effort de lucidile. D'emblée nous est rappelé combien
Wittgenstein, volontaire sur le front autrichien en 14-18 puis portier d'hôpital et garçon
de laboratoire en 39-40, ne se voulait pas au-dessus de la mêlée. On comprend aussi



BIBLIOGRAPHIE 71

que le philosophe pouvait être tour à tour stimulant ou exaspérant, mais si simplement
génial dans sa tentative de délimitation rigoureuse du domaine de l'indicible et dans
sa compréhension de l'ineffable : sur te dont on ne peut parler, il faut se taire, mais,
heureuse formule de l'A., «ce qui ne peut être dit peut être inexprimablement contenu
dans ce qui est exprimé». À travers tous les échanges culturels, Wittgenstein maintient
deux axes cardinaux : esthétique et éthique sont une seule et même chose (Tr. 6.421
ct toute philosophie est critique du langage (Tr. 4.0031 Si Kraus et Lichtenberg sont
très présents, l'esprit de Kant. Kierkegaard. Tolstoï l'est aussi, faisant comprendre que,
devant prétention à modernisme ct progrès, «la véritable réforme, susceptible de changer
réellement quelque chose, devrait être une réforme intérieure». On voit aussi combien,
dans sa réserve devant l'élan progressiste, Wittgenstein est cependant opposé à la
tendance «grand-prêtre, guide du guide» de Spengler ou de Heidegger. Sans nostalgie
passéiste. Wittgenstein déplore autant l'agression du langage par le journalisme que celle
de la nature par la technique, progrès qui devient «affirmation paranoïaque de la volonté
de puissance». Et de remarquer que si les questions scientifiques possibles ont reçu
réponse, les problèmes de vie ne sont pas touches. Distant aussi bien de l'euphorie du

progrès que de la réaction pessimiste. Wittgenstein insiste sur l'attention aux jeux de

langage qui, expression de modes de vie. peuvent changer de toutes les façons possibles.
Il faut être prêt à lire le réel sur fond de possibilités beaucoup plus large que celui de
la conception usuelle. À la source de toutes les assertions exagérées, on constate l'oubli
que le paradigme que nous utilisons pour décrire et juger est quelque chose que nous
avons choisi et qui devient un préjuge auquel tout doit se conformer. Frazer et Freud
ne sont pas à l'abri de cet oubli. Déjà voyait-on avec Goethe que Y Urphänomen était
idée préconçue qui prend possession de nous. Enfin, on reconnaît bien cette attitude
socratique de Wittgenstein et que l'A. fait sienne : la philosophie déplace la question
par une raison élargie, et comprend, par exemple, qu' un phénomène humain n 'est pas
nécessairement représentable sous la forme d'une connaissance scientifique.

Claude Droz

Philippe Cappelle (éd.). Subjectivité et transcendance. Hommage à Pierre
Rolin, Paris, Cerf. 1999, 276 p.

Les différents auteurs de ce recueil, tous enseignants à l'Institut catholique de Paris,
ont voulu rendre hommage, avec cet ouvrage, à leur collègue Pierre Rolin. Pour
caractériser l'horizon intellectuel de celui-ci, on peut citer ce propos récent : «Pour autant

que je suis philosophe, je le dois à Gabriel Marcel qui m'a définitivement engagé dans
la voie d'un type de philosophie représenté aujourd'hui par Paul Ricœur.» Ces travaux
se partagent ainsi selon les trois axes majeurs de ses intérêts philosophiques : l'anthropologie

philosophique, la phénoménologie dite «existentielle», à laquelle il consacra sa

thèse de doctorat, et le rapport entre philosophie et christianisme. Ce sont aussi les axes

qui structurent ce recueil d'une dizaine d'études. On se contentera ici de mentionner
l'étude que A. Gomez-Muller consacre à la question de la biographie chez, Sartre ; la

contribution d'Y. Ledure, qui rappelle les raisons profondes du refus de G. Marcel de

donner une (orme systématique à sa métaphysique ; l'esquisse d'une «phénoménologie
de la promesse» que trace J. Greisch ; ou encore l'article que P. Cappelle consacre au

rapport entre phénoménologie et mystique chez lc jeune Heidegger, et plus généralement
au rapport de celui-ci au catholicisme. Le recueil est complété par un aperçu
biographique, par une note bibliographique, et surtout par un texte de P. Rolin lui-même :

«Gabriel Marcel ct Laberthonnière. La question de l'être».

Jean-François /Enishansi.in



72 BIBLIOGRAPHIE

Robert Chenavier, Découvrir Simone Weil, Grenoble, Passy. Centre théolo¬

gique de Meylan et Association pour l'étude de la pensée de Simone Weil,
2001, 102 p.

On sait qu'Albert Camus attirait l'attention sur la pensée de S. Weil en ces termes :

«il me paraît impossible d'imaginer pour l'Europe une renaissance qui ne tienne pas

compte des exigences que S. Weil a définies». En une modeste mais substantielle
plaquette, l'A. nous présente S. Weil dans sa vie et dans sa philosophie. Si les études
de la pensée de S. Weil sont nombreuses, nous avons ici de façon succinte et complète,
l'apport d'un connaisseur expert qui est aussi l'actuel président de l'Association pour
l'étude de la pensée de S. Weil. Sérieuse, claire, vivante, cette présentation nous informe
sur tous les aspects, politiques, philosophiques, éthiques, spirituels, d'une pensée
immensément riche malgré son inachèvement (S. Weil est morte à 34 ans en 1943).
Parallèlement à l'édition en cours des œuvres complètes (6 volumes sur 17 sont parus)
à laquelle l'A. collabore et à la publication récente en un volume d'Œuvres choisies

(«Quarto». Gallimard), cette plaquette nous montre bien S. Weil dans sa passion de

vérité, sa valorisation de l'attention, sa conception de lecture du réel, sans doute éveillée

par Alain et ouvrant des perspectives à la fois phénoménologiques et wittgenstciniennes.
L'A. explicite la philosophie du travail et la critique sociale, la signification morale et

politique de la pensée de S. Weil. Il montre comment elle débouche sur une spiritualité
où un effort de décréation achève en nous la création de l'homme, oubli ou métamorphose

du moi, qui permet de comprendre cette belle formule de S. Weil : «Celui qui
n'a pas renoncé à tout sans aucune exception au moment de penser à Dieu donne le

nom de Dieu à l'une de ses idoles».

Claude Droz

Marlene Zarader, L'être et le neutre. À partir de Maurice Blanchot (Philia),
Lagrasse, Verdier, 2001, 314 p.

Bien connue pour ses travaux sur Heidegger et en particulier pour sa belle étude
intitulée La dette impensée : Heidegger et l'héritage hébraïque (Seuil, 1990), l'A. nous
livre ici une méditation philosophique d'excellente facture et très personnelle sur la

philosophie et l'éthique de Maurice Blanchot, cet écrivain ami de Lévinas et qui, sans
être philosophe de métier, a contribué à éclairer de manière originale les liens entre la

phénoménologie, l'éthique et la littérature. Une première partie, intitulée «La conquête
phénoménologique de la nuit», mène trois confrontations successives, correspondant à

trois débats de Blanchot : avec Hegel («De la nuit à l'autre nuit»), avec Husserl («Du
monde au dehors»), avec Heidegger («De l'être au neutre»). La deuxième partie examine
la tentative de «penser le neutre», propre à Blanchot, sous trois points de vue : «Veiller
sur le sens absent». «La ruse de Thanatos», «Travail de deuil». On voit ainsi se dessiner
et s'affiner la problématique centrale de Blanchot : comment, à partir d'une reprise
critique de la relève du négatif (figurée par la métaphore de la nuit) chez Hegel et d'une
affirmation de la primauté du dehors sur le monde et du neutre sur l'être, se fraie le

passage vers une éthique du neutre à la fois très proche et très éloignée de l'optique
lévinassienne. Ces analyses subtiles, très bien écrites, n'empêchent nullement l'A. de

prendre ses distances : la pensée du neutre ne serait-elle pas une occultation d'autrui
Une telle éthique, paradoxale et impossible, n'échouerait-elle pas à regagner le monde
réel des personnes et de l'histoire et à habiter en conséquence l'espace même de la
pensée Rejoignant les questions critiques adressées naguère par Derrida à Blanchot,
tout en développant une optique personnelle assez différente, l'A. nous paraît se diriger
vers une affirmation du sens et de la vie qui soit à la hauteur des terribles défis



BIBLIOGRAPHIE 73

contemporains du mal, de la souffrance et du non-sens. Cet ouvrage sc présente à la
fois comme une excellente synthèse de la pensée de Blanchot et comme une contribution
originale à sa discussion critique. Puissent philosophes, critiques littéraires et théologiens

y trouver de précieuses et riches impulsions.

Denis Müller

Hans Jonas, Puissance ou impuissance de la subjectivité Le problème psy¬
cho-physique aux avant-postes du Principe responsabilité, traduction de

l'allemand par Christian Arnsperger, présentée par Nathalie Frogneux,
Paris, Cerf. 2000, 138 p.

Le point de départ de l'A. est que si nous cédons au «dogmatisme des sciences de
la nature» (p. 34), nous n'aurons d'autre recours que de considérer la conscience comme
impuissante, ce qui «ôte tout fondement à la doctrine de la responsabilité» (IbicL). Il
se propose de réfuter les deux arguments majeurs susceptibles de faire vaciller la

croyance en l'efficacité causale de la conscience. Ces deux arguments traditionnels sont
ceux de «l'incompatibilité» et de l'«cpiphénomène». Selon le premier, la physique ne
tolère aucune ingérence de causes non physiques dans la détermination des événements
naturels. Selon le second, la conscience résulte bien de causes physiques mais, n'étant
qu'une expression du substrat cérébral, elle «ne peut acquérir son autonomie et ne peut
ni avoir d'effet rétroactif sur la couche du réel qui induit, ni même s'autodéterminer
sur son propre terrain» (p. 49). L'exposé et l'analyse de ces arguments restent brefs et
sommaires, de sorte que les tentatives de réfutation courent le risque de s'avérer
inefficaces contre des versions plus précises ou prudentes de ces arguments. La thèse
de l'incompatibilité est combattue en signalant que «le déterminisme inconditionnel a

toujours prétendu à un savoir sur la nature bien supérieur à ce que nous savons et

pourrons jamais savoir» (p. 43) ; cette arrogance épistémologique trouverait sa source
dans une conception erronée de la validité des lois de conservation ; or celles-ci n'étant
que postulées par nous, au nom d'un idéal, nous pourrions toujours modifier cet idéal
et «assouplir la rigueur du principe de conservation afin de ménager l'espace requis»
pour dénouer le conflit psychophysique. La critique du second argument est double :

elle comporte, en premier lieu, une «critique immanente» du concept même d'epiphé-
nomène dans laquelle l'A. met en évidence le caractère énigmatique de ce concept, et,
en second lieu, une tentative de reductio ad absurdum à partir des conséquences de la
thèse. L'asymétrie causale de l'épiphénomène constitue une des énigmes : comment
expliquer que quelque chose de physiquement causé puisse n'avoir aucune
conséquence Une autre énigme résulte de la double illusion dont l'épiphénoménisme postule
l'existence sans pouvoir en rendre compte. Admettons que la volonté agissante et les

mécanismes mentaux sont des fictions. À quoi riment ces illusions Quel est le but
poursuivi dans ce jeu «qui est joué sans profiter à aucun joueur et sans nuire à aucune
victime» (p. 64)? L'esprit épiphénoménal apparaît comme une «illusion en soi»
absolument gratuite et mystérieuse. La thèse épiphénoméniste aurait, de surcroît, deux
conséquences inacceptables : d'abord, si la conscience est dépourvue de fonction, la

nature qui la produit devrait être considérée comme «un imposteur cruel et pervers» ;

ensuite, la thèse épiphénoméniste se réfute elle-même, car l'affirmation de l'impuissance
de la pensée impliquerait l'impossibilité pour une théorie quelconque (y compris la
théorie épiphéno-méniste) d'être une théorie aspirant à la vérité. L'A. prétend que ces
deux points constituent une reductio ad absurdum. Cela paraît douteux, car la première
inference n'est ni nécessaire ni même plausible (sur la base de l'antécédent, on pourrait
simplement imputer à la nature l'indifférence), et la seconde identifie de manière

problématique la vérité d'une théorie avec son efficacité causale. L'image des rapports



74 BIBLIOGRAPHIE

de l'esprit et du corps à laquelle aboutit l'A. est, à mon sens, une simple reformulation
du problème de l'interaction : «au 'bord' de la dimension physique, bord qui est tracé

par certains points culminants d'organisation tels que les cerveaux, se trouve une paroi
poreuse au-delà de laquelle se situe une autre dimension et à travers laquelle a lieu une

osmose dans les deux sens, avec priorité donnée à celle qui vient du physique» (p. 87).
L'A. postule que le cerveau est «un organe de la liberté», un «amplificateur» de la

puissance de la conscience, qui est certes «des plus réduites», mais non nulle. Cette
tentative paraît relever de ce que K. Popper appelait une tiny baby theory (par allusion
à la mère célibataire qui tente de se disculper en invoquant la taille du tout petit bébé).
L'interrogation générale que ce livre ne manquera pas de susciter est celle-ci : la
recherche de la vérité et le désir exprimé par Hans Jonas de «fonder l'éthique» font-
ils bon ménage N'avons-nous pas affaire ici à une enquête moraliste, c'est-à-dire
téléguidée par les conséquences supposées des thèses en présence

Daniel Pinkas

Robert Legros, L'avènement de la démocratie (Le Collège de philosophie),
Paris, Grasset, 1999,393 p.

Cet ouvrage de philosophie politique se propose de circonscrire les conditions de

l'avènement de la démocratie à partir d'une analyse historique ct philosophique de la

distinction idéal-typique entre aristocratie et démocratie proposée par Tocqueville.
Après avoir appréhendé l'aristocratie et la démocratie comme mondes et avoir tracé les

différences entre la conception aristocratique de la hiérarchie et la conception
démocratique de l'égalité. l'A. introduit une différenciation entre le monde naturel (lieu de

l'évidence) et l'expérience phénoménologique de ce monde naturel, expérience qui va

problématiser le caractère trop immédiat de ladite évidence. Une deuxième partie
compare terme à terme la vision aristocratique basée sur les similitudes (logiques et

biologiques) entre les hommes et la vision démocratique fondée sur les dissociations
(du monde et de l'au-delà, de la tradition et du normatif, de la tradition et de la nature,
de la nature et du normatif, de l'essence et de la nature humaines). Ainsi se dessine
la différence fondamentale entre l'optique aristotélicienne et classique de la similitude
et l'optique hégélienne de l'avènement moderne de la démocratie (troisième partie). La
quatrième partie fait retour sur les liens que l'avènement de la démocratie entretient avec
l'expérience du monde, l'expérience d'autrui (longuement analysée) et les mutations
socio-historiques et culturelles propres à l'ère démocratique. Fondée sur les principes
d'égalité des conditions, d'autonomie et d'indépendance individuelle (p. 362 sq.). la

démocratie, contrairement à l'aristocratie, rompt avec la domination de l'homme sur
l'homme. L'A. prend ici clairement ses distances par rapport aux thèses de Heidegger :

non seulement l'homme moderne, identifié à l'homme de la démocratie, n'est pas
soumis à une métaphysique de la subjectivité engluée dans les évidences du monde
naturel, mais sa position privilégiée laisse place à une ouverture critique sous la forme
d'une transcendance (très sécularisée) à même d'éclairer le politique. Clairement conçu
et bien construit, cet ouvrage est une contribution importante à l'intelligibilité de la

démocratie. On regrettera d'autant plus que sa rédaction fasse souvent place à des

répétitions lassantes, conduisant à un texte trop long et parfois quelque peu ennuyeux.
Cela n'enlève heureusement rien à sa pertinence systématique, qui gagnerait à être
illustrée (dans un autre ouvrage par des exemples concrets et par des analyses socio-
politiques et économiques de détail.

Denis Müller



BIBLIOGRAPHIE 75

Marc Hunyadi, L'art de l'exclusion. Une critique de Michael Walzer (Humanités).

Paris, Cerf, 2000, 142 p.

L'A. avait publié dans cette même collection La vertu du conflit. Pour une morale
de la médiation (1995) où il affirmait : «À l'irrépressible pluralisation des aspirations
qui menace jusqu'à l'unité de la raison pratique aujourd'hui, la morale de la médiation
répond par une radicale procéduralisation de celle-ci. seule capable de maintenir une
exigence d'universalité sans réduire« priori la complexité des questions qui s'imposent
à elle.» L'A. reste fidèle à lui-même dans ce petit volume qui. prenant occasion d'une
présentation et d'une critique de Michael Walzer et des positions communautariennes
ou étroitement herméneutiques, réaffirme les vertus d'une éthique discursive et deliberative.

Certes, celle-ci est plutôt appelée ct souhaitée qu'exposée, mais elle apparaît en
creux dans les critiques, perspicaces et justifiées, adressées à la théorie walzérienne de

lajustice. Plutôt que d'aborder Walzer à partir de ses thèses bien connues - celles qui
opposent à la théorie rawlsienne de lajustice une conception différenciée des sphères
de justice -, l'A. remonte intelligemment au projet épistémologique qui sous-tend toute
son œuvre. Walzer se propose, en effet, de rendre compte de la constitution et des
transformations des configurations de sens qui orientent l'action politique collective ou
communautaire. Peut-on parler d'une intentionnalité politique collective, et si on le fait,
quelles en sont les conséquences Parler d'une intentionnalité collective, c'est se situer
dans une perspective résolument herméneutique : pour ne pas objectiver, comme le ferait
une sociologie des mentalités, les significations historiques constituées, leur mouvement
et leurs modifications, on ne peut que restituer aux ensembles communautaires
différenciés eux-mêmes la capacité déjuger contextuellement du juste et de l'injuste. Une
difficulté majeure de l'approche herméneutique est celle de savoir comment passer de

l'interprétation des significations à une évaluation normative, évaluation que le concept
de justice implique nécessairement. L'A. analyse finement la manière dont Walzer opère
un passage du descriptif au normatif à partir d'une exigence de cohérence. Il s'agit en
effet de montrer que les significations sociales attribuées aux pratiques différenciées
d'une société appellent des institutions adéquates, congruentes. Cela suppose, bien
entendu, que les formes de vie et leurs expressions contiennent en elles-mêmes des

implications normatives. La tâche du philosophe est ici essentielle. C'est à lui que revient
d'élucider la cohérence des systèmes de significations afin d'en déduire les conséquences

normatives appropriées. Mais cela ne se peut que s'il a lui-même une certaine idée

régulatrice de ce qui serait juste dans telle ou telle situation. Néanmoins, cette tâche

critique, en quelque sorte extérieure aux pratiques réelles, devrait être réduite au
minimum, car dans une perspective communautarienne, la référence normative centrale
reste bien les traditions valorisées par le groupe lui-même. L'A. aborde critiquement
cette prétention à partir d'un problème apparemment conjoncturel, mais qui apparaît tout
de suite comme un révélateur tout à fait significatif : celui du traitement à réserver
à l'étranger, de l'attitude à adopter envers l'immigration. Dans une perspective
communautarienne, la définition de l'identité collective est une auto-définition. Et c'est
cette auto-définition qui délimite tes critères d'appartenance ou de non-appartenance à

la communauté, qui définit la question de savoir «qui partage les significations partagées»

(p. 56). Or, dans les positions défendues par Walzer, tout se passe comme si la
communauté constituée était «toujours déjà-là», homogène et consensuelle, détentrice
des marques de sa propre identité - quelles qu'elles soient. À cette valorisation de la

communauté en tant que telle, l'A. oppose une construction de l'identité à partir d'un
échange communicationnel permettant de réévaluer les critères d'identité en tenant

compte de principes de justice - et surtout en tenant compte de toutes les personnes
intéressées. Cela signifie concrètement que les requérants à l'admission sur un territoire
doivent avoir lc droit de discuter leur propre requête, de la faire valoir, de l'argumenter,
ou de la plaider. Le principe de discussion ne peut être court-circuité par un critère



76 BIBLIOGRAPHIE

préalable d'appartenance communautaire - qui peut tout aussi bien être un principe
d'exclusion. La question posée par l'A. est fondamentale, car ce qui est en question,
c'est la conception même de ce qu'est le pluralisme : une théorie de lajustice doit-elle
être attentive à la pluralité des groupes ou à la pluralité des personnes Et peut-on
accorder aux significations traditionnelles une sorte d'autonomie qui ôterait aux personnes

la possibilité de former et d'élaborer les significations par l'échange, le débat, la
communication De plus, une question épistémologique cruciale surgit ici : qui définit
l'identité Si l'on renonce à une sorte de holisme sociologique, il faut bien reconnaître

que, ou bien le philosophe ou l'idéologue (ou le politicien éventuellement) s'autorisent
à définir l'identité d'un groupe de l'extérieur, ou bien l'identité est définie et élaborée

par les personnes elles-mêmes. «Ce qu'il faut respecter, écrit l'A., ce n'est pas ce qu'une
personne a d'identique avec sa communauté, mais ce Qu'elle, elle juge pertinent de son
point de vue identificatoire. et qui peut n'avoir rien de commun avec ce que sa
communauté juge pertinent.» (p. 124) Les critiques que l'A. adresse au communautarisme
sont radicales - trop radicales sans doute. Par exemple, il condamne sans plus les

positions de Charles Taylor à propos de la défense de la langue française au Québec
en alléguant que pour ce dernier, «il ne s'agit pas seulement d'offrir, en bonne logique
libérale, la simple possibiUté à une culture menacée de survivre, mais encore d'assurer,

par l'intermédiaire de droits collectifs imposant l'obligation aux enfants de la communauté

francophone ct des immigrants de fréquenter les écoles françaises, sa reproduction
effective pour les générations à venir... » (p. 119). Il n'est pas certain que la question
de la survie d'une culture, même pour ceux qui la souhaitent positivement, puisse
toujours être garantie en laissant à chacun la liberté formelle de choix. Après tout, une
société peut décider pour elle-même, à travers le débat, d'imposer des mesures
volontaristes pour sauvegarder ce qu'elle estime important. Mais, sans doute, les limites de

l'ouvrage ne permettaient pas une discussion plus nuancée de cette question.

André Berten

Philippe Meyer, Philosophie de la médecine (Le Collège de Philosophie), Paris,

Grasset et Fasquelle, 2000, 458 p.

Cet ouvrage vient à point nomme, en tout cas dans sa visée. Les actuelles discussions
sur la génétique ct sur lc décryptage du génome contraindront en effet de plus en plus
les chercheurs de toutes les disciplines académiques à s'interroger sur le statut du vivant
et sur les transformations de la médecine et de la société liées à l'essor fulgurant de
la génomique. Fort d'une longue expérience scientifique et médicale, l'A. mène une
réflexion philosophique de grande envergure, visant à jeter des ponts entre les sciences
du vivant et les sciences humaines. Il emprunte son concept central aux travaux de Jean

Hamburger : le «matérialisme somptueux» (sic) entend valoriser une «somptuosité»
cognitive et éthique à même de surmonter les oppositions artificielles entre un pur
matérialisme organique et un spiritualisme irrationnel. Parmi les erreurs - et les mythes

- que Meyer bat en brèche, notons l'idée même, avancée par Alexis Carrel, de cellules
immortelles. En réalité, écrit Meyer, nous savons aujourd'hui que toute cellule a une
durée de vie finie (p. 123). Le matérialisme somptueux visé par Meyer n'est donc pas.
en principe tout au moins, un matérialisme idéologique, mais un matérialisme élevé
critiquement à son niveau de réflexivité philosophique. La discussion sur le dualisme
est donc décisive. Meyer semble accepter l'idée, non réductionniste, d'un entre-deux,
à equidistance du matériel et du spirituel. Il évoque la somptuosité du cerveau, dans
la mesure où ce dernier demeure «créateur libre de beautés et de machines» (p. 135).
Dira-t-on que le matérialisme somptueux accepte un dualisme méthodologique, et non
pas substantiel Ce n'est pas sûr, cai' Meyer continue à soutenir la vérité d'une génétique
du comportement et d'une «soumission comportementale au génome» (p. 132). La



BIBLIOGRAPHIE 77

deuxième partie accentue cet effet, en défendant l'idée d'un cerveau sans âme. Il
reconnaît cependant que les chercheurs qui ont donné appui à cette thèse (Churchland,
Crick, Changeux, etc.) en sont restés à l'affirmation d'un cerveau exclusivement
neuronal, et que c'est justement une telle exclusivité qui fait problème par son risque de
réductionnisme. Je soupçonne ici une difficulté. L'A. n'envisage que deux voies de
sortie : soit par la matière (recours à une matière dérivée de la matière organique
neuronale), soit par un intermédiaire surnaturel. Entre matière et surnaturel, il ne semble
y avoir aucune tierce possibilité. Dans son dialogue avec Changeux, Ricœur avait
pourtant tracé le chemin d'une possible solution, en adoptant la méthode
phénoménologique, de manière à faire apparaître l'intentionnalité et la réflexivité du
sujet en acte. Meyer essaie d'échapper aux apories mentionnées, en développant des
échantillons de philosophie de la conscience, puis un éloge de la différence. Surtout,
il tente de surmonter les difficultés d'une «éthique naturelle et génomique», en proposant
de la repenser comme une éthique culturelle. Le concept de somptuosité, toujours aussi
métaphorique, vient à son tour qualifier l'éthique, centrée sur la dignité humaine,
écartelée entre la dignité de l'individu et celle de l'espèce humaine comme telle (p. 373).

- L'intention de l'ouvrage est louable, mais la réalisation n'est pas toujours à la hauteur
de ses prétentions. L'A. nous paraît osciller entre un naturalisme assez optimiste et des

percées reflexives manquant parfois de cohérence systématique. De plus, un affect
antireligieux traverse ces pages, témoin d'une idéologie quelque peu surannée : c'est le prix à

payer, sans doute, pour un dépassement encore trop timide du rationalisme et du scientisme.

Denis Müller

Raynald Valois, À la recherche d'un art perdu. Essai sur le langage de la

peinture symbolique, Québec, Presses de l'Université Laval, 1999, 238 p.

«Pourquoi, dans nos musées, des foules de visiteurs continuent [-ils], près de cent
ans plus tard, à promener un regard toujours aussi déconcerté sur ces œuvres modernes,
qui refusent de leur livrer leur secret ?» (p. 1). La question est volontairement banale
ct déniaisante. Valois l'aborde en philosophe, mais un philosophe qui, visiblement, aime
les beaux-arts et, c'est frappant tout au long du livre, qui sait regarder les œuvres dont
il parle. Sommairement dit, son argumentation joue sur les caractéristiques qui
différencient l'art symbolique d'une part, l'art réaliste de l'autre. L'art symbolique est celui
de toutes les civilisations ancestrales ; il entend exprimer ce que les choses sont «en
elles-mêmes», indépendamment de la subjectivité de ceux qui les exécutent ou les

contemplent, dans une perspective intemporelle et collective, identique à celle des idées

platoniciennes. Apparu avec la Renaissance, l'art réaliste est en revanche attaché à

traduire le point de vue individuel de l'artiste et à faire mouche sur la subjectivité non
moins individualisée de ceux auxquels il s'adresse, le paradoxe étant en l'occurrence
que cet art s'avère subjectif dans l'exacte mesure où il prétend au contraire donner une
image quasi photographique de la réalité. Valois décrit ce contraste dans une première
partie, en examinant des œuvres représentatives de ces deux formes d'art successivement
sous l'angle de la couleur, de la lumière, de la perspective, de la conception de l'espace,
de l'image et du signe, de l'emploi du trait, de la figuration de la matière, du mouvement,
delà forme et de l'action, du temps, de l'expression ct du caractère, enfin delà
composition. En une deuxième partie, il se réfère en particulier à Mircea Eliade pour
mieux cerner la distinction du sacré et du profane ct montrer que la Renaissance a

précisément ouvert la voie à une peinture qui. réaliste dans son projet, est devenue trop
profane pour faire encore droit à tout ce que l'art symbolique est susceptible de

communiquer. Dans sa troisième et dernière partie, il emprunte à Jung la notion d'inconscient
collectif pour explorer plus avant la notion de symbole et approfondir l'une des remarques

les plus pointues qu'il avait avancées dès ses premières pages : les peintres qui.



78 BIBLIOGRAPHIE

au début du XXe siècle, ont voulu rompre avec la conception figurative qui prévalait
depuis la Renaissance se sont beaucoup inspirés de l'art dit primitif, «mais la signification

profonde de l'abstraction caractéristique à l'art primitif, voire les déformations
qu'il imprime souvent aux figures, semble avoir échappé aux modernes» (p. 8). Il en
résulte une «esthétique de l'absurde» qui, à force d'éliminer systématiquement de son
vocabulaire les formes très structurées de l'art symbolique (par exemple la figure
humaine ou les animaux) pourrait finalement ne témoigner que d'un retour au Chaos

originel. Voilà dix ans. une telle argumentation aurait passé pour dangereusement
passéiste. Elle s'inscrit maintenant dans un courant de révision profonde des options
théoriques qui ont dominé le siècle passé, en peinture comme dans d'autres formes d'art.
Cela ne suffit évidemment pas à la légitimer sous tous ses aspects. La confiance que Valois
accorde aux écrits d'Eliade ou de Jung manque en particulier d'un certain recul critique.
On regrettera aussi que ses vues sur la peinture chrétienne postérieure à la Renaissance
se situent dans une perspective implicitement catholique (malgré de fines remarques sur
Rembrandt) et ne tiennent aucun compte des incidences de la spiritualité protestante en
la matière (il y a chez Rembrandt une mystique de la vie quotidienne qui, très caractéristique

des options réformées, mériterait d'être examinée sous cet angle spécifiquement
théologique). Ou encore que ses allusions au théâtre, à la musique ou à la photographie
(il oublie l'existence de la photographie d'art) ne soient pas à la hauteur de ses propos
sur la peinture. Enfin qu'il ne s'interroge pas davantage sur la formation de symboles
propres aux mythes de l'âge industriel (voir Fernand Léger, qui n'est jamais cité). Mais
il faut reconnaître qu'il pose de bonnes questions, qu'il les pose bien, dans une langue
claire et (presque) sans défauts, et que sa démarche fermement conduite oblige à réfléchir.

Bernard Reymond

Max Graf, L'atelier intérieur du musicien, traduit de l'allemand par François
Dachet et Marc Dorner, Paris, Buchet/Chastel Pierre Zech Éditeur, 1999,
267 p. (Éditions et Publications de l'École Lacanienne).

Max Graf n'est certes pas un inconnu. Musicien averti (il ne fallut pas moins que
le jugement de Brahms lui-même pour qu'il se résolve à abandonner le destin de

compositeur), musicologue et musicographe reconnu (ses nombreux travaux firent
autorité à Vienne et en Allemagne entre 1900 et la seconde guerre mondiale), il compte
en outre parmi les premiers adhérents de la psychanalyse. Père du «petit Hans» auquel
Freud consacra une étude célèbre, il participa en effet dès 1902 (soit d'emblée) et
jusqu'en 1911 aux séances hebdomadaires de la fameuse «Société du mercredi» vouée
à la discussion et la diffusion des thèses du médecin viennois. Publié en 1910, ce livre
rassemble ces deux pôles de la vie spirituelle de son auteur, puisqu'il présente la tentative
d'éclairer à la lumière des propositions freudiennes les processus de la création musicale.
En dix-sept chapitres rédigés dans une langue aisée et limpide, peut-être vieillie à l'aune
de nos critères et habitudes d'aujourd'hui, mais fort peu appareillée et vierge de langage
technicien (contrastant en cela avec la très lacanienne présentation de François Dachet),
L'A. trace en effet les différentes étapes du «long chemin» qui de l'antichambre des
motifs inconscients aboutit à l'œuvre achevée via les dispositions productives de
l'artiste. Un trajet qui prend donc naissance dans «les sombres régions de la vie psychique
inconsciente» où subsistent désirs et souvenirs de la petite enfance. Car ce sont les
«passions repoussées dans l'inconscient» qui s'avèrent les forces pulsionnelles de la
création artistique, laquelle trouve en elles son origine et s'apparente ainsi dans un
premier temps à une production de symptômes. En effet, ces passions «qui veulent
vivre» rencontrent et investissent des agrégats sonores auxquels, par leur énergie même,
elles contèrent une première forme, lc début d'une structure ou d'une configuration. Par



BIBLIOGRAPHIE 79

quoi seulement ces éléments sonores, en eux-mêmes insus de l'artiste, auront atteint
«une certaine énergie, une force vitale effective, un degré de saturation plus élevé»
indispensables à leur apparition dans sa conscience. Le processus de composition s'initie
donc de manière inconsciente, et c'est à un matériau déjà formé, même si c'est de
manière élémentaire encore, que le musicien a affaire lorsqu'il «sent l'inspiration venir».
Mais il s'en faut de beaucoup encore que ces premiers linéaments (début de mélodie,
suite d'accords - des motifs à proprement parler) constituent une œuvre digne de ce
nom, et il n'y a pas de bonne conséquence de cette germination inconsciente à l'opus
achevé. L'A. y insiste fortement, en s'appuyant sur les leçons que constituent à cet égard
les séries d'esquisses conservées pour différents compositeurs (Beethoven tout
particulièrement) : tout, à partir de ce premier matériau, est affaire de métier et de ce qu'il
caractérise comme un va-et-vient entre cette maîtrise technique et les dispositions
imaginatives de l'artiste. On est très loin, chez l'A., de tout spontanéisme de la création
ou du crédit qu'accorderont ensuite aux processus d'expression automatique des
courants qui comme lui pourtant se réclameront de la psychanalyse. La valeur de l'œuvre
est pour lui fonction à la fois de la richesse de la vie psycho-affective de l'artiste et de

sa maîtrise des moyens de mise en forme, et les grandes réussites, ce que l'on s'accorde
à considérer comme des chefs-d'œuvres, ne le sont qu'au prix d'un fort travail critique
de la part du compositeur vis-à-vis de ce que lui suggère son imagination, qu'il doit
soumettre aux impérieuses exigences de la structure et du style. À l'évidence, ce ne sont

pas les processus inconscients pour eux-mêmes qui intéressent Max Graf, mais bien ce
à quoi ils donnent lieu, à partir de quoi il les envisage: ce sont les œuvres qu'il a en vue,
c'est à une esthétique ou une poiétique musicale plutôt qu'à une seule étiologie de

l'inspiration que tend son livre. Un ouvrage séduisant, qui ravive de manière passionnante
plus d'une question (le «grand style», par exemple, ou le débat entre manière classique
et romantique), et qui propose de magistrales leçons d'analyse et d'écriture musicales.

François Félix

Adin Steinsaltz (éd.), Le Talmud, Baba Metsia 3, commenté par le Rabbin Histoire de

Adin Steinsaltz, Paris, Bibliophane/Ramsay, 2000, 246 p. la théologie

Le vaste projet de traduction française des traités du Talmud de Babylone, à partir
de la célèbre édition de référence du Rabbin Adin Steinsaltz, se poursuit avec grand
soin grâce à une coédition entre Ramsay et Bibliophane. Le traité Baba Metsia (Porte
du Milieu), second traité de l'ordre Neziqin (Dommages) de laMichnah (loi orale), nous
met en relation directe avec l'ensemble des lois qui concernent l'acquisition et la
transmission de la propriété, de la propriété perdue et retrouvée, de l'usure ou de

l'intérêt, et de la tutelle. Il s'attache donc à toutes les transactions soumises aux lois
mosaïques et se trouve ainsi à l'intersection des législations pécuniaires et rituelles. Dans

un certain sens. Baba Metsia met en relief l'un des aspects de l'ensemble de la Torah.
Les négociations entre marchands ne sont pas fondées sur le libre choix des parties ou
des conventions sociales arbitraires donnant satisfaction à la majorité. La Torah n'établit
pas de différence essentielle entre les devoirs envers Dieu et les obligations envers le

prochain, car les relations humaines sont intimement liées à notre rapport à Dieu. La
bienfaisance, en particulier, n'est pas un devoir à accomplir par bonté d'âme, mais fait
partie intégrante du Droit civil établi par la Torah. Dans ce troisième tome de Baba
Metsia, les Sages discutent les différentes manières d'acquérir des pièces d'or, argent
ou cuivre, ou des produits agricoles, et l'interdiction de léser autrui. Un peu de familiarité
avec ces textes permet de découvrir la profondeur des enjeux dans les relations humaines.

En effet, l'étalon de toutes valeurs, c'est la présence complémentaire en toute bonté
et vérité des êtres dans leur plénitude (or). Cette perspective suscite la ferveur du cœur



80 BIBLIOGRAPHIE

(argent) qui elle-même éveille lc zèle (cuivre). Mais le zèle pourra être multiplié sans

que le cœur soit saisi d'amour et l'intensité subjective pourra être amplifiée sans que
celui auquel elle s'adresse soit connu et compris pour autant : «l'or acquiert l'argent
mais l'argent n'acquiert pas l'or». Ils établissent d'autre part les règles suivantes : quand
le taux de lésion est égal à un sixième, la transaction est annulée à la demande de l'une
des parties ; en deçà, qui a été lésé est censé renoncer à toute réclamation. Cependant,
une erreur dans le compte ou la pesée de la marchandise entraîne l'annulation de la
transaction. Quant à la lésion d'amour-propre par des paroles blessantes, elle est
considérée comme plus grave qu'un préjudice matériel, parce qu'elle est irréparable et

qu'elle porte atteinte à la personne elle-même. Qui commet cette faute n'est pas
justiciable d'un tribunal ici-bas mais encourt le châtiment du Ciel. Il est formellement
interdit de vexer quiconque et tout particulièrement un être sans défense ou un prosélyte.
Selon la Torah, l'interdit du prêt à intérêt s'applique seulement si le taux d'usure a été

fixé à l'avance. Cependant les Sages ont défendu toute transaction où l'une des parties
risque de payer un supplément en échange d'une somme d'argent ou d'une marchandise

reçues quelque temps auparavant - notamment par suite d'une réévaluation des cours.
Les notes, commentaires et dessins du Rabbin Adin Steinsaltz qui accompagnent le texte
éclairent de manière exceptionnelle les discussions des Sages qui demeurent souvent
difficiles d'accès par la subtilité des propos.

Jean Borel

Paul B. Fenton, Roland Goetschel (éds), Expérience et Écriture mystiques
dans les religions du Livre (Études sur le Judaïsme Médiéval - XXII).
Leiden. Brill. 2000, 245 p.

Sont réunies dans ce volume les dix-sept communications qui ont été présentées
lors du Colloque organisé à la Sorbonne les 10 et 11 mai 1994 dans le cadre du Centre
d'Études Juives de l'Université Paris IV. Les deux premières interventions offrent
quelques réflexions comparatistes générales sur la relation écrite de l'expérience
mystique dans les trois monothéismes abrahamiques (Michel Mcslin) et les différents types
de mysticisme juif dans leur relation à la théologie et à la philosophie (Karl Groezingcr).
Les deux orateurs y soulignent l'importance de l'étape où les mystiques, ne voulant pas
garder pour eux-mêmes ce qu'ils ont ressenti dans leurs expériences, sont portés à

transcrire leurs expériences dans la langue et les concepts du milieu religieux et du
contexte historique auxquels ils appartiennent. Dans la première partie qui porte sur
l'Antiquité, Jacqueline des Rochettes se penche sur la possibilité paradoxale de dire
l'indicible à travers la lecture d'Exode 33-34 ct des Targïimîm correspondants. Rachel
Elior examine la nature de l'expérience mystique dans la littérature des Heykhalôt, et
Simon C. Mimouni nous introduit à un rituel mystérique des baptistes judéo-chrétiens
des premiers siècles de notre ère. Pour illustrer la richesse du Moyen Âge en expériences
ct en écritures mystiques, Joseph Dan compare la littérature éthique juive et la littérature
chrétienne ct musulmane d'instruction mystique. Rémi Brague nous fait entrer dans
certains aspects de la mystique cosmologique musulmane, en particulier l'imitation des

corps célestes dans le Hayy Ibn Yaqzân d'Ibn Tufayl, et Jean-Pierre Rothschild
s'interroge sur le statut d'une mystique philosophique dans la mystique juive médiévale
en Occident. Un exposé de Marie-Anne Vannier prend en considération la thématisation
de la mystique rhéno-flamande par Maître Eckhart, et Carlos del Valle se concentre sur
la critique de la Kabbale dans les traités d'Isaac Ibn Polgar. C'est avec finesse que
Charles Mopsik réfléchit sur les rapports entre oralité et écriture dans le journal mystique
de Joseph Karo, inaugurant ainsi la partie du volume consacrée à la Renaissance. Elle
se poursuit par l'exposé de Christine Escarmant sur les relations entre écriture mystique



BIBLIOGRAPHIE 81

et mystique de l'écriture chez Guillaume Postel. ainsi que par celui de Paul B. Fenton,
qui analyse les influences soufies sur le développement de la Kabbale à Safed et, en
particulier, sur le cas de la visitation des tombes. Cette section se termine par les
contributions de Ronit Meroz sur la Kabbale lourianique et de Zvia Rubin sur les visions
mystiques de Moïse Hayyim Luzzato. Dans la dernière partie, la parole revient à Roland
Goetschel. qui examine la tension entre spiritualité mystique et théorie mystique dans
le YôserDibrey'Emet de R. Mesullam Feibus et, enfin, à Naftali Loewenthal. qui met
remarquablement en lumière le rôle de la prière contemplative au XXe siècle dans le
mouvement Habad. Un index des noms propres, des thèmes et termes techniques
achèvent cet ouvrage original.

Jean Borel

Marc le Moine, Traités, 1.1, Introduction, texte critique, traduction, notes et
index par Georges-Matthieu de Durand (Sources Chrétiennes - 445), Paris,
Cerf, 1999,418 p.

Marc le Moine, Traités t. II, Introduction, texte critique, traduction, notes et

index par Georges-Matthieu de Durand (Sources Chrétiennes - 455), Paris,

Cerf, 2000, 380 p.

Cette édition critique en deux volumes des dix Traités attribués à Marc le Moine
est excellente, ainsi que la traduction qui l'accompagne. Elle est l'aboutissement
posthume d'une recherche entreprise depuis des années par le Père G.-M. de Durand, qui
tenait à explorer à fond la tradition manuscrite abondante et complexe des œuvres de

Marc, pour décider de l'authenticité de certaines attributions et avec l'espoir de cerner
un peu mieux la figure énigmatique de cet auteur. Par un examen minutieux des textes
et des hypothèses que l'on a pu soutenir, l'éditeur en arrive ainsi à la conclusion
intéressante que la vie monastique de Marc s'est probablement déroulée au sein d'une
communauté d'ascètes, installée dans une cité d'Asie Mineure, entre la fin du IVe et
la première moitié du Ve siècle. La composition de son traité Sur l'Incarnation, dernier
en date de ses écrits, ne peut guère, en effet, d'après son contenu doctrinal, être de

beaucoup postérieure au concile d'Ephèse (431). Chacun des dix traités est précédé
d'une introduction, qui en fait l'analyse et permet de cerner davantage les intentions
spirituelles et la personnalité de l'auteur. Les deux premiers, La Loi spirituelle et La
Justification par les œuvres, adoptant la forme littéraire bien connue des Kephalaïa ou
«chapitres», sont une invitation à maîtriser l'ardeur des passions et à renoncer au mal
sous toutes ses formes. Quant aux œuvres, elles n'ont pas pour but de nous procurer
une rétribution, mais seulement d'attester que la grâce reçue au baptême demeure
vivante et active en chaque baptême. Dans La Pénitence, Marc n'envisage pas tant les

mortifications et les manifestations parfois spectaculaires qu'elles ont pu prendre chez
certains ascètes, mais l'attitude intérieure juste que la pénitence exige : la conscience
de son imperfection et de ses fautes, non pour se lamenter, mais s'entraîner sans cesse,

par la prière et la purification des pensées, à une vie plus parfaite. Supposant connu
le rituel de Baptême, Marc évoque dans Le Baptême, comme dans le Dialogue de l'intellect
avec Tâme qui achève le premier tome, la sanctification à laquelle doit normalement
donner accès ce sacrement par l'efficacité de la vie selon les commandements que le

baptisé doit mener. Le second volume s'ouvre sur la Discussion avec un avocat qui, dans

sa première partie, revêt la forme d'un dialogue entre un juriste et un moine, peut-être
Marc lui-même, sur la légitimité du genre de vie et des mœurs monastiques. La seconde

partie se poursuit sous la forme de questions et de réponses entre le Vieillard et ses disciples
sur les exigences de la vie spirituelle. Suit la Lettre à Nicolas, qui se présente comme



82 BIBLIOGRAPHIE

un manuel assez complet de spiritualité monastique et de mise en garde contre les dangers
de l'idiorythmie. L'éditeur doute de l'authenticité de cet opuscule. Les deux derniers traités

abordent des problèmes doctrinaux. Le premier touche le personnage mystérieux de

Melchisédech, sur lequel ont spéculé des générations de gnostiques qui l'ont identifié à

l'une ou l'autre des personnes de la Trinité. Marc n'y voit qu'une «figure» du Christ dans

l'histoire du salut. Enfin, dans l'Incarnation, Marc s'interroge sur la nature de l'union
hypostatique du Christ, dont il parle en termes qui le rapprochent de l'école d'Antioche.
Les erreurs du permier tome sont corrigées à la fin du second volume.

Jean Borel

Tertullien, Grégoire, Augustin, Maxime, Cassiodore, Pseudo-Augustin,

L'enfant à naître (Les Pères dans la foi - 78), Paris, Migne, 2000, 211p.

Cet ouvrage est une anthologie d'extraits de textes de Pères latins et grecs sur la

question du statut du fœtus, c'est-à-dire, dans les termes de l'époque, sur la question
du moment de l'animation : à la fécondation (animation immédiate) ou plus tard, lors
de la formation du fœtus - 40e et 80e jour selon les aristotéliciens -, voire à la naissance

(animation tardive). Si les éditeurs de ce volume (M.-H. Congourdeau et Ph. Caspar)
veulent faire œuvre d'historien, celle-ci n'est pas dépourvue de visée systématique. En

effet, le contexte de la discussion sur l'animation s'est modifié depuis l'époque et la
manière dont les textes ont été choisis manifeste un angle d'approche très contemporain.
En témoigne encore que, pour la préface de l'ouvrage, il a été fait appel à Didier Sicard,
Président du Comité Consultatif National d'Éthique. En deux mots, la question du
moment de l'animation renvoie aujourd'hui à des problèmes de bioéthique, particulièrement

à celui de l'avortement. étant bien entendu que si le fœtus a une âme humaine,
c'est-à-dire rationnelle et non seulement sensitive ou végétative, il doit être traité comme
doit l'être tout être humain. Si lc problème de l'avortement est sans doute le mobile
de la publication de cet ouvrage, les textes eux-mêmes nous renseignent d'abord sur
les discussions et le contexte de l'époque (le tout est très bien résumé dans un «Guide

thématique» qui clôt l'ouvrage, car les éditeurs ont eu un réel souci didactique pour
faire comprendre au lecteur le caractère parfois un peu «byzantin» de certaines
controverses, ce dont témoignent encore les notes de bas de page). Ce contexte a évolué,
puisque plusieurs siècles s'écoulent entre Tertullien et Maxime le Confesseur ; il reste
toutefois d'abord théologique et témoigne des luttes pour l'établissement de l'orthodoxie
catholique. Tertullien combat les gnostiques ct, à cet effet, attaque Platon dans ses

doctrines de la chute de l'âme et de la métempsychose (la réincarnation étant de nouveau
à la mode, on pourra méditer cet argument toujours pertinent que si cette doctrine était
vraie, le nombre des âmes devrait rester semblable, ce qu'infirme l'augmentation de la

population sur terre). Grégoire de Nysse défend l'unité du compose humain, ct donc
la simultanéité de l'âme et du corps (animation immédiate), l'âme rationnelle contenant
déjà en puissance les facultés qu'elle ne développera que par la suite (Grégoire compare
le fœtus à un grain de blé, épi en puissance, argument qu'on retrouve de nos jours, mais

interprété en sens contraire, chez ceux qui nient que le gland ait déjà les propriétés du
chêne). Quant à Maxime le Confesseur, il développe contre les origénistes le thème de

la dignité du corps et, dans une veine aristotélicienne impeccable, argumente de
l'impossibilité logique de l'animation tardive, puisque les parties ne peuvent préexister au

tout, et donc l'une à l'autre. Quant à saint Augustin, c'est la question de l'origine de

l'âme (est-elle créée directement par Dieu ou transmise par les parents: créatianisme
ou traducianisme?) qui le préoccupe, car il tient avant tout à ce que la doctrine de la
transmission du péché originel soit fermement établie, ce que d'ailleurs le traducianisme
paraît être plus apte à assurer. Vieux débats donc, mais qui ne passionneront pas seulement



BIBLIOGRAPHIE 83

l'historien, on l'a indiqué. On n'est par conséquent pas vraiment étonné de voir les
éditeurs prendre parfois position au gré de leurs notes et commentaires en faveur de
l'animation immédiate, afin d'affirmer, certes de façon discrète, le caractère non justifié
de l'avortement.

Bernard Baertschi

Y. Frot (éd.), L'année en fêtes. Les Pères commentent la liturgie de la Parole,
Préface de P. de Clerck, textes présentés par A.-G. Hamman, maître
d'œuvre Y. Frot (Bibliothèque - 3), Paris, Migne, 2000, 560 p.

Permettre au croyant du XXe siècle de vivre l'année liturgique chrétienne en
compagnie des Pères de l'Église, tel est le but de cet ouvrage, qui reprend en partie le contenu
de deux autres recueils de textes épuisés (Le Mystère de Noël et Le Mystère de Pâques.
Paris, Grasset, 1963 & 1965), et les complète à l'aide de traductions reprises à des
volumes de la collection «Les Pères dans la Foi», et à l'aide de quelques textes
nouvellement traduits. - Contrairement à ce qu'affirme l'avertissement intitule «pour
utiliser ce livre» (p. 13), les soixante-quinze sources réunies dans cet ouvrage ne sont
pas toutes antérieures à l'époque de Charlemagne, puisque deux œuvres sont dues à des
auteurs du XIIe siècle (Bernard de Clairvaux, Guerric d'Igny) et deux autres à des
théologiens du XIVe siècle (Grégoire Palamas, Théolepte de Philadelphie). Il ne s'agit
pas non plus toujours de documents intégraux (cf. p. ex. textes 24, 27, 62, 64), ni
d'homélies (on trouve ainsi des citations du Contre les hérésies d'irénée de Lyon).
- Les textes sont classés en trois sections, respectivement consacrées au temps de Noël,
au temps de Pâques, et au reste de l'année liturgique. Ils présentent un panorama varié
et intéressant des offices festaux (on peut toutefois regretter l'absence de textes témoignant

de la commémoration de la descente du Christ en enfer le Samedi saint). Des
introductions introduisent chacune des trois sections ; elles présentent l'histoire des fêtes
de façon plus ou moins précise, et dans l'ensemble un peu trop irénique (on aurait, par
exemple, attendu qu'il soil fait mention des controverses provoquées par la célébration
de la Pâque chrétienne le 14 Nisan, p. 174). - L'origine des traductions est donnée à

la fin de l'ouvrage (p. 550-556). mais le texte sur lequel elles reposent n'est pas
clairement indiqué : il n'est pas rare que deux éditions soient signalées, sans que l'on
sache à partir de laquelle des deux la traduction a été faite ; ici ou là, des renvois à

la Clauis Patrum Graecorum ou à la Clauis Patrum Latinorum sont donnés dans la
rubrique «édition», alors qu'il ne s'agit que d'instruments bibliographiques (inutilisables,

au demeurant, pour le public cible de la collection «Bibliothèque»). On trouve,
en outre, des absences surprenantes. Ainsi l'édition et la traduction que P. Nautin a

données d'une homélie pascale pseudo-chrysostomienne dans le vingt-septième volume
de la collection «Sources Chrétiennes» n'cst-elle pas signalée à propos du texte 43.

Rémi Gounelle

Cyprien, Augustin, Partage avec le pauvre, Introduction, traduction, annota¬

tions, guide thématique d'A.-G. Hamman (Les Pères dans la foi - 58), Paris,

Migne, 1998, 178 p.

Ce volume contient un certain nombre de textes majeurs sur le thème de la
bienfaisance et du bon usage des richesses par le chrétien : en premier lieu, le traité De la

bienfaisance et l'aumône de Cyprien de Carthage (IIIe siècle), judicieusement accompagné

de la traduction de la section consacrée aux œuvres bonnes et à la miséricorde



84 BIBLIOGRAPHIE

dans l'inventaire thématique de versets bibliques composé par Cyprien (A Quirinius.
III. 1. traduit p. 57-63), ce qui permet d'éclairer le subtil montage biblique qui est à

l'arrière-plan du traité De la bienfaisance et l'aumône. Suivent plusieurs textes d'un
autre évêque africain, Augustin d'Hippone, dont sont traduits l'introduction du
Commentaire sur le Ps 101. etr les Sermons 14. 39. 41. 60. 86. 123. 239. Morin 6. Plusieurs
de ces textes avaient déjé été traduits par A. Hamman dans Riches et pauvres dans
l'Église ancienne, paru dans dans la collection «Ichtus». l'ancêtre de la collection «Les
Pères dans la foi» ; cet ouvrage n'est curieusement pas mentionné dans le présent
volume. En annexe (p. 147-151) est donné le Sermon 198 de Césaire d'Arles (Ve siècle),
dont le lecteur ne saura quasiment rien, puisqu'il n'est pris en compte ni dans
l'introduction, ni dans le guide thématique. - Les références bibliographiques sont imprécises
(on ne sait en particulier pas toujours à partir de quelle édition les traductrions ont été

faites), et des phrases nominales sont souvent laissées en suspens (cf. par exemple, p.
14.1. 2-3. p. 94, n. 2), comme si A. Hamman n'avait pas pris le temps de finir de rédiger
son ouvrage. Des notes ici ou là trop sibyllines, une traduction parfois peu claire (par
exemple le début du § 22. p. 47) et des contradictions internes (cf. par exemple p. 56,
§ 2 et n. 8, p. 5) déparent malheureusement ce volume.

Rémi Gounelle

Centre d'analyse et de documentation patristiques. Biblia Patristica. Index
des citations et allusions bibliques dans la littérature patristique, t. VII :

Didyme d'Alexandrie, Paris, Éditions du C.N.R.S., 2000, 230 p.

L'œuvre de Didyme d'Alexandrie (aussi connu sous le nom de Didyme l'Aveugle)
est d'une importance certaine pour les historiens du christianisme antique : disciple
d'Origène. Didyme compta parmi ses élèves de hautes figures comme Grégoire de

Nazianze, Jérôme (qui a traduit son traité sur le Saint Esprit) et Rufin d'Aquilée. Ses
écrits sont mal conservés, et, en conséquence, insuffisamment exploités. Le répertoire
des citations et allusions bibliques élaboré par l'équipe du Centre d'Analyse et de
Documentation Patristique (désormais incorporée dans l'unité de recherche «Antiquité
romaine et chrétienne» de l'Université Marc Bloch de Strasbourg) est donc le bienvenu.
Il s'ouvre sur une importante «notice sur les fragments caténiques» (p. 25-43), où

l'origine de nombreux fragments transmis sous le nom de Didyme est éclaircie, ce qui
fera sans aucun doute faire une avancée décisive à la recherche (p. 35, la seconde série
de références bibliographiques aux éditions de la chaîne sur Job est identique à la

première, et manifestement fautive). Deux œuvres ne sont pas prises en compte dans
le présent répertoire : un fragment sur Daniel, qui revient à Théodoret de Cyr. et le traité
Sur les dogmes et contre Arius, qui a déjà été dépouillé dans le volume 5 de Biblia
Patristica, en tant qu'œuvre possible de Basile de Cesaree.

Rémi Gounelle

Olivier Millet (éd.), Calvin et ses contemporains (Cahiers d'Humanisme et
Renaissance - 53), Genève, Droz, 1998, 314 p.

Cet ouvrage, issu d'un colloque tenu à Paris en 1995, rassemble différentes
contributions qui, sans pour autant s'opposer au reste des études calviniennes récentes,
s'appuient sur un cadre historiographique davantage élargi aux rencontres, collaborations

et ruptures vécues par le Réformateur. Aborder ainsi Calvin par le biais de ses

contemporains permet d'obtenir un portrait toujours plus complet, plus vivant aussi,



BIBLIOGRAPHIE 85

malgré la rareté des mentions personnelles dans ses écrits. Comme le signale l'éditeur
de l'ouvrage, Olivier Millet, dans son introduction : «C'est essentiellement à travers les
réseaux de relations que l'on rencontrera dans ce volume la figure et le rôle de Calvin»
(p. 3), ce qui inclut à la fois les destinataires de la correspondance, des dédicaces, mais
aussi les adversaires ou les confidents. Ainsi, et pour ne citer que quelques exemples
de ce riche ensemble, au-delà des divergences ecclésiologiques qui la caractérisent, la
fin de la correspondance entre Calvin et Louis du Tillet marque avant tout la fin d'une
amitié (Olivia Carpi-Mailly) ; ce qui n'empêche pas toute une communauté composée
d'intimes et de parents de continuer à soutenir Calvin avec fidélité, à Genève et au-
delà (Jeanine Oison). Ainsi se dessine tour à tour un Calvin figé - pour ne pas dire
intolérant, ce qui apparaîtrait ici par trop anachronique (Mario Turchetti), mal informé
des développements de l'anglicanisme, et donc vulnérable, mais aussi enclin à suspendre
son jugement (Francis Higmann), plus spontané que l'image donnée par les clichés
habituels, comme l'atteste une prédication redécouverte à la fin du XXe siècle à Londres
(Max Engammare). Ainsi le conseiller politique et théologique, l'homme de son siècle
faisant appel aux princes dans ses dédicaces (Jean-François Gilmont), se double-t-il d'un
pasteur attentionné, comme lc montre parfaitement sa correspondance (Daniel Ménager).

Ainsi le cadre des nombreuses polémiques suscitées par la Réforme apparaît-il de
façon plus concrète, comme l'attestent les propos des «Sorbonnistes» (Yves Tatarcnko),
ceux du controversiste Villegagnon (Irena Backus) ou les rêves de reconquête du
dominicain Pierre Doré (Marie-Madeleine Fragonard). Bernard Roussel le montre bien,
le Calvin personnel s'efface progressivement, mais ce n'est que pour mieux conseiller,
théologiquement et ecclésiologiquement. C'est donc avec plaisir qu'on lira ces
contributions savantes et vives pour dévoiler un Calvin sinon nouveau, du moins très incarné.
On notera en fin de volume une liste des œuvres du Réformateur publiées en français,
agrémentée d'un apparat bibliographique des plus utiles.

Isabelle Graesslé

Reinhard Bodenmann, Wolfgang Musculus (1497-1963). Destin d'un autodi¬
dacte lorrain au siècle des Réformes, Étude basée sur la biographie établie

par son fils, la correspondance personnelle et de nombreux autres
documents d'époque (Travaux d'Humanisme et Renaissance - CCCXLIII),
Genève, Droz, 2000, 724 p.

Dire d'un ouvrage qu'il est définitif pourrait paraître téméraire, affirmer de ce fort
volume qu'il est exhaustif ne revient qu'à lui rendre justice à moitié. Tout à la fois édition
critique de texte et de lettres, étude biographique et enquête policière, la somme que
Reinhard Bodenmann consacre à ce pasteur et théologien lorrain du XVIe siècle devenu
bernois d'adoption est un monument d'érudition et un plaisir de la lecture. Ce mélange
fort heureux de qualités qui sont généralement contradictoires nous semble dû avant
tout à la méthode suivie par l'A. dans l'élaboration de son ouvrage, qui est subdivisé
«en six grandes parties dont tous les chapitres peuvent être lus indépendamment les uns
des autres», (p. 13). Ce choix très judicieux permet au lecteur de n'être accablé ni par
la surabondance de la matière étudiée ni par ses subtilités théologiques, tout en donnant
une impression de légèreté à un sujet qui a priori est très loin de l'être. La première
partie de cet ouvrage introduit le lecteur à l'histoire du livre et à la méthode de travail
de l'A. La deuxième est une édition critique du texte latin (avec traduction française
en regard) de la Vita Wolfgangi Musculi, rédigée par son fils Abraham peu après le décès

de son père. La troisième partie est composée de plusieurs chapitres plus ou moins courts

qu'on peut aussi aborder en ordre dispersé, selon les intérêts particuliers de chaque
lecteur, ce qui facilite leur assimilation et la rend très agréable. En utilisant habilement



86 BIBLIOGRAPHIE

les documents d'archives et la très abondante correspondance de Musculus, l'A. brosse

un portrait du personnage, de sa famille et de ses contemporains. Il donne ainsi bien
plus qu'un simple aperçu de la problématique théologique et confessionnelle de cette
époque tourmentée, il procède à une véritable reconstitution de l'histoire des mentalités
du siècle des Réformes. Dans la quatrième partie de l'ouvrage l'A. sort de sa réserve
et il nous livre - non sans humour - sa perception personnelle de Wolfgang Musculus,
homme, époux, père, pasteur et théologien. Il en résulte un portrait psychologique très
nuancé, qui rend encore plus attachant l'homme qui se cache derrière lc personnage officiel
du réformateur. Les cinquième et sixième parties, consacrées à la bibliographie et à l'index,
ne sont pas pour autant les moins importantes de l'ouvrage. La bibliographie générale (p.
615-656) est suivie d'un index chronologique des études consacrées à Musculus de 1566
à nos jours ; l'index (p. 657-718) comprend à son tour un index des noms de personnes et

de lieux, un index des publications de Musculus et un index des lettres citées, qui sont classées

chronologiquement, mais aussi par expéditeur et par destinataire. Cet important appareil
critique augmente encore la valeur déjà grande de ce livre, le rendant une œuvre de référence

pour les réformes du XVIe siècle dans leur ensemble et non seulement pour Wolfgang
Musculus. Disons pour terminer quelques mots sur la présentation du volume, dont la sobre
beauté de la reliure ainsi que la qualité du papier et des reproductions photographiques de

gravures et de manuscrits font honneur à l'éditeur, c'est aujourd'hui chose assez rare pour
qu'il vaille la peine de la souligner.

Fabrizio Frigerio

Théologie Wolfhart Pannenberg, Problemgeschichte der neueren evangelischen Theo-

contemporaine logie in Deutschland. Von Schleiermacher bis zu Barth und Tillich (UTB
für Wissenschaft), Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1997, 366 p.

L'originalité de l'approche tentée dans cet ouvrage consiste dans la notion même
de Problemgeschichte. Il s'agit en effet d'une histoire des problématiques, et non,
comme trop souvent, d'une histoire de la théologie suivant la simple évolution
chronologique et contextuelle. Pannenberg a une vision très profilée de cette
Problemgeschichte et vise à en donner une reconstruction aussi cohérente que possible. Cela
explique la force, l'équilibre mais aussi certaines limites de l'entreprise. L'introduction
situe clairement l'histoire de la théologie et la théologie systématique elle-même sur
l'arrière-fond de la modernité (Neuzeit). La perspective doit cependant davantage ici
au contexte historique et social qu'à une théorie générale de la modernité, qui devrait
être plus systématique. Le chapitre 1 est consacré à la manière dont Schleiermacher a

tenté de fonder la théologie, de manière nouvelle, à partir d'une théorie de la subjectivité.
Le chapitre 2 montre comment cette fondation a été radicalisée, dans le piétisme et les

théologies du réveil, de telle sorte qu'elle a conduit à un retournement en faveur du

principe d'autorité. Dans le chapitre 3, il est question des relations contradictoires entre
la théologie du Royaume, chez Ritschl, et la fondation subjectiviste de la théologie sur
l'éthique, chez Herrmann. La voie est ainsi tracée, dans la reconstruction proposée par
Pannenberg, à ce qui va se passer dans la théologie dialectique et dans son implosion :

on sait que, pour lui, ni Barth ni Bultmann n'ont échappé au subjectivisme de Herrmann,
sans pour autant atteindre la profondeur de sa théologie de l'expérience et de la certitude.
Le chapitre 4 porte précisément sur les différents courants de la théologie dialectique :

le théocentrisme de Barth (fortement préparé par Erich Schaeder), la dissolution
existentiale de la théologie dialectique chez Bultmann et le personnalisme théologique
de Brunner et de Gogarten. Le chapitre 5 revient pour ainsi dire en arrière, en exposant
les apories de la théologie spéculative (Barth, Hegel, les hégéliens de droite puis ceux
de gauche), afin de montrer, de manière positive, comment la corrélation de l'histoire



BIBLIOGRAPHIE 87

et de la religion (Baur, Pfleiderer, Troeltsch, Tillich) annonce et rend possible une
nouvelle manière de faire de la théologie. Pannenberg y montre notamment comment
Tillich, modifiant de façon platonisante les thèses de Martin Kahler dans le sens d'une
interprétation de l'inconditionné comme réalité transhistorique, est resté en deçà non
seulement de Kahler mais aussi de Troeltsch (p. 341). La «révolution anti-historique»
(F. W. Graf), en aplatissant la dimension eschatologique du christianisme, s'est ainsi
avérée incapable de penser la relation dialectique de l'histoire et de la religion. - Ces
leçons de Pannenberg sont une mine de renseignements ; elles sont intéressantes aussi

par la manière dont elles manifestent comment une telle reconstruction de la théologie
moderne en Allemagne sous-tend le propos systématique développé par Pannenberg
dans son œuvre théologique personnelle. Car, on l'avait deviné, la reconstruction des

problématiques est loin d'être neutre et désintéressée. Elle est, à sa manière, généalogique

et critique. Avec sa part évidente de subjectivité et de modernité, si lucide et
contrôlée par ailleurs.

Denis Müller

François Euvé, Penser la création comme jeu, Préface par Guy Petitdemange,
(Cogitatio Fidei - 219), Paris, Cerf, 2000, 408 p.

Diverses doctrines de la création ont vu le jour dans la seconde moitié du XXe s.,

en réponse à la crise des représentations du monde et de Dieu. «La quête des origines
caractérise notre situation actuelle et lance un défi à la théologie.» (p. 9) F. Euvé,
physicien et docteur en théologie, professeur au Centre catholique Sèvres de Paris,
propose de relever ce défi en recourant à la métaphore du jeu pour penser théologiquement

la relation du monde à Dieu. La démarche se présente en trois volets. Le
premier met en parallèle le changement de paradigme en physique et la modification
des positions dogmatiques du magistère romain entre Vatican I et Vatican II, en matière
de création et de réception des théories scientifiques. Euvé rappelle les quatre types
traditionnels de relation entre science et théologie - conflit, indépendance, dialogue,
synthèse -, pour en dégager les présupposés épistémologiques et théologiques. Il décèle,
au cours du XXe s., un déplacement du conflit vers la quête de convergence, tant chez
les scientifiques (F. Capra, I. Prigogine) que chez les théologiens (K. Rahner,
W. Pannenberg, J. Moltmann). Parce que «la notion théologique de création met enjeu
avant tout une relation entre personnes, le Créateur et ses créatures vivantes», l'A.
préconise le dialogue critique entre scientifiques et théologiens plutôt que la comparaison

de théories ou de représentations. Ce dialogue passe par l'explicitation de la
démarche scientifique (et non seulement par la prise en compte de ses résultats) et par
celle de la démarche théologique (et non seulement par l'examen des assertions
dogmatiques) : il en va de deux activités distinctes, de deux jeux de langage irréductibles,
de deux rapports différents à la réalité extralinguistique. Le deuxième volet porte sur
la notion de jeu en théologie. Chez quelques théologiens du XXe s., le jeu apparaît tour
à tour comme 1) une manifestation de la liberté créatrice de Dieu et de la gratuité ou
non-nécessité de la création (K. Rahner), 2) une restauration de la joie de l'esthétique
contre «la prétention totalitaire de l'éthique» et comme une anticipation de la nouvelle
création (J. Moltmann), 3) une expression du plaisir et de l'émerveillement face à la
création (J. Arnould), 4) la réhabilitation de la fête, de l'imaginaire, de l'utopie (J. Cox).
Après une brève incursion dans la pensée grecque (Heraclite. Platon, Aristote), l'étude
se poursuit par l'interprétation du rôle de la Sagesse dans l'Ancien Testament, en lien
avec le thème de la création. Dans le poème de Pr 8,22-31, la Sagesse manifeste sa joie
exubérante devant le Créateur qui assigne des limites au chaos originel. «La fonction
de la Sagesse est d'assurer au sein du monde créé cette mobilité qui respecte les règles



88 BIBLIOGRAPHIE

fixées au commencement, sans toutefois se laisser asservir par elles. À ce libre
mouvement, correspond bien la notion de jeu.» (p. 167) Dans lc Livre de la Sagesse influencé

par la culture hellénistique, la Sagesse sert de médiation à l'action de Dieu et donne
accès à une connaissance du monde qui a une fonction salutaire. Ce livre comporte une
relecture de l'Exode qui met les éléments naturels - feu. eau. air. terre - en rapport avec
la plasticité du cosmos et avec le salut des justes. Dans le Nouveau Testament, Jésus

Christ - Logos ou sagesse personnifiée - est associé à la création, et la résurrection
inaugure la nouvelle création (évangile de Jean et école paulinienne). Sous l'aspect du

jeu, Euvé préfère toutefois mettre l'accent sur l'usage métaphorique du langage narratif.
La parabole, notamment, transforme le regard sur le monde en invitant l'auditeur à jouer
le jeu du Royaume de Dieu qui met hors jeu le légalisme et l'idolâtrie. L'investigation
continue par le relevé de quelques traces du jeu chez les Pères grecs et latins, puis chez
les mystiques occidentaux (Maître Eckhart, Alphonse Rodriguez). Suite à cette relecture
éclectique de l'Écriture et de la tradition, Euvé déploie son dernier volet sous la forme
d'un triptyque : penser le jeu, penser la science comme jeu, penser la création comme
jeu. La notion proteiforme de jeu est ici appréhendée par le repérage de ses
caractéristiques : la liberté et la règle : la liberté créée par la règle ; l'imprévisibilité de son
résultat et la dialectique entre hasard et stratégie ; la gratuité, la non-prôductivité en lien
avec l'esthétique et le plaisir; la rupture avec les activités ordinaires, sérieuses: l'aspect
fictif, fascinant voire hallucinant. Le premier tableau du triptyque se termine par la
référence à la métaphore filée par E. Fink du jeu comme symbole du monde, un monde
livré au cycle perpétuel de la vie et de la mort, sans finalité ni extériorité. Ensuite, penser
la science comme jeu atteste la mise en congé du positivisme scientiste. La révision
de l'opposition entre l'attitude ludique et la volonté de maîtrise technicienne du monde
s'est imposée suite aux nouvelles découvertes scientifiques et aux multiples réflexions
qu'elles ont suscitées (cf. les débats sur le déterminisme entre Einstein et Bohr, entre
Thom et Prigogine, ou les propos de Monod, Jacob, Eigen et autres sur le hasard et
la nécessité). Le premier obstacle auquel le théologien se trouve confronté quand il se

risque à penser la création comme jeu est celui du hasard. Dieu n'est-il pas omniscient
Dieu joue-t-il aux dés De telles questions incitent à porter sur les textes fondateurs
un regard neuf et à les réinterpréter. Une deuxième difficulté est l'immanence du jeu
(espace clos avec ses règles propres) qui met en question l'extériorité et la transcendance
de Dieu, avec le risque de dérive panthéiste. Par le biais de l'incarnation. Dieu peut
être confessé comme un Dieu qui s'implique dans le jeu qu'il a inventé, qui y joue avec
ses partenaires humains. Une troisième difficulté tient au caractère ludique et hédoniste
associé au jeu. Quel est son rapport au monde réel et, notamment, au drame de la croix
ou à la souffrance des créatures en général «Le jeu exprime le retournement radical
qu'opère la venue du Christ dans le monde, et surtout sa mort en croix. La profondeur
insondable de ce mystère ne peut être exprimée que par le retournement («dépassement
suressentiel») des valeurs mondaines, sagesse, intelligence, puissance. Il y a jeu non
pas au sens superficiel du plaisir ludique, mais au sens d'un renoncement à tout calcul,
à tout regard analytique, à toute visée surplombante, à toute tentative de s'approprier
le mystère.» (p. 346) Ce n'est pas seulement la conjoncture intellectuelle qui a incité
Euvé à parler de jeu et à souligner l'importance du langage métaphorique pour la
théologie. Il importe aujourd'hui encore, ou à nouveau, de sortir la théologie de la
création des ornières de la métaphysique et à rester critique face à la soi-disant
compatibilité interreligieuse. Tenir un discours sur la création ne peut plus faire l'impasse
sur les critères de la rationalité ni sur ceux de la pertinence du langage théologique: il
ne suffit pas d'invoquer la magie de la métaphore pour rendre limpide la communication
du message évangélique. Parmi les nombreux ouvrages publiés récemment sur les rapports
entre science/raison et foi/théologie, celui-ci se distingue par sa clarté, par la diversité des

perspectives qu'il offre sur le jeu et par sa relecture de l'Écriture et de la tradition
chrétienne. Lorsqu'un A. a le tact d'éviter le jargon scientifique et le patois de Canaan,



BIBLIOGRAPHIE 89

qu'il prend soin d'expliciter sa démarche et qu'il offre au fur et à mesure des résumés
de ses conclusions, il convient de saluer sans réserve son sens de la communication.

Clairette Karakash

François Nault, Derrida et la théologie. Dire Dieu après la déconstruction,
(Cogitatio Fidei - 216), Montréal-Paris, Mediaspaul-Cerf, 2000, 280 p.

S'il est un aspect que l'on peut et doit saluer dans l'entreprise de Nault, c'est le
suivant : ce livre, remarquablement documenté, suit une marche parfaitement réglée. La
perspective de départ est double : d'une part, souligner en quoi l'écriture de la
déconstruction produit un renversement et un déplacement de l'économie théologique,
que ce soit par la distance prise à l'égard de l'ontologie en tant que système, par
l'investissement de l'écriture comme jeu, ou encore par la mise en question de l'instance
gouvernant la transcendantalité. L'A. manifeste à la fois un souci scrupuleux du texte
de Derrida et une extrême attention à la portée de ses concepts privilégiés. D'autre part
(et cela fait l'objet de la seconde partie de l'ouvrage), il s'agit de tenter une autre percée.
La déconstruction de l'économie (notamment théologique) n'est pas sans reste. Il s'agit
dès lors, pour l'A., de vérifier si ce reste est susceptible d'un «investissement
théologique». Étonnamment, l'A. présente à plusieurs reprises ce projet, soulignant volontiers
le terme «investissement», sans que l'on puisse savoir s'il s'agit d'un projet ironique
ou du désir nostalgique d'un retour à l'économie préalablement déconstruite. -
Toutefois, la seconde partie de l'ouvrage ne correspond nullement à la traversée annoncée.
Une analyse du sublime (largement redevable à Kant), une approche du don (où
Heidegger est convoqué), enfin de la promesse (décrite comme religiosité sans religion),
aboutissent à l'étude d'un certain rapport, fréquemment évoqué par Derrida, entre la
déconstruction et la méthode propre aux théologies négatives. À ce stade, le

programmatique «dire Dieu après la déconstructipn» se résorbe dans le double constat
de la nécessité du dire et de sa profonde impossibilité. Se pose alors la question du

théologique à même le texte de Derrida, somme toute assez peu parcouru par Nault.
Entendons-nous : l'A. a bien perçu les limites de certaines lectures théologiques de
Derrida. À juste titre, il conteste la rapidité avec laquelle Taylor a reconduit la
déconstruction aux théologies de la mort de Dieu (ce que Derrida lui-même a récusé,
n'ayant jamais été un prédicateur de la mort de Dieu, d'un dieu mort ou de la pure
mortalité du signifiant-maître, même s'il est l'un des auteurs exprimant de manière aiguë
la conscience de l'absence de centre). Mais on aurait aimé en lire davantage sur les

théologies déconstructives, dont l'A. signale en passant l'existence, presque à la fin de

son livre (p. 260), les disqualifiant aussitôt en tant que «s'appuyant sur une lecture assez

superficielle ou encore partielle du texte derridien» (ibid.). - Que l'on sente chez l'A.
une connaissance profonde du texte derridien ne fait que renforcer le sentiment
d'inachèvement ou de promesse non tenue. Son repérage scrupuleux des concepts à forte
charge théologique (le don, la promesse, le venir ou la prière sans religion) n'aboutit
à aucune mise en perspective, qu'on entende par là un horizon d'interprétation ou une

simple approche dont il faudrait bien reconnaître qu'elle n'est pas indemne de toute
dimension ontologique (le parti-pris d'une optique minimaliste ne conduira pas à nier
qu'il existe un «monde derridien» que l'écriture évoque, explore, décrit et ronge avec
la même minutie). L'A. lui-même constate d'ailleurs l'échec de son projet (p. 263). La
déconstruction de l'instance théologique (qui n'est en aucun cas, l'A. y insiste avec
raison, une déconstruction «de Dieu») n'ouvre pas la possibilité d'un réinvestissement

par le théologique du reste de la déconstruction. Mais c'est ici qu'il faudrait, davantage

que ne l'a fait l'A., questionner ce qu'on appelle «théologie». Qu'en est-il du dire, et
du dire Dieu, dans la perspective de dire Dieu 1 Quelle est la différence, contextuelle,



90 BIBLIOGRAPHIE

conceptuelle, entre un avant et un après de la déconstruction Et en quoi sommes-nous
héritiers, redevables, etc., de cet après C'est précisément ce que l'A. ne dit pas, ne
se résout pas à dire, réinscrivant plutôt le texte de Derrida à la lumière d'une
hypothétique parenté avec Beckett. Ce que ce livre toutefois montre mieux que d'autres, c'est

l'impossibilité où nous sommes de mesurer la relation entre une œuvre fortement
contextualiséc et «la» théologie, prise comme un ensemble, c'est-à-dire comme un
redoublement de la métaphysique. Le faire permet de transposer à la théologie ce que
l'on aura dit, par ailleurs, de la métaphysique. Mais cela n'éclaire nullement la possibilité
d'une suite. Y parvenir impliquerait déjà de définir le lieu (ou la multiplicité de lieux,
ou l'improbable dissémination) où situer, désormais, le théologique, après tout.

Pierre-Yves Ruff

Albert Gaillard, Dieu à hauteur d'homme. Une relecture critique du chris¬

tianisme, Paris/Montréal, L'Harmattan, 1998, 192 p.

Le pasteur et théologien Albert Gaillard, plaide pour «l'élaboration d'une foi plus
adulte» (p. 13) à la lumière de ce que la science et l'histoire nous ont appris sur l'origine
de l'univers, de la vie et de l'homme. Cet effort est à souligner. L'A. souhaite ainsi
libérer le christianisme du «carcan dogmatique» (p. 13) dans lequel il se serait enfermé,

pour retrouver le souffle d'une «exigence permanente de remise en question» là où le
«libre examen a fait place à une tradition» (p. 183). Il précise cependant que son ouvrage
«n'est pas destiné aux spécialistes» mais à un «public peu averti, en quête d'information»

(p. 13). L'objectif semble atteint et nous saluons l'entreprise de vulgarisation,
toujours difficile. Elle n'évite pas la simplification. Nous ne saurions donc en faire grief
à l'A. La première partie traite de l'origine de l'univers, de la vie et de l'homme.
A. Gaillard fait le point sur les connaissances actuelles en astrophysique, biologie et

paléontologie. Dans un langage clair et argumenté, il nous livre les hypothèses couramment

admises aujourd'hui dans ces domaines. La deuxième partie examine d'une
manière critique le donné biblique à la lumière des découvertes historiques ct
archéologiques. L'A. aborde, en particulier, la question des manuscrits et des sources
évangéliques. Il y traite aussi de théologie en présentant le mythe de la création dans la
Genèse ou les différents visages de Jésus dans le Nouveau Testament : le rabbi, le
Messie, le Fils de l'Homme, le «logos», le Fils de Dieu ou le serviteur-Seigneur. À la
lumière de ce survol, certes rapide, mais souvent juste, du donné scientifique ct biblique,
la troisième partie suggère des pistes de relecture des grands domaines de la dogmatique

: la révélation et l'inspiration, la christologie, les sacrements, la prière et un
chapitre consacré à la mort et à la résurrection. - Cet ensemble constitue, à notre avis,
une bonne introduction à la théologie libérale classique. Le «lecteur peu averti» sera

peut-être dérouté, bien qu'un large public chrétien soit aujourd'hui habitué à ce type
d'interprétations. Cette entreprise d'explication et de déconstruction du credo traditionnel

ne nous semble pas réellement déboucher sur de nouveaux «jalons pour un
christianisme moderne». La démonstration ne convainc pas vraiment, peut-être, à cause de

jugements trop rapides ou catégoriques, par exemple : le baptême est «conféré, par une

procuration de complaisance, à des bébés ou des enfants incapables d'une décision
consciente» (p. 148) ; lc «Notre Père» est devenu une «relique immobile, pieusement
conservée dans sa chasse depuis deux millénaires...» (p. 153); la résurrection, telle
qu'elle est comprise de manière traditionnelle, fait partie des «mythes prétendument
consolateurs» (p. 174). Mais, après tout, la vigueur du propos, proche du «pamphlet»
(p. 14), correspond à la volonté de l'A. Contre un christianisme classique qui s'appuie
sur une révélation surnaturelle et transcendante. A. Gaillard propose l'alternative d'une
spiritualité consciente de sa« projection des valeurs dans un absolu». Mais ce recentre-



BIBLIOGRAPHIE 91

ment du donné religieux sur «l'humain» ne fait-il pas l'économie d'une réflexion sur
le salut el la grâce, sur ce qui n'est plus seulement «projeté» mais «reçu» Il majore
l'importance d'un comportement éthique et, sans le vouloir, induit un certain retour au
salut par les œuvres. Les récentes démarches exégétiques. les nouvelles approches des
notions de mythe, de symbole ou de rite auraient probablement pu nuancer le propos
et enrichir l'attention à l'humain pour laquelle plaide l'A. Même si la nouveauté du
discours est discutable, ce livre permet donc d'amorcer la réflexion sur une base

argumentée. à partir des controverses qui animent la science théologique.

Christian Badet

Michael J. Murray (éd.), Reason for the Hope Within, Grand Rapids-Cam¬
bridge, U.K., W. B. Eerdmans, 1999, p. 429

Cet ouvrage collectif est conçu et présenté comme un manuel accessible à tout public
non initié au langage philosophique et théologique. À travers des thèmes aussi variés
que : «Dieu, le mal et la souffrance», «Foi et raison». «L'autorité des Écritures», «La
divine providence et la liberté humaine», «Le ciel et l'enfer», «La résurrection du corps
et la vie éternelle», «La religion et la science», «Le pluralisme religieux», etc.. les
auteurs, philosophes chrétiens, ont cherché à construire un système d'arguments pour
une apologie de la foi chrétienne qui puisse résister aux théories scientifiques modernes
qui s'élaborent sans référence à Dieu comme aux théories sceptiques, relativistes et
antiréalistes. Reason for the Hope Within, à travers une défense active de la foi
chrétienne, cherche à la fois une raison pour conserver l'espérance intérieure et, une manière
de servir Dieu à travers l'éducation de ses enfants comme de la communauté chrétienne
en général. Ce service à d'une part pour vocation d'apporter une aide concrète aux
croyants à travers la découverte de la profondeur et de la richesse de la foi chrétienne
apparemment paradoxale et, d'autre part, de mettre à leur disposition des outils
fonctionnels pour le partage de la foi. Ces outils, qui fondent la méthode apologétique de

ce livre, répondent à deux objectifs. Le premier, qui s'intègre à un projet «d'apologie
positive», consiste à apprendre à mettre le doigt sur la position inconfortable de

l'expérience inévitable du mal-être des non-croyants par une mise en perspective de leur
propre faisceau de croyance qui inclut la négation du christianisme. Le second objectif,
qui répond à un projet «d'apologie négative», consiste à fournir aux non-croyants des

explications sur la manière dont la foi chrétienne, aussi déconcertante et paradoxale
qu'elle soit, peut être comprise et être défendue raisonnablement.

Yves Klopfenstein

Jean-Luc Blaquart, Dieu bouleversé, Paris, Cerf, 1999, 229 p.

Cet ouvrage se propose de relever un défi ambitieux : celui de mettre en évidence
le caractère à la fois pluriel et contingent de nos représentations du divin. Ambitieux,
mais pas vraiment original, bien qu'il concerne une problématique essentielle à la

théologie comme à la philosophie. On sait en effet, et cela est particulièrement évident
depuis deux siècles, qu'il y a dans la modernité inflation ou déflation sur le sens du

mot «Dieu», - selon qu'on adopte le point de vue de l'athée ou du croyant (la critique
heideggerienne contre l'onto-théologie, celle de Tillich pour laisser «Dieu au-dessus de

Dieu», ou encore celle de Lévinas contre «l'athéisme de la pensée», pour ne citer que
trois exemples contemporains significatifs). Dans l'histoire millénaire de la civilisation
occidentale qui aboutit au temps de la modernité, le sens et la l'onction du vocable Dieu



92 BIBLIOGRAPHIE

ne sont ni uniques, ni univoqucs et encore moins permanents, rappelle l'A. Il propose
donc au lecteur un vaste parcours diachronique pour déceler dans cette histoire les
continuités sémantiques, mais surtout les ruptures théologiques qui ont provoqué des
basculements de sens suffisamment puissants pour transformer la manière de voir le
monde et de conférer un sens à l'existence humaine : «rupture qu'opère la rationalité
grecque face à ce qu'elle a considéré comme mythe. Rupture qu'effectue la foi biblique
contre ce qu'elle a combattu comme idolâtrie. Rupture du Nouveau Testament à

rencontre d'une certaine conception de la foi du juste. Rupture du christianisme historique
devant ce qu'il a appelé paganisme. Rupture de la modernité par rapport à la cosmologie
antique.» (p. 9) Ces cinq ruptures structurent l'ouvrage et aboutissent à une sixième et
dernière partie consacrée à la tendance moderne à assimiler Dieu à un objet de la réalité
parmi d'autres : ces fractures «classiques» donnent une idée de l'immensité du champ
abordé On regrette alors d'autant plus que l'A. n'ait pris que quatre pages pour fonder
sa démarche et articuler sa méthodologie. On remarquera d'autre part - mais cela fait
sans doute partie des intentions mêmes de l'A. -. l'absence de notes pour appuyer les

hypothèses présentées. Pour pallier ce manque, des «indications de recherche et de
lecture» renvoient, en fin de volume, à quelques grands ouvrages classiques. Ces
dernières remarques critiques ne signifient pas pour autant le manque d'intérêt de

l'ouvrage ; elles signalent simplement qu'il semble destiné plus au grand public qu'aux
professionnels de la théologie et de la philosophie. Concluons tout de même sur une
note un peu plus positive. Si la thématique et la structure n'ont rien de bien original,
le concept de «bouleversement», présent dans le titre, amène une certaine nouveauté.
L'A. cherche à dire «Dieu bouleversé», c'est-à-dire à comprendre le bouleversement d'une
part comme faillite de l'ordre traditionnel du sens dans la modernité, faillite concomitante
avec les changements rapides de notre rapport au divin et à la multiplication des visions
du monde qu'impliquent ces changements, mais d'autre paît aussi - et c'est là que réside

l'originalité de l'ouvrage -, comme une émotion de Dieu, d'un Dieu «bouleversé de nous
voir nous éloigner de lui» ou, à l'opposé, «bouleversé de compassion pour les hommes
jusqu'à en mourir sur la croix de Jésus.» Ces deux émotions divines (tristesse et colère
d'un côté, retrait et effacement volontaire de l'autre) ouvrent la possibilité d'une double
lecture théologique de la modernité, double lecture que l'A. semble vouloir concilier:
l'une qui la condamne (théologie du jugement) et l'autre qui la légitime (théologie de la
mort de Dieu). La perspective est intéressante, bien qu'il soit toujours vaguement suspect
de s'autoriser à «apprécier notre situation du point de vue de Dieu.»!

François Dubois

Hans Schwarz, Eschatology, Grand Rapids, W. B. Eerdmans, 2000, 431 p.

À peu près toutes les qualités relevées dans la recension de la christologie de
Schwarz (RThPh 131 [1999], p. 241 sq.) se retrouvent dans ce nouvel ouvrage dont la
très belle couverture montre un motif du Christ apocalyptique dans l'Église Saint
François à Assise : écriture bien compréhensible, information solide, contenu dépoussiéré,

présence des débats contemporains, aperçu complet. II est peut-être plus risqué
de vouloir aujourd'hui traiter le lieu dogmatique traditionnel de l'eschatologie que
d'aborder la christologie ou la doctrine de Dieu puisque, en eschatologie, les représentations

sont teintées de vocabulaire mythique, apocalyptique et, diraient les non avisés,
de fantasmagories. Je ne reprocherai pas à l'A. de l'oublier ou de laisser le lecteur dans
le flou à propos de ce qu'il faut finalement en penser. L'objectif de Schwarz est plutôt
de revaloriser l'avenir, la vie dans l'au-delà, comme catégorie biblique, philosophique
et humaine dont on ne saurait se débarrasser à la légère et qui reste extrêmement actuelle,
n'en déplaise à ses détracteurs. Plus que jamais, nous avons besoin de l'eschatologie
chrétienne, dit-il, pour nous pourvoir d'une perspective d'avenir et, plus important



BIBLIOGRAPHIE 93

encore, d'une lumière indiquant comment continuer la vie au présent. On peut cependant
regretter que Schwarz, n'engage pas une réflexion herméneutique permettant de mieux
situer «sa position» dans le labyrinthe des thématiques traditionnelles en la matière,
encore que son message semble être que la liberté et l'humanité libérée ne seront
possibles qu'à condition de les articuler à la puissance rédemptrice de Dieu. Ce manque
ne conduit pas pour autant notre A. à une disposition quelconque du champ eschatologique.

Au contraire. Les contenus sont bien organisés. Une introduction circonscrit
la problématique en montrant la généalogie qui mène de l'eschatologie au progrès
séculier ; trois parties traitent successivement de la «découverte de l'avenir», «des
visages multiples de l'eschatologie» et de «ce que l'espérance peut attendre». Alors que
dans la première on fait le tour des représentations et annonces bibliques, la deuxième
présente le débat à la fois théologique et scientifico-philosophique (p. ex. évolution,
holocauste écologique, utopies, humanisme séculier). Le cœur de l'eschatologie
individuelle (mort, immortalité, résurrection) et collective (millénium, apokcistasis,
jugement, Royaume de dieu, etc.) se dévoile justement dans cette dernière partie. L'exposé
est donc facile à suivre. Si certaines thématiques bénéficient d'une information basée

sur des publications récentes, le traitement du corpus biblique me paraît puiser dans des
références certes classiques (p. ex. Köhler, Westermann, von Rad, Käsemann) mais
maintenant peut-être déjà un peu anciennes. À l'heure de la déconstruction, les mondes
(p. ex. hellénique, sémitique) ne se conforment plus forcément aux images traditionnelles

que la recherche nous a transmises. À débattre L'eschatologie est un terrain
bourré de mines. Le fait que, depuis les classiques de Althaus, Kreck et Sauter, plus
personne n'ait osé s'y risquer le montre à l'évidence. Ensemble avec La venue de Dieu
de Moltmann, qui vient de paraître (2000), nous disposons avec «le Schwarz» d'un guide
sûr à travers ce terrain dangereux mais fascinant. «Je ne prétends pas connaître toutes
les réponses, mais je crois savoir qui est la réponse» avoue-t-il.

Klauspeter B laser

Christian Henning, Karsten Lehmkühler (éds), Systematische Theologie der
Gegenwart in Selbstdarstellungen (UTB für Wissenschaft), Tübingen,
Mohr Siebeck, 1998, VI + 401 p.

Il s'agit d'une série d'autoportraits (avec en plus une photographie plus ou moins
réussie) de dix-neuf professeurs de théologie systématiques encore actifs en Allemagne
au moment de la rédaction de l'ouvrage ; classés par ordre d'ancienneté, de Dietrich
Ritschl (1929) à Walter Sparn (1941), ils présentent chacun un texte personnel retraçant
leur biographie et surtout leur itinéraire théologique et intellectuel. Aux côtés des plus
connus comme Trutz Rendtorff, Martin Honecker, Eberhard Jüngel, Dietz Lange,
Gerhard Sauter ou Wolf Krötke figurent Friedrich Mildenberger, Jörg Baur, Reinhard
Slenczka, Ulrich Kühn, Hermann Fischer, Christofer Frey, Hermann Timm, Falk
Wagner (récemment décédé), Oswald Bayer, Eilert Herms et Wilfried Härle. Jürgen
Moltmann et Wolfhart Pannenberg n'y figurent pas, apparemment pour cause de retraite.
Dorothée Solle eût comblé très partiellement l'absence ici totale de la moindre
théologienne absence due sans doute à des raisons objectives liées aux critères de

sélection utilisés, mais qui ne laisse pas d'étonner et de choquer (il n'est pas certain

que nous serions mieux lotis dans d'autres pays). On regrette l'absence de Hans-G.
Ulrich, de Christoph Gestrich, de Wolfgang Huber (devenu évêque entre-temps) ou de

Michael Welker. Le texte de Jüngel. après une brève introduction sur la différence entre
biographie et existence théologique, reprend une contribution de l'A. sur sa conception
de la théologie, déjà publiée en 1990 dans Wertlose Wahrheit. La théologie s'y décline
en neuf attitudes : parler, écouter, s'étonner, penser, distinguer, espérer, agir, être, souffrir.

- Nous avons avec cet ouvrage, forcément disparate et inégal, une trace documentaire



94 BIBLIOGRAPHIE

intéressante de la manière dont toute une génération de théologiens protestants
allemands, nés au plus tard avant la fin de la seconde guerre mondiale, se comprennent
dans le contexte historique, culturel et œcuménique du XXe siècle.

Denis Müller

Jakob Taubes, La théologie politique de Paul. Schmitt, Benjamin, Nietzsche
et Freud, traduit de l'allemand par Mira Koller et Dominique Séglard
(Traces écrites), Paris, Seuil, 1999, 188 p.

Au moment où des philosophes (Alain Badiou. Giorgio Agamben) proposent des

relectures personnelles et originales de la pensée de l'apôtre Paul, il est urgent de lire
ou de relire l'ouvrage séminal de Jakob Taubes, enfin disponible en français. Agamben,
en particulier, lui doit beaucoup (voir son ouvrage Le temps qui reste. Un commentaire
cle TÉpître aux Romains, trad, fr., Paris, Payot-Rivages, 2000). En 1987, peu avant sa

mort, suite à un cancer, Taubes, philosophe juif établi dans le Berlin de l'ancienne RDA,
adversaire intellectuel déclaré de Carl Schmitt mais dialoguant jusqu'au bout avec lui,
a donné à la FEST (Forschungstätte der Evangelischen Stiielìengemeìnscheift) de
Heidelberg, sur invitation d'Enno Rudolph et à l'incitation de Schmitt, une ultime conférence,

qui est en quelque sorte son testament intellectuel, politique et spirituel. Dans
la confrontation avec Paul, il dresse le bilan sans complaisance et très original de son

propre rapport au christianisme, au judaïsme et à la modernité. La lecture est passionnante

de bout en bout : le dialogue avec Paul ouvre sur d'autres échanges, tout aussi
féconds, avec Nietzsche. Theodor Adorno. Walter Benjamin, Carl Schmitt. Les exégètes
de la pensée paulinienne ne pourront plus ignorer cette contribution, à moins de
s'enfermer dans le ghetto d'une histoire des effets conventionnelle. Les passionnés de

Benjamin. d'Adorno, de Nietzsche et de Schmitt méditeront sur les sources religieuses
et philosophiques des généalogies de la pensée occidentale et sur les étranges rencontres
qui s'y nouent. Les appendices, traduits en particulier de l'ouvrage Ad Cari Schmitt
(Berlin, Merve Verlag, 1987), sont remarquables : deux textes de Taubes sur Schmitt
(notamment l'importante étude intitulée «Carl Schmitt, un penseur apocalyptique de la

contre-révolution», deux lettres de Taubes, celle à Armin Mohler du 14 février 1952
où Taubes précise déjà sa relation à Schmitt), et celle à Carl Schmitt, plus récente, du
18 septembre 1979, ainsi qu'un texte sur les liens entre religion el psychanalyse.» Depuis
Paul et Augustin, écrit Taubes dans son style aussi personnel que provocant, jamais un

théologien n'avait défendu une théorie du péché originel aussi radicale que celle de
Freud. Depuis Paul, personne n'a poursuivi plus clairement ni souligné plus fortement
que Freud la nécessité d'expier le péché originel» (p. 184). Juste après. Taubes replace
Freud dans l'éclairage de Nietzsche : la méthode analytique de Freud, conclut-il. «se

développe sur l'horizon de l'humanisme tragico-dionysiaque» (p. 187). On est loin, dans
cette optique, des platitudes théologiques d'une spiritualité bien-pensante tendant à effacer
la tension historique et eschatologique entre l'Évangile messianique et la violence du mal.

Denis Müller

Église réformée de France, La tentation de l'extrême droite, Paris, Réveil
Publications-Les Bergers et les Mages, 2000, 192 p.

Ce petit ouvrage réunit en quatre dossiers (approche théologique, approche
psychologique, approche historique et socio-politique, paroles publiques) plus de vingt
contributions éclairant les divers aspects de la montée de l'extrême droite, surtout en France.



BIBLIOGRAPHIE 95

mais également en Europe. Les travaux ainsi réunis font suite aux réflexions du Synode
de l'Église Réformée de France, à Nantes (mai 1998), dont Pierre Biihler a été le
rapporteur, et qui portait sur la situation et le statut des étrangers. L'approche théologique

réunit des réflexions sur les liens entre les Églises ct la politique (André Gounelle).
des éclairages bibliques (Thomas Römer et François Vouga, ce dernier sous le titre
significatif : «La société ouverte et ses ennemis : Saint-Paul, fondateur de l'universalisme

pluraliste», reliant Karl Popper et Alain Badiou) et éthiques (Jean-Daniel Causse
et Olivier Abel). L'approche psychologique thématise notamment les chemins de la
haine (Elisabeth de Bourqueney), les mécanismes sacrificiels analysés par René Girard
(Antoine Nouis) et la logique sémantique de guerre contre la notion d'espèce humaine
(Simone Molina, dans une perspective lacanienne). L'approche historique est conduite
en particulier par Laurent Gambarrotto, qui étudie les attitudes du protestantisme
réformé envers l'extrême droite : tout en soulignant l'attachement des réformés aux
attitudes républicaines, l'historien de Montpellier rappelle le rôle joué par des associations

protestantes de droite, comme l'Association Sully, proche de l'Action française.
Dans sa «conclusion interrogative», Gambarrotto note que certaines catégories, comme
celles d'identité ou de réfèrent national, ont été abandonnées à l'extrême droite, alors
qu'elles requièrent de la part des protestants une capacité interprétative à la hauteur des
défis du XXIe siècle. Le quatrième dossier, centré sur les paroles publiques en France
(avec un texte-bilan de Pierre Bühler, sur le Synode de Nantes et ses suites), présente
également divers documents européens, en particulier un message œcuménique et une
déclaration synodale émanant des instances religieuses autrichiennes. - Cet ouvrage est
un outil de travail et de réflexion très précieux et pourrait être utilisé dans des groupes
paroissiaux, dans des aumôneries ou dans des classes d'histoire.

Denis Müller

Juvénal Ilunga Muya. L'expérience de la pluralité. Un lieu théologique.
Bonn, Borengässer, 2000, XLII et 237 p.

Issue d'une thèse de doctorat soutenue en 1996 à l'Université Urbanienne à Rome

par l'A., prêtre congolais et professeur de théologie fondamentale en cette même
Université depuis 1997. la réflexion développée dans cet ouvrage entremêle pluralité
postmoderne et expérience contextuelle, le tout s'inscrivant dans le cadre des pensées
majeures du XXe siècle. Son éditeur, le jésuite Hans Waidenfels, qualifie l'objectif de

l'A. par une volonté d'éclairer la situation de l'humain postmoderne «déterminé par le

pluralisme et cherchant à travers une multiplicité de voies sens et accomplissement»
(p. XL). Et pourtant, au-delà du côté attrayant de la question première, on voit bien la

difficulté d'une pareille réflexion, censée apporter une lumière théologique dans le
foisonnement disparate actuel tout en jonglant avec des catégories, comme celle de

l'expérience, en passe de devenir de véritables lieux communs. Malgré tout, des espaces
du savoir demeurent encore imperméables à pareille association et. courageusement, l'A.
se propose de transformer notamment la théologie dogmatique, en l'unifiant à la théologie

fondamentale par ce qu'il appelle la théologie spirituelle. Pour ce faire, il privilégie
le dialogue avec des auteurs attendus (Ricœur pour l'expérience narrative, Lyotard et
Derrida pour la pluralité postmoderne), mais aussi des philosophes de la persistance
métaphysique (Heidegger, Habermas entre autres). Une étape suivante conduit l'A.
directement dans le champ théologique, l'obligeant au détour par Schleiermacher,
Tillich, Rahner et Schillebeeckx, avant d'en arriver à une élaboration plus personnelle,
celle d'une théologie «en régime de pluralité». Là, certaines réflexions apparaissent
prometteuses, comme la démarche entreprise au regard de la pluralité pour «penser à

nouveau frais la Transcendance» (p. 148 sq.). Mais des expressions conl'essionnellement
connotées - comme celle de «la vérité de la foi» -, ou des évidences émoussées -



96 BIBLIOGRAPHIE

comme l'altérité de l'avènement divin - déçoivent quelque peu. Par ailleurs, les

développements sur une théologie narrative et pas seulement spéculative, sur l'Église comme
lieu par excellence de la liberté chrétienne, sur la théodicée repensée en lien avec la
liberté humaine, montrent l'ouverture théologique certaine de l'A. La conclusion dégage
quelques pistes en matière de théologie des religions, lieu par excellence de l'expérience
de la pluralité. L'A. y plaide pour un dialogue autour de l'expérience spirituelle, propre
à dépasser un absolutisme exclusif et un relativisme paralysant. L'universalité du

christianisme demeure cependant pour lui un postulat de base, indépassable, d'autant
plus que, judaïsme excepté, d'autres traditions religieuses ne sont pas spécifiquement
nommées, ct donc prises en compte. - Il ne saurait être question ici de démanteler en
quelques lignes une recherche souvent longue et difficile pour celui ou celle qui la mène,
mais si l'on reconnaît l'indéniable originalité du propos (comme le souligne l'A. lui-
même, la théologie a encore beaucoup de mal à admettre pour son propre exercice la
nécessité de la catégorie expérimentale), on ne pourra s'empêcher de regretter l'absence
pratique de pluralité appelée par l'A. Comment en effet, en tant qu'Africain, ne pas tenir
compte, et cela dès le début de sa réflexion, des travaux issus de son propre contexte
pour privilégier certes de grands noms mais aussi risquer par là une élaboration
théologique lacunaire au regard d'une expérience à envisager aujourd'hui de façon à la fois
contextuelle ct globale Comment encore, en tant que théologien convaincu par l'exercice

d'un dialogue forcément pluriel, ne convoquer que des théologiens et passer sous
silence toute la réflexion de théologiennes contemporaines comme Chopp, Ruether ou

Young, portant justement sur la question de l'expérience, envisagée là à partir du genre
D'un point de vue strictement editorial, on regrettera de trop nombreuses coquilles et

une présentation germanique de la bibliographie, singulière pour un ouvrage publié en
français.

Isabelle Graesslé

Jeffrey Gros, Harding Meyer, William G. Rusch (éds), Growth in Agreement
t. II : Reports and Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a
World Level, 1982-1998, Geneva/Grand Rapids, WCC Publications, W. B.

Eerdmans, 2000, 941 p.

Ce recueil de textes, d'un volume énorme, mérite d'être signalé pour tous les
œcuménistes parmi les théologiens et les dirigeants d'Église qui ne pourront ou ne
voudront travailler avec l'édition originale allemande un peu moins large (Dokumente
wachsender Übereinstimmung, t. 1: 1931-1982 ; t. II : 1982-1990). Le volume précédant
la présente édition, publié en 1984, n'a pas encore été recensé. Le présent recueil ne
constitue qu'un choix dans la masse des documents disponibles ; ceux-ci démontrent
à la fois de façon impressionnante l'avancée, le consensus et la réconciliation croissants
et nous laissent néanmoins stupéfaits dans la mesure où, à certains égards, les divisions
entre Églises n'ont pas vraiment diminué. II s'agit d'un instrument de travail, divisé en

quatre parties qui documentent les résultats des conversations (1) entre Églises ou
communautés mondiales appartenant au Conseil Œcuménique des Églises ; (2) auxquelles

l'Église catholique romaine a participé ; (3) menées dans le groupe de travail mixte
COE-catholique romain ; (4) à l'intérieur du COE. Les textes provenant des dialogues
bilatéraux entre deux confessions priment, ce qui ne signifie pas que les dialogues
multilatéraux soient devenus négligeables. Les documents qui portent essentiellement
sur la doctrine (dont p. ex. la Déclaration commune luthéro-catholique sur la
justification) sont reproduits en entier et dans certains cas pourvus d'une petite introduction.

Klauspeter Blaser



BIBLIOGRAPHIE 97

Henri-Jérôme Gagey, Denis ViLLEPELET(éds), Sur la proposition de la foi,
Paris, Les Éditions de l'Atelier-Les Éditions ouvrières, 1999, 174 p.

Dans la foulée de la lettre des évêques aux catholiques de France de 1996 (Proposer
la foi dans la société actuelle. Lettre aux catholiques de France, Paris, Cerf, 1999), cet
ouvrage présente d'intéressantes réflexions de neuf théologiens catholiques français
(travaillant notamment à l'Institut catholique de Paris) sur les liens entre la «désignation
du présent» (une catégorie qu'ils reprennent de David Tracy) et les différentes modalités
d'une telle désignation : sociologiques, bibliques, catéchétiques, pastorales, missionnaires

et théologiques. Jean-Louis Souletie développe la désignation théologique du présent
comme crise ; Jean-Marie Donégani s'applique à cerner la désignation sociologique du
présent comme chance. Dans le texte de Patrick Prétot touchant à la pastorale, il est
prêté attention à la désignation du présent dans une prédication prononcée par Dietrich
Bonhoeffer en 1932 à Berlin ; Geneviève Médevielle s'interroge sur les nouvelles
conditions de la théologie morale, confrontée à une culture pluraliste ; quant à François
Bousquet, il reprend la question au niveau de la théologie fondamentale. L'ensemble
témoigne d'un certain renouveau français de la théologie catholique contemporaine,
attachée à revaloriser l'héritage religieux de la France démocratique sans rien nier des
conditions séculières de ses expressions pluralistes.

Denis Müller

Henri Mottu (éd.) et al., Confessions de foi réformées contemporaines, Ge¬

nève, Labor et Fides, 2000, 361 p.

La publication de cette collection de confessions et de déclarations de foi réformées
contemporaines doit être saluée à plus d'un titre. Elle présente en effet un intérêt autant
du point de vue théologique et herméneutique que du point de vue liturgique. Elle
intéressera donc les théologiens universitaires comme les ministres et les laïcs des
Églises réformées, soucieux de dire aujourd'hui, au travers de Credo significatifs et

percutants, leur foi sur un mode réformé. Le choix de ces textes a été conduit selon
trois critères qui illustrent bien le triple souci théologique, herméneutique et liturgique :

1) Leur caractère officiel et ecclésial. 2) Leur utilisation liturgique possible dans les
assemblées cultuelles. 3) L'intention pédagogique de leur présentation, propice à

l'animation de séminaires et de cours dans le cadre des Facultés de théologie, mais aussi

- pourquoi pas - de catéchismes d'adultes dans les paroisses. Concernant le second
critère, les A. ont pris le parti d'adjoindre aux textes les plus austères des témoignages
de croyants qui se sont appropriés ces confessions ; dans le cadre du culte, leur lecture
pourrait très avantageusement contribuer à «incarner» et «humaniser» des paroles aux
résonances parfois très doctrinales. C'est dire si ce recueil n'est pas conçu comme un
musée où l'on se contenterait de visiter les tableaux les plus représentatifs de la foi
réformée avec le seul point de vue de l'historien ou du dogmaticien, mais bien plutôt
comme une banque de données à laquelle puiser pour redire aujourd'hui, dans les

contextes qui sont les nôtres, la foi chrétienne sur un mode réformé. À propos du
troisième critère, il est bon de préciser que la première partie est structurée
chronologiquement (des textes entre 1934 et 1947), alors que la seconde l'est géographiquement.
Les confessions et déclarations de cette deuxième partie (des textes rédigés entre 1967

et 1999) sont en effet classés par continent. Ce choix géographique permet de mettre
en évidence la diversité et la pluralité des formulations explicites de la foi réformée dans

des contextes socioculturels et historiques fort divers, et, par conséquent, leur caractère

contingent ; plus qu'une simple option méthodologique, il relève d'un choix théologique
et herméneutique courageux et salutaire : à l'heure de la mondialisation, il souligne la



98 BIBLIOGRAPHIE

nécessité de se laisser interpeller, en tant que théologiens et croyants européens, par des

frères et des sœurs réformés venant des «extrémités de la terre»

François Dubois

Jacques Arnould, L'Église et l'histoire de la nature, Paris, Cerf, 2000, 130 p.

Cet ouvrage, imprimé en octobre 2000. fait écho à Dieu, le singe et le big bang
public par l'A. au début de la même année. Il en reprend le thème, à savoir le défi lancé
à la théologie chrétienne par l'évolution des espèces vivantes et la persistance du

fixisme, au XXe siècle, dans le mouvement créationniste américain. Les deux premiers
chapitres mentionnent diverses théories sur la hiérarchie ct la génération des êtres
vivants, élaborées par les philosophes grecs, les médiévaux et les premiers naturalistes.
Dans le troisième chapitre, l'A. rappelle le tollé provoqué par la publication de l'Origine
des espèces au moyen de la sélection naturelle en 1859 : il revient sur les figures de
Dalmace Leroy et de Teilhard de Chardin, ainsi que sur l'encyclique Humani generis
(Pie XII, 1950), dont il avait parlé plus succinctement dans son ouvrage précédent. Le
quatrième chapitre expose la réaction de Jean-Paul II au défi créationniste (les pages
82-99 reproduisent fidèlement les pages 68-85 de Dieu, le singe et le big bang : de même

pour les p. 54-58 resp. 14-18). Un paragraphe est encore consacré aux rapports ambigus
de la tradition judéo-chrétienne avec la nature, et le chapitre se termine par quelques
considérations sur la résurgence d'une théologie naturelle, dont Arnould déplore, ajuste
titre, le caractère non critique et concordiste. La brève conclusion invite les chrétiens
à «prendre plus que jamais au sérieux la réalité du monde et de la nature» et à cesser
d'opposer connaissance et sens, dans la ferme espérance qu'au terme de l'histoire Dieu
sera tout en tous. Sans céder à la tentation apologétique, cet ouvrage montre que la

position du magistère catholique a évolué, depuis la seconde moitié du XXe siècle, dans
la direction de l'ouverture aux sciences expérimentales : les temps où la raison se voyait
réquisitionnée au service de la foi semblent bel et bien révolus - sauf dans le petil îlot
des créationnistes... protestants I

Clairette Karakash

Joachim Zehner, Das Forum der Vergebung in der Kirche. Studien zum
Verhältnis von Sündenvergebung und Recht, Gütersloh, Chr. Kaiser-
Gütersloher Verlagshaus, 1998, 520 p.

Thèse d'habilitation en théologie de la Humboldt-Universität de Berlin, dirigée par
Christof Gestrich. cet ouvrage impressionnant se caractérise par une intention théologique

et herméneutique forte, dans la ligne de la théologie publique d'inspiration nord-
américaine : prenant ses distances par rapport à certaines approches allemandes récentes
en éthique théologique et en théologie du droit (celle de l'Evangclische Kirche Deutschland

[EKDJ sur le droit pénal ou celles des éthiciens Hans-Richard Reuter ct Wolfgang
Huber), l'A. entend plaider à la fois pour une interprétation théologique du pardon dans

sa spécificité chrétienne, pour une contribution active de l'Église à une pastorale
publique du pardon (y compris par le biais du baptême et de la cène) et pour une éthique
chrétienne donnant au pardon un rôle d'orientation dans la formation des maximes
d'éthique sociale et d'éthique du droit. L'option adoptée présuppose et développe que
le pardon ne vaut pas seulement en lien avec l'individu et dans la sphère privée, mais

qu'il peut revêtir une signification publique, aussi bien au sein d'une nation qu'entre



BIBLIOGRAPHIE 99

les nations et que, de plus, le message et l'agir de l'Église peuvent être l'objet d'une
compréhension intelligible et d'un accueil positif concret de la part de l'opinion et des

pouvoirs publics. Bien informée et très détaillée, et même si elle est à bien des égards
assez optimiste et parfois trop radicale, cette étude peut désormais servir de référence

pour la discussion de problématiques liées au pardon : pardon, justice et droit ; justice,
vérité et réconciliation ; amnistie politique et pardon spirituel, etc. L'A. discute la
position de Hannah Arendt, mais semble ignorer le débat autour des prises de position
de Jankélévitch. hostile en principe à un pardon inconditionnel et asymétrique. Il serait
intéressant de comparer les hypothèses, les analyses et les thèses de l'A. avec l'approche
philosophique de Jacques Derrida et de Paul Ricœur dans leur interprétation récente du

pardon, en lien avec la politique, l'histoire et la mémoire.

Denis Müller

Louis Roy, Le Sentiment de Transcendance. Expérience de Dieu (Pastorale),
Paris, Cerf, 2000, 136 p.

Cet ouvrage constitue une présentation comprehensive de diverses expériences de
la transcendance recensées par l'A. clans la culture contemporaine, aussi bien chez des

penseurs célèbres qu'auprès de personnes rencontrées au quotidien. Ces expériences sont
classil'iées sous quatre rubriques principales, esthétique, ontologique, éthique et
interpersonnelle. Dans une perspective qui nous semble profondément empreinte de la
théologie de la culture du Tillich américain, même si les références à ce dernier sont

peu nombreuses, Louis Roy en pratique une lecture généreuse, voulant y voir des

ouvertures «infiniment précieuses» à l'ultime, que le christianisme se doit d'accueillir
ct d'approfondir sans dogmatisme. - Cette étude est interpellatrice lorsqu'elle écoule
avec application de larges sphères de la vie intellectuelle, sociale ct affective de
l'humanité contemporaine échappant trop souvent au regard théologique. Elle est intéressante,

mais non pleinement convaincante, lorsqu'elle applique une méthode d'analyse
et de réflexion typiquement nord-américaine par son grand pragmatisme et par son désir
constant de simplification, avec, en conséquence, beaucoup de force pédagogique mais

peu de mise en perspective historique des auteurs exploités. Elle est, par contre, un peu
décevante en ce qu'elle élude une confrontation sérieuse avec l'exclusivisme dogmatique

actuel de l'Église catholique. On se demandera aussi si le florilège d'expériences
ici exposé ne passe pas trop rapidement sur les dimensions négatives, voire kénotiques,
de la transcendance. - Avec cet ouvrage, nous avons à l'évidence un bon exemple des

forces, mais aussi des limites, qu'implique une approche plus théocentrique que
christocentrique du dialogue entre théologie et culture.

Bernard Hort

Hubert Auque, Je parie, un autre m'écoute : l'entretien pastoral (Entrée
libre - 51), Genève, Labor et Fides, 2000, 92 p.

L'A., qui se réfère à Vinet, Thurneysen, Van der Geest et Ansaldi, se veut novateur
dans la présentation d'une méthode d'entretien pastoral s'inscrivant dans l'Église et dans

la société d'aujourd'hui, tout en prévoyant l'évolution des contextes dans lesquels elle

va trouver application. La distinction d'avec d'autres ouvrages s'opère dans l'adéquation
d'une méthode précise dans un cadre précis. L'expression «cure d'âme» est remplacée

par «accompagnement pastoral», afin que soit mis en valeur le chemin de «l'espérance



100 BIBLIOGRAPHIE

thérapeutique» et que soit évité le danger de la banalisation de la conversation au sein
de l'entretien pastoral. La mission du pasteur-écoutant, selon l'A., doit s'enraciner dans

la fonction ecclésiale dont le but premier est de relier l'humain à Dieu. S'adressant non
aux seuls pasteurs, mais à toute personne dont le ministère exige une écoute, cet ouvrage
nous rend tout de suite attentifs au fait que le rôle d'écoutant ne peut s'improviser et

qu'il appelle une attention particulière portée sur les mots prononcés par l'interlocuteur,
afin d'aller au-delà d'eux pour les comprendre. On nous rappelle bien qu'écouter
n'implique pas aller dans le même sens que son interlocuteur, mais que c'est «[...] un
acte pris dans une dynamique qui rencontre le locuteur au niveau de son énonciation
présente pour qu'il avance vers une nouvelle énonciation» (p. 24). Quand l'A. souligne
l'importance pour le pasteur de savoir discerner une demande formulée indirectement,
il ne néglige pas d'ajouter - en se distinguant notamment de Van der Geest - que
l'accompagnement en tant que tel ne peut se contenter de contacts circonstanciels et

sans suivi. Les propos de l'A., régulièrement et agréablement illustrés par des exemples
pratiques, décrivent à tour de rôle l'importance du lieu et de la délégation des entretiens
et leur lien avec les actes pastoraux. Dans le cadre de ces derniers, de même qu'au sein
d'un travail en aumôneries diverses, des éléments de réflexion sont proposés au lecteur
de manière judicieuse et formatrice. Après un troisième chapitre consacré à une
formation naissant dans une mise à l'épreuve des connaissances et se poursuivant par une
non-directivité permettant une rupture avec l'idole, la dernière partie du livre est
consacrée à la notion de gratuité ou de «grâce» consistant à «[...] accepter de parcourir
à rebours le chemin vers elle, de comprendre dans notre histoire ce qui a fait obstacle
à reconnaître le bienfait originel de Dieu. Nous pourrons alors témoigner par notre
rayonnement de ce don de Dieu que nous incarnons» (p. 82). Nous saluons en cet
ouvrage, rédigé avec concision et clairvoyance, l'apport précieux au travail
d'accompagnement qui ne peut se suffire de modes d'emploi ni faire l'économie d'un fondement
théologique clair et pertinent.

Éric McNeely

Paul Beauchamp, Cinquante portraits bibliques, Paris, Seuil, 2000, 264 p.

L'A. propose dans ce livre une introduction à l'Ancien Testament (tel qu'il est défini
par l'Église catholique) en brossant les portraits de ses héros principaux. Il commence
ainsi par Abraham pour finir par Daniel. La plupart de ces portraits ont été publiés
auparavant dans la revue Croire aujourd'hui ; le style est donc méditatif, voire contemplatif.

La perspective est christologique, c'est-à-dire que l'A. présente de nombreuses
figures comme des précurseurs de Jésus-Christ (cf. p. ex. le chapitre «De David à

Jésus»). En effet, pour Beauchamp, l'Ancien Testament est un livre qui contient un
discours «caché» (p. 78) voire «provisoire» (p. 87) sur Dieu. Cette conception
typologique est toutefois assez sommaire. Ne faudrait-il pas aujourd'hui un discours plus
subtil sur les liens entre «Ancien» et «Nouveau» Testaments Chaque portrait occupe
cinq à six pages, mais certaines grandes figures comme Abraham, Jacob. Moïse, David
et Jérémie ont droit à plusieurs chapitres. Les deux chapitres consacrés à Adam et Ève
sont placés après Salomon, car c'est à l'époque de Salomon que, selon Beauchamp, le
récit de Gn 2-3 aurait vu le jour. Indépendamment du fait qu'une telle datation du récit
d'Adam et Ève est depuis longtemps considérée par la majorité des exégètes comme
impossible, le déplacement d'Adam et Ève après Salomon est de fait la seule opération
diachronique entreprise par l'A. Ceci semble alors suggérer que pour Beauchamp, la
chronologie biblique serait fiable pour toutes les autres figures bibliques... (cf. également

l'introduction intitulée «Vue d'ensemble», p. 11-13). Certes, l'A. n'a pas pour
projet d'écrire une introduction historique à l'Ancien Testament ; mais on retrouve dans

ce livre une ambiguïté qui me semble représentative d'une certaine apologétique ca-



BIBLIOGRAPHIE 101

tholiquc. Notons encore que peu de femmes sont présentées : rien n'est dit des
matriarches, ni de Tamar, de Deborah ou de Bethsabée. Le roi Josias, dont la réforme
cultuelle constitue un des points forts des livres des Rois, est également passé sous
silence. Chaque portrait contient un dessein de Pierre Grassignoux. Le livre se termine
par un appendice traitant du lien entre portraits et généalogies dans la Bible. Le recenseur
a eu de la peine à entrer dans la démarche proposée par l'A. ; ceci dit, il s'agit là d'une
introduction à l'Ancien Testament qui trouvera sans doute un public intéressé.

Thomas Römer

Christian Frevel, Mit Blick auf das Land die Schöpfung erinnern. Zum Ende
der Priestergrundschrift (Herders Biblische Studien - 23), Freiburg im
Breisgau et al., Herder, 2000, XI + 422 p.

Depuis le XIXe siècle, on a très souvent cru, dans l'exégèse scientifique du
Pentateuque, qu'il était possible de reconstruire une version «primitive» (Grundschrift) de

l'écrit sacerdotal (Priesterschrift, ou P, soit l'une des quatre sources du Pentateuque dans
la théorie documentaire classique). Ce Priestergrundschrift (ou Pg) aurait été plus bref
que l'écrit sacerdotal actuel, et surtout, il aurait été presque exclusivement narratif. Cette
hypothèse, qui est encore dominante dans le monde germanophone, soulève néanmoins
certaines difficultés. Dans son ouvrage, C. Frevel s'intéresse essentiellement au
problème, bien connu, de la fin de Pg. Renouant avec le consensus qui avait été adopté
au milieu du XXe s., sous l'influence de M. Noth notamment, l'A. veut démontrer que
Pg devait nécessairement s'achever en Dt 34, par le récit de la mort de Moïse en face
du pays promis. Critiquant les alternatives à cette finale, qui se sont multipliées dans
la recherche récente (Èx 40,33b ; Ex 29 ; Lv 9 ; Jos 18,1 + 19,51, voire, de façon plus
marginale, Nb 27), Frevel cherche à prouver que seule l'hypothèse classique permet de
reconstruire un Pg cohérent. Aussi technique et spécialisé qu'il puisse paraître, ce débat
n'en a pas moins des enjeux essentiels, puisque le sens et l'intention de l'écrit P primitif
varient fondamentalement selon les limites qui lui sont assignées. Une fin en Dt 34
signifie notamment que P ne s'intéressait pas uniquement au fonctionnement du culte
(cf. Ex 25-40 ; Lv 1 -9), et que le thème du pays jouait un rôle tout à fait central dans
sa réflexion théologique et socio-politique. Frevel est bien informé du débat actuel sur
Pg, et il consacre une discussion minutieuse aux différents modèles en présence. Sa

démarche présente néanmoins certaines limites. D'une part, la reconstruction de Pg
demeure une entreprise précaire, qui se fonde souvent sur des critères fragiles, ou
simplement sur Y opinio communis de la recherche traditionnelle ; à cet égard, l'analyse
de Pg en Nombres, notamment, n'est pas convaincante. D'autre part, Frevel a peu
d'arguments véritablement nouveaux à faire valoir en faveur de la thèse traditionnelle
d'une fin de Pg en Dt 34. Le texte qu'il reconstruit (v. 1*.5*.[6 ?].7a.8) demande
visiblement une suite (qui ne peut se trouver à mon avis qu'au v. 9 - or ce v. sert de

toute évidence à établir un lien avec le livre de Josué), et il offre de toute manière une
fin particulièrement peu satisfaisante à Pg ; même si l'on parle ici de «fin ouverte»,
comme le fait Frevel après d'autres, et que l'on y lit une invitation expresse pour les
Juifs exilés à Babylone à rentrer au pays, on s'attendrait à une conclusion mieux
marquée. Mais surtout, l'ouvrage de Frevel passe à côté de plusieurs questions importantes

que pose aujourd'hui la recherche sur P. U ne suffit pas de reconstruire une
Grundschrift hypothétique, il faut encore (et surtout) se demander comment celui-ci
s'inscrit dans lc processus global de formation de l'œuvre sacerdotale, dont il ne

représente, après tout, qu'un fragment. L'analyse de Pg n'a évidemment d'intérêt que
dans la mesure où elle permet d'éclairer l'ensemble de P, et non parce qu'elle chercherait
à reconstruire à tout prix le P «primitif». Par ailleurs, il serait temps d'interroger certains
des préjugés qui commandent, depuis le XIXe s., les travaux sur Pg ; est-il vraisemblable.



102 BIBLIOGRAPHIE

par exemple, d'exclure de Pg tout le matériel légal, alors que celui-ci occupe une place
si importante dans le reste de P Est-ce qu'au contraire certains des récits attribués à Pg

ne seraient précisément pas destinés à introduire des lois? Malgré ces limites, l'ouvrage
de Frevel constitue une référence incontournable dans la recherche actuelle sur P.

Christophe Nihan

Marie-Louise Fabre, Suzanne ou les avatars d'un motifbiblique. Avec soixante
dessins de Jean Fabre (Sémantiques), Paris, L'Harmattan, 2000, 256 p.

L'histoire de Suzanne, dont on trouve deux versions différentes dans les suppléments

grecs au livre de Daniel, a inspiré de nombreux artistes, à des titres fort divers.
Ce livre est la version remaniée d'une thèse de doctorat soutenue à l'École Pratique
des Hautes Études, qui propose une enquête stimulante ct passionnante sur l'interaction
entre récit(s) et imagc(s). L'A. analyse d'abord les versions de la Septante ct de

Théodotion el en présente une lecture sémiotique (influencée par les travaux de
Greimas). en montrant comment les deux versions sont organisées, chacune à sa manière,
autour des thèmes du sexe et du désir, de la violence et de la mort. L'A. insiste également
sur l'intertextualité qui existe entre la version de Théodotion et la rédaction des Évangiles.

Cette intertextualité conduit alors à une enquête sur la façon dont l'histoire juive
de Suzanne a été récupérée par la théologie chrétienne, et d'abord chez les Pères de

l'Église. L'A. constate ici un déplacement : le refus de Suzanne face aux avances des
vieillards n'est plus motivé par l'obéissance à la Loi de Moïse ; la fidélité au mari devient
désormais en quelque sorte l'accomplissement de la volonté divine elle-même. On peut
également observer une tendance à faire de Suzanne une ligure de chasteté et à diaboliser
globalement la sexualité. Ensuite, l'A. s'intéresse à l'utilisation de Suzanne dans des

textes liturgiques catholiques, qui entérinent souvent les lectures des Pères. On peut alors

distinguer deux manières dont le récit de Suzanne est employé : dans un cas, la forme
du récit est maintenue dans l'ensemble, bien que certains segments narratifs soient
utilisés pour composer une nouvelle histoire ; dans l'autre cas, le personnage de Suzanne
est détaché du récit, et les auteurs n'hésitent pas à lui inventer une histoire entièrement
nouvelle. On retrouve la même liberté dans le traitement de l'histoire de Suzanne par
l'image. L'A. commence l'enquête par l'époque paléochrétienne (fresques dans des
catacombes, sarcophages, objets gravés). Suzanne y apparaît associée à d'autres motifs
bibliques, ce qui pose la question très intéressante des affinités, voire des relations de

dépendance qui existent entre les représentations de Suzanne ct celles d'autres personnages

bibliques. En ce qui concerne lc Moyen Âge, les images de Suzanne se trouvent
surtout dans de nombreux manuscrits ; ce fait renforce l'interaction entre l'image et le

texte. Suzanne apparaît le plus souvent comme la sainte exemplaire. La Renaissance

(l'A. préfère parler de l'époque allant du XVe au XVIIe siècle) constitue sans doute
l'apogée de l'utilisation visuelle de l'histoire de Suzanne (Di Michelino. Martini, Lotto,
Altdorfer, Tintoret, Rubens, etc.). Ces tableaux illustrent à la fois la continuité (certains
auteurs représentent toujours une sainte Suzanne) et la rupture avec le Moyen Âge
(importance donnée au décor, introduction d'éléments de la mythologie gréco-romaine)

; notons au passage que la représentation du Tintoret préfigurerait le déjeuner
sur l'herbe de Manet. Et c'est cette longévité de Suzanne que l'A. souligne dans sa
conclusion. Les différentes représentations étudiées montrent ainsi que le texte n'est pas
un produit fini, mais qu'il fabrique continuellement de nouveaux sens, comme en
témoignent la variété des représentations visuelles auxquelles l'histoire de Suzanne a

donné lieu. Ce livre est une réussite au niveau de l'interdisciplinarité. M.-L. Fabre sait
lier l'enquête historique, l'analyse sémiotique et les méthodes plus classiques de l'histoire

de l'art. Deux regrets : les représentations des images se trouvent rarement à

l'endroit où l'œuvre en question est discutée ; et le recenseur aurait préféré des repro-



BIBLIOGRAPHIE 103

ductions de ces œuvres en lieu et place des dessins qui illustrent le livre, lesquels, aussi
réussis qu'ils soient, ne rendent pas tous les détails des originaux.

Thomas Römer

Robert Martin-Achard, Le temps de la mémoire. Poliez-le-Grand, Moulin,
1998,75 p.

Ce florilège de textes retravaillés sur le thème de la vieillesse et de la mémoire
constitue un dernier hommage des Éditions du Moulin au professeur honoraire d'Ancien
Testament des Universités de Neuchâtel et de Genève. Un premier chapitre. «Du
bonheur d'être vieux», fait un tour d'horizon instructif sur le sujet dans la Bible
hébraïque : l'Israélite ne rêve pas d'immortalité mais de parvenir au plein épanouissement

de sa vie (p. 11). Lc second chapitre. «Les multiples visages de Dieu» décline
les différentes approches du divin à partir des catégories du prophète, du sage, du
contestataire ct du Shalom. La sagesse israélite est très avantageusement replacée dans

son contexte proche-oriental. Puis, Job et Qohéleth interviennent pour dénoncer les
dérives du dogmatisme. Salutaire La bénédiction exprimée par le Shalom est l'œuvre
de Dieu en faveur de l'humanité toute entière. Lc troisième chapitre. «D'une fidélité
à l'autre», s'engage sur le terrain de la mémoire à partir d'attestations de la racine
hébraïque zkr. Des citations du Deutéronome montrent que «l'exercice de mémoire n'a
rien d'un jeu intellectuel, ni même d'un rituel répétitif» (p. 52). Le lecteur est invité
à chercher dans les traditions sacerdotales le sens que pourrait avoir un rituel non
répétitif. Les exemples fournis sont nécessairement répétitifs : catéchèse, mémorial,
liturgie de la Pâque célébrée depuis des temps immémoriaux, commémoration perpétuelle.

L'actualisation de l'événement effectuée par le rite permettrait de dépasser le
simple souvenir et le rappel du passé. La conclusion tente de surmonter l'inévitable
réitération rituelle en invoquant la responsabilité éthique. En faisant appel à quelques
grands noms du Judaïsme contemporain (Marek Halter. Jean Halpérin). l'A. entre dans

un débat très actuel, mais il échappe difficilement à la confusion entre histoire et réalité
humaine ou incarnation : «Parce que son Dieu est intervenu dans l'histoire. Israël a le
sens de l'histoire, du déroulement du temps, de la continuité malgré ce qui lui arrive»
(p. 71). Israël a-t-il un sens particulièrement aigu de l'histoire On peut en douter,
puisque certains historiens juifs reprochent à la recherche du passé par la répétition
rituelle de servir souvent à refuser l'analyse historique. Selon Y. H. Yerushalmi (Zakhor.
Paris, 1984, p. 113), «ce qu'on cherche dans le passé, ce n'est pas son historicité, mais
son éternelle contemporanéité». Les mobilisations éthiques proposées par l'A. sont-elles
plus aptes à féconder notre recherche du passé que ne l'est la critique historique Ce

Temps de la mémoire peut servir d'introduction à cette réflexion qui devient chaque
jour plus cruciale au Proche-Orient.

Philippe Guillaume

Jean-Christophe Attias, Pierre Gisel, Lucie Kaennel (éds), Messianismes.

Variations sur une figure juive (Religions en perspective), Genève, Labor
et Fides, 2000, 280 p.

Le livre contient les actes d'un colloque qui a eu lieu en mai 1999 dans les locaux
de la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne. Les contributions englobent un
très vaste champ de recherches sur l'attente d'un Sauveur ou de plusieurs sauveurs,
portant pincipalement sur le judaïsme mais incluant des investigations sur le christia-



104 BIBLIOGRAPHIE

nisme, le manichéisme, l'islam et les Bouriates de la Sibérie post-soviétique. Les études
ainsi réunies sont à la fois fouillées et instructives ; elles offrent une fresque riche et
colorée des variations possibles d'un thème qui a ses racines dans la Bible hébraïque.
Ces racines, Thomas Römer les dégage en se penchant sur l'idéologie royale de l'Ancien
Israël ; il en décrit aussi les premières concrétisations historiques («Origine des
messianismes juif et chrétien. Transformation de l'idéologie royale dans le judaïsme
ancien»). Les recherches de Pierluigi Piovanelli basées essentiellement sur quelques
fragments de la quatrième grotte de Qumran et sur les Évangiles néotestamentaires s'y
ajoutent harmonieusement («Les figures des leaders qui 'doivent venir'. Genèse et
théorisation du messianisme juif à l'époque du second Temple»). Analysant quelques
fragments du Zohar et de Moïse Luzzatto, Joëlle Hansel («La chronologie eschatologique

; mémoire et rédemption dans la kabbale») y découvre une sorte de schéma
ascensionnel de la venue des temps messianiques. Un schéma analogue se trouve dans
la pensée et les activités du Maharal de Prague étudiées par David Banon («L'exil et
la doctrine des trois serments chez le Maharal de Prague»). Esther Benbassa rappelle
les aventures de quelques messies pré-sionistes, notamment celles de Sabbatai' Zvi
(«Messianisme et pré-sionisme en monde sépharade»). Penine Simon-Nahum («Le
messianisme dans l'interprétation de la Wissenschaft des Judentums») trace, animée
d'une érudition époustouflante, les rapports entre la théologie protestante libérale du
XIXe s. et l'élaboration d'une lecture universitaire du judaïsme et de son messianisme.
Michael Löwy («Le messianisme hétérodoxe dans l'œuvre de Gershom Scholem») offre,
se servant de documents inédits, une analyse passionnante de l'évolution théologique
et spirituelle du grand pionnier de la mystique juive. En revanche, le récit de l'occupation
par les colons juifs d'importants secteurs de la Palestine (Immanuel Etkes : «Messianisme

et politique en Israël. L'histoire de Gush Emunim»), récit assurément très bien
informé, ne peut se lire sans de constantes réminiscences de l'actualité douloureuse et
inextricable créée par cette même colonisation trop souvent sauvage. - La contribution
de Pierre Gisel («Le christianisme: subversion et perdurance du messianisme») qui
déclare: «en perspective chrétienne bien comprise, Jésus est homme et seulement
homme», est susceptible de susciter d'ardentes controverses théologiques! Les excellentes
études complémentaires sur «Mani, le Prophète de l'humanité entière» (Jean-Daniel
Dubois), sur l'imam caché et son œuvre selon le chiisme duodécimain (Mohammad Ali
Amir-Moezzi), et sur la renaissance récente d'une sorte de messianisme chez les Bouriates,
peuple mongole du lac Baikal (Roberte Hamayon), arrondissent de manière heureuse le

portrait du «messie». La conclusion (Pierre Gisel et Lucie Kaennel) propose, en référence
aux articles réunis dans le livre, une réflexion systématique sur le thème du comparatisme.

Carl-A. Keller

Helmut Zander, Geschichte der Seelenwanderiing in Europa. Alternative religiöse
Traditionen von der Antike bis heute, Darmstadt, Primus, 1999, 869 p.

Voilà un ouvrage monumental sur les représentations réincarnationnistes défendues

par des Européens depuis l'antiquité jusqu'à nos jours, un ouvrage qui sera désormais
la référence indispensable de quiconque désire se familiariser avec ce domaine aussi
fascinant que touffu. Après un survol des doctrines indiennes tant hindouistes que
bouddhistes, et une évocation rapide des représentations vaguement analogues qu'on observe
d'autres civilisations, l'A. procède à une analyse minutieuse, mais toujours très lisible,
des concepts européens. Il commence par le monde grec «présocratique», dessine les

ambiguïtés des doctrines platoniciennes, décrit les elaborations réincarnationnistes de

l'Antiquité classique et tardive, et en arrive, en passant par les idées réincarnationnistes
attestées au sein de l'islam, du judaïsme et de l'Europe médiévale, aux époques plus
récentes, pour terminer le parcours par le XXe s. et son engouement pour ces théories,



BIBLIOGRAPHIE 105

engouement illustré entre autres par la rocambolesque histoire de Briday Murphy, par
les recherches empiriques de Ian Stevenson, et par la vague moderne des thérapies
réincarnationnistes. En guise de conclusion, l'A. ajoute trois chapitres plus généraux
et particulièrement éclairants où il procède à une apprécation des théories évoquées sous
l'angle de l'anthropologie historique. Parmi les questions discutées retenons deux
exemples : dans quelle mesure le recours, par les nombreux auteurs cités, à des idées
réincarnationnistes reflète-t-il une croyance authentique ou n'est-il qu'un divertissement
littéraire Et : existait-il une «tradition ésotérique» tout au long du Moyen Âge européen
et jusqu'aux siècles plus récents, tradition à laquelle les auteurs réincarnationnistes
auraient puisé - L'ouvrage se recommande par l'abondance et la précision de
l'information, ainsi que par une attitude critique, voire sceptique face aux multiples théories
développées au cours des siècles. L'A. ne se départit jamais d'une position et d'une
méthodologie rigoureusement académiques. Les notes, rejetées à la fin de l'analyse
proprement dite (près de deux cents pages ouvrent d'utiles perspectives bibliographiques,

bien qu'on soit en droit de déplorer la relative rareté des indications en langue
française. - Face à une réalisation d'une telle envergure il est toujours possible
d'annoncer des lacunes ou des divergences d'opinion. Contentons-nous des trois remarques
que voici : a) on regrette qu'en parlant des doctrines «gnostiques» l'A. ait négligé
l'apport des textes de la «bibliothèque gnostique» de Nag Hammadi. b) Dire qu'en Inde
«même les dieux sont soumis à la loi du karman» (p. 623) est certainement contraire
aux convictions du monothéisme hindouiste : la divinité, elle-même au dessus du

karman, est au contraire capable de mettre fin au régime de celui-ci. c) L'A. tient à

relativiser l'idée largement admise par les critiques selon laquelle les doctrines
occidentales, à l'opposé des doctrines indiennes, envisageraient un mouvement ascensionnel
des séries de nouvelles naissances. Selon l'A., l'idée d'un «progrès» n'est que rarement
retenue par les Occidentaux. Mais puisqu'il s'agit dans l'immense majorité des cas pour
l'âme déchue de regagner son statut originel de pureté divine auprès de la divinité, l'idéal
d'un progrès ascensionnel paraît tout de même évident.

Carl-A. Keller

Michel Hulin, Shankara et la non-dualité, Paris, Bayard, 2001, 278 p.

Soulignons tout de suite la force de ce livre : c'est une ré-affirmation claire et à

l'occasion quasi dithyrambique («Shankara, mystique et philosophe, fondateur de la

spéculation mystique hindoue la plus haute et sans laquelle on ne peut comprendre
l'Orient») de la manière courante de percevoir la pensée de cet homme et d'évaluer son
influence. En plus, on est reconnaissant pour l'excellente anthologie qui permet de se

faire une idée de l'argumentation de Shankara et de se familiariser davantage avec sa

démarche. L'A. ne nie pas l'incohérence fondamentale du «système» de Shankara, mais

il essaie de l'escamoter. Shankara tente en effet de combiner deux principes inconciliables

: d'un côté, il proclame le monisme intégral du brahman unique Étant, dépourvu
de tout attribut, donc indifférencié, simple et intégralement homogène, ce qui implique
la non-existence d'un monde multiple et différencié ; d'autre part, il admet au niveau
d'une «vérité d'usage courant», la réalité relative de ce même monde qui au niveau de

la Vérité absolue n'existe pas. Or, quel est le statut du monde qui semble exister, par
rapport à sa non-existence au niveau du brahman absolu Shankara ne répond jamais
à cette question. Il se contente de postuler l'existence, à côté du brahman dépourvu
d'attributs, d'un brahman «inférieur» qui en serait pourvu, et qui serait responsable
du monde multiple et différencié. Comment comprendre ce brahman inférieur Selon

Shankara, il n'est que le produit d'une nescience métaphysique, fondamentale. Quel est

alors le statut de cette nescience, par rapport au brahman dépourvu d'attributs Elle
ne saurait être un attribut de brahman puisque celui-ci est privé attributs, et elle ne saurait



106 BIBLIOGRAPHIE

pas non plus jouir d'une existence indépendante à côté de brahman, puisque selon
Shankara seul brahman existe et qu'il n'y a rien à côté de lui. On regrette que l'A. n'ait
pas eu le courage de mettre en évidence cette aporie sur laquelle Shankara glisse comme
chat sur braise, mais que déjà plusieurs de ses successeurs ont essayé de résoudre. À
lire notre A., on a d'ailleurs l'impression qu'en Inde, les termes vedânta et advaita
vedânta se réfèrent exclusivement à Shankara. En réalité. l'Inde a développé d'autres
formes de vedânta. ct surtout de advaita vedânta qui. fidèles aux enseignements des

Upanishad, réussissent plus harmonieusement l'union du brahman UN et de sa
manifestation multiforme dans un monde qui existe vraiment. L'A. n'en parle pas. Son livre
donne une image très partiale du vaste courant védantique. Il semble oublier que la
pensée de Shankara sert essentiellement à justifier le renoncement total à la vie dans
le monde. En fin de compte, on regrette que son enthousiasme l'ait conduit à perpétuer,
au sujet du patrimoine spirituel de l'Inde, des préjugés - et des erreurs d'appréciation
- qui sont déjà trop fermement établis en Europe. Vivement un livre sur d'autres formes
d'advaita vedânta, afin de rétablir l'équlibre! Parmi les autres questions - nombreuses

- qui restent en suspens, mentionnons celle de P«orthodoxie brahmanique» que l'A.
aime à faire intervenir. Une telle «orthodoxie» est-elle définie dans les textes? En

quoi consiste-t-elle?

Carl-A. Keller

Shafique Keshavjee, Dieu à l'usage de mes fils, Paris, Seuil, 2000, 200 p.

Un livre exigeant. Très lisible, certes, en plus amusant par moments. Rédige dans

un style aux rebondissements fréquents, toujours captivant, agrémenté de nombreuses
citations qui éclairent les pointes du texte. Un livre qui n'esquive jamais les queslions
plus ou moins troublantes qu'un jeune (et un moins jeune) peut poser sur Dieu : Dieu
existe-t-il Comment nommer le grand Mystère qui semble se cacher au fond des
choses Dieu est-il présent N'est-il pas plutôt absent En admettant qu'il existe,
comment l'aborder Peut-on l'approcher? L'A. dont le travail quotidien consiste à

chercher et à promouvoir le dialogue inter-religieux dispose d'une vasle et profonde
connaissance des traditions religieuses de l'humanité, comme aussi des doutes et
interrogations provoqués par le progrès scientifique et technologique. En abordant les
divers thèmes, substantiels, il ouvre donc constamment des horizons englobants en
signalant les solutions que les religions et l'athéisme offrent aux problème traités. Ce

faisant, il ne renie jamais ces convictions chrétiennes dont il souligne l'efficacité en
évoquant son propre cheminement spirituel. Pour terminer, il note de précieux conseils

pour la pratique et l'approfondissement de la relation de l'bomme à Dieu. Un livre
exigeant, on l'a dit, mais prodigieusement stimulant - une nourriture spirituelle pour
le croyant comme pour l'incrédule.

Carl-A. Keller

Dennis Gira, Le bouddhisme à l'usage de mes filles, Paris, Seuil, 2000, 224 p.

Voilà une belle introduction au bouddhisme, destinée à quiconque cherche une
méthode agréable, voire divertissante, de s'informer sur cette vaste tradition bigarrée.
L'A., bouddhologue enseignant la théologie des religions à l'Institut Catholique de Paris,
a vécu longtemps au Japon où il a notamment eu des contacts avec les milieux de la
Joclo shin shu. ce qui nous vaut, heureusement, quelques notations sur cette importante
branche du bouddhisme, trop négligée en France. L'A. fait preuve d'une extraordinaire



BIBLIOGRAPHIE 107

habileté pédagogique: il commence par les doctrines fondamentales qu'il réussit à

expliquer de manière limpide, et il procède étape par étape jusqu'au déploiement des
diverses écoles qui ensemble constituent le monde bouddhique dans sa diversité. Le
lecteur a l'impression d'entrer de plain-pied dans la vie d'une famille américaine vivant
à Paris: le père s'entretient familièrement avec ses deux filles, faisant montre d'autant
de rigueur scientifique que de compréhension amicale, et le lecteur ressent du plaisir
à participer à sa démarche.

Carl-A. Keller

Pierre Pelletier, Le nectar et le poison. Les Gourous et les Maîtres (Notre
temps), Montréal, Mediaspaul, 1999, 278 p.

L'A., philosophe, psychologue ct théologien enseignant dans diverses universités
du Québec, s'attaque au délicat problème du Maître ct du Gourou, de leur nécessité,
de leur morphologie et des formes légitimes dans lesquelles se déroule leur ministère,
ainsi que de leurs abus toujours possibles et de leurs dérives. Il se propose d'offrir des
critères pertinents permettant de distinguer le nectar du poison, étant donné le
pullulement des maîtres et des gourous dans le champ québécois. Il y réussit sans doute.
Pourtant, le livre laisse lc lecteur perplexe. L'A. affirme assurément qu'il entend
s'exprimer «non dans un esprit polémique, mais plutôt dans un esprit de tolérance, «vivre
et laisser vivre», qu'il souhaite ouvrir un jour sur le dialogue [...]. Pour tout dire, ce

que nous appelons de tous nos vœux, c'est un sain pluralisme» (p. 202). Excellent
propos Malheureusement, le corps de l'ouvrage où abondent les jugements injustes
et à l'emporte-pièce est trop souvent aux antipodes de cette déclaration d'intention. On
a l'impression que pour l'A. tout ce qui n'est pas dans la ligne d'une tradition établie
soit par définition condamnable. Ainsi, le Maître cosmique vénéré par certains ésoté-
rismes n'est qu'«une idéalisation du Moi» (p. 109), puisque l'ésotérisme dans son
ensemble n'est qu'une «nostalgie mégalomaniaquc» (p. 128). En revanche, le Christ.
Maître cosmique plaidé par certains théologiens, au sein de la tradition chrétienne, ainsi

que la dimension cosmique du Bouddha dans les traditions bouddhistes, sont des notions
parfaitement valables (p. 169 sq.). Le maître mot qui condamne les gourous est
«démence» ; c'est ce mot qui caractérise non seulement les gourous de l'Ordre du Temple
Solaire, mais aussi leur enseignement. En plus, le terme de «délire» s'impose souvent
à l'A. lorsqu'il entreprend d'évaluer les expériences religieuses faites en dehors des
cadres officiellement reconnus. Ajoutons qu'il n'hésite pas à présenter Rudolf Steiner
comme «un gnostique engagé dans une mauvaise voie, celle de la connaissance
abstraite» (p. 129), alors que le Rev. Moon est un «gourou synthèse» qui synthétise
«l'ignorance, l'arrogance, l'autoritarisme, la cupidité qui parfois prend la forme de
fraude», dont le discours «prend parfois l'allure d'un cours de sexologie sacrée parsemé
d'humour scatologique» (p. 197 sq.). On se demande où l'A. bien pu glaner ces
«informations» insultantes. Insultant. l'A. l'est aussi à l'encontre des protestants: non seulement

en prétendant que Luther et Calvin ont créé «de nouvelles religions» (p. 183), mais en

prenant soin de bien marquer ses distances par l'orthographe même: il oppose
systématiquement l'«Église de Rome» aux «autres grandes églises chrétiennes» (p. 190 etpassim),
refusant implicitement de reconnaître l'existence d'une pluralité d'Églises. Dominus Jesus

n'est pas loin! Enfin, on se demande si les schématismes freudiens auxquels recourt l'A.
sont suffisants pour comprendre le phénomène du Maître spirituel; s'il faut de la
psychologie, une approche jungienne serait probablement plus adéquate. - En dépit de tous
ses défauts, le livre peut certainement aider quelques-uns à discerner lc bon maître.

Carl-A. Keller


	Bibliographie

