Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 1

Artikel: Etude critique : théologie et sciences de la religion : émergence et
actualité d'un probléme

Autor: Reymond, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381614

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381614
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001), P. 35-55

ETUDE CRITIQUE

THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION :
EMERGENCE ET ACTUALITE D’UN PROBLEME

BERNARD REYMOND

Résumeé

La parution quasi simultanée de deux ouvrages portant sur les relations
entre théologie et sciences des religions est 'occasion de les confronter 'un
a lautre, de jeter sur eux un coup d’ceil critique et d’en reprendre la problé-
matique. Celui de Michel Despland porte sur ['émergence des sciences de la
religion, en France, sous la Monarchie de Juillet ; celui de Pierre Gisel sur
la théologie face aux sciences religieuses, mais dans la situation universitaire
actuelle. Chacun des deux livres est ['objet d’une présentation et d’une cri-
tique. Celui de Pierre Gisel donne lieu de surcroit & un débat tournant autour
de ses options fort proches, a plusieurs égards, de celles d’Alfred Loisy.

En automne 1999, 4 deux ou trois semaines d’intervalle, sont sortis de
presse deux gros ouvrages sur une méme problématique : les relations entre
théologie et sciences de la religion. Le premier, de Michel Despland, professeur
a I’Université Concordia de Montréal, porte sur I’émergence des sciences de
la religion pendant la Monarchie de Juillet ! ; le probléme est en 1’occurrence
de montrer comment et pourquoi ces sciences, pour se constituer en disciplines
autonomes, ont dii se déprendre des démarches proprement théologiques qui,
jusqu’alors, prévalaient dans I’approche de la religion. Le second, de Pierre
Gisel, professeur de théologie systématique a 1I’Université de Lausanne, af-
fronte la situation inverse et entend montrer, pour ’essentiel, a quelle place
et a quelle fonction peut et doit encore prétendre la théologie dans un contexte
universitaire au sein duquel les sciences religieuses rencontrent actuellement
beaucoup de succes 2. La quasi simultanéité de ces deux parutions est parfai-

U L’émergence des sciences de la religion. La Monarchie de Juillet: un moment
Jondateur, Paris, L’Harmattan, 1999, 598 p. — Despland a aussi collaboré au dictionnaire
(plus de 700 notices bio-bibliographiques) édité sous la direction de F. LAPLANCHE, Les
sciences religieuses : le XIX¢ siecle. 1800-1914, Paris, Beauchesne, 1996 (également
connu sous le titre Dictionnaire des sciences religieuses au XIX® siécle).

% La théologie face aux sciences religieuses, Genéve, Labor et Fides, 1999, 299 p.



36 BERNARD REYMOND

tement fortuite. Elle ne s’en impose pas moins comme une invitation pressante
a les aborder ensemble, ne serait-ce que pour comparer les deux démarches
et se demander en quoi elles se completent ou se contredisent. Je désire profiter
de surcroit de 1’occasion que m’offre la contribution de Gisel d’engager avec
lui un débat sur ses propositions plus spécifiquement théologiques.

I. Lelivre de Michel Despland

Issu de I'Université de Lausanne, Michel Despland écrit tantdt en anglais,
tantdt en frangais. Sa thése de doctorat, soutenue a Harvard, portait sur la
relation entre histoire et religion dans la pensée de Kant *. Dans notre langue,
il s’est signalé deés 1979 par une importante étude sur La Religion en Occident.
Evolution des idées et du vécu *; il y mettait entre autres en évidence quarante
définitions différentes de la notion de religion. Ces derniéres années, il s est
attach€ a I’examen de ce méme théme dans le contexte du XIX® si¢cle frangais.
A coté de nombreux articles de revues, il a publié en 1994 Reading an Erased
Code. French Literary Aesthetics and Romantic Religion? et en 1998 Les
hiérarchies sont ébranlées. Politiques et théologies au XIX® siécle ©. L’ ouvrage
qui retient ici notre attention s’inscrit dans le prolongement direct de ces
différentes publications.

Michel Despland annonce dés sa premiére ligne une difficulté majeure de
son entreprise : «Les sciences de la religion (ou des religions) forment un
faisceau de sciences plus ou moins rigoureuses qui portent sur un objet mal
défini» (p. 9). Au terme de son étude, cette précaution se vérifie, ne serait-
ce que sous I’angle méthodologique : «N’attendez pas que je donne une dé-
finition de la religion [...] la religion, comme objet d’étude, doit rester, dans
une certaine mesure, indéfinie, pour pouvoir étre construite et reconstruite
suivant les circonstances, et suivant les exigences des sujets [...] Arréter I’objet
religieux, c’est lui Oter son avenir, et porter atteinte aux avenirs humains»
(p. 505). Mais la religion n’est pas seule en jeu, ainsi qu’en témoigne la toute
derniere phrase du livre : «... je ne dirai pas a quoi, au fond, sert I’étude des
religions ; ce serait faire le jeu d’une politique» (ibid.). Despland, en d’autres
termes, ne limite pas son propos a un simple exercice d’érudition historique ;
il cherche a comprendre I’ensemble d’une situation et 2 mieux saisir ce qui
en découle pour notre propre compréhension de la religion (ou des religions),
pour notre conception des sciences qui la (les) prennent pour objet et pour notre
maniere de les situer dans le contexte socio-politico-culturel, mais aussi ec-

Kant on History and Religion, Montréal, McGill-Queen’s University Press, 1973.
Montréal-Paris, Fides-Cerf.

Toronto, University of Toronto Press.

Montréal, Fides. Voir mon compte-rendu 2 paraitre dans Etudes théologiques et
religieuses.

[P

6



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 3

clésiastique ou religieux, au sein duquel ces sciences continuent de prendre leur
essor.

Méme s’il n’est pas le premier & s’engager dans ceite voie /, ’une des
originalités de Despland et I'intérét majeur de son apport sont de considérer
la Monarchie de Juillet comme un moment-clef de la problématique qui retient
ict notre attention. Ce point de vue n’a rien d’arbitraire : ¢’est petit & petit, au
gré de ses recherches sur I’ensemble du XIX® siecle, que cette conclusion s’est
imposée a lui. En premiére et sommaire approche, on pourrait évidemment se
demander en quoi le régime politique des années 1830-1845, réputé «bour-
geols» et sans panache intellectuel, peut avoir contribué a la constitution d’une
nouvelle science. Despland montre de maniére parfaitement convaincante que
le régime délibérément libéral mis en place par Louis-Philippe est précisément
le facteur circonstanciel dont cette science avait besoin pour émerger. Le
libéralisme en question ne s’est en effet pas manifesté seulement dans le champ
politique, mais aussi dans la gestion de 1’ Université et, plus largement, dans
le domaine des idées et des comportements, donc aussi dans celui de la religion.
A titre de contre-épreuve, Despland signale un fait trop peu reconnu : la
Révolution de 1848, puis I’ordre moral du prince-président et le second Empire
ont mis un terme provisoire, mais tres net, a ce climat général si favorable a
I’approche des religions dans leur diversité. Des 1848, les problemes de
politique et de pouvoir ont repris le dessus jusque dans les préoccupations des
milieux intellectuels.

La recherche et la réflexion des années 1830 et suivantes ne sont évidem-
ment pas parties de rien. La Restauration avait déja vu la mise en place des
questions dont sont issues les nouvelles sciences des religions. Les idéologies
post-révolutionnaires, par exemple celles de Maistre ou de Bonald, n’y sont
pas ¢trangéres bien qu’elles aient impliqué d’entrée de jeu la censure de ces
questions-la. Mais en poussant les théologiens ou philosophes de la religion
catholiques a postuler une antériorité de la religion révélée par rapport aux
autres religions, considérées en I’occurrence comme des dégénérescences de
la révélation primitive, elles les ont conduits & s’intéresser d’une mani¢re ou
d’une autre a ces autres religions, cela au moment méme ot |’approche ro-
mantique d’un Benjamin Constant, fortement marquée par sa culture protes-
tante, supposait une maniére bien différente, parce que considérablement plus
ouverte, de considérer le probleme. L’ apport déterminant de la période restau-
ratrice a €té a cet égard de deux ordres : a) un apport philologique, par la
découverte, la traduction et la publication de nombreux textes qui, désormais,
mettaient ces autres religions, donc aussi ces autres cultures, a portée de main ;
b) une ouverture au probléme religieux proprement dit dans la mesure oi, dés
lors et contrairement & tout un courant issu du XVIII® si¢cle, on a estimé ne
plus pouvoir parler ni de I’homme ni de sa culture sans prendre le facteur
religieux en considération. Plus avant dans 1’étude, Despland signale le réle

7 Sa bibliographie donne A cet égard toutes les références voulues.



38 BERNARD REYMOND

joué par Victor Cousin, si controversé, voire fortement contesté, mais dont
1’éclectisme, du moins dans la compréhension trés structurée qu’en a eue par
exemple le professeur montalbanais de théologie protestante Michel Nicolas,
a favoris€ une meilleure ouverture aux religions non européennes.

Cette premicre partie que Despland a intitulée «Le cadre» est I’occasion
de découvrir des auteurs un peu oubliés (par exemple Lanjuinais) et d’en
redécouvrir d’autres (Constant, Chateaubriand, Ballanche, Eckstein) qui, relus
dans cette perspective, éveillent un nouvel intérét.

La deuxiéme partie, «La production», est une vaste enquéte sur les années
1830-1845. Despland passe successivement en revue la production des catho-
liques, des protestants et des juifs. Les théologiens y ont évidemment leur
place, en particulier dans la mesure oli, a ce moment-1a, la frontiére entre
théologie et science de la religion n’est pas percue avec toute la clarté voulue,
tout simplement parce qu’elle ne pouvait pas encore I’étre. Les protestants
d’expression francaise, surtout ceux de Suisse romande, apprécieront la tres
large place que Despland fait a Alexandre Vinet comme a toute la production
du périodique parisien Le Semeur — des références qui ne cessent de refaire
surface, d’ailleurs a juste titre, jusqu’au terme du volume. Les remarques de
Vinet y trouvent une nouvelle pertinence, dans le moment méme ot cette
manicre-la de prendre son apport en considération aboutit a2 en marquer plus
nettement les limites : ses présupposé€s théologiques ont arrété sa pensée sur
le seuil d’une véritable science de la religion ; ils ne pouvaient lui permettre
de préter la main a la relativisation méthodologique que suppose toute démar-
che de religion comparée. Les pages sur la contribution juive au débat attirent
I’attention sur un aspect de la recherche généralement trop passé sous silence.

Despland examine ensuite cette production selon les aires culturelles sur
lesquelles elle a port€ : histoire religieuse de 1’Europe, avec la redécouverte
des religions européennes pré-chrétiennes, parfois idéologisées et instrumenta-
lisées pour les retourner contre le christianisme ; histoire des origines chrétien-
nes, avec un effort toujours mieux affirmé de se défaire des lectures dogma-
tiques de ’histoire chrétienne ou méme universelle ; intérét croissant pour les
religions orientales dont les textes ont bénéfici€ a ce moment-1a d’enseigne-
ments universitaires toujours plus développés (voir les recherches et travaux
décisifs de Burnouf sur le bouddhisme) ; enfin I’Islam que I’on s’est mis a
étudier dans ses origines, mais que les Européens se sont évertués a considérer
de haut des qu’il s’agissait de 1’aborder en tant que religion et civilisation bien
vivantes.

Toujours sous I’angle de la production, Despland évoque enfin les théo-
risations auxquelles le phénomene religieux a donné lieu sous la Monarchie
de Juillet. L’élément le plus important en a €té€ 1’apparition de théories visant
a valoriser le symbole, a en faire le langage propre et irremplagable de la
religion. Participent au débat Constant, évidemment, mais aussi Quinet, Mi-
chelet, Leroux ou, parmi les gens de lettres, Victor Hugo. La nuance socialiste
s’inscrit ici dans la mouvance de Saint-Simon ou de Fourier, avec des auteurs



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 39

comme Leroux, encore lui, Ozanam, Cantagrel, Marie d’Agoult, Proudhon.
Quant aux politologues (que Despland préfere appeler politicologues) et aux
sociologues, la premiére place revient tout naturellement a Tocqueville, ce qui
n’empéche pas Despland de faire la encore sa place a Vinet (Essai sur la
manifestation des convictions religieuses)®et 2 des érudits plus sectoriels
comme Jean-Jacques Bochinger. Et méme si une conception évolutive de la
religion a travers les dges n’a pas fait progresser la connaissance du fait
religieux proprement dit, la philosophie positive de Comte retient ici I’attention
pour avoir postulé une exigence de scientificité jusque dans I’étude du champ
religieux.

En conclusion de cette seconde partie, Despland reléve I'importance quan-
titative de tout ce qui a €té entrepris en France de 1830 4 1848 «dans le domaine
des sciences religicuses prises dans un sens historique». Le développement des
universités, voulu par Frangois Guizot qui s’inspirait du modéle allemand, I’a
fortement favorisé. Despland souligne aussi et surtout le fait que, deés lors, le
religieux «devient per¢u comme intimement li€ au social» et qu’il «devient
admis que la vie humaine se déroule dans des cadres symboliques» (p. 363)
— deux acquis qui ne I’étaient pas au sortir de la Révolution ni méme du Premier
Empire. Enfin le savoir ainsi constitué revendique désormais «le droit a la libre
diffusion, non seulement au nom de la liberté des croyances, mais aussi [... ]
au nom de la liberté de ’enseignement supérieur» (p. 364).

Je note au passage que cette exigence de liberté, conjointe a ’accession
progressive, mais non sans accrocs, a une perception non exclusivement chré-
tienne, donc aussi non supranaturaliste, du fait religieux, s’est manifestée au
méme moment ot le libéralisme théologique gagnait droit de cité, non sans
oppositions, dans les Eglises protestantes d’expression francaise (I’apparition
du mot «libéralisme» en théologie protestante date de 1830-1831). Despland
ne le signale pas spécifiquement. En revanche il insiste sur I'influence prépa-
ratrice, dans la période immédiatement antérieure a la Monarchie de Juillet,
des livres et revues publiés par des protestants, en particulier par le pasteur
nimois Samuel Vincent. On trouve chez ce dernier quelques linéaments pro-
metteurs pour une approche du protestantisme, voire aussi du catholicisme,
pouvant se réclamer des points de vue propres a une connaissance
«scientifique» du fait religieux.

La troisieéme partie, «Les nceuds et le dénouement», montre combien «les
nouvelles sciences religieuses modifient les reperes tenus pour les plus siirs
et changent la place que les peuples croyaient avoir dans I’histoire» (p. 369),
d’ou une série de rejets, de désarrois, de réorientations préludant a 1’arrét
brusque de tout cet essor intellectuel sous le coup des événements de 1845-
1852, 1a philologie devenant pour un temps 1’un des seuls héritiers (ou I’un
des seuls refuges) de tout ce mouvement. J'ai particulierement apprécié a cet

8 Erreur & corriger en p. 333, n.1: 'essai de Vinet couronné par la Société de morale
chrétienne est son Mémoire de 1826, et non I’ Essai de 1842.



40 BERNARD REYMOND

égard deux appendices, I’un sur «I’essor des missions chrétiennes», qui est un
aspect important de 1’approche occidentale des autres religions (une approche
fort diversifiée selon qu’il s’agit de missions catholiques ou de missions
protestantes), 1’autre sur «les notions frangaises et allemandes de liberté»,
Despland mettant en évidence le fait que les Francais ne congoivent pas de
liberté qui n’ait de composante institutionnelle, tandis que les Allemands, a
ce moment-13, tiennent avant tout aux libertés académiques, sans mettre for-
cément en question les institutions politiques ou sociales.

Le livre s’acheéve par des «Remarques sur quelques themes» : lectures de
I’histoire, notion de science, régime libéral et régime d’opinion (ce qui est
I’occasion de mettre en évidence le role des publicistes : Lamennais, Lacor-
daire, Montalembert, mais aussi le ton trés oratoire des conférences prononcées
dans le cadre universitaire), dérive politique des années 1848 et suivantes, enfin
les reprises littéraires. A ce dernier égard, je ne saurais trop souligner |’attention
que Despland ne cesse tout au long de son livre de préter aux ceuvres litté-
raires ? : Germaine de Staél, George Sand, Stendhal, Chateaubriand, Nerval,
Gautier, Balzac, Flaubert, etc. Avec ces auteurs, on pergoit mieux et I’on vérifie
combien le theme de la religion, ou des religions, est effectivement présent dans
la période prise en considération, les uns choisissant de défendre le christianisme,
les autres de le remettre en question au nom de visions plus larges, plus diversifiées
ou plus modernisées de la réalité religieuse. Mais on peut alors se demander aussi
s’il s’agit bien, pour certains d’entre eux, de religion, ou de la nostalgie de cette
réalité a laquelle ils doivent se contenter de réver, faute d’y adhérer vraiment (une
question que Vinet ne manquait pas de leur poser).

Remarques critiques

Les théologiens ou les auteurs attachés a une approche de la religion
dépendant de présupposés théologiques tiennent une large place dans ce livre.
C’était inévitable : surtout au début de la période sous enquéte, leur maniere
d’envisager le fait religieux était sinon la seule, du moins la plus communément
admise. Et puis, comment n’auraient-ils pas eu part au débat, du moment que
les sciences de la religion, du fait méme de leur objet, ne pouvaient avoir
d’autre terrain d’émergence que le leur ? Sans I’intérét nouveau de cette époque
pour les questions religieuses, ces sciences n’auraient d’ailleurs pas eu de
raisons de prendre corps. Mais que devient alors la théologie si son approche
du fait religieux n’est plus la seule, ou mieux encore : si les sciences de la

? La recherche de Despland porte essentiellement sur des textes, raison pour la-
quelle il n’a pas, ou presque pas, pris en considération le domaine des arts non littéraires
(musique, peinture, architecture). Mais il vaudrait la peine de se demander dans quelle
mesure ces autres arts vérifient ou non les résultats de son enquéte sur les préoccupations
touchant a la religion pendant la Monarchie de Juillet.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 41

religion la font accéder & de nouveaux points de vue sur son propre horizon
de réalité ? Car, Despland le montre bien, ces sciences-la n’ont eu d’existence
propre qu’a partir du moment ot leurs démarches se sont radicalement dis-
tingué€es des approches confessionnelles ou militantes qui prévalaient encore
dans ce domaine au début du XIX® siecle. Mais la théologie peut-clle consentir
a un regard moins engagé€ ou moins engageant sur son objet ? Et si 'on
considére que ce peut ou ce doit &tre le cas, quelles en seront les conséquences
quant a la maniere méme de concevoir la théologie ou, plus centralement
encore, I’objet de la foi 7 St Despland €nonce clairement ces causes d’ébran-
lement et signale, mais au passage seulement, quelques-unes des réactions que
ces mises en question, implicites ou explicites, des démarches tenues pour
habituelles ont suscitées dans les rangs de la gent théologique, il ne se prononce
pas sur les destinées de la théologie proprement dite. A juste titre : tel n’était
pas son sujet. Eiit-il d’ailleurs voulu aborder aussi cet aspect-la de la question
qu’il elit di étendre son enquéte bien au-dela des limites temporelles qu’il s’était
fixées : ¢’est seulement quelques décennies plus tard, apres le Second Empire, que
des théologiens de ’aire francophone ont commencé a tenter de tirer au sein de
leur discipline des conséquences de ce que pouvaient leur apprendre les sciences
de la religion (par exemple un Albert Réville, un Auguste Sabatier ou un Henri
Bois du c6té protestant; un Alfred Loisy du c6té catholique). Chaque chose en son
temps ! Cette précision est importante avant de passer a I’examen du livre de Pierre
Gisel qui, lui, aborde justement de front — comment elt-il fait autrement? — la
question que Despland a da laisser en suspens.

Le livre de Michel Despland éclaire admirablement les conditions dans
lesquelles ont commencé d’émerger non seulement les sciences religieuses,
mais aussi tout le débat théologique sur leur légitimité ou sur leurs éventuelles
répercussions en théologie. Il permet donc de mieux comprendre ce qui se passe
aujourd’hui a cet égard, méme si son enquéte est strictement limitée a I’ aire
francophone. Mais a trop insister sur cet aspect-1a de la problématique, on
déplacerait son centre de gravité. Bien que théologien de formation initiale,
Despland est aujourd’hui surtout un historien de la culture. Son apport sous
cet angle est de nous faire envisager le mouvement des idées dans la France
de Louis-Philippe sous un jour qui fait voir de nombreux auteurs dans une
perspective différente de celle dans laquelle on les situe le plus souvent (¢’est
par exemple le cas de Vinet, mais aussi de George Sand). Et puis il incite a
réviser le jugement volontiers dépréciateur que 1’on a coutume de porter sur
le libéralisme trop «bourgeois» de la période prise en considération. On a
reproché a ce régime d’avoir manqué de panache, d’avoir trop apporté sa
caution a des penseurs qui, comme Victor Cousin, semblaient plus soucieux
de modérer les ardeurs trop dévorantes que d’approfondir vraiment les pro-
bléemes. Mais Despland montre de maniére convaincante que tout, dans cette
modération, n’était pas aussi médiocre qu’on I'a dit, y compris dans le domaine
des idées : ce régime a créé les conditions dont tout un aspect de la vie
intellectuelle avait besoin pour prendre son essor. Ce n’est pas rien.



42 BERNARD REYMOND

Ecrit dans un style tres fluide, ici ou 1a délibérément narratif, ce livre riche
en citations topiques et bien choisies, parfois pleines d’humour, nous fait entrer
de plain-pied dans toute une situation a la fois sociale, politique, intellectuelle
et religieuse. La finesse des analyses et I’esprit de synthése qui le caractérisent
devraient I’imposer désormais comme une référence majeure aupres de tous
ceux qui s’intéressent au probléme des sciences de la religion et de leurs
relations a la théologie, a cette nuance preés que 1’absence de tout index, en
particulier d’un index nominum, va en pénaliser gravement I’usage. La biblio-
graphie en fin de volume (90 pages), trés précise, témoigne de 1’ampleur d’une
enquéte qui a port€ sur la littérature primaire aussi bien que secondaire, et qui
arrache a I’oubli des auteurs compleétement perdus de vue. La correction des
épreuves n’a malheureusement pas bénéfici€ de toute I’attention voulue : co-
quilles encore trop nombreuses et quelques erreurs dans les citations.

II. Le livre de Pierre Gisel

Pierre Gisel est un auteur suffisamment connu des lecteurs de la Revue pour
rendre superflu un rappel de sa bibliographie. Plus de cent cinquante ans se
sont écoulés entre la situation qu’il affronte aujourd’hui dans son dernier livre
et celle que Michel Despland a prise en considération. Les fronts, si I’on peut
dire, se sont inversés : les sciences religieuses '° ont conquis droit de cité, en
particulier dans le monde universitaire, et c’est la théologie qui se trouve mise
en question, quand elle ne se trouve pas carrément sur la touche. Si donc
Despland nous faisait assister a la lutte de ceux qui, sous la Monarchie de
Juillet, ont tenté d’accréditer la 1égitimité des sciences religieuses, Gisel se
trouve trés concrétement, par son enseignement a I’Université de Lausanne,
dans la situation de devoir défendre la lIégitimité académique de la théologie.
Le premier sous-titre de son chapitre 1 pose méme criiment la question : «Faut-
il transformer les Facultés de théologie en Facultés de sciences religieuses ?7»
(p. 24). A la différence de celui de Despland, I’ouvrage de Gisel n’émarge donc
pas a I’histoire, mais a la théologie, ou plus exactement il ne convoque des
références a I’histoire des idées que dans la mesure ol elles importent a la
construction de son propos. Et du fait de la démarche choisie, il ne peut éviter
d’entrer dans un jeu politique, ou dans un jeu de pouvoir, ce a quoi Despland,
in fine, refusait précisément de se préter.

10" Despland utilise I’expression «sciences de la religion» ou «des religions», Gisel celle
de «sciences religieuses», conforme & I'intitulé de la V¢ section de I'EPHE. Comme ce dernier
le remarque dans son introduction, «le vocabulaire peut varier — science des religions, histoire
des religions ou histoire comparée des religions (Comparative Religion), sciences religieuses
ou Religious Studies, etc. — une discipline s’est progressivement constituée depuis plus d’un
siecle» (p. 20). Pour éviter d’entrer dans ce débat d’étiquettes, qui a sa 1égitimité mais n’a
pas de portée réelle dans les deux ouvrages pris ici en considération, jutilise pour chacun
de nos deux auteurs I’expression qui a sa préférence.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 43

L’ouvrage de Gisel comprend trois parties. La premigre, «La théologie dans
la recomposition religieuse contemporaine», se demande «comment la théo-
logie se situe face aux sciences religieuses ou a c6té d’elles» (p. 10), plus
exactement encore comment elle le peut. C’est aussi I’enjeu de tout le premier
chapitre — celui qui retiendra le plus longuement notre attention. La théologie,
constate Gisel, « se voit soup¢onnée [i.e. au sein des institutions universitaires)
de n’étre ni assez pluraliste ni assez scientifique ou extérieure a son objet, donc
insuffisamment neutre» (p. 16). Une citation de Wilfred Cantwell Smyth revét
a cet égard une fonction quasi emblématique : «Aucune affirmation sur une
religion n’est valide, 2 moins que les croyants de cette religion ne puissent y
souscrire.» ' C’est donc bien la relation fondamentale a laquelle toute théo-
logie digne de ce nom s’articule qui est en jeu et qu’il s agit de faire valoir,
mais pas dans n’importe quel contexte : le nétre, c’est-a-dire celui de la
modernité, voire celui de la postmodernité, ce qui implique quelque recul
critique envers le type de rationalité qui, d’ordinaire, caractérise la modernité.
Au gré d’une référence & Marcel Gauchet, Gisel prend ses distances envers
la théologie herméneutique ; elle aboutit selon lui a exacerber I’individualisa-
tion et la subjectivisation de la théologie et de la foi ; de plus, partant du
principe qu’une interprétation est inévitable et nécessaire, elle neutralise de fait,
sans la problématiser, la question que devraient poser, par leur existence et leur
factualité mémes, les textes auxquels elle dit se référer. Gisel plaide donc pour
une approche qui fasse droit a une réelle «positivité» de ce dont la théologie
chrétienne a pour fonction de rendre compte, mais sans se laisser prendre au
piege de I’ancienne opposition hétéronomie/autonomie. Il n’oublie pas que tel
€tait justement le programme de la théologie dialectique — mais un programme
qu’elle a mis en ceuvre en discréditant de fait, dans ce qu’elle considérait
comme son domaine propre, I’apport ou les perspectives des sciences religieu-
ses, d’ol un phénomene de repli de la théologie sur elle-méme, doublé de la
constitution de néo-orthodoxies, faute «d’un travail, d’une explicitation et
d’une réflexion délibérément aux prises avec ce qui constitue les déploiements
de la croyance chrétienne et les institutionnalisations qu’elle connait» (p. 38).
Vient alors une «transition» a laquelle nous ne saurions préter trop d’attention :
Gisel annonce son intention de «délier la théologie de ce qui pourrait direc-
tement I’inféoder & un commencement canonique du christianisme» (p. 38) et
il se réclame d’Henry Duméry pour affirmer son dessein de partir «du ‘fait
chrétien’, un fait d’ ‘institution’, et non d’un ‘message’, de I’ “intention’ d’un
fondateur, etc.» (p. 39). C’est 12 un moment-clef de son argumentation : il lui
permet tout ensemble de reconnaitre la légitimité de la démarche propre aux
sciences religieuses et de situer I’objet de la théologie d’une maniere telle que,

' Cité par GiseL p. 31. En p. 28, n. 43, Gisel se démarque nettement de Jacques
Waardenburg, cité par ailleurs pour le bien-fondé de ses conceptions en sciences re-
ligieuses, en lui reprochant de vouloir «déthéologiser» I’approche des religions, et de
le faire en «ne cessant de travailler, pour récuser la position adverse, avec un concept
d’absolu en fait non critique».



44 BERNARD REYMOND

loin de le dérober aux investigations de ces sciences, elle le leur rend accessible.
Le christianisme, en d’autres termes, est posé comme une religion, avec sa
«symbolique», ses «rituels», ses «lieux d’appartenance, de partage ou d’ex-
périence — traditionnellement les Eglises ou le culte» (p. 45), mais aussi, et
méme prioritairement, sa référence a I’ «absolu, transcendant, sacré, ultime ou
suprahumain» (p. 44). La théologie a donc des «atouts» a faire valoir (p. 47 sq.)
et devrait travailler avec les sciences religieuses a une «théorie du reli-
gieux» (p. 45 sq.).

Le deuxiéme chapitre, «Crise moderne de l’institutionnalisation de la
religion», tourne pour I’essentiel autour de la pensée de Treeltsch, dont Gisel
rappelle a juste titre qu’il fut I’un des principaux représentants de I’école dite
«de 1"histoire des religions». Dans le chapitre précédent, il avait déja fait
siennes les critiques que Treeltsch avait adressées a Harnack, tant a propos de
son refus de I’histoire des religions que de son «essence du christianisme»,
jugée trop délibérément anhistorique, donc aussi trop désolidarisée de la di-
mension inévitablement institutionnelle du christianisme. C’est maintenant
I’occasion de reprendre la typologie institutionnelle de Treeltsch (Eglise, secte,
mystique) et d’en discuter la pertinence, en particulier a propos du type
mystique : Gisel montre non seulement que, chez I’auteur de I’ Absolutheit des
Christentums, la valorisation de la mystique n’entraine pas 1’élimination du
type Eglise, mais encore que «la mystique va de pair avec un geste de dis-
tanciation, de critique et d’intériorisation personnelle [...] qui s’accorde bien
a notre modernité» (p. 65). Mais il ne suffit plus aujourd’hui de constater que
la fonction intégrative de la religion continue a étre opératoire au niveau de
’identification personnelle. Il faut encore se demander ce qu’il en est «sur le
plan de la société globale ou de la culture» (p. 74).

Le troisiéme chapitre envisage le «cas exemplaire» du New Age '2. 11 fait
transition vers un chapitre consacré a la mystique et devrait offrir la possibilité
d’un double regard extérieur (celui de la théologie et celui des sciences reli-
gieuses), donc de s’interroger sur la possible complémentarité de leurs appro-
ches. Mais I’analyse est entreprise ici en termes si généraux et abstraits, en
I’absence de toute référence a des textes ou documents précis, que 1’on reste
sur sa faim quant a la vérification de cette complémentarité, voire a sa simple
mise en ceuvre. Le cas du New Age permet en revanche a Gisel de mettre en
évidence un déficit institutionnel «tendant, de fait, a obturer le religieux — ou
la spiritualité...» (p. 90).

La deuxieéme partie, «La théologie comme héritage et mise en perspective»,
s’intéresse «a la question de nos héritages, donc de notre lecture de 1’histoire
et de nos mémoires» (p. 10). Elle s’ouvre sur I’'un des meilleurs chapitres du
livre : «La mystique : relecture d’une veine chrétienne». Gisel prend derechef
ses distances envers «les théologiens majoritaires du XX° siecle» qui crurent

12 Titre complet du chapitre : «Un cas exemplaire : le New Age. Entre institution-
nalisation de la religion et ‘religiosité vagabondante’».



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 45

«de bon ton [...] de se méfier de la mystique ou de la disqualifier, particulie-
rement en terrain protestant» (p. 94) 13, 11 plaide pour une récusation de I’ op-
position que ces théologiens ont postulée entre mystique et foi chrétienne. La
position de Drewermann lui semble caractéristique de la «séduction» actuelle
pour la mystique, mais aussi typique d’une conception psychologisante qui
réduit la mystique & «de purs fonctionnements» et témoigne d’un inquidtant
«vide de I’ame» (p. 99). Suit une relecture approfondie de textes de Grégoire
de Nysse et du Pseudo-Denys, puis de Maitre Eckhart, «pris comme témoins
d’une ligne ol mystique ne rime ni avec abandon d’une expérience de I’ex-
tériorité du monde, ni avec une union a Dieu qui dépasse les différences et
’absence, pas plus qu’avec I’affirmation exclusive d’une voie dite négative
[...]. ni non plus avec une réintégration dans le fond d’un anonymat premier
et dernier» (p. 102). Deux phrases concrétisent assez bien la conclusion que
Gisel tire de ces relectures : «... on ne saurait dire sans autre et unilatéralement
qu’on doit privilégier le seul moment mystique, aussi vrai qu’une prise de
position en faveur d’un moment institué et structurant a sa validité en matiére
religieuse» (p. 127) ; «... mettre en avant le seul moment mystique, n’est-ce
pas, en matiere de réalité effective du religieux, laisser le champ libre a des
positions religieuses conservatrices, a leurs revendications propres d’institu-
tionnalisation et d’effets sociaux ?» (ibid.).

Le chapitre 5 est consacré au protestantisme : «Relecture d’ une trajectoire
de réforme du christianisme en modernité». Gisel, nous 1’avons vu, renonce
a postuler «un commencement canonique du christianisme». Il conteste éga-
lement, et a juste titre, que la Réforme ait voulu ou pu étre un mouvement de
retour aux origines «en dega des constructions ultérieures» (p. 131). «Toute
réforme s’inscrit dans le fait d’une crise, pour y apporter une réponse, ou tout
au moins une riposte» (p. 132). C’est vrai de la Réforme (mais aussi de la
Contre-Réforme), qui se présente comme une «recomposition modernes»
(p. 139), voire comme une «reconstruction» du champ religieux chrétien ; ce
Iest aussi et encore plus nettement du néoprotestantisme 4 qui «s’est déployé
sur la base d’une acceptation de principe de la modernité» (p. 143) — une
modernité cette fois-ci totalement assumée comme telle. C’est pour Gisel
I’occasion de retracer toute une trajectoire «de Schleiermacher a Treeltsch»
(seuls des théologiens de langue allemande sont séricusement pris en consi-
dération) ol I’on voit le protestantisme repenser en fonction d’un nouveau
contexte les questions «de Dieu, de I’humain et du monde», ce qui, sur le
chapitre des représentations, le fait se montrer «divers et culturellement
syncrétiste» (p. 161) comme le christianisme ’a toujours €té.

13 Gisel cite évidemment Barth, Bultmann, Emil Brunner (Die Mystik und das Wort
est & mon sens son livre le plus mauvais et le plus insupportable !), mais aussi Daniel
Marguerat et Gabriel Vahanian. Il annonce un article qui vient de paraitre : «La mystique
en protestantisme», Le Supplément, n° 214, 2000, p. 71-88. Je n’ai pu en tenir compte
au moment de rédiger le présent article.

14 Le terme, on le sait, est dii & Troeltsch, qui a aussi développé le concept de
«vétéroprotestantisme» (Altprotestantismiis).



46 BERNARD REYMOND

C’est I’humain et le monde, mais sur horizon d’universalité et sur la lancée
des problématiques propres a la théologie naturelle, qui sont au cceur du
chapitre 6: «Pluralité des traditions et horizon universel. De la théologie
naturelle a la régulation des différences». A travers les Lumigres, en effet, la
modernité européenne pose 1’exigence d’un espace universel, naturel et balisé
par la raison. La rationalit€ dont elle s’est réclamée demande a &tre sérieuse-
ment mise en question, surtout du fait de son caractere unidimensionnel et
réducteur. Mais I’exigence d’universalité demeure, comme en témoigne ensuite
la période romantique — mais un romantisme auquel Gisel reproche principa-
lement sa divinisation du monde qui lui fait perdre la visée de ’infini. Quant
a la vague existentialiste, il la voit oublier tout a la fois I'universalité et les
limites naturelles — un oubli qui lui semble flagrant chez Bultmann aussi bien
que chez Barth avec leur refus de la théologie naturelle '° . Le christianisme
se trouve désormais en régime de pluralit€ religieuse et ne peut évidemment
plus prétendre avoir affaire a la «globalité du monde». Il n’en doit pas moins
s’articuler a I’humain, voire a la religiosité humaine, dans sa généralité et
s’efforcer de tenir un discours qui ait une pertinence large et qui soit «justi-
ciable d’un débat public» (p. 216) '. Le redéploiement d’une philosophie de
la religion n’en devient que plus nécessaire, aux yeux de Gisel, pour la théo-
logie aussi bien que pour les sciences religieuses.

Dans sa troisieme partie, «La théologie comme reprise réflexive», Gisel
ne s’intéresse plus qu’a la seule théologie, plus exactement a son travail «greffé
sur une tradition donnée» (p. 10), en I’occurrence celle qui se réclame en
premiere ligne de Jésus, d’ott le chapitre 7 : «Le rapport au fondement : Jésus
et sa mise en place symbolique, textuelle et doctrinale». Gisel commence par
contester que Jésus soit le fondateur du christianisme ; il est bien plutot «ré-
férence centrale de la foi chrétienne» (p. 217). Il conteste également que Jésus
soit «représentant  la place de Dieu» '7; il est «figure d’un renvoi 4 Dieu»
(p- 220). Mais contrairement a I’itinéraire classique de la recherche historico-
critique, Gisel ne mise pas non plus sur «Jésus de 1’histoire», car pour lui le
christianisme est d’abord une «religion du livre» '® (p. 217) et la norme

I3 Le cas de Bultmann ne me parait pas aussi évident que Gisel le donne a penser,
a preuve le reproche de retombée dans les travers de la théologie naturelle que Barth
faisait & sa notion de «précompréhension».

'6 Cet adjectif, utilisé a ce propos, n’apparait que plus loin dans le livre de Gisel.
Mais la vis€e en est déja présente in nuce dans le présent chapitre. Bien que Gisel n’y
fasse pas allusion, I'usage de cet adjectif rapproche beaucoup son propos du projet de
«théologie publique» qui est a I’agenda de plusieurs théologiens américains contem-
porains. Voir par exemple V. ANDERSON, Pragmatic Theology. Negotiating the Inter-
sections of an American Philosophy of Religion and Public Theology, Albany, State
University of New York Press, 1998. A noter, comme chez Gisel, mais dans une
perspective tres différente de la sienne, I’importance que cet auteur accorde a la phi-
losophie de la religion.

17 «Jésus n’est pas Dieu», dit-il méme p. 227, sans pourtant renier les conciles
christologiques.

18 Je préférerais qu’on le consideére comme une «religion de la parole vive».



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 47

symbolique, au plan de ’histoire des croyances et des représentations, reste
le canon . Il y a donc un fait canonique qui, en référence centrale i Jésus,
institue bel et bien le christianisme, mais avec pour conséquence que Jésus y
est «figure centrale d’une religion qu’il n’aurait pu imaginer» (p. 237). Sur ce
point, la rupture avec les «théologies libérales» *®est évidemment flagrante,
elle est aussi voulue, et la parenté de cette argumentation avec celle que
Loisy 2! opposait 2 Harnack et Sabatier, ou avec les travaux de Duméry 2, déja
cité, est si patente que je la qualifierais plus volontiers de «postmoderniste»
que de «postlibérale» 3.

Cela posé, 'essentiel est dit et le chapitre 8, «Abraham comme ‘pére des
croyants’. La mise en scéne chrétienne de figures antérieures», moins néces-
saire que les précédents, prend valeur de variation sur un theme désormais
connu. Méme remarque pour le chapitre 9, «La condition de I’existence
croyante. Pour une existence incarnée entre temps et éternité», a cette nuance
pres qu’il aborde le theme souvent briilant, en théologie contemporaine, du
Royaume de Dieu et des déséquilibres auxquels il peut donner lieu, mais aussi
de I’ «habitation symbolique du monde» dont il est richement porteur a titre
de figure ou de figuration. La conclusion se demande enfin «Qu’est-ce que la
théologie 7» et se termine par une série de douze «propositions récapitulati-
ves», dont la premiére insiste, une fois de plus, sur le fait que «I’horizon du
travail et de la réflexion théologiques n’est pas I’ Eglise comme espace propre
- réel ou idéal — mais le monde de tous» (p. 278), I’'une des derniéres affir-
mations du livre €tant que «personne n’a [...] int€rét a ce que le religieux
effectif soit abandonné aux intégrismes et aux fondamentalismes» (p. 286).

Remarques critiques

Ce survol thématique ne peut donner qu’une idée partielle, donc partiale,
d’un ouvrage dont I’actualité est évidente et qui réactive fort a propos des
problémes restés trop longtemps somnolents. Il rappelle en particulier la place
que la connaissance des religions devrait avoir dans les €tudes de théologie,
et propose a ses pairs, surtout théologiens, des esquisses de réponses qui, par
leur nature méme, viennent utilement remettre en question quelques idées
recues. Ce livre se présente comme une invitation pressante a reprendre la

19 Que Gisel fait dépendre d’une «décision institutionnelle» (p. 234) dont je ne sais
ou il trouve la trace.

20 Une notion qu’il faudra encore discuter.

2l Que Gisel ne cite pas comme référence.

22 Qui sur ce point peut étre considéré comme un héritier direct, encore que non
avoué, de Loisy. _

23 Gisel opte lui-méme pour ce second terme. Voir p. 203 sq. : «Pour une forme
de théologie postlibérale». Voir aussi p. 267 : «J ai pris le risque de me dire [...]
postlibéral».



48 BERNARD REYMOND

réflexion et a rouvrir plusieurs débats, par exemple celui auquel ne peut
manquer de donner lieu la notion d’homo religiosus (bien que Gisel €vite en
général "usage de cette expression) et la réactivation de problématiques pro-
pres aux théologies du Logos spermatikos (autre expression que Gisel n’em-
ploie pas, probablement pour éviter de donner inconsidérément lieu a une
théologie des religions, dont il craint le penchant facilement récupérateur >*;
mais la chose est présente en sous-main dans son texte et, qu’il le veuille ou
non, les linéaments d’une théologie des religions s’y trouvent in€vitablement).

Ces qualités primordiales n’empéchent cependant pas cet ouvrage d’€tre
touffu et volontiers répétitif quant au fond de son argumentation, en particulier
sur le chapitre des positivités symboliques et institutionnelles. La maniere dont
il a été €laboré n’y est pas étrangere : Gisel annonce franchement avoir retra-
vaillé, pour les intégrer en un tout, une série d’articles parus indépendamment
les uns des autres et dans un ordre différent de celui dans lequel ils apparaissent
ici. L’information, en soi, est intéressante, comme le fait que leur rédaction
initiale s’est étendue sur un laps de temps relativement court : ’un est de 1992,
un autre de 1996, tous les autres datent de 1997-1998. C’est le signe que ce
livre est directement branché sur la préoccupation la plus récente et actuelle-
ment la plus dominante de son auteur. Il est donc aussi le résultat d’une
réflexion en train de se faire et on ne peut lui demander une stabilité concep-
tuelle qui, elle, serait le reflet d’une situation acquise.

Aussi remarque-t-on, d’un chapitre a I’autre, des discontinuités dans I’em-
ploi de termes-clefs (Gisel retient par exemple fortement de sa lecture de
Troeltsch la notion de «compromis», mais ce terme disparait complétement par
la suite au profit de «syncrétisme», voire de «combinaison» ou de «recom-
position», ce qui n’est pas rigoureusement la méme chose) ou dans I’argumen-
tation proprement dite (apres le long chapitre de dialogue avec Treeltsch, on
attendrait que la référence a ce théologien intervienne de nouveau et de maniere
plus déterminante par la suite, ainsi quand Gisel, sans I’annoncer clairement,
fausse compagnie a ce grand théoricien du néoprotestantisme). Ce livre, en
d’autres termes, n’a pas les qualités formelles d’un ouvrage conc¢u d’un seul
jet ou suffisamment retravaillé pour en présenter toutes les caractéristiques.
Mais ses autres qualités font qu’on le lui pardonne volontiers.

Toujours sous I’angle formel, le style d’écriture de Gisel, a la différence
de celui de Despland, n’est pas toujours des plus aisés a suivre : il oblige a
des arréts constants. Passons sur quelques phrases si tarabiscotées qu’elles en
deviennent difficiles a décoder. Je constate plutot que I’on se trouve sans cesse
en présence, le plus souvent dans des incidentes, d’affirmations dont on se
demande si elles ne sont pas en train de faire tenir pour acquis des points qui
seraient précisément a discuter, ou si elles ne présentent pas comme évidentes
des 1dées qui le sont pour leur auteur, mais pas nécessairement pour ses
lecteurs. Ou bien encore I’on s’interroge : quel est I’enjeu concret de telle ou

2 Voir p. 10, n. 6.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 49

telle affirmation ? Plus d’une fois, c’est dans les notes que se trouve la réponse,
ainsi a propos des «dispositifs symboliques» dont Gisel ne cesse de faire état :
il faut chercher en p. 204, n. 112, pour découvrir qu’il s’agit des «doctrines
trinitaires, christologiques ou sacramentaires classiques du christianisme» —
une découverte a laquelle ne préparaient pas les nombreux consentements de
Gisel a la pensée de Troeltsch.

Ce livre n’en est pas moins tres clairement articulé, les épreuves ont été
corrigées avec soin, et I'index nominum est d’une complétude et d’une rigueur
sans failles.

Despland, comme son sujet le lui imposait, s’en est tenu a des auteurs
frangais ou d’expression frangaise. Gisel, lui, emprunte ses références théo-
logiques protestantes presque exclusivement a I’ Allemagne, en particulier pour
toute la période qu’il met en discussion. On le regrette un peu de la part d’un
théologien protestant francophone, surtout quand on le voit d’autre part citer
volontiers, parmi les contemporains, des théologiens catholiques francais.
Quand on sait le réle qu’a joué la France dans la formation des sciences
religieuses, non seulement en vertu de ce que rappelle Despland, mais plus
encore du fait de ’ouverture, en 1885, de la V® section (sciences religieuses)
de I’Ecole Pratique des Hautes Etudes, on se dit que Gisel aurait pu donner
davantage d’impact 4 son propos, dans notre aire linguistique et culturelle
s’entend, s’il s’était aussi demandé dans quelle mesure et comment les théo-
logiens frangais de la fin du XIX® siécle et du début du siécle suivant ont réagi
a cet avénement d’une science qui touchait si directement a leur propre do-
maine.

Troeltsch 2, il est vrai, a poussé la réflexion plus loin qu’eux tous, et de
maniére plus décisive, par exemple en montrant que le christianisme ne peut
plus étre posé comme «religion absolue». Mais ce n’est pas une raison suf-
fisante pour faire I’impasse sur d’autres auteurs. Parmi eux, 1’absent le plus
important est 4 mon sens Albert Schweitzer dont les grandes études sur religion
et civilisation, ou sur la foi chrétienne en modernité et parmi les autres religions
du monde, touchent directement a la réflexion de Gisel sur le XVIII® siécle.
On pourrait étendre encore le champ des références souhaitables, tant du coté
des Allemands que des Anglo-Saxons. Mais on a toujours tort de reprocher
a un auteur de n’avoir pas congu autrement le livre qu’il propose a la lecture !

III. En débat avec Pierre Gisel

J7ai signal€ plus haut I’étroite parenté que je crois discerner entre certaines
positions de Gisel et les théses défendues, voila pres d’un siecle, par Alfred

23 On sait la part décisive que prend Pierre Gisel a la redécouverte de Troeltsch
en francophonie. Cf. P. GiseL (éd.), Histoire et théologie chez Ernst Troeltsch, Geneve,
Labor et Fides, 1992.



50 BERNARD REYMOND

Loisy 2°. Regardons-y de plus pres. Une distinction m’a frappé dés la premiére
lecture : celle que fait Gisel «entre 1’énoncé d’undogme |[...] et I'exercice d’une
reprise théologique» (p. 48). Cette distinction-la est d’ordinaire caractéristique
de la position catholique officielle: les théologiens ont pour mission de tra-
vailler sur les dogmes, de les expliciter, mais ils ne peuvent ni toucher a leur
formulation ni remettre leur bien-fondé en question. Pour leur part, les théo-
logiens protestants du XIX® et du premier tiers du XX°® siécle avaient pour
habitude de distinguer entre la théologie et la religion, ce dernier terme étant
entendu comme une désignation du christianisme vécu, avec ses croyances, ses
usages, la piété de ses fideles, etc., donc aussi tel qu’il peut se donner a observer
«a 'externe», comme dirait Gisel. Cette seconde distinction fait fortement
contraste avec la premiére et m’apparait concrétiser fort bien une attitude
typiquement protestante en la matiere, par exemple celle de Troeltsch (bien
que, sauf erreur, cette manicre-la de poser le probléme ne se retrouve pas
comme telle sous sa plume). Gisel a-t-il vu cette différence et les problemes
qu’elle pose 7 Rien ne le signale.

La distinction entre dogme et reprise théologique ne réapparait plus sous
cette forme dans la suite du livre de Gisel. En revanche on ne cesse de
rencontrer a propos de ce qu’il appelle la «positivité» du christianisme, ¢’est-
a-dire ses invariances symboliques, des expressions comme «posture» %,
«dispositif» ?8, «institution», «matrice originaire», «économie chrétienne» ou
encore «disposition symbolique d’ensemble» 2. Dés que 1’on gratte un peu,
comme je I’ai signalé plus haut, on découvre qu’il s’agit presque toujours des

26 Dans des propos de table, Gisel a reconnu d’emblée ne I'avoir jamais étudié de
prés. On ne peut donc lui reprocher de ne pas le citer, sauf une mention de son nom
au passage et sans aucune conséquence (p. 41). Il a en revanche pratiqué Duméry,
souvent cité par son maitre Gabriel-Ph. Widmer (cité p. 199), et cette lecture n’est
visiblement pas restée sans influence. A noter que la philosophie de la religion de
Duméry, également citée elle aussi (p. 39), pourrait trés bien, 2 mon sens, avoir ¢été écrite
par un agnostique.

27 Pourquoi le choix de ce terme, qui apparait surtout dans le début du livre ? Gisel
ne s’explique pas sur ce point. L’usage qu’il en fait montre que, sous sa plume, il semble
ne pas devoir étre confondu avec attitude corporelle. S’ agit-il alors d’attitude spiri-
tuelle ? Ce n’est pas certain. Les autres expressions utilisées dans un but identique
donnent a penser que Gisel utilise le terme «posture» surtout pour désigner des dispo-
sitifs symboliques. Mais a-t-il assez pris conscience du fait que ce mot appartient avant
tout au vocabulaire en usage pour décrire des rituels ou des attitudes corporelles litur-
giques ? Il ne le dit pas. Ou bien I"homophonie partielle avec «figure» (terme qui apparait
aussi sous sa plume, en particulier a propos d’Abraham et surtout de Jésus) serait-clle
la clef de I’énigme ? La question reste ouverte.

28 Ce terme peut &tre considéré comme caractéristique d’une approche volontaire-
ment technique du probléme et conduit a se demander si son usage n’entraine pas trop
d’attention aux structures des croyances et insuffisamment aux contenus qu’elles ex-
priment.

2 Tres globalisante, cette expression entretient un certain flou artistique qui la rend
d’autant plus habile: elle laisse la porte ouverte a toutes les contestations de détail.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 51

énoncés trinitaires, christologiques et sacramentaires classiques. Gisel, il est
vrai, insiste a plusieurs reprises sur le fait qu’il ne les reprend pas a son compte
sur un mode orthodoxe ou fondamentaliste ; il ne les considére pas comme
intouchables ni n’entend les soustraire a toute discussion ; il n’entend méme
pas «répéter comme telles» ces «valeurs» ; mais le fait qu’elles soient «oubli€es
ou méconnues» (p. 206) n’entraine pas, a ses yeux, qu’elles doivent étre
abandonnées : «... si je défends ici des énoncés que le libéralisme historique
avait pourfendus [...], j’en fais, d’une part, une lecture qui les restitue a leur
contexte historique et a son devenir, je les investis, d’autre part, comme
ressortissant a des réalités symboliques, de statut religieux donc, ni plus ni
moins» (p. 204).

Mais pourquoi continuer a «défendre» ces €noncés ? Parce que la
«positivité» du christianisme, dans son fonctionnement, tient a leur existence ?
Ou bien parce que, sans eux, le christianisme cesserait de présenter a satis-
faction le caractére d’une religion susceptible d’étre soumise a I’enquéte des
sciences religieuses 7 Mais encore, pourquoi s’ arréter aux formulations des
grands conciles dits «cecuméniques» (ils n’ont pu I’étre qu’apres exclusion des
opposants) plutot qu’au statut symbolique du christianisme a la fin du II° siecle
ou aux décisions prises par le concile de Trente ? Seraient-ils dotés d’une
autorit€ particuliere, finalement assez semblable, dans son ordre, a celle que
les uns reconnaissent a la lettre des écrits bibliques, d’autres aux «paroles
historiques» de Jésus (a condition qu’ils soient en mesure de garantir leur
historicité 1), d’autres encore a des visitations pentecotisantes de I’Esprit ?
Pourquoi, enfin, les €laborations de la période néoprotestante, par exemple
celles qui ont laissé€ tomber le dogme trinitaire, devraient-elles céder le pas a
celles des conciles cecuméniques ?

C’est sur ce point surtout que je vois la position de Gisel ressembler
beaucoup a celle de Loisy pour qui, selon la phrase si souvent citée, «Jésus
annoncait le royaume, et ¢’est I’Eglise qui est venue» %< — une Eglise dont
la mise en forme institutionnelle a sauvé la mise, car sans elle le christianisme
n’efit pas eu d’avenir. Loisy, en I’occurrence, disait répondre a Harnack, dont
L’Essence du Christianisme venait de paraitre dans sa premiére (et mauvaise)
traduction frangaise *' ; mais, tous les connaisseurs du modernisme le savent,
son dessein initial avait été de répondre a I’ Esquisse de Sabatier. Or ’argu-
mentation de Loisy 32 consistait & reprocher aux deux théologiens protestants
qu’il prenait & partie de souscrire a une conception si individualiste et subjec-
tiviste de la religion qu’il ne pouvait justement plus s’agir de religion ; car une

30 A Losy, L'Evangile et I’Eglise, Paris, Picard, 1902, p. 111.

31 Paris, Fischbacher, 1902. La bonne traduction est celle d’ André-Numa Bertrand,
parue chez le méme éditeur en 1907,

32 11 I’avait d’abord développée contre le seul Sabatier, dans la Revue du Clergé
Frangais, sous le pseudonyme de A. Firmin (voir en particulier «La définition de la
religion», RCF 1899, t. XVIII, p. 193-209).



52 BERNARD REYMOND

religion, selon lui, est nécessairement une réalité sociale objective, collective,
li€e a des symboles et a des rites ; la force et la supériorité du christianisme
tiendraient donc a sa capacité d’avoir organisé€ la foi pour lui donner une
structure institutionnelle et symbolique capable de subsister dans la durée. Cet
argument me semble le plus fort de ceux que Loisy a opposés a Sabatier comme
a Harnack, mais a condition de !’alléger de sa référence trop visiblement
apologétique a I'institution catholique-romaine. Je comprends donc parfaite-
ment que Gisel, a sa maniere, et sans s’étre référé a Loisy, y souscrive peu
ou prou, d’autant que, a I’encontre de tous les courants théologiques contem-
porains qui, pour faire bref, ont cherché a distinguer trop nettement entre
I'intentionnalité du kérygme (ou de la Parole) et ses expressions, il entend tenir
rigoureusement compte du fait que la foi chrétienne ne va en réalité jamais sans
extension dans I’espace et dans le temps, ni sans représentations **. C’est en tout
cas le point sur lequel il prend ses pairs 4 partie avec le plus d’insistance 3.

Un tel argument ne reléve toutefois pas de la théologie, mais de la phé-
noménologie des religions, sauf a partir du principe, comme le fait le Vatican,
que I’Eglise est dépositaire de la révélation et se trouve dotée, de ce fait, du
pouvoir de la formuler en toute autorité. Hors la perspective propre a la doctrine
catholique-romaine, I’argument socio-historique a la maniere de Loisy ne
permet pas de trancher en faveur de tel ou tel dogme chalcédonien plutdt que
contre lui. I oblige tout au plus a se demander si un christianisme non chalcé-
donien peut présenter avec suffisamment de netteté les traits d’une religion
susceptible d’étre sérieusement prise en considération par les sciences religieu-
ses. Troeltsch, me semble-t-il, aurait rétorqué que le modele théorique mis en
ceuvre pour défendre I’objectivité doctrinale et institutionnelle du christianisme
(sa «positivité», dit Gisel) doit encore étre mis a I’épreuve des faits et se
montrer capable de rendre compte méme des formes de christianisme qui
semblent les moins institutionnalisées (par exemple le christianisme «hors

33 Gisel abordant son sujet essentiellement sous I’angle de la théologie systéma-
tique, donc aussi sous celui des doctrines, les représentations dont il évoque 1’inamis-
sibilité sont, me semble-t-il, d’abord d’ordre mental ou éventuellement imaginaire. Mais
I"'usage qu’il fait du terme me parait impliquer sans aucun doute d’autres ordres de
représentations: visuelles (peinture, sculpture, architecture, ce qui est a voir dans le
déroulement d’un culte, etc.), auditives (musique, paroles, etc.) et, pourquoi pas, olfac-
tives et gustatives (mais |’odorat et le goiit jouent un piétre role dans la piété protestante).

3% Du fait de sa parent€ avec les theses loisystes ou dumérystes, ¢’est aussi le point
sur lequel des lecteurs catholiques peuvent le mieux se reconnaitre dans la position de
Gisel, a condition bien siir de ne pas le suivre dans toutes ses remises en question de
détail; cela pourrait expliquer pourquoi ses écrits semblent trouver un aussi bon accueil
parmi les théologiens catholiques francais: utilisés avec doigté, ils peuvent leur permet-
tre de se donner le frisson de critiques apparemment fondamentales, mais sans remettre
en question le dispositif d’ensemble que représentent leur Eglise et ses dogmes. M.
GAUCHET, Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris,
Gallimard, 1985, suit une démarche identique: son livre peut étre lu comme une apologie
fort habile du catholicisme.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 33

Eglise» qui a pris son essor dés le XVIII® siecle) — ou les moins portées a
valoriser cet aspect-1a de la foi chrétienne (I’ensemble des courants qualifiés
de néoprotestants).

Passons a 'argument théologique. Gisel invoque le précédent des réfor-
mateurs et rappelle que, pour eux, «la tradition n’est pas récusée comme telle
[...]: les quatre conciles dits cecuméniques [...] sont pleinement recus, y
compris ’ensemble de I'élaboration trinitaire et christologique que cela
suppose» (pp. 133-134). Mais mettons-nous dans la perspective de Troeltsch :
il tenait cette adhésion non critique des réformateurs aux grands dogmes regus
pour un reste d’attitude médiévale, pour un trait caractéristique du «vétéro-
protestantisme» que le néoprotestantisme avait supplanté dés le XVIII® siécle,
fort heureusement a ses yeux .

Au nom de quoi, cependant, récuserait-on les doctrines conciliaires clas-
siques ? Gisel a raison de poser la question, surtout qu’il le fait d’une maniére
fort différente de celle a laquelle nous ont habitués les différentes orthodoxies.
Il se rallie a la critique que Treeltsch adressait a Harnack et, a travers lui, a
tout un pan de la théologie dite libérale : on ne peut se contenter de remonter
a un christianisme de Jésus, repéré au terme d’une enquéte tout historique, pour
I’opposer aux constructions doctrinales des sieécles ultérieurs. La critique de
Treeltsch, rappelons-le, a porté essentiellement sur le fait que Harnack entendait
dégager une «essence du christianisme» — un «noyau» — de 1’écorce sous
laquelle elle se présente a4 nous dans I’histoire ; or, pour Treeltsch, détacher le
noyau de son écorce, ¢’est se condamner a perdre a la fois [’un et autre, et
¢’est faire fi de la dimension inaliénablement historique de la foi chrétienne,
a ses débuts comme plus tard dans I’histoire. Mais un autre recours a [’histoire
se trouve €galement récusé par cette critique : celui qui entend retrouver les
paroles de Jésus les plus assurées historiquement et leur conférer de fait
'exclusivité de la révélation. L’illusion qu’une telle remontée historique soit
possible, on le sait, a fait long feu.

Peut-&tre par besoin de désigner une cible, Gisel présente cette démarche
comme caractéristique de la théologie libérale. Mais de quel libéralisme s’ agit-
11 7 En frangais, la critique la plus acerbe et la plus poussée de la démarche
en question se trouve précisément sous la plume de I’un des théologiens que
les libéraux actuels reconnaissent le plus volontiers comme 'un de leurs
prédécesseurs : Auguste Sabatier, dans Les religions d’autorité et la religion
de I’Esprit 3. Le recours i I’argument historique est en effet ce que Sabatier
qualifiait de «dernier bastion du systéme d’autorité» (p. 371 sq.) — un bastion

4 démanteler de toute urgence *’.

¥ Les textes de portée dogmatique publiés a la fin de sa vie me semblent parfai-
tement clairs sur ce point.

36 Paris, Fischbacher, 1904.

37 Ce bastion, en fait, n’est pas le dernier. Il y a encore le «systéme d’autorité»
que peut constituer la subjectivité individuelle de celui (ou celle) qui, précisément, s’en
prend aux systémes d’autorité. Sabatier n’en a-t-il pas eu conscience ? La maniére dont



54 BERNARD REYMOND

Cela signifie-t-il alors que tous les efforts de remonter & Jésus, ou plus
exactement de se référer prioritairement a lui, entre autres avec les moyens de
I’histoire, mais pourquoi pas aussi avec ceux d’autres sciences religieuses, pour
jauger, autant que cela est possible, les différents aspects du christianisme,
formation du canon comprise, soient a récuser ? Sans leur conférer une
absoluité a laquelle elles ne sauraient prétendre (voir la critique de Sabatier),
ces remontées a Jésus ne sont-elles pas 1I’une des références (et non I’'un des
éléments fondateurs, comme Gisel a raison de le préciser) dont nous avons
besoin pour prendre du recul, quant au fond, par rapport a I’apparente
«positivité» des formes symboliques et institutionnelles, qu’elles soient pro-
testantes ou catholiques, et surtout pour devenir capable de les réinvestir dans
des situations en évolution constante ? Gisel, si je vois bien, en est conscient,
en particulier quand il insiste sur la nécessité d’en revenir aux textes, donc de
s’adonner a des actes de lecture toujours a reprendre. Mais il récuse parfois
si massivement le recours au Jésus de I’histoire que son propos, sur ce point,
pourrait préter a confusion et donner a penser que I’Evangelium Christi n’a
pas pour lui I’importance déterminante qu’on lui reconnait d’ordinaire.

La critique que Sabatier a faite des «systémes d’autorité» et de leur «dernier
bastion» suppose que nous ne nous contentions pas de ces recours a I’histoire.
Pour en rester aux expressions symboliques et institutionnelles classiques du
christianisme auxquelles Gisel affirme vouloir continuer de se référer, nous ne
pouvons faire 1’économie, a leur endroit, d’une critique proprement théologi-
que. C’est précisément sous cet angle que, dans ce que l'on est convenu
d’appeler notre situation de modernité, voire de postmodernité, je les vois
n’étre plus en mesure, depuis longtemps d’ailleurs, de dire et de faire vivre
ce qu’elles avaient pour fonction de dire et de faire vivre au moment ou elles
ont pris forme. Mais ce n’est pas ici le lieu de développer ce point, sauf a
rappeler qu’il touche directement a la «pertinence publique» du christianisme
sur I’importance de laquelle Gisel a tellement raison d’attirer I’ attention.

Pour conclure

Situés aux deux extrémités de la trajectoire historique parcourue par une
méme problématique, les deux ouvrages de Michel Despland et de Pierre Gisel
s’appellent I’un ’autre, et pourtant different beaucoup par leur démarche et
par leur maniére de poser les problémes. Despland est resté a dessein sur le
seuil de la théologie, mais sans oublier ni son existence ni son importance, au
siecle dernier surtout, pour le surgissement des sciences de la religion dans leur

il atenté de circonscrire la «religion de I’Esprit» montre qu’il devait en avoir le
pressentiment, mais en sous-main. L’importance que Gisel préte a la positivité du
dispositif symbolique chrétien oblige en tout cas a prendre trés sérieusement garde a
cet aspect du probléme.



THEOLOGIE ET SCIENCES DE LA RELIGION 33

acception moderne. Gisel, lui, s’est situ€ en plein ceeur des questions théolo-
giques, mais avec un souci constant de faire droit au regard «externe» que les
sciences religieuses invitent a poser sur elles. Pour que la problématique soit
déployée dans toutes ses virtualités, il faudrait maintenant que le livre de Gisel
fasse 1’objet d’une reprise par un représentant de ces sciences-la. Je me garderai
bien de préjuger du jugement qu’il pourrait porter sur lui. Mais ce livre appelle
d’autant plus, 2 mon sens, une telle lecture vérificatrice et critique que, comme
je I’ai signal€, Gisel lui-méme ne manque pas, au passage, de relever combien
les tenants des sciences religieuses peuvent €tre portés & ne pas tenir suffisam-
ment compte de la référence centrale, ultime et transcendante a laquelle toute
théologie bien comprise renvoie nécessairement. Son livre constitue & cet égard
un pressant appel a la discussion. On lui souhaite des interlocuteurs, tout
comme les représentants des sciences de la religion, sous la Monarchie de
Juillet, ont trouvé a qui parler dans les rangs des théologiens.



	Étude critique : théologie et sciences de la religion : émergence et actualité d'un problème

