
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 51 (2001)

Heft: 1

Artikel: Humanisme juridique et loi naturelle

Autor: Campagna, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THÉOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 133 (2001). P. 19-34

HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE

Norbert Campagna

Résumé

Selon Blondine Kriegel, l'humanisme juridique ne peut pas être pensé sans

référence à la loi naturelle qui oblige les hommes indépendamment de tout
consentement volontaire. Kriegel affirme, en outre, qu'une telle obligation
naturelle ne présuppose pas un cadre de pensée religieux. Dans notre
contribution, nous nous proposons d'abord de montrer que les philosophes
auxquels Kriegel se réfère pour étayer ses affirmations pensaient la loi naturelle
en présupposant un arrière-fond théologique. Nous voudrions ensuite montrer
que l'humanisme que Kriegel prétend défendre en s'appuyant sur ces
philosophes cache en vérité un anti-humanisme. Il s'agira finalement défaire voir
qu 'un humanisme juridique peut être pensé indépendamment de la référence
à une loi naturelle.

Introduction

Le libéralisme politique classique, tel que nous le trouvons par exemple
exposé chez Locke ou Montesquieu, est avant tout soucieux d'éviter deux
écueils : la servitude et la licence. Dans un état de servitude, les individus sont
soumis au bon plaisir d'un individu particulier, généralement appelé despote.
Celui-ci peut disposer de leur vie, de leur liberté et de leurs biens comme bon
lui semble. Il est important de noter que cette volonté du despote à laquelle
les individus sont soumis n'est pas seulement sa volonté publique - dont l'objet
est le bien général -, mais aussi sa volonté particulière - dont l'objet est son
bien particulier. Dans un état de licence, qui est un état d'anarchie, n'importe
quel individu risque d'être soumis à la volonté particulière de n'importe quel
autre individu, chacun étant libre de faire ce qu'il lui plaît.

Pour le libéralisme politique classique, ni l'état de servitude, ni l'état de

licence ne correspondent à l'état dans lequel les individus devraient vivre : le

premier, parce qu'il fait fi de la liberté humaine, le second, parce qu'il ne tient

pas compte de l'imperfection ou de la méchanceté humaines. À ces deux
options, le libéralisme en ajoute une troisième.

Selon cette troisième option, il s'agit de limiter par la loi tant la volonté
du despote que celle des individus vivant dans l'état de licence. Il faut, en
d'autres termes, que la volonté du despote et la volonté de chaque individu



20 NORBERT CAMPAGNA

rencontrent un obstacle normatif qui s'impose à elles comme les obligeant à

une certaine conduite. Tout le problème se résume alors à la question : d'où
doit venir cette loi

Le despote pourra affirmer que, dans l'État qu'il dirige, il n'y a aucune
volonté qui puisse s'imposer à lui, car seule la volonté souveraine est en droit
de s'imposer à une autre volonté souveraine. Mais la volonté souveraine, c'est
lui. Reconnaître à ses sujets une volonté qui puisse légitimement s'opposer à

la sienne, n'est-ce pas ouvrir la voie à l'anarchie Les individus, pour leur

part, pourront affirmer que chaque loi que l'on veut leur imposer sera nécessairement

le produit d'une volonté humaine. Or pourquoi devrais-je soumettre ma

volonté à une autre volonté humaine Reconnaître à un individu ou à un groupe
d'individus le droit de s'imposer à ma volonté, n'est-ce pas là ouvrir la porte
au despotisme

Confronté à la question «D'où doit venir la loi ?» et aux deux affirmations

que nous venons de présenter, le jusnaturalisme libéral répond : il faut que la

loi qui s'impose à la volonté du despote et à la volonté des individus trouve
son origine dans une instance qui transcende radicalement toute volonté
humaine. Au despote et à chaque individu, il est dit : «Au-dessus de ta volonté,
il y a une loi qui ne dépend d'aucune volonté humaine et à laquelle tu dois
te soumettre, car elle procède d'une instance dont tu es naturellement sujet».
Dans la tradition du jusnaturalisme libéral, cette loi qui existe indépendamment
de toute volonté humaine, c'est la loi naturelle.

Parmi les auteurs contemporains de langue française, c'est sans conteste
Blandine Kriegel qui défend avec le plus de détermination l'idée d'une telle
loi naturelle. Son adversaire, c'est la philosophie du sujet, présente, notamment,

chez Descartes, Fichte et, parmi les contemporains, Alain Renaut. Le
débat entre la philosophie de la loi et la philosophie du sujet est davantage
qu'un débat académique. En intitulant l'un de ses livres Les droits de l'homme
et le droit naturel, Kriegel a clairement indiqué ce qui, selon elle, constitue
l'enjeu du débat : les droits de l'homme. Ou mieux : le fondement des droits
de l'homme. L'opposition entre Kriegel et Renaut ne se situe pas, en effet, sur
le terrain des droits de l'homme : tous deux s'en réclament. Elle se situe au
niveau du fondement de ces droits, Kriegel pensant que la philosophie du sujet
n'est pas en mesure de fonder ces droits et de montrer qu'ils doivent toujours
et partout être respectés. Par conséquent, Kriegel propose d'abandonner le

paradigme de la philosophie du sujet pour le remplacer par le paradigme de

la philosophie de la loi. Celui-ci, selon Kriegel, n'est pas nouveau, car nous
le trouvons déjà chez les premiers penseurs des droits de l'homme. Il s'agit
donc, pour Kriegel, de rendre à la pensée des droits de l'homme le cadre

philosophique qu'elle a connu à son origine.
Notre contribution se propose deux objectifs : relever les points faibles de

l'approche de Kriegel et réhabiliter la philosophie du sujet en en proposant une
lecture d'inspiration kantienne. Nous procéderons en quatre temps. Dans une
première partie, nous démarquerons l'approche de Kriegel d'une approche qui



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 21

lui semble apparentée, à savoir celle de Michel Villey. Comme Kriegel, Villey
critique également l'approche subjectiviste. Mais l'existence d'un adversaire

commun ne doit pas nous cacher des oppositions fondamentales entre Kriegel
et Villey. La discussion de cette opposition nous permettra de faire la connaissance

d'une forme d'anti-humanisme. Dans la deuxième partie de notre
contribution, nous suivrons Kriegel sur les traces des premiers penseurs des droits
de l'homme. Ce voyage nous mènera au dix-septième siècle et à l'opposition
entre les penseurs de la loi naturelle - Hobbes, Spinoza et Locke - et les
théoriciens de l'École du Droit de la Nature et des Gens. Pour Kriegel, ces
derniers représentent un courant de pensée volontariste incapable de fonder les

droits de l'homme. La troisième partie aura pour objet la dimension théologico-
politique de la philosophie de la loi naturelle. C'est à ce sujet que nous
formulerons nos principales critiques à l'adresse de l'approche kriegelienne.
Nous lui reprochons principalement de vouloir réinscrire les droits de l'homme
dans le cadre de la philosophie de la loi naturelle, sans vraiment tenir compte
du fait que la philosophie de la loi naturelle s'incrit dans un cadre théologique.
Or nous pensons que l'inscription dans un tel cadre n'est pas sans poser
problème pour l'idée même de droits de l'homme. Notre critique est donc en
fait double. Elle porte, d'une part, contre la philosophie de la loi naturelle et
affirme que celle-ci n'est pas en mesure de fonder les droits de l'homme.
D'autre part, elle porte contre Kriegel, et lui reproche d'avoir passé sous silence
certains aspects problématiques de la philosophie de la loi naturelle. La
dernière partie de notre contribution tentera de présenter les grandes lignes d'une
approche subjectiviste au problème du fondement des droits de l'homme.

1. Kriegel et Villey

Le fait que Kriegel ait participé à l'édition posthume des Cahiers de Michel
Villey ne signifie pas, loin de là, qu'elle partage les vues de l'auteur. Certes,
tant Villey que Kriegel déplorent le tournant subjectiviste et volontariste pris
par la philosophie moderne, et notamment par la philosophie du droit. Et il
est vrai aussi que pour surmonter le subjectivisme et le volontarisme, tant
Villey que Kriegel en appellent à un retour à l'ordre naturel, à ce qui transcende
radicalement le sujet et sa volonté. Ces ressemblances superficielles cachent,
toutefois, des oppositions fondamentales qu'il s'agira de mettre en évidence.
Avant cela, il nous paraît néanmoins opportun de dire un mot sur l'adversaire
commun à Kriegel et Villey.

L'univers humain est un univers régi par le droit. Ce dernier nous permet,
e.a., de distinguer la justice de l'injustice. La question qui se pose dans ce
contexte est de savoir si cette distinction fondamentale du droit est objective
ou seulement subjective. Le juste et l'injuste, en d'autres termes, existent-ils
indépendamment de toute stipulation humaine, ou n'existent-ils qu'en vertu de

ces stipulations Le subjectivisme opte pour la deuxième branche de l'alterna-



22 NORBERT CAMPAGNA

tive, affirmant par là ce que nous pourrions appeler l'autonomie normative du

sujet. En vertu de cette autonomie, le sujet n'est censé devoir se soumettre qu'à
des normes dont il aura librement accepté le caractère obligatoire. L'obligation
résulte donc du libre consentement du sujet ct ne saurait déterminer ou
conditionner la légitimité de ce consentement. Cela étant, le sujet est libre
d'organiser, comme il l'entend, l'espace juridique qu'est la cité : «Étant rejetée
la croyance en un ordre social naturel, l'organisation juridique est tout entière

construite par l'homme, nommément par le législateur investi par le contrat
social. Tout le droit tient donc dans les lois» '. Le rejet de toute référence à

la nature aboutit donc, selon Villey, à ce que l'on a coutume d'appeler le

légicentrisme : l'ordre social juste est défini en fonction des lois faites par les

hommes, plus précisément, comme le remarque Villey, «par le législateur
investi par le contrat social». De la sorte, et là nous citons Kriegel, «l'acte

politique par excellence sera une décision de l'autorité ; la volonté générale

l'emportera sur l'entendement jurisprudentiel»2.
Nous voilà confrontés à deux modes foncièrement différents de gestion des

relations sociales : le mode politique et le mode jurisprudentiel. Ces deux
modes renvoient, par ailleurs, à deux facultés humaines : la volonté et

l'entendement. Tant Villey que Kriegel mettent en question le passage d'un mode

de gestion jurisprudentiel, dans lequel le juge se prononce en se référant, le

cas échéant, à une source de droit qui transcende la volonté générale, à un mode

de gestion décisionniste, que l'on peut résumer par les deux célèbres formules,

reprises par Hobbes de l'époque romaine : Stet pro ratione voluntas - La
volonté doit prendre la place de la raison - et Auctoritas, non Veritas facit
legem - C'est l'autorité et non la vérité qui fait d'une loi une loi. Dans le cadre

d'un mode de gestion jurisprudentiel, c'est la raison reconnaissant la vérité qui
seule peut légitimement revendiquer le droit de déterminer comment les conflits

sociaux doivent être résolus - le droit étant, notons-le, l'instrument dont
les hommes se servent pour résoudre de manière juste les conflits sociaux. La
volonté et l'autorité ne sont, dès lors, pas souveraines, mais soumises à la vérité

reconnue par la raison. Le droit comme l'observe Kriegel, «n'est pas décision,
mais déclaration, ou établissement : institution»3.

L'homme ne doit donc pas être conçu comme l'inventeur, mais comme le

réalisateur du droit. La loi humaine n'est alors plus rien que «la projection
logique du devoir-être dans la dimension temporelle»4; elle donne d'une
certaine manière vie - mais non pas force normative - au devoir-être. Le droit,
dans une telle conception, préexiste aux règles et aux décisions humaines, il

1 M. Villey, Leçons d'histoire de la philosophie du droit, Paris, Dalloz, 1962,
p. 254.

2 B. Barret-Kriegel, La défaite de l'érudition, Paris, P.U.F., 1988, p. 123.
3 B. Kriegel, Philosophie de la république, Paris, Pion, 1998, p. 104.
4 Ibid., p. 103.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 23

est, comme le dit Villey, un «objet de recherche permanente et de discussion
dialectique, à laquelle ne coïncideront jamais nos formules»5.

Si Villey et Kriegel sont d'accord pour affirmer que «c'est nier le droit que
déjà le rendre dépendant de la volonté»6, ils se séparent dès lors qu'il s'agit
d'identifier la source de normativité du droit. Si cette source n'est pas la volonté
humaine 7, quelle est-elle

Pour Villey. ce ne peut être que la nature des choses. Le droit, selon lui,
vise au partage des biens dans le cadre d'un groupe socials. Il alloue, en
d'autres termes, à chacun ce qui lui revient. Mais ce dû ne dépend pas de la
volonté des individus ou de leurs revendications. Villey n'a de cesse de

s'insurger contre ce qu'il estime être la dynamique de la pensée des droits de

l'homme, à savoir l'idée que le droit se ramène à une prétention subjective9.
Le droit ne sert pas. selon lui. à protéger des droits préjuridiques ou à

promouvoir leur réalisation. De façon plus radicale. Villey ne pense pas que le
droit se soucie des préoccupations et des revendications des hommes. Le droit,
en ce sens, participe de l'ontologie et non pas de l'anthropologie. Sa source
n'est pas la nature humaine, mais la nature des choses : «les choses sont nos
maîtres, nos seuls maîtres» l0. Et c'est la «vision inhumaine des choses» du
droit romain que Villey fait sienne ". une vision qui ne se soucie pas de ce

que les hommes veulent, mais uniquement de ce qui doit être dans chaque cas

particulier, de ce que l'être des choses demande. Il incombe prioritairement
au juge de déterminer, au cas par cas, ce que la nature des choses requiert,
il «a pour métier de définir la part qui revient à chacun, d'attribuer à chacun
sa chose»

Lorsque Blandine Kriegel note que Michel Villey et Léo Strauss réhabilitent

le droit naturel sans pour autant en faire de même pour les droits de

l'homme 13, elle a parfaitement raison, et ni Villey. ni Strauss ne considéreraient

comme une critique les propos de Kriegel. Au contraire, ils diraient que

5 M. Villey. Le droit et les droits de l'homme. Paris, P.U.F.. 19902. p. 67.
M. Villey. Réflexions sur la philosophie et le droit. Les Cahiers, textes préparés

et indexés par M.-A. Frison-Roche et C. Jamin, Paris. P.U.F.. 1995. p. 324.
7 II faut noter à cet endroit que Villey ne rejette pas en bloc le volontarisme. Il faut,

dit-il. «reconnaître (avec les modernes) la part de la volonté libre» (M. Villey, Leçons...,
op. cit.. p. 102). Ce qu'il rejette, c'est une conception - comme celle de Kant, selon
lui -. où «toute la vie du droit est ramenée, avec une logique implacable, à la volonté»
(ibid., p. 265).

8 M. Villey. Philosophie du droit. Paris. Dalloz. 1975. p. 65 sq.
9 M. Villey, Leçons.... op. cit.. p. 164. Comme il l'avait fait pour sa critique du

volontarisme. Villey apporte aussi un bémol à sa critique des droits subjectifs : «On doit
l'aire une place dans le droit au droit subjectif, bien qu'il jure avec les principes et
représente les limites du droit» (M. Villey, Réflexions.... op. cit.. p. 349).

1(1 Ibid.. p. 25.
" M. Villey, Leçons.... op. cit.. p. 237.
12 M. Villey. Philosophie du droit, op. cit.. p. 210.
13 B. Kriegel, Philosophie de lu république, op. cit.. p. 144.



24 NORBERT CAMPAGNA

la réhabilitation du droit naturel passe nécessairement par une critique radicale

des droits de l'homme. Or tel n'est pas l'avis de Kriegel. Se plaçant en porte -

à-faux entre ceux qui rejettent le droit naturel pour ne retenir que les droits
de l'homme, et ceux qui rejettent les droits de l'homme pour ne retenir que
le droit naturel, Kriegel estime, contre les premiers, que les droits de l'homme

présupposent le droit naturel et, contre les seconds, que le droit naturel est,
si l'on peut dire, porteur des droits de l'homme.

Si Villey ne découvre pas les droits de l'homme dans le droit naturel, c'est

parce qu'il construit sa philosophie du droit sur la nature des choses et non

pas sur la nature de l'homme. Villey rejette la perspective universaliste qui est

celle de Kriegel : comme jadis Joseph de Maistre, il ne voit pas l'Homme, cet
être abstrait avec une nature essentielle, mais seulement des hommes, des êtres

particuliers, placés dans des situations particulières et qui ne peuvent
légitimement exiger que ce que ces situations - la nature des choses - permettent
qu'on leur accorde 14. Kriegel, par contre, pose une nature humaine universelle
et découvre, dans cette nature, une loi qui est tout aussi universelle que la nature
humaine. Là où la conception anti-universaliste de Villey tend à accepter l'idée
d'une inégalité foncière 15, Kriegel plaide pour un droit naturel égalitaire et

rejette catégoriquement le retour à Aristote ou au droit romain.
Chez Villey, ce retour aux Anciens s'accompagne d'une critique radicale

de ceux qui, depuis Duns Scot et Guillaume d'Occam, ont, selon lui, balisé
la via moderna. C'est plus particulièrement Hobbes qui est visé par cette
critique, car «Hobbes est le prophète par excellence de l'esprit juridique
moderne» l6. Il en a posé les principes, et avec lui, le droit naturel se transforme

en «déploiement de l'action libre de l'individu qu'aucune loi ne vient entraver :

émanation du sujet même» n. La pensée de Villey opère une bipartition :

pensée anti-subjectiviste du juste naturel, d'une part, pensée subjectiviste des

droits naturels de l'autre. Kriegel, au contraire, opère une tripartition : pensée
anti-subjectiviste inégalitaire du juste naturel, pensée anti-subjectiviste égalitaire

de la loi et des droits naturels, pensée subjectiviste de la volonté absolue.
Aristote, le droit romain et saint Thomas continuent à incarner le premier terme.
Hobbes, Spinoza et Locke sont les fondateurs du deuxième courant. L'école
du droit de la nature et des gens - Grotius, Pufendorf, etc. -, Descartes, Fichte,
Carl Schmitt et Alain Renaut se retrouvent unis dans le troisième courant.

14 M. Villey, Le droit..., op. cit., p. 97 sq.
15 Je dis «tend», car ici comme en bien d'autres points, Villey est prêt à faire des

concessions : «Il est sûr que la tentation du droit naturel est le conservatisme. Car nous
ne voyons que l'espèce d'ordre déjà institué (par ex. la subordination des femmes) -
nous en discernons la beauté, nous tendons à le maintenir. Mais ce n'est là qu'une
tentation, qu'une vue appauvrie. Natura est mutabilis.» (M. Villey, Réflexions..., op.
cit., p. 334).

16 M. Villey, Leçons..., op. cit., p. 56.
17 M. Villey, Le droit..., op. cit., p. 139.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 25

Dans cette première partie de notre contribution, nous avons mis en lumière
la relation entre l'approche de Kriegel et celle de Villey. La seconde partie
sera consacrée à l'analyse de la pensée des auteurs du XVIIe siècle.

2. Le retour au XVIIe siècle

L'élément central de la pensée contractualiste, telle qu'elle s'est développée

au XVIIe siècle, est l'idée que la société civile humaine l8n'est pas un
produit naturel, mais un produit artificiel. La société civile procède d'un acte
de volonté des individus ; elle est désormais perçue comme instituée par ceux
qui doivent être soumis aux lois. C'est par cet élément volontariste que la
pensée juridique moderne se sépare de la pensée juridique antique. On ne
saurait assez insister sur cette rupture, par laquelle semblent être sacrifiées les

fins objectives de l'ordre social pour être remplacées par les fins subjectives.
Pour Villey, «la pensée juridique moderne fut impuissante à engendrer une
philosophie acceptable de la finalité du droit», car en sacrifiant les fins
objectives, elle a sacrifié «ces fins authentiques, les seules à mériter ce nom, parce
que réelles, extra-mentales, seules à constituer des valeurs authentiquement
objectives» i9. C'est le sujet libéré de toute norme et posant arbitrairement ses

propres valeurs que Villey voit à l'œuvre dans la pensée juridique moderne.

Kriegel est plus nuancée sur ce point. Elle ne partage pas les idées de Villey
en ce qui concerne la finalité du droit. Pour elle, cette finalité ne saurait être

que la protection de la nature humaine. La nature humaine est une valeur tout
aussi réelle, extramentale et authentiquement objective que le juste chez Villey.
Cela étant, elle jugera une philosophie du droit en fonction de sa capacité à

fonder les droits naturels de l'homme.
Contrairement à Villey, qui semble jeter dans le même sac humanisme et

subjectivisme, Kriegel prend bien soin de les séparer. C'est là une des

conséquences de la tripartition à laquelle nous avons fait allusion plus haut. Pour
Kriegel, il y a, premièrement, les anti-subjectivistes qui sont en même temps
anti-humanistes (par ex. Villey), deuxièmement, les anti-subjectivistes humanistes

(par ex. Kriegel) et, troisièmement, ies subjectivistes anti-humanistes
(par ex. Renaut). Dans cette enumeration, on notera l'absence des subjectivistes
humanistes. Pour Kriegel, en effet, subjectivisme et humanisme s'excluent.

18 II est important de distinguer la société humaine et la société civile humaine. Le
premier terme désigne un groupe d'individus vivant ensemble sans qu'ils soient soumis
à un pouvoir commun. Ce genre de société peut parfaitement être naturel. Le terme de
société civile, par contre, renvoie à un groupe d'individus soumis à un pouvoir commun,
et par là aussi à des lois contraignantes posées par ce pouvoir, c'est-à-dire des lois
juridiques. Des lois ayant le même contenu peuvent exister dans la société simple, mais
elles n'y auront que le statut de lois morales.

19 M. Villey. Philosophie du droit, op. cit.. p. 171 et p. 194.



26 NORBERT CAMPAGNA

La meilleure preuve, pour Kriegel, que «le volontarisme de l'école du droit
naturel est tout à fait insuffisant pour donner un fondement juridique aux droits
de l'homme»20est le fait que Grotius et Pufendorf ne sont pas en mesure
d'établir l'injustice universelle de l'esclavagisme, et partant la nullité juridique
d'un contrat d'esclavage. On sait que dans son œuvre principale, le jurisconsulte

hollandais affirme qu'il «est permis à chaque Homme en particulier de

se rendre Esclave de qui il veut», et que ce qui vaut pour un particulier vaut
aussi pour tout un peuple21. Il n'y a pas, en d'autres mots, d'obligation
naturelle qui nous interdirait de nous réduire à l'état d'esclave et dont l'existence

rendrait nul tout contrat d'esclavage. Certes, le législateur humain peut
promulguer une loi déclarant nuls les contrats d'esclavage, mais rien ne l'oblige
à promulguer une telle loi. En cette matière, sa volonté n'est pas liée.

Si nous admettons, avec Kriegel, que les droits de l'homme excluent

catégoriquement qu'un homme puisse être l'esclave, même volontaire, d'un
autre, nous devons conclure, avec elle, que la pensée de Grotius a au moins

une conséquence - l'autorisation de l'esclavage - qui la rend inacceptable pour
quelqu'un cherchant une philosophie permettant de fonder les droits de

l'homme. Si elle a cette conséquence inacceptable, c'est, selon Kriegel, parce
qu'elle affirme la liberté absolue de la volonté humaine : l'homme est pensé

comme absolument libre de faire ce qu'il veut, même de renoncer à sa liberté
et à sa sécurité.

Nous ne pouvons malheureusement pas discuter le bien-fondé de la lecture

que Kriegel fait de Grotius, de Pufendorf et de l'école protestante du droit de

la nature et des gens en général. Contentons-nous de noter que cette lecture
est parfois assez unilatérale 22. Tournons-nous plutôt vers ceux que Kriegel
nous présente comme défendant une conception humaniste véritable. Ce que
l'auteur trouve chez ces philosophes et ce qui les distingue des représentants
de l'école de la nature et des gens, c'est la référence à la loi naturelle. Selon
elle, «la philosophie du droit doit se réenraciner dans l'idée de la loi
naturelle» 23. Un tel enracinement de la philosophie du droit dans la loi naturelle,
Kriegel le retrouve notamment chez Hobbes, plus précisément dans sa distinction

entre droit naturel et loi naturelle. Si le droit naturel permet à chaque
individu de faire tout ce qu'il juge nécessaire pour sauvegarder sa vie, la loi
naturelle est une règle qui interdit aux hommes de faire quoi que ce soit qui
puisse nuire à leur vie. Cette loi naturelle hobbesienne, selon Kriegel, institue

20 B. Barret-Kriegel, Les droits de l'homme et le droit naturel, Paris, P.U.F., 1989,
p. 57.

21 H. Grotius (1625), Le droit de la guerre et de la paix, 1.1, traduit par J. Barbeyrac
(1724), Caen, Publications de l'Université de Caen, 1984, p. 121.

22 Pour Pufendorf, nous renvoyons au livre de S. Goyard-Fabre, Pufendorf et le
droit naturel, Paris. P.U.F., 1994. L'auteur y montre que la pensée de Pufendorf n'est
pas volontariste, mais cherche à construire une synthèse entre le volontarisme et la
pensée de la loi naturelle.

23 B. Barret-Kriegel, Les droits de l'homme et le droit naturel, op. cit., p. 98.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 27

«le premier droit de l'homme, le droit à la sûreté, incessible et inaliénable,
identique de l'état denature à l'état civil»24. Chez. Hobbes, les droits de

l'homme ne sont donc pas originaires, mais dépendent d'une loi naturelle.
L'homme n'est donc pas libre de disposer de ces droits, car ils n'existent pas

par le seul fait d'une décision humaine, toujours révocable. Ils existent
indépendamment de toute décision humaine et ne peuvent être exercés que dans
les limites autorisées par la loi naturelle.

Chez Spinoza également, nous dit Kriegel, «la raison est fondée sur la loi
naturelle, cette loi naturelle qui veut notre conservation et notre utilité,
l'affirmation et l'épanouissement de la vie»25. La raison humaine ne se situe donc

pas dans un univers sans normes, libre de décider ce qu'elle veut, selon son
caprice. Au contraire, l'homme est obligé, par la loi naturelle, de faire tout ce

qu'il peut faire pour conserver sa vie et pour s'épanouir. Il n'est pas libre de

disposer de sa vie et de son corps comme il le veut.
Chez Locke, enfin, «l'homme peut disposer librement de sa personne et

de son bien mais il ne saurait se détruire lui-même car la vie ne lui appartient
pas» 26. La loi naturelle lockéenne n'oblige d'ailleurs pas seulement les hommes

à conserver leur propre vie, mais aussi à protéger celle des autres lorsqu'ils
sont injustement agressés. Dans l'état de nature, chacun peut assumer le rôle
d'exécutant de la loi naturelle qui nous oblige à la conservation de l'espèce.

Les trois auteurs auxquels Kriegel se réfère supposent donc tous une loi
naturelle qui oblige les hommes à tout faire pour préserver leur vie et leur
interdit de faire quoi que ce soit qui puisse nuire à cette préservation. C'est
cette obligation de conserver la vie humaine qui est le fondement du droit
naturel à la vie. C'est, en d'autres mots, parce que l'homme doit préserver la
vie humaine qu'il peut la préserver. Hobbes, Spinoza et Locke ne lient pas
l'idée des droits de l'homme à l'idée d'un sujet hors-nature, comme le serait,
par exemple, le cogito cartésien. Au contraire, ils affirment l'être biologique
de l'homme, sa dimension corporelle. Cette affirmation est fondamentale pour
Kriegel : «Lorsque, en revanche, la reconnaissance de la dimension naturelle
de l'homme : qu'il est vivant, qu'il a un corps, qu'il est nature parmi les natures,
s'élime ou s'efface au profit d'un exhaussement, d'une exaltation de sa dimension

pensée : qu'il est âme, ego cogito, hors de la nature, la protection de la
sûreté du corps devient moins fondamentale que l'exaltation des pouvoirs de

la volonté» 27.

«Qu'est-ce qui a éloigné la conscience française de la loi naturelle ?» 2S

Cette question posée par Kriegel peut prendre une forme plus générale : qu'est-
ce qui a éloigné les modernes de la loi naturelle Comparant la déclaration

24 Ibid., p. 59.
25 Ibid., p. 65.
26 Ibid., p. 68.
27 Ibid., p. 95.
28 Ibid., p. 39.



28 NORBERT CAMPAGNA

américaine de 1776 à la déclaration française de 1789, Kriegel note que dans

la première, «les droits naturels dépendent f...] de la loi naturelle», alors que
dans la seconde, «les droits naturels ne dépendent pas de la loi naturelle mais

de l'acte déclaratif qui les enregistre» 29. Que s'est-il donc passé entre 1776

et 1789 Selon Kriegel, «ce qui, par comparaison avec le texte de 1776, est

évacué, c'est le rapport théologico-politique de l'homme à Dieu» 30.

Nous tenons là l'élément central du débat : la loi naturelle peut-elle être

pensée sans aucune référence théologique Kriegel est consciente des

difficultés d'une telle tâche : «Tout cela n'est pas sans poser des problèmes aux
modernes laïques ou incroyants que nous sommes. Peut-on fonder les droits
de l'homme sur autre chose que la révélation biblique ?» Pour Kriegel, la

réponse à cette question «est affirmative et se trouve encore chez les grands
théoriciens des droits de l'homme», c'est-à-dire chez Hobbes, Spinoza et

Locke 31. Et cette réponse tient en deux mots : nature humaine. C'est en effet
«la nature humaine, l'idée qu'il existe une nature humaine qui comporte
inaliénablement des droits. Le fondement philosophique des droits de l'homme

est, et est seulement, le droit naturel» 32.

3. Le théologico-politique

La réponse de Kriegel convainc-elle vraiment les «modernes laïques ou

incroyants que nous sommes» Je pense que non. L'erreur fondamentale de

Kriegel, c'est de ne pas faire de distinction entre la question du fondement
ontologique des droits et celle du fondement de leur connaissance. Kriegel, en

d'autres termes, semble mettre sur le même pied une question ontologique et

une question épistémologique. Du fait que le contenu des droits naturels de

l'homme peut être connu indépendamment de toute référence biblique ou,
d'une manière plus générale, religieuse, il ne s'ensuit pas que l'être des droits
naturels de l'homme en ce qu'il comporte une dimension normative puisse être

conçu indépendamment de toute référence religieuse. Hobbes a clairement
attiré l'attention sur ce problème : «On a coutume d'appeler du nom de lois
ces prescriptions de la raison ; mais c'est impropre ; elles ne sont en effet que
des conclusions ou des théorèmes concernant ce qui favorise la conservation
et la défense des hommes, alors que la loi est proprement la parole de celui
qui de droit commande aux autres. Cependant, si l'on considère ces théorèmes
en tant que nous les tenons de la parole de Dieu qui de droit commande à toute
chose, alors c'est proprement qu'on les appelle lois»33. Pour ce qui est de leur

29 Ibid., p. 23 et p. 24.
30 Ibid., p. 27.
31 B. Kriegel, Cours de philosophie politique, Paris, Librairie Générale Française,

1996, p. 117.
32 Ibid., p. 118.
33 T. Hobbes (1651), Leviathan, trad, par F. Tricaud, Paris, Dalloz, 1999, p. 160.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 29

contenu, les lois naturelles peuvent être connues par la simple raison, sans qu'il
soit nécessaire de faire intervenir une dimension religieuse, comme par exemple
la révélation. L'homme n'a qu'à réfléchir sur sa propre nature pour savoir ce qu'il
doit faire en vue de la préserver. Ainsi, chacun sait que les autres useront de

violence contre lui s'il use de violence contre eux. De la sorte, il sait aussi que
pour éviter que les autres n'usent de violence contre lui, il doit ne pas user de

violence envers eux. Mais comme le fait bien remarquer Hobbes, ce «Je ne dois

pas user de violence envers autrui» n'est qu'une conclusion. Elle est déduite des

deux prémisses suivantes : «Si je fais violence à autrui, il usera de violence conLre

moi» et «Je dois tout faire pour qu'autrui n'use pas de violence envers moi». Mais

pourquoi dois-je tout faire pour ne pas être soumis à la violence d'autrui Qu'il
soit dans mon intérêt d'être à l'abri de la violence, je ne le nie pas. Mais entre
un précepte purement prudentiel et une norme morale obligatoire, une loi au sens

strict du terme, il y a un fossé qu'il s'agit de combler.
Hobbes comble ce fossé en faisant référence à Dieu. Pufendorf le suivra dans

cette voie lorsqu'il dira que «pour donner force de Loi à ces principes de la Raison,
il [faut] supposer [...] l'existence d'une Divinité, qui gouverne toutes choses» 34.

Si la raison suffit à nous dire ce qui est conforme à notre nature sociable et

raisonnable, elle ne peut pas à elle seule, selon Hobbes et Pufendorf, «donner
force de Loi» à ses principes. Ces auteurs définissent en effet la loi comme «une
Volonté d'un Supérieur, par laquelle il impose à ceux qui dépendent de lui
l'obligation d'agir d'une certaine manière quii (sic leur prescrit» 35.

Pour les auteurs que nous discutons, l'homme ne veut pas simplement
préserver sa vie, mais il doit le faire, il y est moralement obligé. Le droit de

se défendre contre toute agression dérive d'une obligation de préserver la vie
humaine, et cette obligation émane de Dieu. Une réflexion sur ma nature
m'apprendra, certes, que je veux rester en vie, mais si je ne suppose pas
l'existence de Dieu, cette réflexion ne m'apprendra pas que je suis moralement
obligé à rester en vie. C'est parce que Dieu veut que les hommes ne périssent
pas de mort violente qu'ils doivent tout faire pour éviter de périr de mort
violente. C'est Locke qui a, sans nul doute, énoncé de la manière la plus claire
cette dépendance des droits de l'homme de la volonté divine : «Les hommes
étant tous façonnés par un maître souverain et envoyés par son ordre dans ce
monde afin de réaliser ses desseins, il s'ensuit qu'ils sont tous la propriété de

celui qui les a façonnés et qu'ils sont destinés à vivre aussi longtemps qu'il
Lui et non qu'il leur plaira»36. Dans la conception lockéenne, l'homme n'est

34 S. Pufendorf (1672), Le droit de la nature et des gens, traduit par J. Barbeyrac,
Caen, Presses Universitaires de Caen, 1988, p. 202.

35 Ibid., p. 89.
36 J. Locke (1698), Two Treatises of Government. 2'"' Treatise, Cambridge,

Cambridge University Press, 1993, reprint, p. 271. Nous avons traduit l'original anglais que
voici : «For Men being all the Workmanship of one Sovereign Master, sent into the
World by his order and about his business, they are his Property, whose Workmanship
they are, made to last during his, not one anothers Pleasure».



30 NORBERT CAMPAGNA

pas une fin en soi, comme il le deviendra chez Kant, mais il nous apparaît
comme un instrument dont Dieu se sert pour réaliser ses desseins divins. Qui
plus est, la relation homme-Dieu nous est présentée comme une relation de

servitude. Locke nous présente le pouvoir despotique comme un «pouvoir
absolu, arbitraire qu'un homme a sur un autre de lui ôter la vie quand bon lui
semble»» 37. Pourquoi ne concevoir ce pouvoir que comme le pouvoir d'un être

humain sur un autre, plutôt que comme le pouvoir d'un être raisonnable sur
un autre Certes, Dieu veut notre bien - ou du moins c'est là ce que nous

pensons. Mais cela ne change rien au fait que notre relation avec Dieu est une
relation de servitude, Dieu ayant, et Locke le dit clairement, le droit de nous
ôter la vie comme bon lui semble.

Peut-on encore parler d'humanisme, comme le fait Kriegel, si l'homme est

réduit au statut d'instrument? Kriegel pourrait éventuellement se tirer d'affaire
en recourant à une distinction d'inspiration kantienne. Elle pourrait en effet
dire que pour sauvegarder un humanisme empirique, il faut adopter un
antihumanisme transcendantal38. Le choix serait alors le suivant : ou bien l'homme
est conçu indépendamment de sa dépendance absolue à l'égard de Dieu, et alors

il n'est plus possible de fonder des normes prescrivant le respect de la personne
humaine, ou bien l'homme est conçu comme dépendant absolument de Dieu,
et alors seulement il sera possible de fonder des normes prescrivant le respect
de la personne humaine. Ce que Kriegel exclurait, ce serait donc la possibilité
d'un humanisme transcendantal pouvant servir de fondement à un humanisme

empirique.

4. L'humanisme juridique

Aux yeux de Kriegel, les droits de l'homme ne sont pas originaires, mais

présupposent l'idée d'obligation. Qui plus est, cette dernière ne saurait être

conçue comme émanant de la volonté, mais doit être ancrée dans la nature
humaine. Cette nature est intrinsèquement normative, c'est-à-dire qu'elle
impose des normes à la volonté humaine, sans que cette volonté soit libre de

se dégager de l'obligation que ces normes lui imposent. Kriegel oppose d'une
manière on ne peut plus nette «une philosophie des limites du sujet, limites
dans l'ordre économique, politique, et finalement limites dans l'ordre moral»
à «une philosophie de la volonté et du sujet qui débouchera, à terme, sur le

37 Ibid., p. 382. Texte original : «Absolute, Arbitrary Power one Man has over
another, to take away his Life, whenever he pleases».

38 Dans sa Kritik der reinen Vernunft. I. Kant avait affirmé que le réalisme était
vrai empiriquement, mais que l'idéalisme était vrai transcendantalement. Il faut, en
d'autres mots, supposer que le monde se constitue dans et par notre acte de connaissance

- transcendantalisme - afin de pouvoir expliquer la possibilité d'une connaissance
empirique certaine des choses - réalisme.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 31

totalitarisme» 39. À ceux qui ne se seraient pas laissé persuader par les

arguments, Kriegel lance un «la philosophie du sujet est la philosophie des
barbares» 40.

Avant de présenter les grandes lignes d'un fondement subjectiviste des

droits de l'homme, je voudrais résumer les deux points faibles essentiels de
la position de Kriegel, tels qu'ils ressortent de ce qui a été dit précédemment.
Il y a, d'un côté, le fait qu'une position comme celle de Kriegel présuppose
une conception de l'homme comme soumis à la volonté et à la puissance
divines. Dans ces conditions, les droits de l'homme ne peuvent plus être conçus
comme foncièrement indisponibles. Dieu, qui est le créateur de l'homme, peut
à tout moment disposer des droits de ses créatures. Locke l'avoue au moins
franchement, Kriegel le passe sous silence. On comprendra aisément qu'un tel
schéma de pensée - si X est le créateur de Y, alors X possède un droit absolu

sur 7- peut conduire aux pires abus, dès lors que l'on conçoit l'individu comme
produit par la société.

Il ne suffit pas de déclarer, comme le fait Kriegel, que les droits naturels
de l'homme peuvent être connus sans recours à une référence religieuse ; il
faut aussi et surtout montrer que les droits naturels de l'homme peuvent être

conçus sans le recours à une référence religieuse. C'est là la deuxième faiblesse
de la position de Kriegel : elle ne nous montre pas qu'une telle conception
laïque est possible. S'il est impossible d'établir l'existence d'une obligation
naturelle sans recourir à Dieu, il faut le dire ouvertement et ne pas confondre
les questions ontologiques - relatives au statut des lois naturelles - et
épistémologiques - relatives à la connaissance des lois naturelles - ou travailler
avec des disjonctions qui ne font que refléter cette confusion. Nous sommes
prêt à concéder à Kriegel qu'une réflexion sur la nature humaine est en mesure
de nous apprendre quelles actions sont nuisibles à l'homme. Mais le fait que
ces actions soient objectivement nuisibles n'implique pas encore, à lui tout
seul, que nous sommes obligés de nous en abstenir. Une telle obligation renvoie
à une volonté fondatrice. Si, comme le fait Kriegel, on refuse de faire de la
volonté humaine une telle volonté fondatrice, il faut faire intervenir la volonté
divine, sous peine de priver le contenu de l'obligation de son aspect obligatoire

- l'impératif catégorique, pour utiliser le langage kantien, ne serait alors

plus qu'un simple impératif hypothétique. Le naturalisme anti-subjectiviste de

Kriegel cache, en fait, ce que nous pourrions appeler un «théologisme»
subjectiviste. L'homme-sujet est remplacé par le Dieu-sujet.

Le principal reproche que Kriegel adresse au paradigme subjectiviste, c'est
de ne pas savoir opposer d'obstacle à une volonté qui voudrait asservir toutes
les autres volontés. Si la philosophie du sujet est une philosophie de barbares,
c'est parce que «cette métaphysique et cette morale de la liberté se traduisent,
dans l'ordre politique, par l'exaltation de la souveraineté du prince en même

39 B. Kriegel, Philosophie de la république, op. cit., p. 323.
40 Ibid., p. 329.



32 NORBERT CAMPAGNA

temps que par une répugnance invincible à l'égard des libertés civiles»41. Le
souci de Kriegel - et ce souci est légitime et il traduit une position humaniste

- est de préserver une référence transcendante, une possibilité d'appel pour
celui qui, dans un régime tyrannique, est soumis à des lois qui permettent son

emprisonnement arbitraire ou que des actes de torture soient commis contre
lui. Kriegel ne pense pouvoir préserver une telle possibilité d'appel qu'en
supposant que l'instance à laquelle il est fait appel est complètement indépendante

de toute référence à la volonté humaine. Si les hommes ne doivent pas
être torturés, ce n'est pas simplement parce que l'État ne le veut pas ou parce
que les hommes ne le veulent pas, mais parce que la nature humaine l'interdit.
Celui qui dit à ses tortionnaires «Vous n'avez pas le droit de me torturer» ne

fait donc pas que constater que ce que les tortionnaires font n'est pas en

conformité avec la loi en vigueur dans le pays, ou qu'exprimer sa désapprobation

subjective avec ce qui lui arrive, mais il en appelle à «une transcendance
de la vérité qui surplombe et surpasse la liberté des sujets»42.

Question : la transcendance ne peut-elle être pensée que comme un quelque
chose qui «surplombe et surpasse la liberté des sujets» Ne serait-il pas
éventuellement possible de concevoir cette transcendance comme constituée

par la liberté des sujets et non pas comme s'imposant à elle du dehors C'est
l'esquisse d'une telle conception que nous voudrions proposer dans les quelques

pages qui suivent.
Les hommes ont le choix : ils peuvent soit organiser leur vie en commun

selon certaines normes auxquelles ils en appellent pour trancher leurs conflits,
soit s'en remettre à la pure force ou violence. Ils peuvent, en d'autres termes,
décider s'ils veulent vivre dans un univers juridique ou non. J'affirme qu'ils
n'ont aucune obligation morale de vivre dans un tel univers juridique. C'est
tout au plus la prudence et le souci de soi et des leurs qui les poussent à vivre
dans un univers juridique. Jusqu'au moment où la décision a été prise, il n'y
a donc pas d'obligation juridique, ni positive, ni naturelle.

Il est important de noter que la décision dont nous venons de parler ne doit
pas nécessairement avoir été prise explicitement. Le simple fait de dire à autrui

qui vous tient «Je vous ordonne de me lâcher !» exprime la décision de vivre
dans un univers juridique. Dans un univers qui ne serait pas régi par des

relations juridiques, la réaction serait un geste violent par lequel on tenterait
de se dégager. Un homme ayant décidé de vivre dans un univers ajuridique
n'aurait à sa disposition que les réactions d'opposition qui caractérisent les

animaux capturés par l'homme.
Si l'homme est libre de vivre dans un univers juridique ou non, la décision

de vivre dans un tel univers fait naître des obligations et limite par là la liberté.
La décision de vivre dans un univers juridique implique que l'on accepte que
le comportement humain soit soumis à des normes juridiques, c'est-à-dire à

41 B. Kriegel, Philosophie cle la république, op. cit., p. 318.
42 Ibid., p. 323.



HUMANISME JURIDIQUE ET LOI NATURELLE 33

des normes dont on peut exiger le respect par la contrainte. Prenons comme
exemple les droits subjectifs. Lorsque quelqu'un affirme avoir un droit, il
affirme par là que les actions des autres sont limitées à son égard, que les autres

ne peuvent donc pas faire avec lui ce qu'ils veulent. Mais, demandera-t-on,
comment les autres réagiront-ils Accepteront-ils sans mot dire que quelqu'un
les oblige à agir comme il veut De deux choses l'une : soit les autres ne
tiendront pas compte de l'affirmation de A, soit ils lui diront qu'il ne possède

pas le droit qu'il prétend avoir. Dans le premier cas, ils donnent à entendre
à A qu'ils ne veulent pas vivre dans un univers juridique. Cela étant, A n'aura
pas besoin de respecter de quelconques droits de ces individus. Dans le

deuxième cas, par contre, les autres donnent à entendre à A qu'ils sont prêts
à vivre avec lui dans un univers juridique, mais qu'ils sont en désaccord avec
lui sur ce que l'on pourrait appeler l'organisation interne de cet univers, A
estimant que cet univers doit contenir un certain droit, les autres affirmant que
tel n'est pas le cas.

Un jusnaturaliste - «libéral» - nous demandera ici : mais A n'a-t-il pas
naturellement le droit qu'il dit avoir Notre réponse sera : A a naturellement
une certaine prétention. Il prétend, par exemple, que personne ne doit lui
prendre les fruits qu'il a récoltés. Il prétend donc pouvoir imposer aux autres

l'obligation de ne pas lui prendre ses fruits. Reste à savoir si les autres doivent
reconnaître cette prétention comme les obligeant. Ces autres diront peut-être
à A : «Tu ne dois pas nous imposer l'obligation de ne pas nous saisir de tes

fruits, car nous avons tout autant que toi le droit de les manger». Un jus-
naturaliste - «communiste» - nous demandera ici : mais ces individus n'ont-
ils pas naturellement le droit qu'ils disent avoir Et notre réponse sera la même

que la précédente : ils ont naturellement une certaine prétention.
Une prétention ne se transforme en droit que si elle est reconnue comme

telle par toutes les parties concernées. Celui qui énonce une prétention en

termes de droits doit donc tâcher de la faire reconnaître comme droit. En nous
servant d'une distinction faite par Kant43, nous pouvons dire que tant que la

prétention n'a pas été reconnue, elle n'est un droit que provisoirement. Elle
ne deviendra un droit péremptoirement que lorsqu'elle aura été reconnue par
toutes les parties concernées.

Kant se sert de cette distinction dans le cadre de sa discussion de la

propriété. Dans l'état de nature, c'est-à-dire lorsqu'il n'existe pas encore de

pouvoir et de droit publics, les individus peuvent déjà, en vertu du droit privé,
s'approprier des objets et les considérer comme leur propriété. Mais ce droit
d'appropriation renvoie, chez Kant, à un devoir de quitter l'état de nature pour
fonder une société politique, seule capable de garantir le droit de propriété de

chacun. Par ce passage de l'état naturel à la société politique, la propriété de

chacun cesse d'être provisoire - ne dépendant que de sa volonté particulière

43 Voir I. Kant (1798), Metaphysik der Sitten, Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1982,

notamment § 21.



34 NORBERT CAMPAGNA

- pour devenir péremptoire - reconnue par la volonté commune. L'appropriation

cesse d'être un acte arbitraire pour devenir un acte légitime.
L'entrée dans l'univers juridique se fait donc par l'expression de prétentions

visant à imposer des limitations à la liberté d'autrui. Ces prétentions ne

veulent pas être seulement provisoires, mais elles veulent être péremptoires.
Cela étant, celui qui les énonce doit vouloir que l'univers juridique se
transforme d'un univers du provisoire en un univers du péremptoire. Mais pour ce

faire, il doit œuvrer à la reconnaissance de ses prétentions. Une telle
reconnaissance ne saurait avoir lieu que dans la discussion publique, et tout individu

que l'on veut obliger doit pouvoir y participer librement et à l'abri de toute
menace. Celui qui a décidé de vivre dans un univers juridique est donc obligé,
non pas naturellement, mais en raison de sa décision, de respecter l'intégrité
d'autrui dans la mesure où un tel respect s'avère nécessaire pour la transformation

de l'univers juridique provisoire en univers juridique péremptoire. Les
droits de l'homme sont à la fois ce que l'on veut faire reconnaître
péremptoirement et ce dont on a besoin pour la transformation de l'univers juridique
provisoire en un univers juridique péremptoire.


	Humanisme juridique et loi naturelle

