
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 4

Artikel: Éthique et religion

Autor: Ferry, Jean-Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 325-344

ÉTHIQUE ET RELIGION *

Jean-Marc Ferry

Résumé

Les diagnostics pessimistes sur l'époque contemporaine peuvent alimenter
un discours prônant la réactivation du religieux, voire le programme d'un
«réenchantement du monde», soit que Ton regarde les textes sacrés comme
un archivage crypté des intuitions éthiques les plus profondes de l'humanité,
soit que l'on recherche quelque chose de sacré dans les expériences profanes
les plus intimes, au cœur de la vie privée. Cependant, Télément religieux peut
aussi être décelé comme une perspective sous-jacente aux différents registres
que le discours met à disposition d'une éthique reconstructive dont les
idéalisations s'inscrivent contre les réductionnismes caractéristiques de la raison
cynique. Quelles en sont les «promesses»?

Max Weber a présenté la modernisation comme un processus de rationalisation

du monde. Cependant, la façon dont il comprenait cette rationalisation
l'inclinait à y voir un processus autodestructeur. D'abord, la rationalisation
culturelle aboutit à libérer un noyau éthique de sa gangue métaphysique,
laquelle résultait elle-même d'une intellectualisation des images religieuses du
monde. Ensuite, cette éthique purifiée, intellectualisée, formalisée, aurait
fourni l'impulsion de la rationalisation sociale. Comme on sait, l'éthique
protestante est, pour Max Weber, l'élément qui procura la motivation et le code
de la dynamique capitaliste dans sa phase d'accumulation. Weber ne se

contentait pas, en effet, d'affirmer, sur le plan herméneutique, une liaison interne
de sens (Sinnzusammenhang) entre l'éthique protestante et l'esprit du capitalisme

: il indiquait en outre une connexion causale qui touche à la dynamique
historique elle-même. En opérant sur les trend de l'économie de marché et de
la bureaucratie d'Etat, la dynamique moderne, servie en première ligne par la
puissance capitaliste, fit triompher le rationalisme occidental en inscrivant dans
le monde une rationalité tout à la fois formelle, méthodique, procédurale et
instrumentale ou technique : la Zweckrationalität. Aussi Max Weber compre -

II s'agit de la version remaniée et complétée d'un exposé présenté dans le cadre
d'un colloque du Département interfacultaire d'éthique de l'Université de Lausanne
(3 juin 1999) et d'une rencontre des chercheurs de l'Institut romand d'éthique de
l'Université de Genève (4 juin 1999).



326 JEAN-MARC FERRY

nait-il la rationalisation du monde comme un dissolvant de la substance éthique,

elle-même renvoyée à des formes de vie traditionnelles. Implicitement,

pour lui, l'éthique est substantielle, tandis que la rationalité moderne est

formelle. La modernisation ne peut alors que travailler dans le sens d'une perte
de sens, correspondant à une perte de vie éthique. Cette vision a puissamment
contribué au déchaînement des critiques de la modernité, en même temps

qu'elle obscurcissait la nature du rapport entre raison et religion.

Le désenchantement du monde : ambiguïté du diagnostic

Weber n'avait pas sérieusement conçu la possibilité d'une raison pratique
qui fût à la hauteur de la rationalité moderne ; et moins encore avait-il pu penser
l'éthique en termes d'éthique procédurale. Ce scepticisme explique aussi son

pessimisme : finalement, la dissolution des images religieuses du monde est

pour lui inséparable d'une dilution de la substance éthique des sociétés
modernes, de sorte que le processus de modernisation ne pouvait que détruire le

noyau de sa propre impulsion. Le capitalisme est autodestructeur, non pas,

comme chez Marx, en raison d'une contradiction économique fondamentale,
mais parce qu'il dérobe sous les pieds de ses pionniers la motivation qui avait
fourni l'élan de départ, et finalement, enferme l'individu moderne dans le

carcan d'acier des organisations : la perte de sens se double alors d'une perte
de liberté. Sans doute une telle analyse présuppose-t-elle que l'éthique profane,
séculière, autonome ne serait pas une forme viable ; qu'elle serait vouée à

disparaître en l'absence d'un ancrage substantiel dans la religion. Peut-être
Weber pensait-il au fond que l'autonomisation, par rapport à la religion, des

«sphères de valeur» différenciées de l'éthique et de l'esthétique, ce phénomène

typiquement moderne, condamnait ces sphères à une abstraction croissante ;

que, partant, la perte de pouvoir structurant qui en résulte pour l'identité
personnelle des individus risquerait de se solder par une crise générale des

motivations dans le monde désenchanté. D'où peut-être l'anticipation ambiguë
de Führer charismatiques qui iraient à leur manière combler auprès des foules
désorientées un besoin de sens nouveau.

Quoi qu'il en soit, ce diagnostic sur l'époque contemporaine peut alimenter
un certain discours justifiant la réactivation du religieux, voire le programme
d'un «réenchantement du monde». L'argument en est simple : l'éthique
profane n'a pu prendre son essor, en Occident, qu'à partir de la religion ; et sans
le support religieux, elle ne peut que s'abîmer dans le vide. Cependant, il existe
des variantes moins triviales, des façons moins naïves de repenser, voire de
reconstruire l'élément religieux, en considérant les textes canoniques, et la

tradition, comme l'archivage quelque peu crypté des intuitions éthiques les plus
profondes de l'humanité. Mais déjà sans nul décryptage herméneutique spécial
l'appel du religieux se laisse reprendre chez ceux qui, réclamant un sens pour
l'existence, recherchent quelque chose de sacré dans les expériences profanes



ÉTHIQUE ET RELIGION 327

les plus intimes, au cœur de la vie privée. L'amitié loyale, l'amour inconditionnel

pour un être chéri, mais aussi l'amour pratique du prochain, émané d'un
esprit libéré de l'égoïsme et rendu entièrement disponible pour autrui ; plus
ordinairement, les petits actes visant à soulager la détresse, ainsi que la
compassion humanitaire elle-même : ces expériences de la vie pourraient aussi être

regardées comme des signes de «transcendance immanente», un thème
husserlien largement exploité. Quelles que soient les expériences ou les
instances de référence, le religieux n'est pas là affirmé au principe de l'ordre social

ou sociocosmique, ni même postulé à l'horizon du sens philosophique de la
vie morale individuelle : il est plutôt insinué sur un mode assez pathétique,
comme ce qui serait recelé au cœur des expériences privées, simples mais

exaltantes, de la vie éthique, essentiellement familiale, en référence à la

catégorie de l'amour. C'est du moins une première option. Par ailleurs, en
référence plutôt à la catégorie du droit, 1'«élément religieux» peut aussi, mais
bien différemment, être décelé comme quelque chose de sous-jacent à la valeur

logique inscrite dans une pratique communicationnelle dont les idéalisations
s'inscrivent contre les réductionnismes caractéristiques de la raison cynique.
C'est une seconde option. L'élément religieux n'est que très implicite,
«sollicité» au sens d'un appel à une praxis publique riche de promesses. Entre ces

deux options, le débat est ouvert. Je ne m'appliquerai qu'à dégager les

ressources de la deuxième option. Quelles en sont les «promesses»? Pour me
limiter aux aspects exotériques, il s'agit, autant que je puisse voir, de promouvoir

deux enjeux de société :

1. Articuler les valeurs privées aux normes publiques ;

2. Recomposer le lien social et politique sur le principe de la reconnais¬

sance.

Articuler les valeurs privées aux normes publiques

Cela nous renvoie à une problématique de la condition moderne. Celle-ci
remonte historiquement à la privatisation des convictions religieuses et morales,

par suite des guerres de religion. Il en résulta une opposition, constitutive pour
la vision «libérale» du monde, entre conviction privée (se. éthico-religieuse)
et raison publique (se. politico-juridique). Un tel imaginaire a inspiré les

conceptions de la philosophie sociale «bourgeoise» (anglo-écossaise) centrées

sur la société civile, puis l'élaboration kantienne d'une philosophie juridique
mettant en exergue la société politique. Ces constructions ont fait émerger dans

la théorie les deux grands médiums de l'État moderne : le marché, pour la

société civile ; l'espace public, pour la société politique. Enfin, la reconstruction

hégélienne développa trois «moments» de la vie éthique (Sittlichkeit) : la

famille, la société civile, l'État, sans omettre la médiation entre la société civile
et l'État, que représente la société politique, structurée par le principe de

publicité - chez Hegel : la parlementarisation des intérêts socio-économiques,



328 JEAN-MARC FERRY

à quoi s'ajoute la presse. Voilà au total l'édifice philosophique, principalement
hérité des Lumières écossaises et prussiennes, à quoi l'on pourrait faire
correspondre les trois principes structurants de la modernité : la civilité, la légalité,
la publicité. J'y vois le fonds le plus consistant d'une culture publique des

sociétés européennes modernes. Cette structure offre une possibilité mal

exploitée d'articuler les valeurs privées aux normes publiques. Évoquons à cet

égard les positions de la philosophie politique contemporaine.
• Tout d'abord, la critique dite «communautarienne», dont le prototype

peut être désigné dans la pensée d'Alasdair McIntyre : communauté morale

et communauté politique sont coextensives. Une communauté politique ne

saurait inclure indéfiniment des éléments culturellement hétérogènes. Dans une
version pure et dure, le communautarisme aurait donc peine à assumer les

phénomènes d'internalisation des cultures au sein de sociétés «globalisées»,
là où le «fait du pluralisme» se redouble du multiculturalisme. Sans doute
devrait-il en appeler alors à des formes alternatives de vie, passant par une

recomposition de communautés postmodernes au sein des sociétés modernes.

La critique communautarienne du libéralisme politique doit en tout cas assumer
un retour théorique en amont de la séparation entre valeurs et normes : les

normes publiques doivent être étroitement affiliées aux valeurs partagées par
la communauté sociale de référence. Là, le rapport entre valeurs et normes n'est

pas problématique. C'est un simple rapport d'expression du sens commun dans

la raison publique.
• À l'opposé, le libéralisme politique part explicitement du fait pluraliste

pour dissocier les valeurs (privées) des normes (publiques). Quant aux valeurs

publiques, elles peuvent constituer une ressource de légitimation ou un fonds
de motivation pour la participation des citoyens, et en ce sens, soutenir
factuellement l'acceptation des normes publiques qui définiraient idéalement
le cadre d'une société juste. Mais elles ne peuvent en revanche entrer comme
arguments d'une raison publique propre à fonder l'acceptabilité rationnelle de

ces normes. En terrain strictement libéral, les valeurs publiques sont donc
facultatives, elles n'ont pas de puissance normative, tandis que les normes
publiques sont par suite assignées au formalisme de la liberté négative. Leur
contenu n'exprimera pas un consensus positif de la communauté sociale, mais
seulement la formule neutre susceptible d'être acceptée par tous, quelles que
soient leurs options morales, religieuses ou autres, moyennant bien sûr une
maxime de tolérance universelle, limitée à la condition d'une réciprocité dans

l'usage de ce principe. Chez John Rawls, toutefois, le «consensus par
recoupement» fait un pas plus explicite en direction d'une articulation minimale des

valeurs privées aux normes publiques, en incluant la postulation que ces
dernières, si elles sont justes, rencontreront quelque part les convictions
morales, religieuses ou métaphysiques privées, si elles sont raisonnables, au
niveau du contenu substantiel lui-même. Il reste que, pour lui, la raison
publique, l'usage public de la raison ne saurait avoir de valeur constitutive pour
les normes publiques.



ÉTHIQUE ET RELIGION 329

• Par rapport à l'antithétique du libéralisme et du communautarisme, le

«républicanisme kantien» dont se réclament Karl-Otto Apel et Jürgen Habermas

permettrait peut-être de surmonter l'inquiétude exprimée par la traductrice
(en français) de John Rawls, Catherine Audard qui demandait : «Doit-on se

mettre à distance des convictions privées, quand on exerce la raison
publique?». En effet, l'argumentation exercée dans la discussion publique est, pour
Apel et Habermas, le processus qui intègre les convictions de chacun dans un
milieu de confrontation civilisée, ouverte et publique. Il y va déjà d'une
possible clarification des positions et des problèmes, ce qui nous approche
davantage d'une réalisation (toujours fragile) de consensus qu'il est toujours
loisible de problématiser et de réviser. Les reprises se font selon la procédure
qui requiert spécifiquement des raisons à l'appui des prétentions (à dire quelque
chose de sensé, d'intelligible, de vrai, de juste ; de valable en général), de sorte

que rien ne puisse être accepté en dehors d'un assentiment de raison. Idéalement

donc, l'éthique de la discussion forme sur cette voie procédurale la
moralité publique des sociétés démocratiques. Elle est ouverte à toute conviction

qui accepte de s'exposer à la confrontation publique des arguments. Une
autre question est cependant celle des limites de l'argumentation, de son
aptitude systématique à faire droit à toutes les intuitions morales qui
prétendraient à une «raison» plutôt éloignée des arguments qu'on suppose recevables

pour le cognitivisme éthique. Mais pour autant qu'elle s'ouvre à des registres
de discours plus étendus que la stricte argumentation, l'éthique de la discussion
est une éthique de responsabilité, hospitalière à la conviction. Les convictions
fournissent la base substantielle des elaborations discursives de normes publiques,

sans requérir un prédicat d'universalité pour leurs énoncés ou contenus
propositionnels ; car c'est pragmatiquement que s'effectue, dans l'argumentation

publique, le test d'universalisation, toujours situé socialement.
À ce niveau d'appréhension, l'éthique se veut parfaitement séculière, et les

points sur lesquels, prima facie, s'opposent alors raison et religion concernent
la source de la vérité et la hiérarchie des normes. D'une part, la vérité de la

norme au sens large (ici, le juste) est, pour l'éthique procédurale de la discussion,

une simple présomption d'acceptabilité rationnelle (et universelle), alors

que, pour l'éthique théologique de la conviction, elle est une conclusion de

raison, effectuée à partir d'une révélation qui peut aussi bien être celle d'une
conscience morale (non dépravée) ; disons : une conclusion de raison effectuée
à partir d'une conviction égologique. D'autre part, la «loi» de l'«argument
meilleur», revendiquée par l'éthique du discours, fait de la norme publique
idéale, au fond, une loi civile qui, loin d'être en contradiction avec la loi morale,
doit lui servir de référence, voire d'«éducation civique», tandis que, pour
l'éthique théologique, il semble que la loi morale doive conserver un primat
absolu sur la loi civile, ainsi que le pose Jean-Paul II. La désobéissance civile
serait alors en principe justifiée, de ce point de vue, à l'encontre d'une norme
publique, du moment que la conviction morale en réprouverait le contenu,
même si cette norme avait été adoptée dans une situation idéale de parole, au

sens de Habermas.



330 JEAN-MARC FERRY

J'aimerais problématiser cette opposition en demandant si ces points de

rupture sont philosophiquement consistants, étant entendu par ailleurs qu'ils
sont idéologiquement solides. Cela me conduit au deuxième axe du propos,
deuxième enjeu d'une «promesse» qui serait portée par l'élément religieux
sécularisé au cœur de pratiques profanes.

Recomposer le lien social et politique sur le principe de la reconnaissance

J'avais évoqué l'idée d'une «main tendue», d'une sollicitation ou d'un
appel lancé par une civilisation autoréflexive en direction de l'élément
religieux. L'éthique procédurale de l'argumentation, éthique laïque s'il en est,

accueille toutefois dans le processus de discussion des convictions et arguments
qui ne sont nullement réservés aux seuls convictions et arguments «laïques» ;

car, dans ce milieu, toute raison, y compris celle de la religion, a droit de cité ;

à la condition, il-est vrai, de ne pas faire prévaloir la considération privée sur
la raison publique pour normer les comportements sociaux. Dans l'esprit de

la discussion, la raison de la religion, tout autant que celle des sciences ou de

la philosophie, mérite d'être entendue et prise en charge par un espace public.
Par là même, la conviction religieuse, jusqu'alors privatisée, devient raison.

Elle peut contribuer politiquement à la formation de la moralité publique, sans

qu'il faille s'en offusquer au nom de la «laïcité». L'éthique procédurale du

discours, encore une fois, ne pénalise a priori aucun contenu propositionnel.
Elle ignore en principe les pratiques antifaillibilistes d'«auto-immunisation»
au sens de Karl R. Popper, ces dernières se mettant d'ailleurs d'elles-mêmes

en situation d'«ex-communication». Elle est donc principiellement en prise sur
tous les éléments cognitifs et normatifs qui tissent la trame de fond du monde
de la vie, et peuvent toujours trouver de façon aléatoire des porte-parole parmi
les protagonistes de discussions.

Par rapport à la privatisation «libérale» de la conviction morale et
religieuse, un tel principe «républicain» élargit donc la liberté de communication
publique, la liberté communautaire de communication publique, concept dont

nous aurions besoin pour mesurer le taux d'autonomie civique de nos sociétés.
Par rapport à la sectarisation communautarienne, ce principe élargit à l'univers
pluriculturel l'horizon des thèmes pertinents pour une société donnée. Autrement

dit : la déprivatisation des consciences religieuses, d'une part, la pluralisation

des horizons culturels, d'autre part, l'une et l'autre menées sous les

auspices du principe de discussion, réaliseraient un gain d'éthicité, non par un
surinvestissement des valeurs privées affectives impliquant un retour catégoriàl
sur la famille, mais par un déploiement de la raison publique et de la chose

publique impliquant un retour catégoriàl sur l'État entendu comme lieu de

réalisation de la liberté.
Le principe de discussion, principe républicain rénové, fait donc entrer la

religion en raison : entendons qu'elle la fait entrer dans la formation de la raison



ÉTHIQUE ET RELIGION 331

publique. A ce titre, la religion est créditée de lumières, en particulier de ces

intuitions morales dont, je crois, aucune éthique, qu'elle soit intuitionniste ou

cognitiviste, ne saurait se dispenser. Cela étant, les lumières de la religion ne

sont pas plus qu'auparavant mises au principe de l'ordre social ; elles sont
seulement drainées dans un processus qui catalyse l'ensemble des significations

héritées, dont certaines sont sans doute, plus que d'autres, riches de

potentiels utopiques. Mais je ne m'engagerai pas dans l'aspect ésotérique, et

je préfère me concentrer sur l'ouverture que réalise déjà l'éthique de la
discussion, en ciblant les liens qu'elle entretient avec l'élément religieux. Pour
cela, j'aimerais distinguer plusieurs moments du discours. L'argumentation
n'est pas le seul registre entrant dans la formation de la raison publique
comprise comme milieu de la vie éthique réalisée. Elle serait plutôt l'avant-
scène d'un espace public idéalisé en fonction de la conception classico-moderne.

D'autres registres, tels la narration et l'interprétation, constituent des

modes concurrents d'ouverture du monde, qui marquent en même temps des

moments différents de la reconnaissance mutuelle des individus, des cultures
et des peuples. L'éthique du discours élargit ici son concept en incluant, outre
l'argumentation, explicitement aussi la narration et l'interprétation, de sorte

que l'on parlera, cette fois, non pas d'une éthique argumentative, mais d'une
éthique reconstructive, dont le telos est la reconnaissance des personnes plutôt
que la validation des propositions ou même l'entente entre les protagonistes
d'un débat.

Mais que signifie, d'un point de vue moral, intégrer dans l'éthique du

discours les éléments narratif et interprétatif?
D'abord, les raisons que l'on admet ou refuse dans la discussion ne recouvrent

pas les raisons pour lesquelles on admet ou refuse ces raisons. Un tel

approfondissement porte sur les bases d'acceptation des arguments. Il nous
conduit tôt ou tard vers des récits de vie. Ce sont des performances narratives,

lesquelles ne constituent elles-mêmes des arguments (seconds) que si l'on
renonce à toute attitude objectivante consistant, par exemple, à ne voir dans

le récit autobiographique que l'exposé de motifs comportementaux. Au lieu
de cela, on y verra le témoignage d'un être vulnérable faisant appel à la raison
sensible de la reconnaissance et du respect des personnes comme telles.

Ensuite, un tel récit n'acquiert de cohérence narrative que moyennant la
mise en œuvre de compétences spécifiques d'interprétation du vécu. Celle-ci
est le plus souvent evaluative, de sorte que le discours oriente sa visée vers

l'éthique. Tant qu'il s'agit surtout de viser la «vie bonne», les récits narrativo-

interprétatifs peuvent s'entremêler, se rejoindre ou s'éloigner les uns des autres,

sans pour autant devoir se contredire à proprement parler. En revanche, c'est

lorsqu'il y va de lajustice que le conflit des interprétations se durcit sous la

forme d'argumentations contradictoires ; mais alors, ce durcissement sert aussi

bien de dénouement, quand il est servi par une véritable éthique de l'argumentation,

morale qui requiert des individus le respect pour la raison de l'argument
meilleur ou jugé tel en conscience. Justement, l'acceptation (variable) des



332 JEAN-MARC FERRY

arguments dépend de la conviction ; et c'est cette conviction qui nous intéresse,

car elle ne peut être authentifiée par l'argumentation elle-même. La narration

prend alors sa place logique : l'argumentation décentre la conviction qu'en
retour la narration authentifie.

Cette démarche, qui met en tension argumentation et narration, promeut
la reconnaissance en en réorientant le motif thématique de référence, depuis
la validité des arguments vers la vulnérabilité des personnes. C'est que le mode

singulier, propre à chacun, d'acceptation des arguments jugés plus ou moins
bons reflète une histoire, propre à chacun, de la sensibilisation liée à des

expériences vécues. Nous entrons dans une grammaire des profondeurs, qui

compose sur les associations d'images, ainsi que sur les imputations de rôles.

En un sens, ces grammaires - iconique et indiciaire - sont les mêmes pour
tous : fondamentalement, les associations d'images, de même que les transferts
de rôles suivent respectivement une logique générale typique, qui ne varie sans

doute pas d'un individu à l'autre. Cependant, l'usage que nous faisons

privativement de ces grammaires inscrit l'historicité propre à chacun de nous,
réalisant pour ainsi dire le texte de sa personnalité profonde, personnalité
unique, comme l'est l'histoire de chacun. Il en résulte une sorte de «code

psychogénétique», un arrangement «privé», relativement fermé aux autres, et

vis-à-vis duquel l'intéressé est d'ailleurs lui-même fort loin de se tenir en

transparence immédiate ou spontanée. Y a-t-il plus «inconscient» et difficile
à surmonter en nous-mêmes que la puissance de l'iconique? Pour retrouver son

propre code sémiotique, chacun doit plutôt consentir au travail méthodique des

associations libres et des reviviscences affectives. Le code idiosyncratique qui,
peut-être, finit par s'en révéler, recèle une clé de compréhension de soi
profonde. Mais cela suppose un travail analytique sur soi, et l'on peut, sans devoir
le décrypter comme tel par une autoréflexion méthodiquement conduite en

privé, le prendre du moins en compte dans une communication publique mais

approfondie, au titre de ce qui fonde l'élément irréductible de singularité dans

des dispositions intimes qui, pour chacun différentiellement, définissent une

structure personnelle de sensibilité sélective à l'égard des arguments.
C'est à une telle prise en compte que sert l'ouverture reconstructive à la

narration et à l'interprétation du vécu propre. Là se profile une éthique de la
reconnaissance faisant droit à l'idiosyncrasie de la personnalité individuée. La
reconstruction y déploie une logique spécifique, laquelle ne consiste pas
ultimement à raconter, d'un côté, à écouter, de l'autre (ce que l'on fait dans

la narration simple) ; ni à expliquer, d'un côté, à comprendre, de l'autre (ce

qui se passe dans l'interprétation) ; ni a justifier, d'un côté, à contester, de

l'autre (ainsi que procède l'argumentation) ; mais à analyser et ultimement
reconnaître de part et d'autre. Or, c'est précisément avec cette disposition
spécifiquement autoréflexive et autocritique que l'éthique reconstructive
accueille l'élément religieux. Elle le rencontre dans le mouvement qui la rend

spontanément familière d' «intuitions messianiques» manifestées à travers les

catégories du pardon, de la réconciliation et de la rédemption. Dans mon



ÉTHIQUE ET RELIGION 333

opuscule sur «l'Éthique reconstructive», j'avais développé cet aspect des

choses, en suggérant que nombre de théologoumènes pourraient être regardés

comme des exigences catégoriales de l'éthique reconstructive ; des nécessités

normatives et utopiques à la fois, qui sont internes à la logique du discours
reconstructif. De ce point de vue, la religion se révèle alors pleine de raison.
Non seulement sa déprivatisation (ou «re-publicisation») dépasse la signification

fonctionnelle (et douteuse) d'un repère identitaire dans un monde en crise,
mais elle offre même à la raison publique un potentiel d'expressions éprouvées

par le sens commun, des expressions qui condensent les intuitions morales les

plus éclairées de sa démarche, lorsqu'elle s'intéresse notamment à la résolution
des conflits.

Le schéma suggéré n'est donc pas celui d'une raison qui, ayant fait faillite,
laisserait à la religion le soin de recomposer le «lien social», en promouvant
le principe de reconnaissance. C'est plutôt le schéma d'une dynamique
autocritique, qui pousse la raison argumentative à s'assouplir et à s'approfondir
dans des procédures portant à l'espace public les éléments d'expérience
personnelle et de convictions intimes, éléments tant négatifs que positifs, qui nous
instruiraient substantiellement sur les résistances à l'entente, tout en appelant
à une reconnaissance qui engage chaque participant à s'intéresser aux récits
de vie de ses protagonistes ; ce qui est une façon de «rapprocher les solitudes» '.

L'inflexion (en ce sens) «religieuse» de l'éthique revêt une actualité réelle,
différente des «retours du religieux». Cette actualité non idéologique, que
j'appellerais volontiers «philosophique», est celle de l'éthique reconstructive.
Ce n'est pas la religion qui est appelée à la rescousse pour recomposer le lien
civil ; c'est la raison qui, au-delà du durcissement argumentatif, au demeurant

nécessaire, dépasse proprement son opposition moderne à la religion. Cette
dernière n'est pas assignée à un moment du drame de la raison humaine. Elle
se transforme elle-même au cours de la «dialectique de la raison», car elle est

ce qui totalise les intuitions et intellections développées à propos de la
condition humaine et du sens de l'existence ; et elle fait cela historiquement, en

composant à partir de catégories à chaque époque différentes. Cette historicité,
on n'est toutefois pas obligé de la concevoir comme un factum métahistorique :

«jeu de la vérité» ou «guise de l'Etre». Pour une raison qui ne renonce pas
à la compréhension de soi, la finitude de l'esprit se marque aussi bien par la

nécessité d'assumer, en leur séquentialité contraignante, des registres de

discours successifs : narration, interprétation, argumentation, reconstruction. Ces

1 J'emprunte cette expression au titre de l'ouvrage de C. Taylor, Rapprocher les

solitudes. Ecrits sur le fédéralisme et le nationalisme au Canada, Sainte Foy, Presses
de l'Université de Laval, 1992. L'allusion se justifie aussi au regard de la critique
principale que Taylor adresse par ailleurs à Habermas dont il dit qu'il «escamote le

problème expérientiel derrière le problème public, comme si on pouvait résoudre les

deux pour le prix d'un seul». Cependant, Charles Taylor ne montre pas comment le

potentiel expérientiel peut s'insérer dans une raison publique articulant la narration à

l'argumentation.



334 JEAN-MARC FERRY

registres font émerger les catégories structurantes : événement, loi, justice,
droit, histoire, langage, autour desquelles se configure une compréhension du

monde, portant l'essentiel de ce que l'humanité attend de la religion, quant à

la gestion de son inquiétude existentielle.
C'est à présent cette séquentialité des quatre registres de discours que

j'aimerais expliciter. Je pars pour cela de la façon dont Paul Ricœur, dans Soi-

même comme un autre, situe l'identité narrative. Paul Ricœur y posait ainsi

ses quatre questions fondamentales : «Qui parle? qui agit? qui se raconte? qui
est le sujet moral d'imputation?» 2. Ou encore : «qui parle de quoi? qui fait
quoi? de qui et de quoi fait-on récit? qui est moralement responsable de

quoi?» 3. La troisième question : qui se raconte? de qui et de quoi fait-on récit?,

met en jeu l'identité narrative. Dans la Préface, Paul Ricœur nous avise de

ce que le thème de l'identité narrative se trouvera, dans ce livre, enrichi par
les études traitant les deux questions qui précèdent : «qui parle?», «qui agit?»,
et qui dégagent pour l'analyse de l'identité personnelle des critères objectifs
d'identification. Mais en répondant à la question : «qui se raconte?», les deux
études sur l'identité narrative mettraient en relief les limites du concept d'action,

tel qu'il est construit dans le cadre de la philosophie analytique, tout en
conférant à ce concept, outre la dimension temporelle qui, dans les quatre
études précédentes, faisait défaut au concept d'identité personnelle, «l'amplitude

de sens que pouvait avoir le concept aristotélicien de praxis» 4. Surtout,
le «qui» sujet de l'action racontée se met pour ainsi dire à vivre de telle sorte

qu'il puisse susciter le regard et le geste qu'appelle de notre part l'homme
agissant et souffrant. Vus sous l'angle de l'identité narrative, le sujet et ses

actions au sens large commencent ainsi à devenir l'objet possible d'une
évaluation morale. C'est l'intérêt nouveau que, par rapport à Temps et récit, revêt,
dans Soi-même comme un autre, le thème de l'identité narrative. Celle-ci n'est

pas au sommet de la construction, mais à la charnière de deux moments
fondamentaux : la description et la prescription. Paul Ricœur déclare : «Une
triade s'est imposée à moi : décrire, raconter, prescrire.» 5 Entre la description
et la prescription, la narration, ce moment charnière, prépare celui de

l'ascription. En ce sens, le thème de l'identité narrative reste central. La
position ici conférée au discours narratif accroît même sa valeur stratégique.
En le situant comme la médiation entre la description et la prescription, Paul
Ricœur indique, en effet, mais sans emphase, un lieu d'inflexion entre deux

ontologies : celle du monde physique et celle du monde éthique.
J'aimerais donc partir de cette intellection pour proposer une construction

qui développe l'élément éthique également dans l'espace de médiation du

2 P. Ricœur, Soi-même comme un autre, Paris, Seuil, 1990, p. 28 (Préface).
3 Ibid., p. 31.
4 Ibid., p. 29.
5 P. Ricœur, ibid., p. 139 : «L'identité personnelle et l'identité narrative»

(cinquième étude).



ÉTHIQUE ET RELIGION 335

discours, mais en limitant spécifiquement la fonction de la narration, afin de
laisser place à une séquentialité qui, partant du registre narratif, y articule les

registres successifs de l'interprétation, de l'argumentation et de la reconstruction.

Cet ordre séquentiel se justifie comme réalisant un processus d'auto - et/
ou d'intercompréhension mené à bien, un processus dont le moment résolutif
fait écho aux analyses de Paul Ricœur à propos du pardon : le moment de la
reconstruction.

Narration, interprétation, argumentation, reconstruction :

quatre registres de l'éthique du discours

Logiquement, ce qui est premier est la narration, laquelle procède d'abord
d'un intérêt expressif: dire le vécu propre de l'événement ; exprimer la
«relation vitale», au sens de Wilhelm Dilthey 6, i. e. la façon dont quelque chose
dans le monde m'affecte. C'est pourquoi la narration a un pouvoir dit
«psychagogique», i. e. le pouvoir d'éveiller les affects et de susciter par le
verbe la force hypnotique des images. Ainsi, dans l'Odyssée d'Homère, lorsque

par exemple Ulysse entouré de ses hommes enfonce le pieu rougi au feu dans

l'œil unique du Cyclope Polyphème7. Dans sa fonction quasi thérapeutique,
la narration fait également penser à la cautérisation d'une plaie psychique
résultant du traumatisme lié à une catastrophe individuelle ou collective. Au
niveau individuel, l'enjeu en est alors la sortie de l'état traumatique consécutif,
par exemple, à un accident, un attentat, des sévices ou tortures ; l'enjeu
thérapeutique de la narration est de pouvoir simplement raconter ce vécu. Au
niveau collectif, la narration permet de mémoriser les grandes catastrophes qui
ont pu marquer des collectivités, et de leur donner en même temps un sens ;

le plus souvent, c'est le sens du châtiment intervenant avec la force du destin

frappant la transgression d'une loi. Mais l'insinuation d'un destin trahit déjà
la présence de l'interprétation. Ainsi dans YAgamemnon d'Eschyle, lorsque
Clytemnestre annonce que Troie est au pouvoir des Achéens. Le chœur en tire
cette interprétation :

On peut dire que c'est un coup de Zeus et il est aisé de remonter à son origine : ils
ont le sort que Zeus leur a fait. On a prétendu que les dieux ne daignent pas se

préoccuper des mortels qui foulent aux pieds le respect des choses sacrées. C'est
une impiété. On voit en effet la ruine, fille des audaces interdites, frapper ceux qui

6 W. Dilthey, L'édification du monde historique dans les sciences de l'esprit, trad.,
présentation et notes par S. Mesure, Paris, Cerf, 1988.

7 On pense encore, tout autre genre, dans le film de Lucas, La guerre des étoiles,
III (Le retour du Jedî), à la scène où le robot du protocole raconte au petit peuple de
la planète forestière l'histoire du combat entre l'Empire et l'Alliance, une épopée dont
le récit communique si bien l'émotion aux petits êtres assemblés et serrés les uns contre
les autres pour écouter l'histoire, que ceux-ci intègrent, aussitôt après, les héros dans
leur communauté.



336 JEAN-MARC FERRY

respirent un orgueil démesuré, quand leur maison regorge d'une opulence excessive.
Il n'y a rien de meilleur que la mesure [...]8

Les Achéens étant, comme on sait, entrés par ruse dans Troie, il convient
de légitimer la ruine des Troyens, et c'est une telle rationalisation interprétative

qui permet de conférer une valeur normative à un événement dramatique.
Même fonction de l'interprétation, dans un contexte historique et culturel
différent : celui de l'Epître aux Romains, de Paul de Tarse, qui interprète
comme un juste châtiment divin le malheur qui frappe les hommes :

Du ciel, en effet, se révèle la colère de Dieu contre toute impiété et injustice des

hommes qui retiennent la vérité captive de l'injustice. Car ce qu'on peut connaître
de Dieu est pour eux manifeste : Dieu le leur a manifesté [...]. Ils sont donc sans

excuse, puisque, connaissant Dieu, ils ne l'ont ni glorifié ni remercié comme Dieu ;

au contraire [...]. Voilà pourquoi Dieu les a livrés à de honteuses passions. Leurs
femmes, en effet, ont changé les relations naturelles pour celles qui sont contre-
nature, et pareillement les hommes, abandonnant les relations naturelles avec la
femme, se sont enflammés de désir les uns pour les autres, ayant d'homme à homme
des rapports infâmes, et recevant en leur personne le juste salaire de leur égarement
(Rm 1,18).

L'intérêt pour l'origine et la notion de cause, pour la transgression de

l'ordre et la notion de loi, pour la manifestation et la notion de signe sont des

traits caractéristiques d'une identité personnelle formée en dominante autour
des catégories émergentes du discours interprétatif. À cette structure d'identité
interprétative s'attache une normativité peu tolérante, qui trouve aujourd'hui
des regains d'actualité sous forme de retours fondamentalistes. L'interprétation,

comme la narration, se laisse regarder aussi sous l'aspect de sa fonction
historique. Il s'agit d'un point de vue génétique dont je suppose qu'il pourrait
valoir pour l'individu (ontogenèse), la société (sociogenèse) ou l'espèce
(Phylogenese). Cette fonction est de donner du sens à ce qui arrive. L'interprétation
est cette puissance qu'a le discours de donner sens aux faits, de tirer la loi de

l'événement, de dégager la «morale» de l'histoire. Cela signifie que : a)

l'interprétation s'articule intimement à la narration ; b) son mouvement est
réfléchissant au sens du jugement réfléchissant chez Kant9 ; c) elle est capable
d'édifier des visions explicatives du monde en sa totalité, ce qui est le propre
des grandes religions traditionnelles, cosmocentriques et/ou théocentriques.

8 Eschyle, Agamemnon, in Théâtre complet, trad. E. Chambry, Paris, Garnier-
Flammarion, 1964, p. 140-143.

9 I. Kant, Critique de la faculté déjuger, trad, par A. Philonenko, Paris, Vrin, 1974,

p. 27-28 : «La faculté déjuger en général est la faculté qui consiste à penser le particulier
comme compris sous l'universel. Si l'universel (la règle, le principe, la loi) est donné,
alors la faculté déjuger qui subsume sous celui-ci le particulier est déterminante. [...]
Si seul le particulier est donné, et si la faculté de juger doit trouver l'universel qui lui
correspond, elle est simplement réfléchissante». Aujourd'hui, ce pouvoir, cette force de

juger (Urteilskraft) se montre notamment dans la situation du juge contemporain aux
prises avec l'indétermination normative du monde social.



ÉTHIQUE ET RELIGION 337

Notons ici la différence avec la narration dont la puissance spécifique est,

quant à elle, appropriée à l'édification d'une compréhension mythique du
monde, i. e. d'une compréhension dont le principe est «épocentrique» (mythes
et épopées))0. L'interprétation édifie non des compréhensions épocentriques
du monde, organisées sur les catégories de l'épopée et du mythe (événement
et destin), mais des compréhensions cosmocentriques et théocentriques u, qui
tendent à expliquer le monde par un principe extérieur au monde, telos ou
arche. C'est le principe des grands systèmes d'explication religieuse-métaphysique

du monde. Tandis que l'épopée deviendrait mythe, quand la narration
se charge d'éléments interprétatifs, ce qui se marque par le passage catégoriàl
de l'événement au destin, la religion devient métaphysique, quand l'interprétation

se charge d'éléments argumentatifs, ce que marque le passage catégoriàl
de la loi à lajustice. Il arrive que ce passage historiquement décisif soit relevé
comme tel, presque au moment même où il a lieu, par des auteurs de génie.
Ainsi Eschyle qui, dans les Euménides, met en scène le passage de la loi du

sang, représentée par les Erinyes, à la justice des tribunaux, instaurée par
Athéna 12.

Plus modestement, l'interprétation est aussi la puissance de dégager les

morales des histoires. Ces minima moralia correspondent à la normativité
prudentielle de préceptes et de conseils, dictons, sentences, adages, proverbes,

10 II y a un débat toujours pendant pour savoir ce qui est premier, de l'épopée ou
du mythe. Il est possible que l'épopée, bien que logiquement première, puisse cependant
aussi être seconde, dans la mesure où elle intervient comme une exphcitation exégétique
ou exemplative de contenus mythiques. D'un point de vue stylistique, l'épopée est moins
condensée que le mythe, plus fluide, moins fortement structurée autour d'un noyau
d'intrigue; surtout, elle n'organise pas si nettement son récit sur la catégorie - déjà
interprétative - du destin. Mais, d'un point de vue logique, elle est «catégorialement»
plus proche de l'événement que du destin, ce qui la situe plus près du point théorique
de la «narration pure» que le mythe. Le mythe semble être une condensation très poussée
de narrations passablement chargées d'éléments interprétatifs. Voir, à ce sujet, le trajet
de Gilgamesh, depuis l'épopée fluide jusqu'au mythe le plus dense, in J. Bottéro,
Sh. N. Kramer, Lorsque les dieux faisaient l'homme. Mythologie mésopotamienne,
Paris, Gallimard, 1989.

" On appelle cosmocentrique une compréhension du monde (ou une religion)
centrée sur l'idée ou la catégorie du Cosmos grec. C'est donc l'idée d'un monde en soi
harmonieux et structuré, hiérarchisé, qui donne à connaître un ordre accessible au
philosophe par la théoria, la contemplation. Ce principe vaut en général pour les religions
et visions du monde «orientales», notamment dans l'Hindouisme, qui n'admettent pas la

représentation d'un dieu créateur de l'univers. Au contraire, le monde existe de toute
éternité, il est incréé et habité par les êtres des différents ordres : bêtes, hommes et dieux.
Voir, à ce sujet, K. Papaioannou, La Consécration de l'histoire, Champ libre, 1983. En
revanche, le principe théocentrique, propre aux religions du Livre (judaïsme, christianisme,
islam), contiendrait en puissance le paradigme moderne du Sujet constitutif. (Voir mon
article : «L'Ancien, le Moderne, le Contemporain», Esprit 12, 1987).

12 Voir, à ce sujet, P. Judet de La Combe, «Rationalisation du droit et fiction
tragique ; les "Euménides"», in J.-F. Mattei (éd.), La Naissance de la raison en Grèce,
Paris, P.U.F., 1990.



338 JEAN-MARC FERRY

qui constituent le thesaurus des sociétés traditionnelles. C'est au fond ce que
Dilthey désignait comme «expérience générale de la vie» l3. II s'agit d'un

corpus de savoir social nomique, propre à structurer la compréhension de ce

qui arrive et à orienter les membres de la communauté de référence. Ce corpus
résulte d'une autonomie prise par les «morales» par rapport aux «histoires»

typiques et édifiantes auxquelles elles s'articulaient initialement de façon
naturelle. Il s'analyse donc à la fois comme une sédimentation de performances
interprétatives et comme une objectivation des conclusions normatives tirées
de l'expérience de la vie. Il s'agit d'une positivité au sens de Hegel, ou encore
d'une apparence objective du savoir prudentiel intersubjectivement partagé au
sein de communautés. Cela renvoie à l'idée que, cependant, cette objectivité
apparente est un résultat présupposant en l'occurrence le processus qui, par
interaction intensive de récits de vie, permet de dégager des leçons de la vie

sous forme de conseils de prudence. Dans sa fonction d'élaboration d'une
normativité prudentielle (conseils, préceptes, adages, sentences, dictons,
proverbes), l'interprétation procède par généralisation des leçons tirées d'histoires
typiques édifiantes.

L'argumentation ne s'intéresse pas à donner le sens des faits ou la loi de

l'événement (ou la morale de l'histoire), mais à interroger les prétentions à la

validité qui sont contenues dans tout élément en général susceptible d'être
traduit en énoncés propositionnels, à commencer par les interprétations qui
doivent donner la signification de ce qui est ou advient.

La problématisation argumentative a bien davantage de prise sur
l'interprétation que sur la narration. D'abord, la narration mêle sans problème res
factae et res fictae (réalité et fiction) ; son souci n'est pas l'exactitude
constative, mais plutôt la précision descriptive et l'authenticité expressive.
C'est que raconter une histoire n'a pas pour but ni pour valeur de rapporter
des faits. Cette signification correspond à une déformation moderne du sens

illocutoire de la narration. Si l'on regarde les choses du point de vue de l'intérêt
pratique pour la formation d'une identité personnelle (individuelle ou collective),

il importe alors peu que les histoires racontées rapportent ou non des

événements ayant réellement eu lieu. Ce qui compte, c'est que le récit réalise
à la fois l'effet psychagogique (éveil des affects) et l'effet pédagogique
(édification du moi). Ainsi en va-t-il du roman moderne dont on dit volontiers que,
de toute façon, cela «aurait pu arriveD>. Dans sa Poétique, Aristote l'avait
souligné : ce qui fait la valeur de l'histoire, c'est qu'elle soit vraisemblable
avant tout, mais non pas qu'elle soit vraie avant tout. C'est pourquoi
l'argumentation ne sert à peu près à rien contre la narration ; ce sont deux genres

13 Chez Dilthey, l'expérience socialement significative commence avec la relation
vitale qui s'élabore en direction de l'expérience générale de la vie. Retraduit dans les

concepts d'une philosophie du discours, cela renvoie au passage historiquement important

des récits de vie (produits dans l'activité narrative) aux généralisations normatives
(réalisées par voie interprétative).



ÉTHIQUE ET RELIGION 339

largement indifférents l'un à l'autre. En revanche l'argumentation est en prise
directe sur l'interprétation, si du moins on considère les choses d'un point de

vue génétique. De ce point de vue, le droit de l'argumentation s'indique déjà
à travers les interstices qu'ouvre au sein des mondes traditionnels l'émergence
de conflits d'interprétation : on en vient à se demander quelle est l'interprétation

vraie. Or, pour établir cela dans un contexte contradictoire, il faut
inévitablement argumenter 14. L'argumentation est, de ce point de vue, la façon
dont le discours se maintient dans le conflit lui-même, en contenant la violence
et en tentant de la résoudre à l'intérieur du langage 15.

Tandis que la narration a une vertu psychagogique, l'argumentation revêt
volontiers un caractère apagogique, ainsi que Kant l'a mis en relief dans sa

Dialectique transcendantale 16. L'argumentation peut alors produire l'illusion
de la raison dans son «usage dialectique» au sens où l'entendait Kant dans sa

critique de la métaphysique. Mais elle est dialectique aussi au sens des Anciens
(du verbe Sta\éyea6ai, voulant dire trier, classer, mais aussi, analyser et
fonder). Chez Platon, elle représente Yorganon qui mène à la science 17.

On peut attribuer à la puissance argumentative l'édification de compréhensions

critiques du monde. Chez les anciens Grecs, c'est le moment des

Sophistes et de Socrate, dont Hegel avait pu dire qu'il est «d'une importance
infinie». Chez les Modernes, c'est le moment des Lumières et du rationalisme
critique (Locke, Descartes). L'esprit critique, le doute méthodique, le libre
examen, la procédure juridictionnelle contradictoire, les contrats synallagma-
tiques *, les droits subjectifs et libertés fondamentales, l'opposition de la raison
à la religion, les fondations philosophiques émancipées de la théologie, mais
aussi : la délibération sur la place publique, l'égalité des citoyens, la rhétorique
et la dialectique, la politique comme art architectonique, l'idée de la Constitu-

14 À ce niveau, cependant, l'argumentation a surtout une fonction idéologique : elle
sert à assurer sur un mode légitimatoire la validité d'une vision du monde, face à une

autre, afin de l'immuniser contre les déstabilisations. Ici nous est utile la distinction de
Chaim Perelman, entre auditoire particulier et auditoire universel. Dans le premier cas,
l'argumentation a un statut «épidictique» qui correspond à une fonction autojusüficatrice
(idéologique). Cependant, la logique de l'argumentation est déjà lancée.

15 Cependant, le milieu du langage n'est pas identique au milieu du discours
(J.-M. Ferry, Les Puissances de l'expérience, t. I : Le Sujet et le Verbe, op. cit.). Au
milieu du langage correspond, en effet, l'activité propre de symbolisation, tandis qu'au
milieu du discours s'attache la fonction de thématisation.

16 II s'agit de la façon dont s'explicitent les antinomies de la raison pure, sous forme
d'un débat contradictoire, où la défense de la thèse se renverse dans l'antithèse que
pourtant elle conteste, et réciproquement, jusqu'à ce que les protagonistes soient mis
en mesure de faire l'expérience de la synthèse.

17 II s'agit de la dialectique dite ascendante, laquelle prépare le moment d'une
dialectique «descendante» rendue possible par la synopsis (vue d'ensemble) des idées
reliées entre elles. Cependant, le lien logique a été préalablement dégagé par le travail
de l'argumentation comme force critique progressant de synthèses supérieures en
synthèses supérieures - c'est la dialectique ascendante -, tandis que la dialectique descendante

correspond plutôt à une performance reconstructive.
Qui comportent obligation réciproque entre les parties



340 JEAN-MARC FERRY

tion, l'avènement des sciences mathématiques appliquées à la musique et à

l'astronomie - tout cela peut s'entendre comme des réalisations d'une identité

argumentative venue à maturité. On notera que l'avènement de l'identité
argumentative, quelle qu'en soit l'époque (Ve siècle avant notre ère, ou XVIIIe
siècle des Lumières), réalise la convergence de la philosophie, de la démocratie
et de l'espace public comme moments privilégiés du politique.

La méthode par laquelle l'identité argumentative élabore une normativité
n'est pas la même que celle de l'identité interprétative, car, tandis que
l'interprétation procède par généralisations substantielles des conclusions ou

leçons tirées d'histoires typiques édifiantes, l'argumentation procède, quant à

elle, par universalisation formelle de maximes d'actions individuelles.
Comparons pour exemple ces deux propositions : 1) «L'homme est un loup pour
l'homme» ; 2) «Les hommes naissent libres et égaux en droit». Or (1) peut
aisément d'un point de vue génétique être compris comme résultant de

généralisations directement articulées à des conclusions d'histoires typiques.
Essayez avec (2) ; c'est impossible. La proposition (2) ne résulte pas en effet de

la méthode consistant à généraliser une conclusion, mais de la méthode
consistant à universaliser une prémisse. Pour cela il faut idealiter pouvoir réaliser

l'intégration de tous les points de vue. Le paradigme de cette vision integrative
du monde, que l'on trouve à l'œuvre dans les conceptions bourgeoises de

l'économie politique, du droit naturel et de l'Histoire universelle, est sans doute
la Monadologie de Leibniz, par ailleurs inventeur du calcul intégral. Cependant
le modèle monadologique, qui porte ses effets proprement philosophiques jusque
chez Nietzsche et au-delà, s'approfondit pragmatiquement jusqu'au modèle de

la discussion (Habermas) via une rationalité propre à l'«agir communicationnel»,
qui consiste en première ligne dans une puissance d'intégration : coordonner les

actions sociales moyennant la mise en langage par les acteurs de leurs plans
d'action ; également, transformer les intérêts universalisables en normes 18.

Maintenant, l'argumentation ne répond pas elle-même des bases d'acceptabilité
des arguments. Ceci est l'affaire d'une reconstruction.

La reconstruction n'est intéressée ni proprement à dire ce qui s'est passé

sur le mode du vécu (narration), ni à généraliser les leçons tirées des événements

mis en récits (interprétation), ni à universaliser les maximes individuelles

au regard d'une «compossibilité» générale (argumentation), mais
spécifiquement à parcourir tout ce processus en sens inverse sur les traces de la
reconnaissance éventuellement manquée. Prenons en exemple les grands procès

d'assises d'aujourd'hui : on ne s'intéresse plus seulement à savoir si l'ac-

18 Le principe de discussion, outre qu'il se laisse aménager en principe démocratique,

revêt la valeur subjective d'un principe de décentrement assumant la différenciation

entre normes et valeurs. Il affirme certes la méthode de l'argumentation. Mais
du fait qu'il met en exergue la procédure discursive comme première normativité et non
pas telle ou telle valeur universaliste constituée comme par exemple l'égale liberté entre
tous les êtres humains, il appartient à l'esprit de la reconstruction.



ÉTHIQUE ET RELIGION 341

cusé a tué ni principalement à déterminer sous quelle loi tombe ce genre de

crime, mais aussi pourquoi il en est venu là (narration), comment il a vécu et

compris la situation critique pour son passage à l'acte (interprétation), quelles
sont les raisons qu'il estime avoir de plaider les circonstances atténuantes

(argumentation). Dans ce souci, la reconstruction du procès judiciaire mobilise
les registres narratif, interprétatif, argumentatif, afin de mettre la totalité du

drame en perspective. Comparons à lajustice pénale ancienne. Là, le problème
est plutôt de déterminer comme un tarif la peine qui revient au crime. Quelle
punition pour quel acte? Telle est la question de lajustice ancienne ; et c'est
déjà un pas de lajustice, que marque la loi - mécomprise - du talion : non pas,
en vérité, «œil pour œil, dent pour dent», mais «un œil pour un œil, une dent

pour une dent» l9. La cure analytique, les mémoriaux, les musées et autres lieux
de mémoire, les grands romans d'enquête policière, les sciences historico-
herméneutiques, les innovations procédurales telles que la médiation, les droits

moraux et culturels : voilà un échantillon de ce que l'on peut regarder comme
autant d'institutions de l'identité reconstructive, toujours tournée vers l'histoire
à travers laquelle se laisse approfondir la reconnaissance et, partant, le droit
des personnes comprises dans leur vulnérabilité.

La difficulté du concept tient à sa négativité. En effet, la reconstruction
ne peut construire du positif-par exemple, mener à bien un procès d'entente
sur des normes - qu'à la condition de ressaisir les registres discursifs
«antérieurs», mais à un degré plus réflexif. Le mieux est d'en imaginer des
applications substantielles, en prenant en vue le rapport entre la reconstruction et
le pardon. Le schéma du pardon se sécularise de façon intéressante à propos
des relations interpersonnelles et des relations internationales.

Considérons d'abord le cas de relations interpersonnelles. Par exemple, les

conflits de couple. Aujourd'hui, la dialectique du couple conjugal au sens large
n'est pas limitée à celle de Tamour, supposant (à suivre ici le jeune Hegel)
l'élévation de la pulsion à la réflexivité d'un désir de désir, où se reconnaissent
les sexes opposés. La dialectique de l'amour se charge en outre de la dialectique
en principe différente, ultérieure, de la lutte pour la reconnaissance des

personnes en tant que telles. L'interprétation de ce phénomène peut relever de la

sociologie ou de l'anthropologie sociale : on fera alors valoir des facteurs tels

que le travail des femmes, leur insertion dans la société civile, la modification
des données de la défense et de la protection, l'appropriation culturelle des

catégories philosophico-juridiques des droits de l'Homme (égalité, autonomie),
et leur extension au domaine privé de la sphère intime. Le couple est

heuristiquement intéressant pour notre propos, parce que les conflits de couples

19 Pas plus! Autrement dit : équilibrer strictement la peine infligée à l'acte commis ;

que le châtiment soit exactement proportionné au crime. Sinon, en effet, l'excès de

représailles appelle la poursuite infinie de la vengeance. C'est le processus indéfini de
la vendetta, vengeance sans cesse réactivée, qui est tout le contraire de lajustice, laquelle
doit justement dénouer la crise.



342 JEAN-MARC FERRY

sont indémêlables. Qui a raison? Qui a tort? Le modèle de la résolution

argumentative est insuffisant, voire inadapté. On sait que la réconciliation (non

pas la réunion) ne peut advenir que si l'on est disposé, chacun, à reconnaître

ses torts éventuels, et d'abord à entendre avec empathie les plaintes de l'autre.
Le pardon est reconstructif plus qu'argumentatif, parce que demander pardon
n'implique pas que l'on ait eu objectivement tort dans le litige (point de vue
établi par l'argumentation), mais d'abord que l'on souffre de ce que l'autre
souffre ou ait souffert par votre fait, sinon par votre faute, et que l'on se

reconnaît à soi-même une responsabilité dans la souffrance de l'autre. Cela
renvoie à la force de réconciliation de la vie dont la mutilation suscite la

nostalgie. Il convient de faire la différence entre l'excuse et le pardon. La

présentation d'excuses a une structure argumentative : on est certes confus,
désolé, mais on tente une explication «désaggravante». Au-delà de l'excuse,
dire : «je reconnais que j'ai eu tort» n'est pas demander pardon et réciproquement.

Mais, comme on dit, faute avouée est à moitié pardonnée, et cela se

comprend, parce que le geste reconstructif est déjà présent dans la reconnaissance

de la faute propre.
Quant au domaine des relations internationales, il est remarquable que se

multiplient et s'intensifient depuis guère plus d'une dizaine d'années les

exemples de demandes publiques de pardon, adressées d'une nation à l'autre.
De tels événements peuvent être regardés comme autant de gestes
reconstructifs qui répondent à une réclamation de justice proprement historique.

Celle-ci n'est mobilisée qu'exceptionnellement par les tribunaux (crimes
de guerre, crimes contre l'humanité). Elle constitue cependant un préalable à

la pacification, c'est-à-dire à la normalisation des rapports et aux possibilités
de coopération pacifique. Là, les deux dialectiques successives, chez Hegel :

celle de la lutte pour la reconnaissance réciproque, puis celle du crime et du

châtiment, se laissent compléter par une troisième dialectique, celle de la

reconstruction et de la réconciliation, dont l'un des moments inauguraux serait
constitué par les demandes de pardon adressées au regard de violences passées.

C'est sur ce «troisième moment» de la dialectique que prend appui l'idée
de justice reconstructive. J'admets que l'histoire des relations internationales
reproduit le mouvement de la moralité propre aux relations interpersonnelles,
car il s'agit dans les deux cas, individus ou États, de personnes qui doivent
se reconnaître réciproquement. Si nous acceptons à titre heuristique de nous
référer aux dialectiques mises en place par le jeune Hegel dans sa philosophie
de l'esprit d'Ièna, nous pouvons aisément établir une équivalence au plan des

relations internationales : ainsi fait-on correspondre à la dialectique de la lutte

pour la reconnaissance un état de nature des relations internationales, où se

déploie cependant la guerre comme puissance generative pour le droit ; ensuite,
la dialectique «crime et châtiment» nous renvoie au passage historiquement
décisif de la guerre entre les nations à l'intervention armée des Nations unies

procédant à des opérations de police judiciaire à l'encontre des États

délinquants. Cette seconde dialectique intervient, en effet, au moment où, le droit



ÉTHIQUE ET RELIGION 343

étant advenu, une autorité publique doit en assurer la force contre la résistance
des volontés de puissance - et de reconnaissance - singulières. En ce qui
concerne l'ordre mondial, nous ne sommes pas encore à ce point exact où

l'Organisation des Nations unies se serait dotée d'un tribunal international

permanent ainsi que d'une assemblée législative. Mais une telle situation est

en perspective. Or, bien qu'elle fasse signe vers l'avènement d'un État

cosmopolitique, elle relève toutefois encore d'une conception qui ne dépasse
nullement la justice retributive et punitive. Celle-ci est certes tout à fait
nécessaire, quelles que soient même les justifications qu'au regard de situations
de reconnaissance manquée un point de vue moral pourrait admettre pour le

viol du droit. Mais au regard de telles situations, justement, elle est loin d'être
suffisante. Manque le complément d'une justice historique appelant à une

dialectique proprement reconstructive qui lie intimement la dignité des sujets
à leur vulnérabilité dans une reconnaissance des atteintes éventuellement
portées à leur intégrité.

Il s'agit de procéduraliser la reconnaissance publique de la «victime»,
laquelle est aussi bien le criminel, dans un procès séculier de discours, c'est-
à-dire en-dehors ou indépendamment des moments forts du procès juridictionnel,

que représentent le débat contradictoire, le jugement qui établit les

responsabilités en désignant le coupable, la sentence qui prononce la peine et la

sanction qui rétablit le droit en accomplissant la sentence. Certes, la reconnaissance

publique que réalise le procès juridictionnel, comme le fait remarquer
Paul Ricœur, «n'est pas rien». Mais, ajoute-t-il,

la reconnaissance peut suivre un parcours plus intime touchant à l'estime de soi.
On peut dire ici que quelque chose est restauré, sous des noms aussi divers que
l'honneur, la bonne réputation, le respect de soi, et, j'aime insister sur le terme,
l'estime de soi, c'est-à-dire la dignité attachée à la qualité morale de la personne
humaine. Peut-être est-il permis de faire un pas de plus et de suggérer que cette
reconnaissance intime, touchant à l'estime de soi, est susceptible de contribuer au
travail du deuil par lequel l'âme blessée se réconcilie avec elle-même, en intériorisant

la figure de l'objet aimé perdu.20

C'est cette intuition que tente de développer le concept de reconstruction,
afin qu'une possibilité soit ouverte aux victimes (réelles ou autofantasmées)
de se faire entendre. Elles le font d'abord sur la voie de narrations. C'est là
le premier pas qu'ouvre la raison en vue de la réparation. Mais cette raison

est éminemment fragile. Elle est d'autant mieux assurée que, de l'autre côté,
l'écoute est déjà structurée par des dispositions critiques. C'est ainsi que
l'identité en crise, par exemple la nation qui veut se faire reconnaître dans le

même mouvement qu'elle cherche à faire reconnaître la souffrance actuelle
d'une injustice passée, entre dans un espace virtuel de reconnaissance. Cependant

la réception qu'en accepte le monde représenté par une opinion internationale

doit prévenir, du côté du plaignant, une pathologie des interprétations

20 P. Ricœur, «Sanction, réhabilitation, pardon», in Le Juste, op. cit., p. 199.



344 JEAN-MARC FERRY

qui l'emporterait dans un processus de guerre. Pour cela elle doit être à la fois
comprehensive et critique, en s'efforçant par conséquent de discipliner la

compulsion interprétative par la vertu critique d'argumentations destinées à

sans cesse rappeler le point de vue de l'autre, et plus encore celui du droit
entendu au sens très large de ce qui est juste. À l'égard des groupes d'assassins

organisés en brigades sanguinaires lajustice punitive doit être implacable pour
réprimer le crime et supprimer la terreur, quitte à intervenir en passant outre

l'orgueil des États indigents. Mais à l'égard des peuples victimises, elle se doit
d'engager toutes les procédures reconstructives propres à prévenir les dérapages

compromettant une réconciliation future.

Ethique, droit et religion

La démarche de l'éthique reconstructive se situe à la charnière d'une double

inflexion-juridique et religieuse- de la raison pratique: d'une part, elle
maintient l'esprit du droit, en s'attachant à faire reconnaître à chaque partie
non seulement le point de vue de l'autre, mais également la valeur d'une
résolution équitable du conflit ; d'autre part, elle s'ouvre à l'esprit de la

religion, en se faisant largement attentive au vécu de ce conflit, c'est-à-dire
au point de vue d'où le criminel est aussi bien victime de passions qu'il n'est

pas en situation actuelle de dominer, de sorte qu'une relation asymétrique doit
être assumée, le temps de réconcilier le sujet avec lui-même et avec le monde.
Cela suppose un élargissement de la raison publique, laquelle se déploie en

traversant des registres successifs où notamment le registre argumentatif se

laisse assouplir et approfondir dans la direction plus substantielle et plus
autoréflexive, à la fois, du discours reconstructif, afin que la vulnérabilité des

personnes puisse être considérée comme une raison aussi valable, du point de

vue moral, que la vérité des énoncés, lorsqu'il s'agit de connaître en substance
les ressorts de l'acceptabilité ; afin qu'une norme publique puisse prétendre
à la validité à un titre plus profond que celui que confère une procédure légitime
ou même un contenu juste.


	Éthique et religion

