
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 3

Artikel: Étude critique : la pneumatologie de Jürgen Moltmann

Autor: Blaser, Klauspeter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-381607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-381607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE. 132 (2000). P. 259-267

ÉTUDE CRITIQUE

LA PNEUMATOLOGIE DE JÜRGEN MOLTMANN

Klauspeter Blaser

Résumé

La parution récente en français de L'Esprit qui donne la vie fournit
l'occasion d'interroger Moltmann sur l'articulation entre l'Esprit divin et les

esprits humains. Le concept de l'expérience que l'auteur met en œuvre en

l'appliquant à la révélation conduit à une vision dynamique à la fois du salut
et du réel. Si la formule de la «transcendance immanente» permet de s'apercevoir

des effets multiples de l'Esprit divin qui habite le monde, elle renvoie

également à la communion trinitaire en Dieu, base de toute communion.

La pneumatologie de Jürgen Moltmann est enfin disponible en français.
La Revue de Théologie et de Philosophie, qui a publié des compte rendus ou
des études critiques presque à chaque parution moltmannienne ' et qui a fait
paraître dans ses pages le texte important d'une conférence donnée à

Lausanne 2, saisit l'occasion de parler une nouvelle fois du théologien allemand
et de son œuvre. S'il faut en effet saluer le fait que les Éditions du Cerf aient
tenu à publier tous les grands ouvrages de cet auteur - et aucun de ses

homologues allemands n'a été aussi systématiquement traduit -, il faut aussi

regretter le retard accumulé durant cette décennie. Depuis la parution originale
de L'Esprit qui donne la vie (EdV) en 1991, au moins deux ouvrages
fondamentaux dans les Contributions systématiques ont vu le jour! 3 La série ainsi

L'Esprit qui donne la vie. Une pneumatologie intégrale suivi de Mon itinéraire
théologique, traduit de l'allemand par Joseph Hoffmann, Paris, Cerf, 1999, 450 p.
(traduit de : Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, München, Kaiser,
1991). Les chiffres dans le présent texte se réfèrent à cet ouvrage dont nous abrégeons
le titre en EdV.

1 Cf. par exemple 1971, p. 447 ; 1974, p. 68-69 ; 1976, p. 153 ; 1980, p. 418-421 :

1981, p. 155-166 ; 1987, p. 526-527. J'ignore la raison pour laquelle les ouvrages parus
en 1985 (Création, fr. 1988) et en 1989 (Christologie, fr. 1993) n'ont pas été recensés.

2 RThPh 128 (1996), p. 49-65 : «Le rôle du théologique dans le projet de la
modernité».

3 Das Kommen Gottes (1995, objet d'un des prix les mieux dotés du monde) ainsi

que Erfahrungen theologischen Denkens. Wege und Formen christlicher Theologie,



260 KLAUSPETER BLASER

intitulée est donc achevée. On s'interroge : à quand une présentation et une
analyse approfondies de la théologie de Moltmann ainsi que de son évolution,
présentation qui soulignerait enfin l'impact de ce théologien sur la théologie
d'expression française?4

Publié en même temps que la pneumatologie de Michael Welker 5, élève
de Moltmann, EdV se veut pneumatologie «intégrale» (ganzheitlich, c'est-à-
dire évitant toute unilatéralité ou thématique exclusive). C'est dans cette
perspective que l'éditeur a d'ailleurs eu l'heureuse idée d'y ajouter, en annexe, une

vingtaine de pages intitulées : «Mon itinéraire théologique», texte paru
également en 1991 6 et complété pour l'occasion.

Comme les autres ouvrages du théologien de Tübingen, EdV s'ouvre par
une introduction qui en contient in nuce les propos importants et la perspective
décisive, développés ensuite en trois parties :

- Expériences de l'Esprit (expérience de Dieu dans l'expérience de la vie qui
a une face à la fois subjective et messianique, rapports réciproques entre

christologie et pneumatologie, expérience trinitaire de l'Esprit) ;

- La vie dans l'Esprit (libération, justification, nouvelle naissance, sanctifi¬

cation, forces charismatiques, expérience mystique) ;

- Communion et personnalité de l'Esprit (la communion et ses expressions
métaphoriques, formes sociales de l'expérience de Dieu, problèmes
trinitaires).

Notons le principe méthodologique qui commande l'ensemble de l'entreprise

; il s'inscrit en faux contre un discours théologique qui ferait abstraction
de l'existence croyante : «Parler théologiquement de Dieu provient d'un parler
doxologique à Dieu et demeure un parler devant Dieu» (p. 108). Dans cette

perspective, le discours objectivant axé sur la révélation s'adresse à des

pasteurs et prêtres, la théologie de l'expérience correspond aux laïcs (p. 37).
D'un style accessible, le texte excelle par son caractère prenant, bibli-

quement enraciné et théologiquement suggestif. Du point de vue formel, on

peut relever la qualité de la traduction, qui, le cas échéant, mentionne aussi
les éditions en français des ouvrages cités. Malheureusement, la pagination de

la version allemande n'est pas indiquée dans le texte traduit 7.

1999. De plus : Gott im Projekt der modernen Welt. Beiträge zur öffentlichen Relevanz
der Theologie, 1997. Pour une vue d'ensemble voir K. Blaser, ta théologie au XXe

siècle, Lausanne, L'Age d'Homme, 1995, p. 190 sq., 200 sq.
4 Pour l'instant, on peut se référer au beau livre de R. Bauckham, The Theology

of Jürgen Moltmann, Edinburgh, T&T Clark, 1995, ainsi qu'au chapitre V de mon livre
mentionné dans la note précédente.

5 Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn, 1991.
6 In der Geschichte des dreieinigen Gottes, München, Kaiser Verlag, 1991, p. 221 -240.
7 Dans la suite, je reprends certains propos déjà exprimés dans «Immanente

Transzendenz oder plurale Emergenz des Geistes?», Evangelische Theologie, 53 (1993),
p. 566-576, en y intégrant des points relevés par des étudiants lors d'un séminaire
universitaire au semestre d'hiver 1999/2000 sur le livre en question.



LA PNEUMATOLOGIE DE JÜRGEN MOLTMANN 261

Le problème de fond

Le problème épistémologique de toute pneumatologie est celui du rapport
entre Esprit divin et esprit(s) humain(s). En envisageant toutes les oppositions
de la vie comme des différenciations internes qui trouvent dans l'Esprit de la

vie leur intégration et leur principe d'unité. Moltmann remplace un «discernement

des esprits» qui obéirait par exemple au seul critère de la Parole, par
une continuité profonde entre Esprit et esprit. L'Esprit sommeille en effet dans

toutes choses si bien que l'opposition véritable se joue entre le monde et les

forces du monde à venir (p. 109). Par conséquent, toute la vie est considérée

comme charismatique parce qu'elle émane du fons vitae. Solidarité et expiation,

avocat et accusateur, charismes généraux et particuliers - tout est réuni

en une complexio oppositorum impressionnante, mais qui laisse pour le moins

songeur : tout cela va-t-il effectivement de pair ou Moltmann a-t-il malgré lui
succombé soit à l'hégélianisme soit au postmodernisme?

Essayons d'explorer cette dynamique.
La pneumatologie moltmannienne ne représente nullement un «fourre-

tout» ; elle est au contraire très structurée. Le principe de connaissance et de

discernement en est la theologia crucis telle qu'elle constitue aussi le présupposé

de la pneumatologie paulinienne ; ainsi l'Esprit de Dieu, qui devient

l'Esprit de Jésus-Christ, est aussi celui de la Passion et du Crucifié. Cette

pneumatologia crucis (p. 95) a comme appui l'épître aux Hébreux, l'évangile
de Marc ou le chap. 8 de l'épître aux Romains. Ne contredit-elle pas la formule
«Gott in allen Dingen»? La contradiction est levée lorsque la doctrine trinitaire
précise que l'Esprit accompagne la souffrance sans y succomber ; il la renverse.
Dès lors, l'Esprit équivaut à la vie dans tout ce qui est vivant. Dans les énergies
créatrices du vivant nous rencontrons l'Esprit divin, qui en même temps les

transcende (p. 307).
Le lecteur sera frappé par une opposition analogue. Parce que Dieu est

beau, la théologie est belle et celle du livre de Moltmann tout particulièrement.
Elle atteste de processus d'apprentissages œcuméniques qui englobent des

expériences religieuses non chrétiennes, le judaïsme, des courants scientifiques
et philosophiques. Moltmann n'a pas peur de se rapprocher du piétisme, de

la mystique et de la doctrine de l'émanation (pour combattre le platonisme
statique de la tradition théologique). Il cite John Wesley, explore des territoires
spéculatifs lui permettant de développer son concept-clé, celui de l'expérience.
L'esthétique du langage et des formulations dialectiques est séductrice, mais

justement interrompue à tout moment par le renvoi au cosmos mortellement
menacé, aux crises et aux destructions que la communauté humaine inflige à

l'environnement, à elle-même et à ses membres. Comment concilier ces deux

choses? Comment la catastrophe peut-elle aller de pair avec «l'Esprit qui donne

la vie»? La contradiction est-elle à résoudre, n'est-elle pas intrinsèque à la

complexité de notre expérience du réel? Moltmann est loin de prêcher une

adaptation non critique au monde moderne. Au contraire, la paix avec Dieu



262 KLAUSPETER BLASER

implique l'opposition catégorique à la destruction des créatures (p. 214 sq.).
Si le discours pneumatologique s'élabore comme résistance dans cet horizon
de la détresse et de la déception dans les temps présents, il se déploie aussi

à l'enseigne de nouveaux départs, tels que le pentecôtisme ou la découverte

de l'ampleur cosmique de l'Esprit. Or l'espérance de la «vivification de la

création [...] ne naît pas de l'expérience d'un manque dans le présent, mais

de l'exubérance de l'expérience de l'Esprit et du débordement de la joie
suscités par la venue de Dieu dans son monde » (p. 110). C'est elle qui permet
de prendre conscience du manque.

Une théologie de l'expérience?

Moltmann interroge les conditions transcendantales de l'expérience tout en

les distinguant de la transcendance elle-même. «Le phénomène véritable, dit-
il, ne réside ni dans l'immanence ni dans la transcendance de l'Esprit, ni dans

la continuité ni dans la discontinuité, mais dans l'immanence de Dieu dans

l'expérience humaine et dans la transcendance de l'homme en Dieu : parce que
l'Esprit de Dieu est en l'homme, l'esprit de l'homme dans son auto-transcendance

est orienté vers Dieu» (p. 24). Pour le préciser davantage : «L'Esprit du

Christ est la force vitale qui nous est immanente, l'Esprit de Dieu est notre

espace de vie transcendant» (p. 247). Mais notre théologien réussit-il à lier
«sans mélange ni séparation» les esprits humains, l'Esprit du Christ et l'Esprit
divin? Comment l'autotranscendance se distingue-t-elle vraiment de la
transcendance si l'Esprit divin anime tout ce qui est vivant?8 L'expérience de la

proximité du Dieu vivant réveille les esprit de vie (p. 371) - est-il interdit
d'inverser cette phrase et de dire que les esprits nous éveillent à la proximité
de Dieu? C'est poser le problème des critères permettant de juger les
expériences.

Tout en maintenant la pneumatologia crucis, Moltmann pose la question
de savoir comment l'homme parviendrait à parler d'un Dieu dont aucune
expérience humaine ne serait repérable : «Comment un homme pourrait-il
parler de Dieu si Dieu ne se révèle pas? Comment un homme pourrait-il parler
d'un Dieu dont il n'existe aucune expérience humaine?» (p. 22). Il s'agit donc
de désenclaver une pneumatologie largement prisonnière d'une domestication
ecclésiastique ou spiritualiste, voire même d'une théologie étroite de la parole
de Dieu. Une rupture avec ces traditions s'imposerait aujourd'hui. On ne
contredira pas la légitimité du propos et on ne pourra que ratifier le fait que
l'Esprit de Dieu donne à l'Esprit du Christ sa dimension universelle. C'est ainsi

8 Une certaine proximité par rapport à la pneumatologie de Paul Tillich est notoire
(« présence Spirituelle ». «communauté Spirituelle», cf. Théologie Systématique, t. IV,
Genève, 1991). La différence apparaît pourtant là où Moltmann casse les schemes
binaires assez présents dans la pensée tillichienne.



LA PNEUMATOLOGIE DE JÜRGEN MOLTMANN 263

que la vie est rendue vivante, que l'expérience de l'Esprit sera possible dans

l'expérience quotidienne du monde. Dès lors, la pneumatologie permet de

relativiser ou de faire disparaître les oppositions entre révélation et expérience
(p. 21-25), entre le Christ de l'Esprit et l'Esprit du Christ (p. 89 sq.), entre
nouvelle naissance et justification (p. 205-212), entre personne et communauté
(p. 385 sq.). Tout cela suppose et suscite une pneumatologie résolument
trinitaire qui plaide contre les effets néfastes du filioque ; il y a là une continuité
impressionnante et un développement conséquent de tout ce qu'on a pu lire
de Moltmann depuis 1980. L'Esprit de Jésus-Christ est en effet simultanément

l'Esprit du Père divin par lequel le Créateur et la créature entrent dans la
communion de «l'inhabitation mutuelle» (p. 268 sq.). La force vitale créatrice
des plantes, des animaux et des écosystèmes atteste de la présence de Dieu ;

les croyants, dont les cœurs sont «inhabités» par l'Esprit, sont placés dans la
communion globale de toutes les créatures. Surmonter, dans l'expérience de

l'Esprit, la fausse alternative de la révélation divine et de l'expérience humaine

suppose une analyse des concepts modernes de l'expérience, concepts contrastant

avec des textes bibliques. Toujours est-il que pour Moltmann la représentation

vétérotestamentaire de la schekinah est centrale : elle permet de

comprendre le transfert du lieu de la présence divine du temple sur le peuple ; le
récit de l'histoire du Christ avec l'Esprit, et en dernière analyse aussi la doctrine
de la trinité, s'éclairent de la sorte. Ce ne sont cependant que des approches
visant à sensibiliser la conscience humaine à la présence de Dieu dans le monde

par l'Esprit.

La sotériologie revisitée

Celle-ci repose sur une observation extrêmement importante que H. Berkhof
avait déjà mise en évidence. Les écrits néotestamentaires ne contiennent pas
seulement une pneumatologie christologique (Jésus comme dispensateur de

l'Esprit), mais ils font apparaître tout autant une christologie pneumatologique
(l'Esprit conduit Jésus à la reconnaissance de sa messianité ; p. 92-105).
Moltmann préconise donc une sorte de kénose de l'Esprit dans l'expérience
humaine et par conséquent lui attribue une certaine participation à la passion.
La deuxième partie de EdV peut se déduire dès lors de la première. Elle déploie
en effet la doctrine du salut en y recherchant la vitalité plutôt que la spiritualité.
Sans opposer celles-ci, il y va dès lors des forces de la vie contre celles de

la mort. Sous cet angle, toute la tradition de l'ordo salutis jusqu'à l'unio
mystica est revisitée dans la perspective de la théologie libératrice. Liberté,
justice pour les victimes et les bourreaux, nouveau commencement, justification

- tels sont les fruits de l'Esprit. On ne saurait rester insensible à ces pages

qui sont d'une qualité pastorale exceptionnelle ; de surcroît, elles sont utiles

pour la question de la guérison des malades, le charisme d'une vie handicapée,
la méditation, la contemplation, voire le martyre. La suivance ne devient réelle



264 KLAUSPETER BLASER

que dans la cellule de la prison où la véritable memoria passionis se fait
«événement non transcendantal»!

Ce qui est enjeu dans tout cela, c'est une dialectique apocalyptico-escha-
tologique (p. 125), à savoir le combat entre la pulsion de la vie de l'Esprit et

la nécrophilie du péché. Le théologien de Tübingen a toujours tenu à envisager

l'Esprit qui se manifeste dans la création comme anticipant «la nouvelle
création» ou le «Royaume de Dieu». L'Esprit dont nous attendons notre
délivrance est d'emblée aussi l'esprit vivifiant de la création et vice-versa. Ainsi
donc, ce printemps eschatologique (p. 128) est identique à la rédemption
(p. 27). À la lumière pascale, l'amour pour la vie et le désir de la vie nouvelle

ne sauraient être séparés (p. 204). Ils incluent le désir erotique, les gestes

corporels non verbaux, l'amitié ouverte, toutes les expériences sociales de Dieu

ou les formes de l'amour vécu. Sans la lumière de Pâques, la formule de la

transcendance immanente relèverait du romantisme.

Moltmann panthéisant?

Si l'on se demande de quelle manière les superbes paroles consacrées à

la libération de la vie peuvent être rendues vraies, on n'a pas forcément de

réponse : l'Esprit et son exigence ne dépassent-ils pas les hommes et leurs

capacités? La théologie devient-elle ainsi irréaliste, non pertinente aussi bien
du point de vue biblique que contemporain? Est-il vrai que Dieu nous attend

en toutes choses et que nous le percevons (p. 62)? On voit qu'il est capital
de bien comprendre la «transcendance immanente» pour dissiper les

malentendus. La formule vise avant tout à faire comprendre la proximité à proprement

incroyable de Dieu ; elle évite un lien trop étroit à la conscience de soi

moderne en découvrant la transcendance, non seulement dans l'expérience de

soi, mais encore dans toute expérience, car toute expérience peut avoir une face

intérieure transcendante. L'expérience de l'Esprit de Dieu est constitutive
même de l'expérience de l'autre comme un Tu, de l'expérience communautaire
et de celle de la nature. Si l'on fait droit aux traditions sapientiales, l'expérience
de Dieu est possible dans, avec et sous toute expérience quotidienne dans la

mesure où Dieu est en toutes choses et toutes choses sont en Dieu. À condition
de comprendre l'Esprit comme force de la création et source de la vie. Si les

expériences de Dieu contiennent des expériences de la vie, l'inverse doit
également être vrai.

On peut comprendre le reproche de panthéisme ou d'une position
panthéisante. Moltmann s'en défendrait vigoureusement en disant que la
tradition chrétienne comprend l'expérience de Dieu comme expérience de la

présence divine du créateur dans la riche variété de sa création. Tous les

éléments, toutes les composantes ont leur place, leur propriété et leur
responsabilité. Il y a pour cela des arguments chez Job, dans les Psaumes, chez

Augustin ou Calvin, dans l'Encyclique Dominum et Vivificantem (parfois citée



LA PNEUMATOLOGIE DE JÜRGEN MOLTMANN 265

de façon critique) mais aussi dans d'autres traditions religieuses comme la
Bagavad-Gita. On décèle ici effectivement une évolution dans la pensée
moltmannienne : Dieu n'est pas simplement un sujet, un vis-à-vis du monde,
mais surtout la source d'où provient toute vie, l'arbre qui produit les fruits et
la lumière dont les rayons éclairent et réchauffent tout. Grâce au Saint Esprit,
la vie éternelle de Dieu déborde pour ainsi dire, et les énergies débordantes

remplissent la terre. L'expérience de la vie dans un tel esprit débordant est vie
divine, vie dans la communion éternelle, vie sainte (p. 244 sq.). Identique à

la force de la résurrection de la chair, cet esprit échappe à la méprise enthousiaste

ou panthéiste dans la mesure où le principe théologique déterminant reste
celui de la croix, le critère anthropologique étant alors celui de la suivance.

La base récurrente : la Trinité

L'auteur de YEdV ne reste-t-il pas prisonnier d'un scheme totalisant de

théologie occidentale lorsqu'il postule l'Esprit dans toutes choses? En accord

avec d'autres essais pneumatologiques 9, Moltmann tente de concilier les projets

de la théologie classique, réformatrice ou dialectique avec les formes de

l'expérience relevant du créé. Si Dieu n'est effectivement pas lointain, est-il

pour autant communicable à l'infini? Partageant le souci d'une mise en oeuvre
réaliste de la pneumatologie, Moltmann parle surtout des expériences et des

situations rencontrées dans le monde œcuménique et échappe ainsi à l'abstraction

qui guette le discours de l'émergence plurielle de l'esprit célébrée par la

postmodernité ; l'éclatement de la société dans des systèmes partiels révèle
d'ailleurs un penchant conservateur. La transcendance immanente a au
contraire quelque chose de transformateur, de progressant, justement la force du

transcendant. Mais il faut en effet bien préciser ce qui demeure mystérieux et

ce qui relève de l'au-delà. C'est la raison pour laquelle la troisième partie,
souvent à la limite de ce qui est pensable et dicible, fournit une sorte de test

9 Voici une liste des ouvrages principaux en pneumatologie parus dans les dernières
décennies (cette liste est à la fois plus ample et plus restreinte que les références citées
dans EdV) : P. Evdokimov, L'Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris. 1970 ;

Présence de l'Esprit Saint dans la théologie orthodoxe, Paris. 1977 : W. Dantine, Der
Heilige und der unheilige Geist, Stuttgart, 1973 ; J. Moltmann, Kirche in der Kraft des

Geistes, München, 1975 ; C.F.D Moule, Person and Work of the Holy Spirit, Grand

Rapids, Eerdmans, 1977 ; K. Blaser, Vorstoss zur Pneumatologie. Zürich, 1977 :

J. V. Taylor, Puissance et patience de l'Esprit. Paris. 1977 ; W. Kasper (Hg.). Gegenwart

des Geistes, Freiburg, Herder, 1979 ; O. Dilschnlider (Hg.), Theologie des Geistes,

Gütersloh. Gütersloher Verlagshaus, 1980 ; L. Bouyer, Le Consolateur. Esprit Saint et

grâce, Paris. 1980 ; Y. Congar, Je crois en l'Esprit Saint, Paris, 1979 ; Art. «Geist»,
TRE XII, 1984 (Bibl.) ; Chr. Schütz, Einführung in die Pneumatologie, Darmstadt, 1985

(Bibl.) ; H. Berkhof, Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen, 1988 (2e éd. avec
postface d'U. Gerber); M. Kassel (Hg.), Feministische Theologie. Perspektiven zur
Orientierung, Stuttgart. 1988 ; P. Gisel, La subversion cle l'Esprit, Genève, 1993.



266 KLAUSPETER BLASER

pour ce qui précède. Tout débouche sur cette recapitulatio où la communion
et la personnalité de l'Esprit deviennent décisives pour l'intelligence de Dieu
même. Au lieu de discuter abstraitement le concept de personnalité («le
problème le plus difficile de la pneumatologie» surtout à cause de l'andro-cen-
trisme sous-jacent, p. 361 sq.), Moltmann examine d'abord des métaphores de

divers ordres ayant servi à décrire des expériences de l'esprit (par exemple,
juge et mère, énergie et espace, feu et amour, lumière et eau), ensuite les

rapports intérieurs à ces métaphores et images bibliques. Figures de la vie, les

distinctions entre causes et effets y disparaissent. À chaque fois, l'Esprit se

donne à connaître comme présence immanente et comme vis-à-vis transcendant.

Passant du niveau de l'expérience à celui du concept, il faut penser
l'Esprit comme personne dans son interpersonnalité trinitaire à laquelle
correspond la communion créaturale. Les grilles binaires apparaissent comme trop
grossières (p. 390). L'imago Dei est, comme chez Barth, imago trinitatis. Le

filioque s'avère superflu puisqu'il ne dit rien de nouveau et peut induire en

erreur ; le Fils n'est pas la source d'un Esprit renvoyé au troisième rang, mais

il entretient une relation de réciprocité. L'Esprit se montre en effet d'une
manière riche et complexe précisément en se distinguant du Père et du Fils.
Dans la Trinité doxologique se récapitulent et s'accomplissent les mouvements
trinitaires de type monarchique, historique et eucharistique, tous en quelque
sorte préliminaires. Un élément particulier du discours moltmannien mérite
d'être souligné : parce qu'à la différence du dabar masculin, la mah féminine
accueille le maternel et le féminin, les objections féminines contre une
conception essentiellement masculine de Dieu y sont toujours présentes. Impossible

cependant de renoncer entièrement aux concepts masculins potentiellement

libérateurs parce que la seigneurie de Jahwe n'est pas du même type que
celle de Jupiter ; néanmoins et globalement, la pneumatologie bénéficie du côté
maternel de Dieu et stimule une nouvelle communauté de femmes et d'hommes.

En ce sens, le projet de la théologie féministe instruit cette pneumatologie
dans son ensemble.

Le plaisir de lire Moltmann

Lire ce livre de Moltmann relève d'une «expérience» fascinante, et cela
à plusieurs niveaux. On peut d'abord s'intéresser aux chemins que Moltmann
a empruntés depuis la Théologie de l'espérance et qui l'ont conduit vers des

rives insoupçonnées à l'époque. L'itinéraire personnel décrit par le théologien
de Tubingue en fait état. On évaluera ensuite le gain pour le débat en

pneumatologie et l'élaboration d'un discours à la fois fidèle et adéquat. Enfin,
la polémique par rapport à d'autres modèles, dont l'auteur tente de se démarquer

avec plus ou moins de pertinence, a perdu de sa virulence tout en
constituant encore un sujet de discussion. En tout état de cause, on a affaire à une
sorte de «somme de la théologie» actuelle, pleine de joyaux, en dépit des



LA PNEUMATOLOGIE DE JÜRGEN MOLTMANN 267

perspectives développées et jugées problématiques par certains. Pour moi, la

question qui demeure est celle de savoir comment, face à la dureté de la vie
et de l'état apocalyptique du monde, nous pouvons échapper à la tentation de

verser dans la «poésie théologique»? Si le discours moltmannien ne perd à

aucun moment l'aiguillon critique (le critère de la vérité est le Christ et non
l'expérience comme telle ; le «Dieu en nous» et «nous en Dieu» constitue une
réalité eschatologique), sa reprise et récupération postmodernes risquent fort
déjouer le jeu d'une Erfahrungstheologie de mauvais aloi, dans laquelle Dieu
se confond avec toutes les expériences, avec «le vécu» ou avec ce qui est

ressenti. C'est pourquoi je me demande comment parvenir à combiner le

paradigme du panenthéisme de l'Esprit avec celui du «Dieu vivant» comme
vis-à-vis non réductible de telle manière que l'entrelacement révélation-expérience

ne débouche pas sur une nouveUe opposition, mais que le pôle de

l'altérité seigneurale apparaisse tout aussi clairement. Moltmann pense avoir
fait un pas décisif par rapport à Barth et à sa théologie de la révélation. Mais
n'en aurait-il pas besoin à titre de correctif critique?

Moltmann croit à la force de la parole théologique même dans un monde

qui génère sans cesse le désespoir, monde dont notre auteur est par ailleurs

un analyste perspicace et sans complaisance. Dans le paysage actuel, oser être

un théologien de ce type est considéré comme exotique. J'y vois au contraire
la grande force de Moltmann et un exemple inspirateur.


	Étude critique : la pneumatologie de Jürgen Moltmann

