Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 3

Artikel: Etude critique : la pneumatologie de Jiirgen Moltmann
Autor: Blaser, Klauspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 259-267

ETUDE CRITIQUE

LA PNEUMATOLOGIE DE JURGEN MOLTMANN *

KLAUSPETER BLASER

Résumé

La parution récente en francais de L’ Esprit qui donne la vie fournit I’oc-
casion d’interroger Moltmann sur 'articulation entre I’Esprit divin et les
esprits humains. Le concept de l'expérience que ['auteur met en ceuvre en
['appliquant a la révélation conduit a une vision dynamique a la fois du salut
et du réel. Si la formule de la «transcendance immanente» permet de s’aper-
cevoir des effets multiples de I’Esprit divin qui habite le monde, elle renvoie
également a la communion trinitaire en Dieu, base de foute communion.

La pneumatologie de Jirgen Moltmann est enfin disponible en francais.
La Revue de Théologie et de Philosophie, qui a publi€ des compte rendus ou
des études critiques presque a chaque parution moltmannienne ! et qui a fait
paraitre dans ses pages le texte important d’une conférence donnée a Lau-
sanne 2, saisit 1’occasion de parler une nouvelle fois du théologien allemand
et de son ceuvre. S’il faut en effet saluer le fait que les Editions du Cerf aient
tenu a publier tous les grands ouvrages de cet auteur — et aucun de ses
homologues allemands n’a ét€ aussi systématiquement traduit —, il faut aussi
regretter le retard accumul€ durant cette décennie. Depuis la parution originale
de L’Esprit qui donne la vie (EdV) en 1991, au moins deux ouvrages fonda-
mentaux dans les Contributions systématigues ont vu le jour! 3 La série ainsi

" L’Esprit qui donne la vie. Une pneumatologie intégrale suivi de Mon itinéraire
théologique, traduit de 1’allemand par Joseph Hoffmann, Paris, Cerf, 1999, 450 p.
(traduitde : Der Geist des Lebens. Eine ganzheitliche Pneumatologie, Miinchen, Kaiser,
1991). Les chiffres dans le présent texte se réféerent a cet ouvrage dont nous abrégeons
le titre en EdV.

! Cf. par exemple 1971, p. 447 ; 1974, p. 68-69 ; 1976, p. 153 ; 1980, p. 418-421 ;
1981, p. 155-166 ; 1987, p. 526-527. J’ignore la raison pour laquelle les ouvrages parus
en 1985 (Création, fr. 1988) et en 1989 (Christologie, fr. 1993) n’ont pas €t€ recensés.

2 RThPh 128 (1996), p. 49-65: «Le rdle du théologique dans le projet de la
modernité».

3 Das Kommen Gottes (1995, objet d’un des prix les mieux dotés du monde) ainsi
que Erfahrungen theologischen Denkens. Wege und Formen christlicher Theologie,



260 KLAUSPETER BLASER

intitulée est donc achevée. On s’interroge : a quand une présentation et une

analyse approfondies de la théologie de Moltmann ainsi que de son €volution,

présentation qui soulignerait enfin I’'impact de ce théologien sur la théologie

d’expression francaise? 4
Publié en méme temps que la pneumatologie de Michacl Welker 7, éleve

de Moltmann, EdV se veut pneumatologie «intégrale» (ganzheitlich, c’est-a-
dire évitant toute unilatéralité ou thématique exclusive). C’est dans cette pers-
pective que I’éditeur a d’ailleurs eu I’heureuse idée d’y ajouter, en annexe, une
vingtaine de pages intitulées : «Mon itinéraire théologique», texte paru €ga-
lement en 1991 ¢ et complété pour I’occasion.

Comme les autres ouvrages du théologien de Tiibingen, E4V s’ouvre par
une introduction qui en contient in nuce les propos importants et la perspective
décisive, développés ensuite en trois parties :

— Expériences de I’Esprit (expérience de Dieu dans I’expérience de la vie qui
a une face a la fois subjective et messianique, rapports réciproques entre
christologie et pneumatologie, expérience trinitaire de 1’Esprit) ;

— La vie dans I’Esprit (libération, justification, nouvelle naissance, sanctifi-
cation, forces charismatiques, expérience mystique) ;

— Communion et personnalité de I’Esprit (la communion et ses expressions
métaphoriques, formes sociales de ’expérience de Dieu, problemes trini-
taires).

Notons le principe méthodologique qui commande ’ensemble de I’entre-
prise ; il s’inscrit en faux contre un discours théologique qui ferait abstraction
de I’existence croyante : «Parler théologiquement de Dieu provient d’un parler
doxologique a Dieu et demeure un parler devant Dieu» (p. 108). Dans cette
perspective, le discours objectivant axé sur la révélation s’adresse a des pas-
teurs et prétres, la théologie de I’expérience correspond aux laics (p. 37).

D’un style accessible, le texte excelle par son caractere prenant, bibli-
quement enraciné et théologiquement suggestif. Du point de vue formel, on
peut relever la qualité de la traduction, qui, le cas échéant, mentionne aussi
les éditions en francais des ouvrages cités. Malheureusement, la pagination de
la version allemande n’est pas indiquée dans le texte traduit 7.

1999. De plus : Gott im Projekt der modernen Welt. Beitriige zur dffentlichen Relevanz
der Theologie, 1997. Pour une vue d’ensemble voir K. BLASER, La théologie au XX¢
siécle, Lausanne, L’Age d’Homme, 1995, p. 190 sq., 200 sq.

* Pour I'instant, on peut se référer au beau livre de R. Bauckuam, The Theology
of Jiirgen Moltmann, Edinburgh, T&T Clark, 1995, ainsi qu’au chapitre V de mon livre
mentionné dans la note précédente.

5 Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Viuyn, 1991,

6 Inder Geschichte des dreieinigen Gottes, Miinchen, Kaiser Verlag, 1991, p. 221-240.

7 Dans la suite, je reprends certains propos déja exprimés dans «Immanente Trans-
zendenz oder plurale Emergenz des Geistes?», Evangelische Theologie, 53 (1993),
p- 566-576, en y intégrant des points relevés par des étudiants lors d’un séminaire
universitaire au semestre d’hiver 1999/2000 sur le livre en question.



LA PNEUMATOLOGIE DE JURGEN MOLTMANN 261

Le probléeme de fond

Le probleme épistémologique de toute pneumatologie est celui du rapport
entre Esprit divin et esprit(s) humain(s). En envisageant toutes les oppositions
de la vie comme des différenciations internes qui trouvent dans I’Esprit de la
vie leur intégration et leur principe d’unité, Moltmann remplace un «discer-
nement des esprits» qui obéirait par exemple au seul critere de la Parole, par
une continuité profonde entre Esprit et esprit. L’ Esprit sommeille en effet dans
toutes choses si bien que 1’opposition véritable se joue entre le monde et les
forces du monde a venir (p. 109). Par conséquent, toute la vie est considérée
comme charismatique parce qu’elle émane du fons vitae. Solidarité et expia-
tion, avocat et accusateur, charismes généraux et particuliers — tout est réuni
en une complexio oppositorum impressionnante, mais qui laisse pour le moins
songeur : tout cela va-t-il effectivement de pair ou Moltmann a-t-il malgré lui
succombé soit a 1’hegélianisme soit au postmodernisme?

Essayons d’explorer cette dynamique.

La pneumatologie moltmannienne ne représente nullement un «fourre-
tout» ; elle est au contraire trés structurée. Le principe de connaissance et de
discernement en est la theologia crucis telle qu’elle constitue aussi le présup-
posé de la pneumatologie paulinienne ; ainsi I’Esprit de Dieu, qui devient
I'Esprit de Jésus-Christ, est aussi celui de la Passion et du Crucifié. Cette
preumatologia crucis (p. 95) a comme appui 1’épitre aux Hébreux, 1’évangile
de Marc ou le chap. 8 de I’épitre aux Romains. Ne contredit-elle pas la formule
«Gott in allen Dingen»? La contradiction est levée lorsque la doctrine trinitaire
précise que I’Esprit accompagne la souffrance sans y succomber ; il la renverse.
Des lors, I’Esprit équivaut a la vie dans tout ce qui est vivant. Dans les énergies
créatrices du vivant nous rencontrons 1’Esprit divin, qui en méme temps les
transcende (p. 307).

Le lecteur sera frappé par une opposition analogue. Parce que Dieu est
beau, la théologie est belle et celle du livre de Moltmann tout particulierement.
Elle atteste de processus d’apprentissages cecuméniques qui englobent des
expériences religieuses non chrétiennes, le judaisme, des courants scientifiques
¢t philosophiques. Moltmann n’a pas peur de se rapprocher du piétisme, de
la mystique et de la doctrine de I’émanation (pour combattre le platonisme
statique de la tradition théologique). Il cite John Wesley, explore des territoires
spéculatifs lui permettant de développer son concept-clé, celui de I’expérience.
L’esthétique du langage et des formulations dialectiques est séductrice, mais
justement interrompue a tout moment par le renvoi au cosmos mortellement
menace, aux crises et aux destructions que la communauté humaine inflige a
’environnement, a elle-mé&me et a ses membres. Comment concilier ces deux
choses? Comment la catastrophe peut-elle aller de pair avec «I’Esprit qui donne
la vie»? La contradiction est-elle a résoudre, n’est-elle pas intrinséque a la
complexité de notre expérience du réel? Moltmann est loin de précher une
adaptation non critique au monde moderne. Au contraire, la paix avec Dieu



262 KLAUSPETER BLASER

implique 1’opposition catégorique a la destruction des créatures (p. 214 sq.).
Si le discours pneumatologique s’élabore comme résistance dans cet horizon
de la détresse et de la déception dans les temps présents, il se déploie aussi
a I’enseigne de nouveaux départs, tels que le pentecttisme ou la découverte
de I’ampleur cosmique de 1I’Esprit. Or ’espérance de la «vivification de la
création [...] ne nait pas de I’expérience d’'un manque dans le présent, mais
de I’exubérance de ’expérience de I’Esprit et du débordement de la joie
suscités par la venue de Dieu dans son monde » (p. 110). C’est elle qui permet
de prendre conscience du manque.

Une théologie de ’expérience?

Moltmann interroge les conditions transcendantales de I’expérience tout en
les distinguant de la transcendance elle-méme. «Le phénomene véritable, dit-
il, ne réside ni dans I’immanence ni dans la transcendance de I’Esprit, nt dans
la continuité ni dans la discontinuité, mais dans I’immanence de Dieu dans
I’expérience humaine et dans la transcendance de I’homme en Dieu : parce que
’Esprit de Dieu est en I’homme, [’esprit de I’homme dans son auto-transcen-
dance est orienté vers Dieu» (p. 24). Pour le préciser davantage : «L’Esprit du
Christ est la force vitale qui nous est immanente, I’Esprit de Dieu est notre
espace de vie transcendant» (p. 247). Mais notre théologien réussit-il a lier
«sans mélange ni séparation» les esprits humains, 1’Esprit du Christ et I’Esprit
divin? Comment 1’autotranscendance se distingue-t-elle vraiment de la trans-
cendance si I’Esprit divin anime tout ce qui est vivant?® L’expérience de la
proximité du Dieu vivant réveille les esprit de vie (p. 371) — est-il interdit
d’inverser cette phrase et de dire que les esprits nous éveillent a la proximité
de Dieu? C’est poser le probleme des critéres permettant de juger les expé-
riences.

Tout en maintenant la pneumatologia crucis, Moltmann pose la question
de savoir comment ’homme parviendrait a parler d'un Dieu dont aucune
expérience humaine ne serait repérable : «Comment un homme pourrait-il
parler de Dieu si Dieu ne se révele pas? Comment un homme pourrait-il parler
d’un Dieu dont il n’existe aucune expérience humaine?» (p. 22). Il s’agit donc
de désenclaver une pneumatologie largement prisonniére d’une domestication
ecclésiastique ou spiritualiste, voire méme d’une théologie étroite de la parole
de Dieu. Une rupture avec ces traditions s’imposerait aujourd’hui. On ne
contredira pas la Iégitimité du propos et on ne pourra que ratifier le fait que
I’Esprit de Dieu donne a I’'Esprit du Christ sa dimension universelle. C’est ainsi

8 Une certaine proximité par rapport 4 la pneumatologie de Paul Tillich est notoire
(« présence Spirituelle », «communauté Spirituelle», cf. Théologie Systématique, t. IV,
Geneve, 1991). La différence apparait pourtant 12 olt Moltmann casse les schémes
binaires assez présents dans la pensée tillichienne.



LA PNEUMATOLOGIE DE JURGEN MOLTMANN 263

que la vie est rendue vivante, que I’expérience de 1’Esprit sera possible dans
’expérience quotidienne du monde. Des lors, la pneumatologie permet de
relativiser ou de faire disparaitre les oppositions entre révélation et expérience
(p. 21-25), entre le Christ de I’Esprit et I’Esprit du Christ (p. 89 sq.), entre
nouvelle naissance et justification (p. 205-212), entre personne et communauté
(p. 385 sq.). Tout cela suppose et suscite une pneumatologie résolument tri-
nitaire qui plaide contre les effets néfastes du filiogue ; il y a la une continuité
impressionnante et un développement conséquent de tout ce qu’on a pu lire
de Moltmann depuis 1980. L’ Esprit de Jésus-Christ est en effet simultanément
IEsprit du Pere divin par lequel le Créateur et la créature entrent dans la
communion de «I’inhabitation mutuelle» (p. 268 sq.). La force vitale créatrice
des plantes, des animaux et des écosystemes atteste de la présence de Dieu ;
les croyants, dont les cceurs sont «inhabit€s» par I’Esprit, sont placés dans la
communion globale de toutes les créatures. Surmonter, dans I’expérience de
I’Esprit, la fausse alternative de la révélation divine et de I’expérience humaine
suppose une analyse des concepts modernes de I’expérience, concepts contras-
tant avec des textes bibliques. Toujours est-1l que pour Moltmann la représen-
tation vétérotestamentaire de la schekinah est centrale : elle permet de com-
prendre le transfert du lieu de la présence divine du temple sur le peuple ; le
récit de I’histoire du Christ avec I’Esprit, et en derniere analyse aussi la doctrine
de la trinité, s’éclairent de la sorte. Ce ne sont cependant que des approches
visant a sensibiliser la conscience humaine a la présence de Dieu dans le monde
par I’Esprit.

La sotériologie revisitée

Celle-ci repose sur une observation extrémement importante que H. Berkhof
avait déja mise en évidence. Les écrits néotestamentaires ne contiennent pas
seulement une pneumatologie christologique (Jésus comme dispensateur de
I’Esprit), mais ils font apparaitre tout autant une christologie pneumatologique
(I'Esprit conduit Jésus a la reconnaissance de sa messianité ; p. 92-105).
Moltmann préconise donc une sorte de kénose de I’Esprit dans I’expérience
humaine et par conséquent lui attribue une certaine participation a la passion.
La deuxieme partie de EdV peut se déduire dés lors de la premiere. Elle déploie
en effet la doctrine du salut en y recherchant la vitalité plutdt que la spiritualité.
Sans opposer celles-ci, il y va des lors des forces de la vie contre celles de
la mort. Sous cet angle, toute la tradition de 'ordo salutis jusqu’a 1’unio
mystica est revisitée dans la perspective de la théologie libératrice. Liberté,
justice pour les victimes et les bourreaux, nouveau commencement, justifica-
tion — tels sont les fruits de I’Esprit. On ne saurait rester insensible a ces pages
qui sont d’une qualité pastorale exceptionnelle ; de surcroit, elles sont utiles
pour la question de la guérison des malades, le charisme d’une vie handicapée,
la méditation, la contemplation, voire le martyre. La suivance ne devient réelle



264 KLAUSPETER BLASER

que dans la cellule de la prison ol la véritable memoria passionis se fait
«événement non transcendantal»!

Ce qui est en jeu dans tout cela, c’est une dialectique apocalyptico-escha-
tologique (p. 125), a savoir le combat entre la pulsion de la vie de I’Esprit et
la nécrophilie du péché. Le théologien de Tiibingen a toujours tenu a envisager
I’Esprit qui se manifeste dans la création comme anticipant «la nouvelle
création» ou le «Royaume de Dieu». L’Esprit dont nous attendons notre déli-
vrance est d’emblée aussi ’esprit vivifiant de la création et vice-versa. Ainsi
donc, ce printemps eschatologique (p. 128) est identique a la rédemption
(p. 27). A la lumire pascale, I’amour pour la vie et le désir de la vie nouvelle
ne sauraient étre sépar€s (p. 204). Ils incluent le désir érotique, les gestes
corporels non verbaux, I’amiti€ ouverte, toutes les expériences sociales de Dieu
ou les formes de I’amour vécu. Sans la lumiere de Paques, la formule de la
transcendance immanente reléverait du romantisme.

Moltmann panthéisant?

Si I'on se demande de quelle maniére les superbes paroles consacrées a
la libération de la vie peuvent &tre rendues vraies, on n’a pas forcément de
réponse : I’Esprit et son exigence ne dépassent-ils pas les hommes et leurs
capacités? La théologie devient-elle ainsi irréaliste, non pertinente aussi bien
du point de vue biblique que contemporain? Est-il vrai que Dieu nous attend
en toutes choses et que nous le percevons (p. 62)?7 On voit qu’il est capital
de bien comprendre la «transcendance immanente» pour dissiper les malen-
tendus. La formule vise avant tout a faire comprendre la proximité a propre-
ment incroyable de Dieu ; elle évite un lien trop étroit a la conscience de soi
moderne en découvrant la transcendance, non seulement dans 1I’expérience de
soi, mais encore dans toute expérience, car toute expérience peut avoir une face
intérieure transcendante. L’expérience de I’Esprit de Dieu est constitutive
méme de I’expérience de I’autre comme un Tu, de I’expérience communautaire
et de celle de la nature. Si I’on fait droit aux traditions sapientiales, I’expérience
de Dieu est possible dans, avec et sous toute expérience quotidienne dans la
mesure ol Dieu est en toutes choses et toutes choses sont en Dieu. A condition
de comprendre I’Esprit comme force de la création et source de la vie. Si les
expériences de Dieu contiennent des expériences de la vie, I'inverse doit
é¢galement étre vrai.

On peut comprendre le reproche de panthéisme ou d’une position
panthéisante. Moltmann s’en défendrait vigoureusement en disant que la tra-
dition chrétienne comprend ’expérience de Dieu comme expérience de la
présence divine du créateur dans la riche variété de sa création. Tous les
€léments, toutes les composantes ont leur place, leur propriété et leur respon-
sabilité. Il y a pour cela des arguments chez Job, dans les Psaumes, chez
Augustin ou Calvin, dans I Encycligue Dominum et Vivificantem (parfois citée



LA PNEUMATOLOGIE DE JURGEN MOLTMANN 265

de facon critique) mais aussi dans d’autres traditions religieuses comme la
Bagavad-Gita. On décele ici effectivement une évolution dans la pensée
moltmannienne : Dieu n’est pas simplement un sujet, un vis-a-vis du monde,
mais surtout la source d’ou provient toute vie, I’arbre qui produit les fruits et
la lTumiere dont les rayons éclairent et réchauffent tout. Grice au Saint Esprit,
la vie éternelle de Dieu déborde pour ainsi dire, et les €nergies débordantes
remplissent la terre. L’expérience de la vie dans un tel esprit débordant est vie
divine, vie dans la communion éternelle, vie sainte (p. 244 sq.). Identique a
la force de la résurrection de la chair, cet esprit échappe a la méprise enthou-
siaste ou panth€iste dans la mesure ot le principe théologique déterminant reste
celui de la croix, le critere anthropologique étant alors celui de la suivance.

La base récurrente : la Trinité

L’auteur de I’EdV ne reste-t-il pas prisonnier d’un schéme totalisant de
théologie occidentale lorsqu’il postule I’Esprit dans toutes choses? En accord
avec d’autres essais pneumatologiques ?, Moltmann tente de concilier les pro-
jets de la théologie classique, réformatrice ou dialectique avec les formes de
I’expérience relevant du créé. Si Dieu n’est effectivement pas lointain, est-il
pour autant communicable a I'infini? Partageant le souci d’une mise en oeuvre
réaliste de la pneumatologie, Moltmann parle surtout des expériences et des
situations rencontrées dans le monde cecuménique et €chappe ainsi a [’abstrac-
tion qui guette le discours de I’émergence plurielle de 1’esprit célébrée par la
postmodernité ; I’éclatement de la soci€t€¢ dans des systemes partiels révele
d’ailleurs un penchant conservateur. La transcendance immanente a au con-
traire quelque chose de transformateur, de progressant, justement la force du
transcendant. Mais il faut en effet bien préciser ce qui demeure mystérieux et
ce qui releve de 'au-dela. C’est la raison pour laquelle la troisiéme partie,
souvent a la limite de ce qui est pensable et dicible, fournit une sorte de test

% Voici une liste des ouvrages principaux en pneumatologie parus dans les dernidres
décennies (cette liste est a la fois plus ample et plus restreinte que les références citées
dans EdV): P. Evbokivov, L'Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Paris, 1970 ;
Présence de 'Esprit Saint dans la théologie orthodoxe, Paris, 1977 ; W. DANTINE, Der
Heilige und der unheilige Geist, Stuttgart, 1973 ; J. MouT™MANN, Kirche in der Kraft des
Geistes, Miinchen, 1975 ; C.F.D MouLg, Person and Work of the Holy Spirit, Grand
Rapids, Eerdmans, 1977 ; K. Braser, Vorstoss zur Pneumatologie, Ziirich, 1977 ;
J. V. TavLor, Puissance et patience de ['Esprit, Paris, 1977 ; W. Kasper (Hg.), Gegen-
wart des Geistes, Freiburg, Herder, 1979 ; O. DiLscHNeIDER (Hg.), Theologie des Geistes,
Giitersloh, Giitersloher Verlagshaus, 1980 ; L. Bouvyer, Le Consolateur. Esprit Saint et
grace, Paris, 1980 ; Y. CoNGAR, Je crois en ['Esprit Saint, Paris, 1979 ; Art. «Geist»,
TRE X11, 1984 (Bibl.) ; Chr. Scuirrz, Einfiihrung in die Pneumatologie, Darmstadt, 1985
(Bibl.) ; H. BerkHor, Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen, 1988 (2¢ éd. avec
postface d’U. Gerber) ; M. KasseL (Hg.), Feministische Theologie. Perspektiven zur
Orientierung, Stuttgart, 1988 ; P. GiseL, La subversion de I'Esprit, Gengve, 1993.



266 KLAUSPETER BLASER

pour ce qui précede. Tout débouche sur cette recapitulatio ou la communion
et la personnalité de I’Esprit deviennent décisives pour I'intelligence de Dieu
méme. Au lieu de discuter abstraitement le concept de personnalité («le pro-
bleme le plus difficile de la pneumatologie» surtout a cause de I’andro-cen-
trisme sous-jacent, p. 361 sq.), Moltmann examine d’abord des métaphores de
divers ordres ayant servi a décrire des expériences de ’esprit (par exemple,
juge et mere, énergie et espace, feu et amour, lumicre et eau), ensuite les
rapports intérieurs a ces métaphores et images bibliques. Figures de la vie, les
distinctions entre causes et effets y disparaissent. A chaque fois, I’Esprit se
donne a connaitre comme présence immanente et comme vis-a-vis transcen-
dant. Passant du niveau de I’expérience a celui du concept, il faut penser
I’Esprit comme personne dans son interpersonnalité trinitaire a laquelle cor-
respond la communion créaturale. Les grilles binaires apparaissent comme trop
grossieres (p. 390). L’imago Dei est, comme chez Barth, imago trinitatis. Le
filioque s’avere superflu puisqu’il ne dit rien de nouveau et peut induire en
erreur ; le Fils n’est pas la source d’un Esprit renvoyé au troisieme rang, mais
il entretient une relation de réciprocité. L’Esprit se montre en effet d’une
maniére riche et complexe précisément en se distinguant du Pere et du Fils.
Dans la Trinité doxologique se récapitulent et s’accomplissent les mouvements
trinitaires de type monarchique, historique et eucharistique, tous en quelque
sorte préliminaires. Un €élément particulier du discours moltmannien mérite
d’étre souligné : parce qu’a la différence du dabar masculin, la ruah féminine
accueille le maternel et le féminin, les objections féminines contre une con-
ception essentiellement masculine de Dieu y sont toujours présentes. Impos-
sible cependant de renoncer entierement aux concepts masculins potentielle-
ment libérateurs parce que la seigneurie de Jahwe n’est pas du méme type que
celle de Jupiter ; néanmoins et globalement, la pneumatologie bénéficie du coté
maternel de Dieu et stimule une nouvelle communauté de femmes et d’hom-
mes. En ce sens, le projet de la théologie féministe instruit cette pneumatologie
dans son ensemble.

Le plaisir de lire Moltmann

Lire ce livre de Moltmann reléve d’une «expérience» fascinante, et cela
a plusieurs niveaux. On peut d’abord s’intéresser aux chemins que Moltmann
a empruntés depuis la Théologie de ’espérance et qui I’ont conduit vers des
rives insoupgonnées a I’époque. L’itinéraire personnel décrit par le théologien
de Tubingue en fait état. On évaluera ensuite le gain pour le débat en
pneumatologie et I’élaboration d’un discours a la fois fidéle et adéquat. Enfin,
la polémique par rapport a d’autres modeles, dont I’auteur tente de se démar-
quer avec plus ou moins de pertinence, a perdu de sa virulence tout en cons-
tituant encore un sujet de discussion. En tout état de cause, on a affaire 4 une
sorte de «somme de la théologie» actuelle, pleine de joyaux, en dépit des



LA PNEUMATOLOGIE DE JURGEN MOLTMANN 267

perspectives développées et jugées problématiques par certains. Pour moi, la
question qui demeure est celle de savoir comment, face a la dureté de la vie
et de I’état apocalyptique du monde, nous pouvons échapper a la tentation de
verser dans la «poésie théologique»? Si le discours moltmannien ne perd a
aucun moment 'aiguillon critique (le critere de la vérité€ est le Christ et non
I’expérience comme telle ; le «Dieu en nous» et «nous en Dieu» constitue une
réalité eschatologique), sa reprise et récupération postmodernes risquent fort
de jouer le jeu d’une Erfahrungstheologie de mauvais aloi, dans laquelle Dieu
se confond avec toutes les expériences, avec «le vécu» ou avec ce qui est
ressenti. C’est pourquoi je me demande comment parvenir a combiner le
paradigme du panenthéisme de I’Esprit avec celui du «Dieu vivant» comme
vis-a-vis non réductible de telle maniére que I’entrelacement révélation-expé-
rience ne débouche pas sur une nouvelle opposition, mais que le pdle de
I’altérité seigneurale apparaisse tout aussi clairement. Moltmann pense avoir
fait un pas décisif par rapport a Barth et a sa théologie de la révélation. Mais
n’en aurait-il pas besoin a titre de correctif critique?

Moltmann croit a la force de la parole théologique méme dans un monde
qui génére sans cesse le désespoir, monde dont notre auteur est par ailleurs
un analyste perspicace et sans complaisance. Dans le paysage actuel, oser étre
un théologien de ce type est considéré comme exotique. J’y vois au contraire
la grande force de Moltmann et un exemple inspirateur.



	Étude critique : la pneumatologie de Jürgen Moltmann

