Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 3

Artikel: L'intellect divin et l'intellect humain selon maitre Eckhart
Autor: Vianu, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381605

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 223-237

L’INTELLECT DIVIN ET L’INTELLECT HUMAIN
SELON MAITRE ECKHART

STEFAN VIANU

Résume

Maitre Eckhart enseigne la création de toutes choses en et «hors» de Dieu,
selon les Idées divines. L’intellect occupe une place a part dans la création :
il est créé a l'image de Dieu lui-méme, et non pas de 'une de ses Idées. Issu
de Dieu, U'intellect humain a la possibilité d’y retourner: Dieu est, en tant
qu’étre pur, la fin de son devenir. Le retour en Dieu signifie I'union & I’Etre
divin : I'opération de ['intellect humain divinisé est celle de I’Intellect divin
lui-méme.

Introduction

Dans la métaphysique de Maitre Eckhart, I’Etre divin se manifeste dans
I’univers visible ; celui-ci, pour étre distinct de lui, demeure cependant sous
sa plus étroite dépendance : les créatures, en particulier I’dme humaine, ne
«sortent» de Dieu que pour y faire retour. Cette métaphysique est une forme
de néoplatonisme. Un néoplatonisme modifié, certes, a la lumiére de la Ré-
vélation ; car le Dieu-Un, chez Eckhart, n’est plus, comme chez Plotin, distinct
de I'Intellect, mais il est Un en tant qu’Intellect.

La maniére dont le philosophe envisage la relation de I'univers créé au
Créateur suscite un certain nombre de questions. D’une part, en disciple de
Jean Scot Erigéne, Eckhart enseigne la création de toutes choses en Dieu, plus
précis€ément dans le Verbe. D’autre part, la création est pensée comme une
chute dans la multiplicité, comme un éloignement du Dieu-Un. Comment
concilier ces affirmations?

Si nous nous tournons vers [’homme, c¢’est-a-dire vers 1’intellect qui cons-
titue son essence, nous constatons que celui-ci est créé «a I'image» de Dieu
lui-méme, et non pas de I'une de ses Idées. Au «fond» de I’dme habite
«I’étincelle divine» incréée. Des lors se pose le probleme du rapport de la
puissance «supérieure» de 1I’ame (I’intellect possible), avec 1’étincelle divine
dans 1’ame.

La solution de ce probleme réside, comme nous le verrons, dans 1’assimi-
lation de la puissance supérieure de I’Ame a la Puissance divine qui I’engendre
de toute éternité.



224 STEFAN VIANU

1. La création unique et ['étre double des créatures

Selon Maitre Eckhart, Dieu crée les choses non seulement a partir de lui-
méme, mais, avant de les créer «a ’extérieur», il en congoit d’abord les
«Raisons» en lui-méme.

Pour bien comprendre la doctrine eckhartienne, il faut savoir que le Maitre
combine la métaphysique néoplatonicienne des Idées divines avec la théologie
biblique de la création. «Les Peres s’accordent a expliquer que Dieu créa le
ciel et la terre dans le commencement (in principio), c’est-a-dire dans le Fils
qui est le Modele et la Raison idéelle de toutes choses. D’ou Augustin : “Qui
nie les Idées, nie le Fils de Dieu’. C’est donc ainsi que Dieu créa toutes choses
au commencement . dans la Raison et d’aprés une Raison idéelle, je veux dire
I’homme par une Raison, le lion par une autre, et ainsi de chaque chose.» 1
Comme «les Peres», Eckhart identifie le «commencement» ou Dieu créa «le
ciel et la terre» avec le Verbe divin qui «€tait au commencement aupres de
Dieu» (Jn. 1,1) ; car c’est bien en [ui, comme le précise Saint Jean (1,4), que
toutes choses furent (créées).

Si toutes choses furent d’abord créées dans le Verbe, elles trouvent en lui
leur fondement ; le Verbe est non seulement «au» commencement, il est lui-
méme «Commencement» : Principe. Comme il renferme toutes les «Raisons»
(ou Idées)? des choses, il est lui-méme «Raison» supréme — Idée des Idées.
Il englobe les principes des choses et, en un sens, les «existants» eux-mémes :
ceux-ci ne sont pas simplement projetés hors de Dieu mais demeurent d’une
certaine maniere en lui. Ils sont pour ainsi dire abrités en Dieu, dans la Parole
créatrice.

Cette Parole est elle-méme Intellect. «Il faut savoir que le commencement
dans lequel Dieu créa le ciel et la terre est la nature de 1’Intellect, comme le
dit le Psaume : ‘Il a fait les cieux dans I'Intellect’” (Ps. 135,5) [...] Et je dis
cela contre ceux qui affirment que Dieu crée et produit les choses selon une
nécessité de nature.» > La création selon les Idées implique la nature tout
intellectuelle du Créateur ; et le mode de la création n’a rien de commun avec
la maniere dont les étres dépourvus d’intellect produisent d’autres €tres sem-
blables a eux. Ces derniers sont soumis a 'empire de la nécessité ; la création
selon I'Intellect est au contraire essentiellement libre. Dieu ne dépend de rien ;
toutes choses dépendent de lui et sont contenues en lui.

Libre, I’acte créateur divin exprime la richesse infinie des «Raisons» conte-
nues dans le Verbe ; il est un déploiement, une manifestation de son Essence.

V'In Gen., § 5, LW, p. 188-189 ; traduction F. Brunner, A. de Libera, E. Wéber,
E. Zum Brunn : L'euvre latine de Maitre Eckhart, t. 1. Le Commentaire de la Genése
précédé des Prologues, Paris, Cerf, 1984, p. 245-247. Nous citons Eckhart d’apres
I’édition de la Deutsche Forschungsgemeinschaft : Meister Eckhart. Die deutschen
(DW) und lateinischen Werke (LW), Stuttgart, Kohlhammer, 1937 sq.

2 Comme dans ’augustinisme, ces termes sont ici strictement synonymes.

3 In Gen., § 6, LWI, p. 189.



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 24>

«Image du Pére qu’il annonce et manifeste» 4, le Fils, «Raison» ou «Principe»
des choses, est manifesté lui-méme dans la création ad extra — car «toute chose
dit et manifeste son principe et sa cause»>. Or la création n’est pas une autre
parole, mais un prolongement de 1’'unique Parole ; et inversement, «I’émanation
des Personnes en Dieu est la Raison de la création qu’elle annonce» °.

La génération du Fils et la création ad extra sont a la fois distinctes et
identiques. Distinctes, elles le sont pour nous, €tres finis, mais elles ne font
qu’un en Dieu : «C’est simultanément et d’un seul coup que Dieu est, qu’il
engendre son Fils qui lui est en tous points coéternel et coégal et qu’il a aussi
cré€ le monde, selon Job (33,14) : ‘Dieu parle une fois pour toutes’. Et il parle
en engendrant son Fils, car le Fils est le Verbe. Et il parle en créant les créatures,
Ps. (32,9) : “Il dit et toutes choses furent, il ordonna et toutes furent créées’.
De la vient que I’on trouve dans cet autre Psaume (61,12) : ‘Dieu a parlé une
seule fois et j’ai entendu ces deux’ [...] ‘Ces deux’, c’est-a-dire I’émanation
des Personnes et la création du monde, qu’il prononce ‘une seule fois’.» 7 Le
sens de I’acte divin est la manifestation de 1’Essence divine. Cette manifes-
tation unique comprend un double aspect : Dieu se manifeste en lui-mé&me par
la génération du Fils qui contient toutes les Idées des créatures, et «hors» de
lui, par la création proprement dite. Mais, encore une fois, c’est par le méme
acte, absolument simple, qu’il engendre le Fils et qu’il crée tous les &tres.

Pour nous, en revanche, étres finis, il y a d’un co6té la génération intra-divine
comprenant I’émanation des Idées éternelles dans le Verbe, de 1’autre la créa-
tion des choses elles-mémes ad extra. Cependant I’'Idée de la créature n’est
pas quelque chose d’autre que la créature elle-méme : elle en exprime [’ es-
sence. Eckhart distingue mais ne sépare pas la chose de son Idée ; c’est que
Dieu «descend» dans les choses pour leur servir de fondement.

La créature existe donc d’une certaine maniere a I’extérieur de la Divinité
tout en étant en Dieu. Son existence est, comme nous le verrons encore,
réellement distincte de son essence, mais cette distinction ne met pas en cause
I'unité de la créature. Cependant cette unité est imparfaite, car son étre est
double : «Note que toute créature a un étre double. Le premier dans ses causes
originaires, ¢’est-a-dire (en tant qu’elles sont) dans le Verbe de Dieu, et ¢’est
un €tre fixe et stable. C’est pourquoi la science des réalités corruptibles est
elle-méme fixe et stable : la chose y est connue dans ses causes. L’autre étre
est celui des choses a I’extérieur, dans la nature. C’est I’étre qu’elles ont dans

* In Ioh., § 194, LW 1, p. 162. Traduction : Le Commentaire de l’Evangi!e selon
Jean. Le Prologue, texte latin, avant-propos, traduction et notes par A. de Libera, E.
Wéber, E. Zum Brunn, Paris, Cerf, 1989, P 3359,

> In loh., § 132, LW 111, p.114 ; tr. fr., p. 255. Ce langage de la manifestation du
supérieur par |’inférieur est celui du néoplatonisme — et tout particulierement celui
d’Erigéne.

b «...quod emanatio personarum in divinis ratio est et praevia creationis» (in Ex.,
§ 16, LW 11, p. 22).

7 In Gen., § 7, LW I, p. 190-191, trad., p. 251-253.



225 STEFAN VIANU

leur forme propre. Le premier est un €tre virtuel, le second un étre formel qui,
la plupart du temps, est inconsistant et variable.» 3 Si la chose créée manifeste
I’Idée, celle-ci est «I’étre virtuel» de la créature, en ce sens qu’elle est une
puissance qui se manifeste a ’extérieur.

Pour Eckhart, comme pour Jean Scot Erigene et Denys 1’ Aréopagite, Dieu
est, en termes plotiniens, «Puissance de toutes choses» : 1l fait émerger de ses
replis la multiplicité des créatures qu’il précontient et qui le manifestent. Les
créatures, quant a elles, sont abritées en lui: elles possedent en Dieu leur
Essence véritable, leur étre «fixe et stable» distinct de leur étre propre, qui est
«inconsistant et variable».

La créature recoit immédiatement son €tre de I’ldée. L’essence formelle
prise en elle-méme est bien quelque chose, mais, pour ce qui est de [’étre, elle
ne possede rien qu’elle ne recoive a chaque instant de Celui qui la crée : «Le
tout compos€, par exemple la pierre, tient I’€tre de la pierre de la forme de
la pierre, mais I’€tre (pris) absolument de Dieu seul en tant que Cause pre-
micre.» 2 C’est pourquoi un étre vivant communique sa forme a 'étre qu’il
engendre, mais il ne lui communique pas 1’étre. «Le plus noble que Dieu opere
dans toutes les créatures, c’est I’étre. Mon pere me donne certes ma nature, mais
il ne me donne pas mon étre ; c’est en cela que Dieu opére limpidement.» '°

La créature est donc a Dieu ce que la matiere, qui par elle-méme n’est rien,
est a la forme : «Si chaque forme essentielle revét et informe toute la matiere
d’une pénétration essentielle immédiatement, toute par elle toute, il faut le dire
surtout de 'Etre (esse) lui-méme qui est I'actualité formelle de toute forme
et de toute essence universellement.» ! En tant que Forme de toute forme,
I’ Esse divin est aussi le fond de toute chose : ce qu’il y a en elle de plus intime.
«Rien n’est plus propre et plus intime a I’étant que 1’étre (esse). Dieu est |’ étre,
et de lui (vient) immédiatement tout €tre. C’est pourquoi I’€tre seul pénetre les
essences des choses. Tout ce qui n’est pas I’étre lui-méme, demeure dehors, est
étranger et distinct de [’essence de la chose. Donc I’étre d’une chose lui est plus
intime que sa propre essence.» ' Le philosophe désigne, par ces derniers mots,

8 In Gen., § 77, LW, p.238 ; trad., p. 335. «Il faut, notent les traducteurs, toutefois
se garder d’entendre le ‘virtuel’ au sens négatif de ‘potentiel’. Est virtuel ce qui a vertu
ou capacité de produire a ’extérieur» (p. 337).

% Prol. in op. prop. § 23, LW, p. 47, trad. citée, p. 91-93. Dans son livre Théologie
négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Paris, Vrin, 1960, V. Lossky
explique qu’il y a, pour notre philosophe, «deux niveaux d’essentialité» : une essence
«mendiante» soumise a la génération et & la corruption, et une essence éternelle,
véritable, qui constitue I’étre authentique de la chose en Dieu (p. 157-163).

10 pr. 47, DWII, p. 401 ; traduction G. Jarczyk et P.-J. Labarriere : Maitre Eckhart,
Dieu au-dela de Dieu, Paris, Aubier, 1999, p. 118. Ce volume comprend la traduction
des sermons 31 a 60. Le premier volume, L’étincelle de [’ame, a été publié en 1998.
Nous citons désormais «Jarc.-Lab. I (ou II)».

Y Prol. in op. prop., § 14, LW I, p. 45 ; trad., p. 83.

2 In Ioh., § 238, LW III, p. 199. Eckhart écrit ailleurs : «Deus solus illabitur
omnibus entibus, ipsorum essentiis» (Serm. XXIX, § 296, LW IV, p. 264).



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 227

I’ «essence formelle» de la chose, qui ne serait rien si I'Etre divin ne la pénétrait
a chaque instant. C’est lui qui constitue en fait I'€tre véritable de I’essence.

Or I'Etre est lumiére lorsqu’il descend dans la chose pour I'in-former,
I’Btre ['illumine du dedans : «Les essences des choses créées (sont par elles-
mémes) sans lumiére, ¢’est-a-dire sans étre, elles ne sont que ténebres ; et c’est
par I’Etre méme qu’elles sont formées, qu’elles brillent et plaisent.» '3

Bien qu’il descende dans les choses, Dieu ne s’y méle aucunement — pas
plus que la lumiére n’est retenue par les ténebres qu’elle éclaire. En termes
johanniques, «la lumiére luit dans les téneébres, mais les ténebres ne la saisissent
pas». Encore une fois, les choses émanent de Dieu tout en demeurant en lui ;
et Dieu pénctre les choses sans €tre compris par elles.

C’est parce que Dieu est, selon la formule du Liber de causis, «riche en
lui-méme» '4, que toute «richesse» vient de lui. Dieu est «riche» en ce sens
qu’il précontient en lui toutes choses — sous forme d’Idées !°. Or il ne garde
pas ses richesses pour lui-méme : il les répand, mieux, il se répand et se
communique lui-méme.

Il se communique en tant qu’Intellect : «Par I’intellect Dieu se révele a lui-
méme ; par l'intellect Dieu se répand en lui-méme ; par I'intellect Dieu se
répand en toutes choses.» !¢ Or si la générosité divine est fonction de son
intellectualité, 1’Essence divine est elle-méme, comme nous devons encore
I’établir, pure intellectualité.

2. Dieu en tant qu’Intellect

Dans de nombreux textes, Eckhart parle de la Nature divine comme pure
intellectualité. La Quaestio Parisiensis | est a cet égard exemplaire. Rappelons-
en les theéses principales.

Dieu, en tant qu’Etre parfait, «opére» par son étre méme, c’est-a-dire par
son Intellect. «Puisque I’étre en Dieu est ce qu’il y a de meilleur et de plus
parfait, le premier Acte et la perfection de toutes choses, conduisant tous les
actes a leur perfection et sans lequel les choses ne sont rien, Dieu opere toutes
choses par son étre, intérieurement dans la Dé€ité et extérieurement dans les

B In Gen., § 33, LW, p. 211 ; trad., p. 291.

4 Prop. XX

5 Dans le langage de 1'Ecole dominicaine allemande fondée par Albert le Grand,
Dieu est un «Principe essentiel». En effet, tout principe essentiel remplit certaines con-
ditions, dont deux concernent directement notre propos : «Ce dont il est principe doit étre
contenu en lui comme ’effet dans sa cause [...] Cet effet dont il est le principe non
seulement doit étre dans sa cause, mais encore y préexister de fagon plus éminente qu’en
lui-méme [...]. En effet la Raison non seulement posséde ce que I'effet posseéde formel-
lement, mais elle possede cela a I’avance et de fagon plus éminente, puisqu’en vertu de
sa puissance opérative.» (In loh., § 38, LW III, p. 32 ; trad. citée, p. 89)

16 Sermon 80, DW 111, p. 379 ; trad. J. Ancelet-Hustache : MAITRE ECKHART, Ser-
mons IlI, Paris, Seuil, 1979, p. 133.



228 STEFAN VIANU

créatures, toutefois selon leur mode propre ; et ainsi en Dieu I’étre lui-méme
est le connaitre intellectif, parce qu’il opere et qu’il connait par I’étre.» 7
L’identité de 1’étre, du connaitre et de 1’agir divins est, dans ce paragraphe du
début de la Quaestio, en quelque sorte déduite de la perfection de 1’ Esse divin.

Dans le paragraphe suivant, I’Esse divin est pos€¢ d’emblée comme pure
Intellection. Maitre Eckart appuie son raisonnement sur I’autorité de 1'Ecri-
ture : «Il ne me semble plus maintenant que c’est parce que Dieu est qu’il
intellige, mais que c’est parce qu’il intellige qu’il est. Ainsi Dieu est intellect
et intellection, et I’intellection est (en Iui) le fondement de son étre. Car il est
diten Jean 1, (1) : “Au commencement était le Verbe, et le Verbe €tait aupres
de Dieu, et Dieu était le Verbe’. Car I'Evangéliste n’a pas dit : ‘Au commen-
cement était I’étant et Dieu était I’étant’. Mais le Verbe est par lui-mé€me tout
entier relatif a I'Intellect» (§ 4). C’est dire que Dieu, qui s’exprime dans son
Verbe, est un Intellect ; sa nature intellectuelle définit son étre méme '%. Il faut
souligner que c’est a partir de 1I’Essence divine ainsi définie que nous devons
penser 1'Etre divin — et non pas I'inverse.

Si Dieu ne doit pas étre pensé a partir de la notion de I’étre, c’est aussi
parce que I’étre se révele d’abord anotre intelligence «sous la raison du créé» :
«La suite du texte de Jean 1,(1) cité plus haut : “Toutes choses ont été faites
par lui’ (1,3), doit €tre lue ainsi : ‘toutes choses faites par lui — sont’, de sorte
que, les choses €tant faites, I’€tre leur advient ensuite. C’est pourquoi I’auteur
du De causis dit que ‘la premiere des choses créées est I’étre’!?. Aussi, dés
que nous accédons a I’étre, nous accédons a la créature. L’€tre a donc en
premier lieu la raison du créable, et c’est pourquoi certains disent que dans
la créature I’€tre ne se rapporte a Dieu que sous la raison de la cause efficiente,
tandis que I’essence se rapporte a lui sous la raison de la cause exemplaire.»
(§ 4) Nous avons vu que les essences des choses sont en Dieu : les «essences
formelles mendiantes» sont destinées a faire retour dans les Idées, ce mouve-
ment étant prévenu par la «descente» de Dieu dans les essences 20. Ce qui
«advient ensuite», c’est [’ex-istence. Maitre Eckhart adopte la doctrine avicen-
nienne de la distinction réelle de I’essence et de I’existence ?!. Le sens de cette

' Qu. par. 1, Utrum in deo sit idem esse et intelligere, § 3, LW V, p. 39-40 ;
traduction E. Weéber (légerement modifiée) in Maitre Eckhart a Paris. Une critique
médiévale de I’ontothéologie, Paris, Vrin, 1984, p. 178-179.

18 Comme le dit Eckhart un peu plus loin: «/n principio enim erat
verbum, quod ad intellectum omnino pertinet, ut sic ipsum intelligere teneat primum
gradum in perfectionibus, deinde ens vel esse» (§ 6).

19" «Prima rerum creatarum est esse et non est ante ipsum creatum aliud» — prop. IV,
LWV, p. 41.

%0 Dans les essences «formelles», «mendiantes», qui tendent A se confondre avec
les Essences véritables — les Idées divines.

2 «In omni creato aliud est esse ab alio, aliud essentia, et non ab alio, dicendum
quod hoc verum est; et est verbum Avicenne et Alberti in De causis» — G. Théry,
“Edition critique des piéces relatives au proces de Maitre Eckhart”, Arch. d’hist. doc.
et litt. du Moyen Age, 1926, p. 195.



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 229

distinction est bien exprimé dans le texte que nous venons de citer. «L’étre»,
c’est-a-dire (ici) I'existence, «ne se rapporte a Dieu que sous la raison de la
cause efficiente» : Dieu produit un existant a ’extérieur, et non pas en lui-
méme : la causalité efficiente divine est pensée selon le mode de production
des substances naturelles. Mais ’essence «se rapporte a Dieu sous la raison
de la cause exemplaire», en tant que Dieu est une Cause essentielle. Dieu crée
les essences en [ui-méme ; ou bien, s’il les crée, d’une certaine maniére, a
I’extérieur, c’est pour les ramener en son sein. Les «essences formelles»
trouvent ainsi leur réalisation ; elles retournent dans 1’Etre qu’elles n’ont jamais
vraiment quitté : elles se fondent en lui, tout comme il descend en elles.

Si Eckhart reprend la doctrine de la «distinction réelle» de 1’essence et de
I’existence, c’est, on le voit, pour lui donner un tout autre sens que dans le
thomisme : c’est I’essence, et non pas l’existence, qui constitue la chose dans
sa profondeur ?%; car c’est elle qui se rapporte immédiatement au Monde
intelligible divin. Prise en elle-méme, 'existence n’est, comme disent les
Sermons allemands, que «néant», car elle est extérieure a Dieu.

Si ’étre au sens d’exister — telle est notre interprétation — ne s’attribue
qu’aux choses créées, composées d’essence et d’existence, il faut dénier a Dieu
I’&tre ainsi compris, et nommer Dieu «la pureté de 1’étre» 23. L’Etre divin est
«pur» en ce sens qu’il est libre de toute détermination et de toute limitation :
il est la Totalité de I’étre **. «Je dis en effet que Dieu posséde & I’avance toutes
choses avec pureté, plénitude, perfection ?°, en toute largeur et en profondeur,
étant racine et cause de toute chose. Et c’est ce que (Dieu) voulut dire lorsqu’il
dit : ‘Je suis qui je suis’.»?® La pureté de I’étre divin est fonction de sa
«plénitude» ; Dieu précontient — en tant qu’Intellect — foutes choses ; il n’est

22 Chez Thomas, «[I’exister] vient a [I’essence] d’une cause efficiente transcendante
a I’essence, donc extéricure a elle, qui est Dieu. L’esse causé par Dieu dans I’essence
est ce qu’il y a en elle de plus intime, puisque, venu du dehors, il la constitue pourtant
du dedans», écrit E. Gilson (Le thomisme, Paris, 1942, p. 55, nous soulignons) qui
renvoie ensuite (p. 56) a Sum. theol., 1 qu.8, a.1 — ce texte montre bien en effet que
saint Thomas envisage I’action de Dieu sur la créature en premier lieu comme celle d’une
cause efficiente sur son effet. Telle n’est pas la vision d’Eckhart.

B «Et ideo cum esse conveniat creaturis, non est in deo nisi sicut in causa, et ideo
in deo non est esse, sed puritas essendi» (§ 9, LW V, p. 45 ).

24 Que Dieu soit le Tout, Eckhart I’affirme, comme nous le verrons, en toutes lettres.

2 Dieu posséde ainsi tfoutes choses en tant que Cause essentielle ~ en tant qu’ Es-
sence unique, Essence de toutes les autres essences. Voici un texte portant sur I’Etre
divin en tant qu’Un essentiel : «Unum respicit totum et perfectum proprie ; propter quod
iterum ipsi nihil deest. Unum respicit per essentiam esse ipsum sive essentiam, et hanc
est unam» (Serm., XXIX, § 298, LW IV, p. 265). Ici aussi le contraste avec le thomisme
est frappant. Car voici ce qu’écrit E. Gilson a propos de Thomas : «Dépassant ainsi
"ontologie platonicienne de 'essence et I'ontologie aristotélicienne de la substance,
saint Thomas dépassait du méme coup, avec la substance premiére d’Aristote, le Dieu
Essentia de saint Augustin et de ses disciples» (op. cit., p. 132). Eckhart renoue avec
la métaphysique augustinienne du Dieu-Essentia.

6 Quest. I, § 12, LW V, p. 48,



230 STEFAN VIANU

donc pas un «étant» (ens) déterminé, fit-il le premier et le plus grand, mais
I’Etre (esse) ab-solu et indéterminé.

La pureté de I’étre divin est enfin inséparable de son unité : «‘Dieu est un’.
[l faut remarquer qu’on peut I’interpéter en deux sens. Premi¢rement, du fait
méme qu’il est un, I’étre lui revient, autrement dit, il est son propre étre, il
est étre pur, il est I’€tre de toutes choses. En second lieu : “Ton Dieu est le
Dieu un’ (signifie que) rien d’autre que lui n’est véritablement un et que rien
de ce qui est créé n’est (Etre) pur et n’est tout entier par soi-méme intellect
[...] Dieu seul, au sens propre, est; il est intellect ou intellection, il est
intellection absolument, sans qu’un autre étre s’y ajoute. C’est pourquoi Dieu
seul produit les choses dans I’étre par I'intellect — car en lui seul I’étre est
intellection.» 2’ Dans ce sermon latin, comme dans la Question parisienne, la
«pureté» de I'esse divin est définie par son intellectualité. Les créatures, en
revanche, sont «composées d’étre et d’essence, ou d’étre et d’intellection» 28,

Mais qu’en est-il, justement, de I'intellection — de la ndtre? Nous venons
de voir que Dieu est Intellect. C’est sur la relation de notre intellect a I’ Intellect
divin que nous devons nous pencher maintenant.

3. L’émanation de l'intellect

Dieu est Intellect, et nous sommes essentiellement intellect. Entre 1’Intel-
lect divin et le ndtre, I’étre créé est lui-méme, en tant que tel, radicalement
intelligible : en le pensant dans sa totalit€ nous remontons a Dieu.

Nous nous €levons a Dieu par I’intellect. Ouvert a la Totalité, notre intellect
a la méme structure que |’Intellect divin. Pour expliciter cette identité de
structure, Eckhart développe une ontologie de I’image, a partir du néoplato-
nisme et de la théologie biblique, ott I’homme est considéré comme une image
de la Divinité.

Le verset de la Genése «faisons I’homme a notre image et a notre ressem-
blance» (1,26), est commenté ainsi par notre philosophe : «LLa nature intellec-
tuelle a, comme telle, plutdt pour modele Dieu lui-méme et non pas simplement
une Idée divine. La raison en est que l'intellect, comme tel, est ‘ce grice a
quoi (le sujet connaissant) devient toutes choses’ et n’est pas spécifiquement
tel ou tel étre spécifiquement détermin€ : selon Aristote, 'intellect ‘est d’une
certaine fagon toutes choses’ 2%, et I’étre en sa totalité.» 3 Si les Idées divines
sont déterminées, la nature divine est en elle-méme indéterminée. L’intellect,

27 Serm. XXIX, § 301, LW IV, p. 267-268 ; traduction (modifiée) : Maitre Eckhart
a Paris, p. 196.

23 Id., § 300, p. 267/195, trad. modifiée.

2 De anima 431 b 21.

30 In Gen., § 115, LW 1, p. 270 ; trad. (modifiée), p. 385. On retrouve la méme
idée dans la Pr. 24, DW 1, p. 415.



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 231

qui émane immédiatement de I’ Esse divin 3!, est «fait» A son image ; il est lui
aussi, en tant que tel, indétermin€ : il n’est pas une partie de 1’'univers mais
'univers lui-méme *2— ou «I’étre en sa totalité».

Mais il ne I’est qu’en puissance. 1l doit devenir le Tout véritable, le Monde
intelligible *, qui est en Dieu — pour se trans-former en Dieu.

4. L’union de l'intellect humain a [’Intellect divin

Eckhart distingue I’intellect «en recherche» dont I’activité est la «connais-
sance», de l'intellect «en Dieu», la ou, au terme de son devenir, il trouve
désormais le repos : «Ayant une possibilité de connaitre toutes choses, 1’dme
n’a jamais ni cesse, ni tréve, avant d’étre entrée dans la premiére Image ** ol
toutes choses sont un, et 12 elle trouve le repos, c’est-a-dire en Dieu.» * Or
connaitre ainsi toutes choses en Dieu, c’est déja connaitre Dieu. A partir des
choses créées — qui sont «pleines de Dieu» *® —, I’Ame accéde  la connaissance
divine. Car il est impossible de connaitre Dieu sans passer par la connaissance
des créatures. «Si I’dme pouvait connaitre Dieu sans le monde, le monde
n’aurait jamais €té créé pour elle. La raison pour laquelle le monde a été créé
pour elle, c’est pour que I'oeil de 1’ame se trouve exerce et fortifi€, en sorte

31 «L’ame recoit son essence de Dieu sans intermédiaire» (Pr. 10, DW I, p. 162 ;
trad. de Libera, p. 281).

32 «De ratione enim imaginis est quod sit expressiva totius eius plene, cuius imago
est, non expressiva alicuius determinati in illo. Hinc est quod Graecus vocat hominem
microcosmum, id est minorem mundum. Intellectus enim, in quantum intellectus, est
similitudo totius entis, in se continens universitatem entium, non hoc aut illud cum
praecisione. Unde et eius obiectum est ens absolute, non hoc aut illud tantum» (in Gen.,
§ 115, LW 1, p. 272).

3 «Avicenna IX Metaphysicae c. 7 sic ait : ‘Sua perfectio animae rationalis est,
ut fiat saeculum intellectuale et describatur in ea forma totius’, ‘quousque perficiatur
in ea dispositio esse universitatis et sic transeat in saeculum intellectum, instar esse
totius mundi» (LW 1, p. 270).

3% Qui est le Fils. Or si le Fils, égal au Pere, est I’ Image du Pére («Resplendissement
de sa Gloire, Effigie de sa Substance», He 1,3), I’on peut en déduire, avec Eckhart, que
«I"égalité est la perfection de I'image (aequalitas est de perfectione imaginis)» — Serm.
XLIX, 2, § 509, LW 1V, p. 424. Or I’ame, comme on I’a vu, est aussi I’image de Dieu ;
la perfection consiste donc pour elle aussi a étre «égale» au Pére — a s’identifier au Fils
qui lui est (déja) égal, a devenir I'Image véritable en «revétant» le Fils : en I'engendrant
en elle.

3 Pr. 3, DW 1, p. 55; trad. de Libera, p. 239.

3% «Celui méme qui ne connaitrait que les créatures, n’aurait plus besoin de méditer
sur aucun sermon ; car toute créature est pleine de Dieu et est a elle seule un livre.»
(Pr. 9, DW 1, p. 156 ; trad. de Libera, p. 280)



232 STEFAN VIANU

qu’elle puisse patir de la Lumiére divine.»?” En pétissant ainsi, I’dme se
transforme, et revét la Forme divine %, en s unissant a I’'Intellect divin.

Eckhart s’emploie & décrire le processus de la connaissance, qui doit étre
compris comme une ascension de l’intellect en Dieu. Avec les néoplato-
niciens, il distingue les puissances «supérieures» — I’intellect et la volont€ —
faites pour connaitre Dieu, des puissances «inférieures» engluées dans le
monde sensible. «L’dme, par les puissances supérieures, touche 1’éternité,
c’est-a-dire Dieu, et par les puissances inférieures elle touche le temps, et par
la elle devient muable et incline vers les choses corporelles, et se trouve déchue
de sa noblesse.» ** Cependant comme 1’Ame est simple, les puissances supé-
rieures peuvent se servir des puissances inférieures sans déchoir elles-mémes.

L’intellect commence par extraire les intelligibles des «images» fournies
par les sens: «Il prend (quelque chose) a partir des sens ; ce que les sens
introduisent de I’extérieur, de cela prend I’intellect.» * Mais il ne s’en tient
pas la. Comme il est animé du désir de I’infini, il s’étend aux dimensions de
Iunivers : «Je puis, €crit Eckhart, tout aussi aisément penser a ce qui est au-
deld des mers qu’ici méme auprés de moi.» 4!

Cependant «au-dela des pensées il y a U'intellect, en tant qu’il est encore
en recherche». Et I’intellect «en recherche» continue de se frayer un chemin
a travers le Tout dont il posséde déja une image, mais qu’il ne saisit pas encore :
Iintellect «croit», et sa croissance ne s’ arréte qu’au moment ou il est pleine-
ment illuminé par la Lumiere divine : «Les pensées s’élancent dans ’intellect
en tant qu’il est I'intellect en recherche, et I'intellect en recherche s’élance dans
I’intellect qui n’est pas en recherche, qui est une Lumiere limpide en lui-
méme.» ** Cette Lumigre n’est autre que 1'Intellect divin lui-méme. Or «Dieu
n’est pas une lumiere qui croit : il faut pourtant en croissant parvenir jusque-
la. Dans la croissance méme, on ne voit rien de Dieu. Dieu doit-il étre vu, il
faut que cela advienne dans une lumiére que Dieu est lui-méme» (p. 90-91).

Des qu’il voit dans cette Lumiére, I’intellect trouve le repos dans «1’Etre
limpide» et jouit de la connaissance parfaite : «Lorsque 1’ame ne sort pas vers
les choses extérieures, elle est rentrée chez soi et habite dans la lumiére limpide
simple [...] La connaissance est une base assurée et un fondement de tout étre
[...] C’est pourquoi la fiancée dit au Livre de [’amour : ‘Lorsque j’allai un peu
plus loin, je trouvai celui qu’aime mon dme’. Le ‘peu’ au-dela de quoi elle

37 Pr. 32, DW 1L, p. 134 ; trad. Jarc.-Lab. II, p. 26.

3 Pour cette notion, voir la note complémentaire n® 6, « Déi-forme» et Uni-forme» :
la participation a Dieu-Un» par les traducteurs du Prologue de Jean (cf. note 4 ci-
dessus).

3 pr. 32, DW I, p. 134 ; trad. Jarc.-Lab. I, p. 26.

40 pr. 21, DW 1, p. 365 ; trad. Jarc.-Lab. I, p. 205

41 pr. 71, DWIII, p. 215 ; trad. (Iégérement modifiée) G. Jarczyk et P.-J. Labarriére,
in Maitre Eckhart, Du détachement et autres textes, Paris, Payot, 1995, p. 91.

2 Id., 216-217/92.



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 233

alla, ¢’étaient toutes les créatures.» ** En se détachant des créatures limitées,
en ne considérant les créatures qu’en tant qu’elles sont en Dieu, I’intellect voit
Dieu *: il connait 1’Essence infinie des créatures, c’est-a-dire Dieu lui-
méme 4. «Il faut prendre Dieu (en tant que) Mode sans mode et (en tant qu’)
Etre sans étre, car il ne possede aucun mode [...], (et cela par) la connaissance
qui pleinement est sans mode et sans mesure.» ® Le processus de I’ intellection
trouve sa fin dans cette «connaissance sans mode», ou I’Ame est une lumicre
unie a la Lumigre divine 4.

Cette processualité n’est pas tant une sortie de I’ame hors d’elle-méme
qu’un retour des puissances dans le «Fond» de I’dme ol Dieu habite 5, Il y
a, en effet, dans I’ame quelque chose d’incréé, une «étincelle divine», qui n’est
pas, précise Eckhart, quelque chose de I’ame : «Qu’il y ait dans I’dme quelque
chose de tel que, si elle était tout entiere ainsi, elle serait incréée, je I’ai entendu
selon la vérité — si I’dme était intellect par essence. Mais je n’ai jamais dit qu’il
y ait dans I’dme quelque chose de 1’dame qui soit incréé et incréable parce
qu’alors I’Ame serait composée de créé et d’incréé.» 4 Cette Lumigre divine
que I'intellect «voit» au terme de sa recherche est donc présente a I’ame dés
le début. C’est elle qui met U'intellect en mouvement, et qui oriente son
mouvement, en ’empéchant de se perdre dans la multiplicit€é du sensible.

Le processus de la connaissance est donc bien une assimilation progres-
sive de I'intellect créé a I'Intellect incréé au fond de I’ame ; celui-ci y
«opére» constamment, bien que I’Ame ne le sache pas . Comme I’a montré

3 Id, DW 11, p. 229-230/trad., p. 100-101.

(Il (Paul) vit Dieu, ot toutes les créatures sont néant. Il vit toutes les créatures
comme un néant, car il a en lui I’étre de toutes les créatures. Il est un étre qui a tous
les étres en lui» (id., p. 225/trad., p. 97).

43 «En tout ce que des créatures je connais de Dieu, ne tombe la en moi rien que
Dieu seul, car en Dieu il n’est rien que Dieu» (p. 225/trad., p. 97).

6 Id., p. 231/p. 101.

7 «Lorsque I’Ame se porte vers la connaissance de la droite vérité, vers la puissance
simple par quoi I’on connait Dieu, alors I’ame s’appelle une lumiere. Et Dieu est aussi
une Lumicre ; et lorsque la Lumicre divine se répand dans I’ame, alors I’dme se trouve
unie a Dieu comme une lumiere avec la Lumiere» (Pr. 32, DW 11, p. 141-142 ; trad.
Jarc.-Lab. 11, p. 29).

4 «Or il dit : ‘Jacob voulut se reposer en ce lieu.” Ce lieu est Dieu et I'Etre divin
[...] Dans ce lieu I’ame doit se reposer dans le plus élevé et le plus intérieur du lieu.
Et dans ce méme Fond ot Dieu a son propre repos, ¢’est 1a que nous aussi devons prendre
notre propre repos et le posséder avec lui» (Pr36 b, DWII, p. 203 ; Jarc.-Lab. IT, p. 51).

Y «Et quod sit in anima, si ipsa tota esset talis, ipsa esset increata, intellexi verum
esse et intelligo etiam secundum doctores meos collegas, si animas esset intellectus
essentialiter. Nec etiam unquam dixi, quod sciam, nec sensi, quod aliquid sit in anima,
quod sit aliquid animae, quod sit increatum et increabile...» (Déclaration de Cologne,
€d. Théry, p. 211 ; trad. J. Anc.-Hust : MaiTRE EckHART, Sermons 1, Paris, Seuil, 1974,
p. 29).

0 «L’autre visage (de 1’dme) est tourné directement vers Dieu ; en lui la Lumiére
divine est sans reliche et y opére, sauf qu’elle (I’ame) ne le sait pas» (Pr. 37, DW II,
p. 219; Jarc.-Lab., p. 55).



234 STEFAN VIANU

B. Mojsisch !, Eckhart reprend la doctrine néoplatonicienne du «Dieu (I’Un)
en nous» de son ainé dominicain Dietrich von Freiberg. Pour celui-ci, I'intellect
agent au fond de I’Ame est un intellect «par essence» : il connait, par son
activité ininterrompue, en [ui-méme tous les étres ; il se connait du méme coup
lui-méme, et I'Intellect divin dont il émane en tant que son image.

Mais Eckhart va plus loin. A ses yeux, ¢’est, comme nous I’avons dit,
I’étincelle divine elle-méme qui illumine I'intellect. L’étincelle divine incréée
est le véritable intellect agent. «Du fait que Dieu est lumiére, il est (le principe)
supréme et premier, qui illumine toutes choses au-dessous de lui [...] Car tout
influx est lumiére, surtout si la cause ou le principe qui influe est par lui-méme
entierement lumiere. Et c’est ce qui est dit ici : 1] était la lumiére véritable qui
illumine tout homme venant en ce monde» %, Cette lumiere divine est bien celle
de I’intellect agent : «Toute perfection, surtout I’Btre lui-méme (ipsum esse),
est lumiére et racine de toute perfection illuminante. D’ailleurs, au livre 111 de
L’Ame, Aristote lui aussi appelle lumigre I’intellect agent. Et I’on trouve aussi
beaucoup d’expressions semblables a celles-1a dans les saintes Ecritures et dans
les livres des philosophes. ‘Le ciel et la terre, je les remplis, dit le Seigneur’,
Jér. 23,(24) [...] Et c’est ce qui est dit ici : Dieu éclaire tout homme venant
en ce monde.» 33 Cette lumiere au fond de I'ame qu’est I'intellect agent est
une «étincelle» €chappée des profondeurs divines.

Chez Aristote déja, I'intellect agent est, d’une part, «s€par€, sans mélange
et impassible, étant acte par essence» (De an. 430a,17-18) ; d’autre part I'intellect
agent est «dans 1’ame» (430a,13), bien qu’il ne soit pas, comme le pensait saint
Thomas, une partie de 1’ame. Eckhart combine admirablement les deux aspects
de la théorie aristotélicienne, sans ignorer, comme Averroes, le caractére imma-
nent de I'intellect agent, ni, comme saint Thomas, son caracteére «divin».

Est-ce a dire que notre philosophe exclut toute illumination de I’ame créée?
Loin de la : «Puisque vivre et étre sont lumiere, il est certain que I’dme illumine
par son essence — qui fait d’elle une certaine forme et une certaine lumicre
— toute partie du corps et tout ce qui [...] vient en ce monde du corps animé.» >+
Mais 1’action de cette lumicre créée est limitée ; elle ne concerne pas 1’ activité
spéculative de I’intellect ; ce n’est pas par la lumiere créée que 'intellect «fait
sa percée», qu’il connait I’essence des choses.

La lumiére créée est soumise a la Lumicre incréée, Source unique de toute
lumiére ; car les causes secondes agissent, comme le rappelle Eckhart en citant
le Liber de causis, toujours en vertu de la Cause premiere >°. C’est pourquoi

31 Meister Eckhart, Hamburg, Meiner, 1983, p. 131.

2 InIoh., § 88 et 92, LWIIL p. 76 et 80 ; trad. citée, p. 177 et 183. Eckhart commente
ici la parole de Saint Jean : «Il illumine tout homme venant en ce monde» (Jn 1,9).

3 In Ioh., § 94, LW I, p. 81-82; trad., p. 187.

>* Id., § 93, LW III, p. 80 ; trad., p. 185.

3 «Deus autem, utpote causa prima, primo adest quam aligua causa secunda et
postremo abest, ut ait propositio prima De causis» (p. 80-81). La premiere proposition
de Livre des causes est bien connue : «Omnis causa primaria plus est influens super
causatum suum, quam causa universalis secunda».



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 230

la connaissance des choses corporelles ne se suffit pas a elle-méme ; elle ne
doit pas étre séparée de la connaissance des intelligibles ; elle est ordonnée
a celle-ci et elle est destinée a se fondre en elle.

[lluminé€ par Dieu, I'intellect humain parvient a connaitre son essence. Dieu
est connaissable en tant qu'Un et en tant qu’Intellect 3°, abstraction faite des
attributs qui ne sont que des «ajouts» extérieurs, étrangers a 1I’Essence divine,
comme d’ailleurs a I’ame elle-méme : «L.’Ame non plus n’a pas de nom ; aussi
peu peut-on trouver un nom propre pour Dieu, aussi peu peut-on trouver un
nom propre pour I’ame.» >’ Mais I’dme ne s empare pas de I’Essence divine :
c’est Dieu qui se donne a elle. «Dieu communique ce qui est sien, parce qu’il
est par lui-méme ce qu’il est ; et dans tous les dons qu’il fait, it se donne d’abord
lui-méme.» % Et il se donne tel qu’il est en lui-méme.

Si Iintellect saisit I'Un, il le saisit en tant qu’il est le Tout. L’idée de I’Un
est inséparable, chez Eckhart, de I'idée de la Totalité. L’Un renferme, en tant
qu’Intellect, la totalité des Id€es ; or le Monde intelligible est I’objet ultime
de la connaissance humaine : «L.’dme ne trouve jamais le repos que tout ne
devienne Un en Dieu. Dieu est Un ; c’est la béatitude de I’dme et sa parure
et son repos. Un maitre dit : Dieu, dans toutes ses oeuvres, vise toutes choses.
L’ame est toutes choses. Ce qui en toutes choses au-dessous de I’ame est le
plus noble, le plus élevé, cela Dieu le verse pleinement en elle. Dieu est Tout
etest Un.» % C’est parce que I'intellect saisit les choses dans leur essence, pour
les ramener ainsi 2 leur Origine, que «tout devient un en Dieu». «Tout», y
compris 'intellect lui-méme, qui achéve son mouvement, trouve «le repos»
dans la connaissance de la Totalité.

L’intellect «vit» désormais véritablement %0, et il engendre, a partir de lui-
méme, le Fils: «L’ame a partir de soi engendre Dieu a partir de Dieu en
Dieu.» ! Il n’est plus (créé) ¢ I'image de Dieu, il est devenu lui-méme I'Image
unique qu’est le Fils 2,

3 «C’est I'Intellect qui est le temple de Dieu. Nulle part Dieu n’habite aussi
proprement que dans son temple, I'Intellect [...] Dieu est un Intellect qui vit dans la
connaissance de lui seul». Or «I’intellect (le nétre) retire & Dieu le voile de la bonté
et le prend dans sa nudité», c’est-a-dire en tant qu’Intellect. Enfin voici 1’affirmation
décisive : «L’unique cause de ma béatitude, c’est que Dieu soit Intellect et que je le
sache» (Pr. 9, DW I, p.150 ; trad. de Libera, p. 277 ; p. 152/278 ; p. 153/279).

ST pPr. 38, DW 11, p. 237 ; Jarc.-Lab. II, p. 62.

8 Pr. 9, DW I, p. 149 ; trad. de Libera, p. 277. Il se donne en tant qu’Intellect,
car il est Intellect.

39 pr. 21, DW 1, p. 369-370/p. 207-208 — nous soulignons.

0 «C’est avec les anges que ’intellect prend Dieu [...] nu, tel qu’il est Un sans
distinction [...] La petite étincelle de l'intellect €tant prise niiment en Dieu, alors
I’>homme< (=I'intellect) vit. Alors advient la naissance, alors le Fils est né» (Pr. 37,
DW 11, p. 217 et 219 ; trad. Jarc.-Lab. II, p. 55-56).

81 pr. 43, DW 11, p. 328 ; trad. Jarc.-Lab. II, p. 97.

2 «Non enim quidquam creatum est imago, sed ad imaginem creati sunt angelus
et homo. Imago enim proprie, et similitudo non est proprie facta nec opus naturae |[...J
Nihil creatum est imago dei, sed ad imaginem» (éd. Théry, p. 202). Le Fils est I'lmage
du Pere : «Adhuc autem pater in divinis producit filium per omnia similem et aequalem.



236 STEFAN VIANU

L’ame est désormais en Dieu: ayant atteint le terme de son devenir,
I’intellect participe du «devenir sans devenir» divin. Dieu I’engendre comme
son «Fils» unique : «Platon, le grand clerc, se met en devoir de parler de
grandes choses. 11 parle d’une Limpidité qui n’est pas de ce monde [...] C’est
de la que Dieu, le Pere éternel, exprime la plénitude et I’abime de toute sa Déité.
Cela il I’engendre ici dans son Fils unique, et pour que nous soyons le méme
Fils, et son engendrer est son demeurer a I’intérieur, et son demeurer a 1'in-
térieur est son engendrer a ’extérieur. Tout cela demeure I’Un qui sourd en
lui-méme. Ego, le mot ‘je’, n’est propre a personne qu’'a Dieu seul dans son
unité.» % Etant devenu «le méme Fils», ’homme peut dire «je». La perfection
de I'intellect consiste dans 1'identification avec le Fils, c’est-a-dire dans le
«devenir un Monde intelligible» 4.

L’ame est elle-méme, désormais, pure activité, car c’est Dieu qui agit en
elle : «Aucune créature n’opere que le Pere, lui seul opere. L’dme ne doit
jamais cesser qu’elle ne devienne aussi puissante que Dieu en ceuvres. Ainsi
opere-t-elle toutes ses ceuvres avec le Pere.» © Elle n’est plus simplement
«faite» a I'lmage de Dieu, mais elle est devenue elle-méme I’unique Image.

L’idée de la divinisation est d’inspiration néo-platonicienne ; mais la doc-
trine suivant laquelle ['intellect humain est le Tout, trouve son ancrage dans
la noétique d’Aristote. Selon Eckhart, ce philosophe a su clairement formuler
la théorie du caractére «total» de I’intellect humain, analogue a 1’Intellect
divin % : «La nature intellectuelle a, comme telle, pour modéle Dieu lui-méme
[...] La raison en est que 'intellect, comme tel, est ‘ce grace a quoi (le sujet
connaissant) devient toutes choses’ et n’est pas (simplement) tel ou tel étre

Amplius autem paternitas nomen est fecunditatis. Deus autem pater totum quod est
transfundit in filium» (Serm. XXXV, § 363, LW 1V, p. 312). 1l est 'unique Image, car
«I’égalité est la perfection de I'image» (LW IV, § 509. p. 424).

%3 Pr. 28, DW 11, p. 68 ; Jarc.-Lab. I, p. 254, nous soulignons. On constate que,
selon Eckhart, comme selon certains Peres de I'Eglise, Platon n’était pas étranger au
Monde surnaturel. C’est que le Monde intelligible est par lui-méme sur-naturel (cf. in
Eccl.,, § 10, LW 1I, p. 240) ; comme il n’y a qu'une Vérité, le philosophe la connait
nécessairement, en tant que philosophe. En fait, tout savoir est révélé : «Comme je I'ai
moi-méme trés souvent rappelé dans mes commentaires de I’Ecriture, ¢’est de la méme
Source que proviennent la vérité et I’enseignement de la théologie, de la philosophie
morale, des savoir pratiques et théoriques, et méme du droit positif, selon le Psaume:
‘C’est de ta face qu'émane ma fagon de juger’» (in loh., § 444, cité par A. de Libera :
EckHART, Traités et sermons, p. 199). Dans le Livre de la consolation divine, Eckhart
parle de «cette doctrine, €crite dans le saint Evangile et reconnue véridique a la lumiére
de I’ame douée d’intellect» (trad. de Libera, id., p. 132).

o Cf.LWIV, § 550, p. 460. Et aussi : «Il est de la nature et de la perfection naturelle
de l'dme qu’elle devienne un Monde doué d’intellect, 1a ot Dieu a formé en elle les
Images de toutes choses. Qui dit alors qu’il est parvenu & sa nature, celui-la doit trouver
toutes choses formées en lui dans la limpidité, comme elles sont en Dieu» (Pr. 17, DW
I, p. 288-289 ; Jarc.-Lab. I, p. 173, nous soulignons).

5 Pr. 31, DW 11, p. 125; Jarc.-Lab. II, p. 25.

66 Cette analogie ressort parfaitement des chapitres 7 et 9 du livre lambda (XII)
de la Métaphysique.



INTELLECT DIVIN ET INTELLECT HUMAIN SELON ECKHART 237

spécifiquement déterminé. En effet, I'intellect, d’apres Aristote, ‘est d’une
certaine fagon toutes choses’, et I’Etre en sa totalité.» 67

Maitre Eckhart integre les themes principaux de la métaphysique aristo-
télicienne de I'esprit a sa philosophie de I’Un et de 'union a Dieu. Pour
Aristote, comme pour son disciple lointain, I'intellect, devenu toutes choses
en acte, peut se penser lui-méme (De an., 429b, 9) et vivre «pour un bref
moment» de la Vie divine %8, Eckhart fait sien I’idéal aristotélicien de la vie
heureuse tel qu’il est défini au livre X de I’ Ethique & Nicomagque ® ; en ce sens,
il est le véritable disciple d’Aristote au Moyen Age.

Conclusion

L’Etre — la totalité de 1'étre — est Dieu lui-méme : Esse est Deus, dit
Eckhart. Mais cet Etre n’est pas un simple «nom» divin, il est un Etre fon-
cierement intelligible, qui s’offre, en tant que tel, a ’intellect humain.

L’homme, qui est essentiellement intellect, est prét a recevoir Dieu - afin
d’étre. Celui qui regoit tout de I’Etre sacrifie sa ‘personnalité” pour se fondre
dans la Totalité, pour accueillir en lui le Verbe éternel : il se réduit a I’essentiel.

L’ homme vit alors de la Vie divine. Il est illumin€ par I’ Intellect agent qui
constitue son moi profond ; il peut enfin dire lui-méme «Je» : il opere en Dieu,
ct laisse Dieu opérer en lui.

Le supérieur, de par sa nature et ce qui lui est propre, se répand et se communique
lui-méme a son inférieur, et a lui seul ; la vraie humilité consiste en ce que I’homme
se soumette a Dieu, et a lui seul. En second lieu : I’homme est homme par I’intellect
et laraison. Or I'intellect fait abstraction de ce qui est ‘ici maintenant’, et n’a, comme
tel, rien de commun avec rien ; il est «sans mélange», «séparé», comme il ressort
du De anima 111 (d’ Aristote) 7°.

7 In Gen., § 115, LW 1, p. 272 ; trad. citée, p. 385.

% Car Dieu est I'Intellect pur, «Pensée de la Pensée» (Met. 1074 b,34) : il est aussi
«une Vie, la meilleure, qu’il nous est donné, a nous, (de vivre) pour un bref moment»
(1072 b,14-15) — traduction Tricot modifiée ; car il ne faut traduire, comme le fait
J. Tricot, «une vie, comparable a la plus parfaite [...]» ; I'idée de comparaison est
absente du texte d’Aristote: diagdge d’estin oia é aristé mikron chronon émin. C’est
de la Vie divine elle-méme qu’il nous est donné, selon ce texte, de vivre.

% Notamment au chapitre 7 de ce livre — cf. 1177a, 16-21, et la fin du chapitre
a propos de la vie divine de I’intellect. Dans ses notes, J. Tricot renvoie au livre XII
de la Métaphysique.

0 In Ioh., § 318, LW 111, p. 265-266.



	L'intellect divin et l'intellect humain selon maître Eckhart

