Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 3

Artikel: Merleau-Ponty devant I'histoire de son temps
Autor: In-Sup, Shin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381604

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 209-222

MERLEAU-PONTY
DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS

SHiN IN-Sup

Résumeé

Merleau-Ponty a cherché en politique une «troisieme voie», par dela
Uidéalisme subjectiviste qui neutralise [’historicité et le réalisme objectiviste
qui alimente un relativisme historiciste, autant de maniéres de manquer les
structures de [’action en négligeant la dimension existentielle de I’étre-avec
et de [’étre-au-monde. Le motif de 'intercorporéité, inscrit dans une ontologie
de la chair — tissu commun du corps et du monde — permet de penser I’affinité
transcendantale des libertés, leur ouverture a la vérité par dela tout arbitraire
et tout déterminisme. L’histoire et la politique sont ainsi le champ d’une
communauté transcendantale entre les hommes.

L’expérience de Merleau-Ponty, comme celle de bien des hommes de sa
génération, a €t€ que «la guerre a eu lieu», alors que sa génération avait pu
espérer, apres 1’armistice qui mit fin a la guerre de 14-18, que la grande guerre
serait la derniére, que «la guerre de Troie pouvait ne pas avoir lieu» !. Que
la guerre ait «eu lieu», cela signifie bien des choses : d’abord les yeux se sont
dessillés, un certain individualisme, un certain spiritualisme sont morts : «Nous
¢tions des consciences nues en face du monde. Comment aurions-nous su que
cet individualisme et cet universalisme avaient leur place sur la carte?» 2
Ensuite, cela signifie une réflexion sur le sens politique de «la guerre», ré-
flexion qui se résume a une prise de position devant I’interprétation marxiste,
sa conception de 1I’Histoire et de I’historicité humaine.

1. «La guerre a eu lieu». Le point de vue de la coexistence

L’individu ne peut se suffire a lui-méme, et c’en fut fini du «petit ratio-
nalisme» du début du siecle qui pouvait se complaire a dresser, comme Alain,
le citoyen contre les pouvoirs. Dans la «drdle de guerre», I’armée s’était pensée
«comme une somme d’individus». Apres 40, en France, «nous sommes vrai-

! M. MEerLEAU-PONTY, Sens et non-sens, Paris, Nagel, 1966, p. 246.
2 Ibid., p. 247.



210 SHIN IN-SUP

ment entrés dans la guerre», non pas tant a cause de la défaite que parce que
I’Occupation a révélé€ la tragique faiblesse de I’individualisme, de la liberté du
libéralisme démocratique bourgeois. Méme ceux qui n’étaient pas directement
victimes de 1’Occupation ont éprouvé le fond ou le tissu essentiellement
communautaire de ’existence : I’historicité est constitutive de chaque exis-
tence et I'individualisme est une vue de Iesprit. Voici que la police ne vient
plus inquiéter les seuls criminels mais tout un chacun, voici que la politique
concerne tout le monde. «Nul n’est sujet et n’est libre seul.» >

1.1. La coexistence, milieu de ['historicité

«Il y a une atmosphere primordiale du social qui, toujours, sollicite et
interpelle I'homme, le jette hors de soi dans des échanges, des interférences,
des rencontres. La prise de conscience du lien interhumain défie I’hérésie de
toutes les formes d’individualisme. Elle entraine une nouvelle vision de
I’homme, de Ihistoire et de la politique.»* Cette nouvelle vision, Merleau-
Ponty I’a trouvée dans le marxisme, mais nous aurons compris qu’il s’agit pour
lui essentiellement du message porté par la pensée — litt€rale — de Marx et que
la réalité politique qui a prétendu étre fidele a ce message — le socialisme des
Partis communistes, notamment celui qui a entrepris d’en réaliser 1’idéal en
URSS —I’aura douloureusement décu. Nous nous demanderons quel fut le sens
de cette sympathie pour le marxisme et quelles furent les raisons de la décep-
tion, en mettant I’accent sur une dimension a laquelle Merleau-Ponty accorda
de plus en plus d’intérét a mesure qu’il s’éloignait davantage de I’ interprétation
de la pensée de Marx par les partis censés la représenter dans I’ histoire effec-
tive : la dimension de I’intersubjectivité comme rapport concret des sujets entre
eux (intercorporéité). C’est autour de la notion marxienne de praxis que se
cristallisa la rupture avec le marxisme orthodoxe.

1.2. L’humanisme de Marx contre l'individualisme abstrait :
la praxis, creuset de [’histoire

Selon Merleau-Ponty, Marx a pens€ «I’impensé» des philosophies politi-
ques classiques : que le privé possede une dimension publique essentielle,
procéde d’une «durée publique»>. Marx met admirablement en relief par son
analyse des relations sociales médiatisées par I’économie (notion de classe
sociale et de conflit irréductible entre les classes) la mystification spécifique
du libéralisme : celle-ci (dans la ligne de 1’utilitarisme anglais de Bentham et

3 M. MERLEAU-PONTY, Les aventures de la dialectique, Paris, Gallimard, 1955, p. 276.
4 S. Govarp-FaBRE, Philosophie politique XVI*-XX¢ siécle, Paris, P.U.F., 1987, p. 474.
> M. MERLEAU-PoNTY, Signes, Paris, Gallimard, 1960, p. 28.



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 211

de Mill) correspond a une hypertrophie du subjectif et du privé, a un aveu-
glement a la dimension de I’intersubjectif, c’est-a-dire de la relation entre les
hommes médiatisée par leur rapport au monde. Cet aveuglement est idéolo-
gique, fondé sur le type méme de relation qu’il s’emploie a occulter. L’Etat
libéral est avant tout composé de relations interhumaines et ses idées ne doivent
pas prétendre étre des idées pures : elles prennent sens dans la chair de ces
relations, dans le tissu de leurs conflits : les idées dominantes sont celles de
la classe dominante. Aussi bien la question n’est-elle «pas seulement» de juger,
intellectuellement, de «ce que les libéraux ont en téte mais de ce que I’Etat
libéral fait en réalité dans ses frontiéres et au dehors» ©. L’idée de praxis met
en avant la coexistence humaine en tant qu’elle est le vrai sujet de 1’histoire :
des hommes en rapport entre eux a partir de leur travail, de ’action qu’ils
exercent sur la nature afin de reproduire leur existence. Chacun dans sa vie
quotidienne la plus concréte est uni a tous les autres aussi inextricablement
qu’a la nécessité naturelle. L histoire est 1’ceuvre de la praxis, de I’action des
hommes en tant qu’ils peuvent prendre connaissance des données objectives
de leur action et agir sur elles. Le sens de I’histoire est lui aussi 1’ceuvre des
hommes, leur praxis. Merleau-Ponty a adopté I’interprétation du marxisme qui
est celle de Lukacs concernant le sens de 1’histoire : I’histoire ne saurait se
passer de la liberté et de I’initiative humaines, la dialectique a pour moteur
la praxis, et par conséquent le marxisme non seulement «tolere» la liberté et
I’individu, mais encore, en tant que «matérialisme», il charge I’homme d’une
responsabilité vertigineuse! L’ histoire n’est pas une nécessité qui se déroule
aveuglément et la Révolution n’est pas inscrite comme une nécessité objective,
positiviste, dans la décomposition du capitalisme. Celle-ci peut aussi bien
conduire au chaos, a 1’anarchie, si ’histoire est concue a la maniére d’une
nature nécessaire, si I’homme n’intervient pas en elle en personne!

2. La distance prise a ’égard du marxisme

Plusieurs €tapes ont jalonné la progressive désillusion de Merleau-Ponty
aI’égard du marxisme. Ce n’est que progressivement que le marxisme comme
tel lui est apparu comme contenant de quoi susciter, voire cautionner, ses
perversions, et les effets négatifs auxquels a donné lieu sa réalisation histo-
rique. Le motif de I’intercorporéité reste omniprésent dans toutes ces étapes :

2.1. Réaction a la condamnation de Lukacs et aux procés de Moscou. 1947

La condamnation de Lukacs et les procés de Moscou ont constitué les
premiers €éléments, alimentant la réflexion de 1946-47 dont Humanisme et

6 M. MERLEAU-PONTY, Humanisme et terreur, Paris, Gallimard, 1947, Préface, p. X.



212 SHIN IN-SUP

terreur est 1’écho. La condamnation de Lukacs, mis a I'index au nom du
marxisme-léninisme (article de la Pravda du 25 juillet 1942), révélait I’ orien-
tation prise par le marxisme orthodoxe en faveur d’un matérialisme positiviste,
réducteur de la conscience a un «reflet des choses». La praxis vivante dans
le prolétariat faisait place a I’activité révolutionnaire professionnelle du Parti,
intermédiaire obligé entre la spontanéité des masses travailleuses et 1’action.
Les principes du marxisme deviennent des articles de foi dogmatiques et toute
déviation devient un crime objectif, autorisant toutes les ruses et les oppor-
tunismes de la part du Parti. L’exigence d’autocritique publique fut I’expres-
sion de cette dialectique des choses, désormais omniprésente et jugée déter-
minante par rapport a celle des relations interpersonnelles. La délation passait
pour une vertu civique, le mensonge (la langue de bois) €tait quasiment of-
ficialisé€, toute valeur des relations privées disparaissait au profit d’une dimen-
sion publique entierement dominée par le politique, au service d’un économi-
que objectivé et dogmatiquement interprété. Le passage de I’humanisme a la
terreur correspond au passage de la révolution de 17 au léninisme puis au
stalinisme : du refus de I’humanisme abstrait des vertus formelles a la raison
d’Etat violant ouvertement celles-ci au nom d’un «homme nouveau» a cons-
truire pour ’avenir. En 47, Merleau-Ponty percoit clairement que le marxisme
de Parti justifie le sacrifice des corps, le sacrifice de tout symbolisme privé :
relations intersubjectives concretes, intimité des amitiés et des familles, présent
des sentiments et des espérances.

2.2. Les camps de concentration. 1950

Dans le systeme soviétique, 1’homme rééduque ’homme au sein d’un
systeme concentrationnaire. «A moins d’étre illuminé, on admettra que ces faits
remettent entierement en question la signification du systeme russe [...] il n’y
a pas de socialisme quand un citoyen sur vingt est au camp [...] s’il faut
aujourd’hui ‘rééduquer’ dix millions de citoyens soviétiques alors que les
nourrissons d’octobre 1917 ont dépassé trente-deux ans, c’est que le systéme
recrée lui-méme et sans cesse son opposition.» 7 Le socialisme russe devenait
pour Merleau-Ponty le «porteur infidele» des idées de Marx, leur «décor», au
lieu de leur «moteur» 3. La dimension symbolique de I’intersubjectivité restait
toutefois pour lui plus essentielle que la stricte intercorporéité puisqu’il refusait
de mettre sur le méme plan les exactions de I’URSS et celle du nazisme,
soulignant dans le méme article cité («L’URSS et les camps») : «Jamais un
nazi ne s’est encombré d’idées telles que : reconnaissance de I’homme par
I’homme, internationalisme, société sans classes. [...] Voila ce qu’on enseigne
aun jeune communiste russe ou francais. Au lieu de quoi, la propagande nazie

7 «L’URSS et les camps», Signes, p. 332.
8 Ibid., p. 337.



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 213

enseignait a ses auditeurs 1’orgueil du peuple allemand, ’orgueil des aryens
et le Fiihrerprinzip. [...] Cela signifie que nous n’avons rien de commun avec
un nazi et que nous avons les mémes valeurs qu'un communiste. [...] nous
n’avons rien de commun avec bon nombre d’adversaires du communisme. Or
ceci n’est pas affaire de sentiment. Nous voulons dire qu’a mesure que, géo-
graphiquement et politiquement, nous nous €loignons de I’URSS, nous trou-
vons des communistes qui sont toujours davantage des hommes comme nous,
et un mouvement communiste qui est sain. [...] quand I'un de nous parle a
un communiste martiniquais des affaires de la Martinique, il se trouve sans
cesse d’accord avec lui. [...] un ouvrier sans ressources et sans logis [trouve]
toujours plus d’appui auprés des communistes que des autres.»  Bref, c’est sur
le concret du plus intercorporel des relations humaines, mais a condition que
I’élément symbolique y soit clairement respecté sinon explicité, que Merleau-
Ponty se fonde pour établir une ligne de démarcation entre marxisme perverti
et marxisme encore digne de ce nom!

2.3. La répression de Budapest et la rupture avec Sartre : la défiguration
de la notion de praxis par le décisionnisme et le spontanéisme
(ultra-bolchevisme de Sartre). 1952-54. Vers une «troisiéme voie»

Aux yeux de Merleau-Ponty, les positions politiques de Sartre, telles que
celui-ci les exprima, entre 52 et 54, dans ses articles de la revue qu’ils avaient
fondé€e ensemble, Les Temps Modernes, relevent d’un «ultra-bolchevisme». Il
entend par la une politique dominée par le volontarisme, le décisionnisme : en
effet, Sartre affirmait reprendre a son compte, en dépit de certaines réserves,
la politique des communistes, et cela au nom de ses propres principes, non des
leurs. Pour Sartre, ¢’est en faisant le Parti ou en s’y engageant, que le prolétaire
rend sa liberté concréte ; I’ouvrier n’est rien — méme pas un véritable ‘pro-
I€taire” — tant qu’il n’est pas dans le Parti qui dirige son action de classe et
perfectionne la conscience de classe. Ainsi, ironise Merleau-Ponty, les notions
marxistes sont-elles transformées par Sartre en leurs «homonymes sartriens» 'V,
c’est-a-dire retraduites dans le registre d’un subjectivisme : la praxis devient
la spontanéité des militants, la révolution devient I’inquiétude suscitée chez
les militants par le Parti, et ne s’inscrit plus avant tout dans [’histoire de la
lutte des classes, sur un plan intersubjectif. On retrouve la philosophie
solipsiste de L’étre et le néant, ot le point de vue du cogito reste omniprésent,
«folie du cogito» qui ne tend qu’a rejoindre sa propre image dans les autres .
Sartre confond, selon Merleau-Ponty, «la nature du social avec le rapport de
consciences individuelles qui s’entre-regardent», il manque ainsi «le sens de

? Ibid., p. 337-338.
9" M. MErLEAU-PONTY, Les aventures de la dialectique, p. 206.
Y Ibid., p. 213



214 SHIN IN-SUP

la dialectique comme relations entre personnes médiatisées par les choses» 2,
Aussi s’en tient-il a 'univers magique, ol ’action n’est pas réelle, mais,
comme il I’a montré lui-méme dans L’'Imaginaire, seulement probable : la
révolution est pensée de maniére caricaturale, comme «une €toile au fond de
I’avenir», I’ouvrier faisant don de lui-méme, le chef de Parti possédant un
pouvoir charismatique. L’action selon Sartre, n’est plus action, mais pensée
de I’action, et son communisme est une «ultra-chose», sacralisée, qu’on ne voit
que de loin. Nous évoluons au sein d’un idéalisme qui ne sort pas des spé-
culations, ol la pensée ne sort pas d’elle-méme. «Il réduit I’action a des
jugements, comme Zénon le mouvement i des positions» 3, Sartre reste un
écrivain qui voit et fait voir, mais n’agit pas, demeure spectateur. Il met en
sceéne le sujet «libre pour s’engager» et qui s’engage pour étre libre, mais c’est
1a étre en dehors de toute action concrete, de toute intersubjectivité charnelle,
prise dans la chair du monde, historique en quelque sorte «avant I’homme»,
pré-historique, immémoriale dés la réversibilité de la chair. Sartre reste un
mandarin «qui unit le phantasme du savoir total et de I’action pure : il s’abstrait
du monde» '* et, dirions-nous, du jeu effectif des corps, de tout «inter» qui ne
releve pas de la décision des libertés, dont chacune est hantée par un méme
«en sol pour soi» qui I’isole irrémédiablement, comme on voit dans Huis-Clos.

Commentant les pages des Aventures de la dialectique sur le rapport a
Sartre, S. Goyard-Fabre rattache directement le désaccord politique des deux
penseurs a leur philosophie, et avant tout a la maniére dont ['un et I’autre ont
compris «le probleme d’autrui» : «Sartre, philosophe de la liberté, et, a ce titre,
encore cartésien, a d’abord ignoré le probleme d’autrui ; et, quand il 'eut
découvert, ce fut pour I’assimiler a I’affrontement de consciences individuel-
les.» 19 C’est pourquoi la sympathie de Sartre pour le communisme «est pétrie
de morale», «s’adresse a des principes purs». «Or, si une éthique sans politique
est incompléte et si une politique sans €thique risque d’étre monstrueuse, il
reste que la politique se situe sur un autre plan que 1’éthique ; de surcroit, dans
le monde intersubjectif ol se joue la politique, la pureté et I’innocence sont
impossibles. Merleau-Ponty, philosophe de !’intersubjectivité, et Sartre (du
moins avant la Critique de la raison dialectique), philosophe de la diaspora
individuelle, ne peuvent étre d’accord dans leur attitude d’hommes de gau-
che.» 10

Sartre rompra avec le communisme frangais qui approuvait la répression
soviétique de I’insurrection des communistes hongrois a Budapest, mais pour
se tourner, comme la plupart des intellectuels de gauche de cette époque, vers

2 Nous citons le résumé que fait de la pensée de Merleau-Ponty S. GoyARD-FABRE,
op. cit., p. 486.

13 Les aventures de la dialectique, p. 236

14°S. GoyarD-FaBRE, op. cit., p. 487.

15 Ibid.

16 Ibid.



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 215

des formes apparemment plus souples de socialisme (Cuba, le communisme
italien de Togliatti), et finalement s’orientera vers des positions gauchistes
totalement irréalistes et idéalistes, coupées du réel, hantées par un prolétariat
imaginaire ! et une idée des «patrons» empruntée au XIX¢ siecle, positions
auxquelles il restera fidele jusqu’a sa mort probablement plus par golt du
symbole, par anti-bourgeoisisme sentimental et de principe, qu’en fonction
d’un réel intérét pour le changement politique et social. La dialectique «con-
crete» apres laquelle Sartre a couru, a travers les pages de la Critique de la
raison dialectique, n’est nullement, aux yeux de Merleau-Ponty, un progres
par rapport a la dérive solipsiste de L’Etre et le Néant. Merleau-Ponty au
contraire, qui ne refusait pas viscéralement son appartenance de classe, optait
pour un a-communisme, et prenait acte de ce que, «le stalinisme [ayant] atteint
jusqu’a ’essence socialiste du régime», et le communisme russe ayant échoué
dans son réle de «modele universel», «la seule attitude juste [était désormais]
de voir le communisme dans le relatif, comme un fait sans privilége aucun,
comme une entreprise travaillée par sa propre contradiction» '8, Merleau-Ponty
s’orienta vers un «nouveau libéralisme», une «troisi¢me voie» d’une gauche
a-communiste, qui ne serait pas «un opportunisme du juste milieu», mais
renouvellerait les principaux motifs du libéralisme. Ici encore, I’intercorporel,
le refus de 'individualisme, sert de critére : la liberté politique devait tenir
compte du prolétariat sans lequel il n’est pas d’«histoire humaine».

3. La «troisieme voie» : une politique de [’ambiguité. Un humanisme
existentiel fondé sur la double valence du monde humain a partir
de la Lebenswelt

Pour Merleau-Ponty comme pour Husserl, «la croyance aux absolus est le
poison politique le plus meurtrier que puisse distiller I’esprit humain» !°. Dans
la ligne du relativisme de la Krisis 2°, selon lequel il n’y a que des vérités
relatives, Merleau-Ponty rejette tout savoir absolu en politique comme dans
les autres domaines : un régime ne peut prétendre s’ imposer absolument. Pour
comprendre ce relativisme sans le réduire a un scepticisme de principe, il faut
le situer dans le dépassement (et pas seulement la négation) des grandes
antinomies entretenues par les philosophies traditionnelles auxquelles les théo-
ries politiques ont emboité le pas : intérieur/extérieur, vérité/erreur, liberté/
nécessité, sujet/objet, et en particulier moi/autrui. La «troisieme voie» doit
prendre en charge 1’ambiguité ou ’ambivalence existentielle, le caractére

17 «Marxisme imaginaire» exemplaire selon Aron.

18 «Sur la déstalinisation», Signes, P 367, 379.

19°S. Govarp-FaBrE, op. cit., p. 490.

20 E. HusserL, La crise des sciences européennes et la phénoménologie transcen-
dantale, Paris, Gallimard, 1936.



216 SHIN IN-SUP

inhérent & toute expérience humaine, ce que n’ont su faire ni I’individualisme
libéral, qui sous I’Occupation nazie a révélé ses limites, ni le communisme de
fait qui s’est déconsidéré dans une «idolatrie de 1’objectivité». L’idéologie
dogmatique fige la révolution en résolution «d’un probleme posé par les
choses», elle ignore le sens que les hommes donnent a leurs actes — non
seulement dans leur for intérieur mais dans les relations qu’ils entretiennent.
Les politiques objectives sont incapables de faire face a I’événement, en dépit
de leurs prétentions a étre «scientifiques», comme dans le cas du matérialisme
dialectique marxiste. Elles contribuent par la a fomenter des tragédies dans
I’histoire.

La troisieme voie devra donc trouver son chemin par dela 1’idéalisme
subjectiviste et le réalisme objectiviste, perspectives (philosophiques et/ou
politiques) qui manquent les structures de 1’action parce qu’elles négligent les
dimensions existentielles de [’étre-avec (Mitsein) et de |’ étre-dans-le-monde
(In der Welt Sein)?!. C’est dire que la troisiéme voie devrait échapper par
principe «au scepticisme des subjectivismes et aux certitudes dogmatiques des
objectivismes, doit étre ouverture et inachévement : tache infinie, comme la
philosophie elle-méme selon Husserl [...], la troisieme voie n’est rien de moins
que le dépassement de ce qu’on avait pris jusqu’alors pour des €vidences : en
matiere politique, il n’y a ni vérité absolue, ni quiétisme définitif, mais seu-
lement des présomptions a toujours réajuster par ’effort au contact des expé-
riences» ?2. Rappelons que Merleau-Ponty pensa trouver chez Pierre Mendés-
France la politique qu’il appelait de ses veeux.

Remarquons toutefois, avec Simone Goyard-Fabre, que la «troisiéme voie»
se fait attendre : «Vingt-cinq années ont pass€ depuis que s’est tue pour toujours
la voix de Merleau-Ponty. La troisiéme voie n’a pas €té trouvée...» >3 Mais au
moins aurons-nous appris qu’il est possible de concevoir une politique a-
communiste, inscrite dans la Lebenswelt, cet univers charnel de la vie humaine,
«monde environnant» complexe, tant par son ancrage naturel que par sa di-
mension symbolique, transnaturelle. Cette orientation politique n’est pas sans
impliquer une «conscience métaphysique», a I’écoute de I’ Urdoxa, 1’évidence
antéprédicative du sens ou opinion originaire qui sourd du commerce avec le
monde. Ce commerce originaire, ’homme 1’entretient avec le monde, avec les
autres, de maniere «naturelle», bien antérieure a I’intelligence. Brut, sauvage,
sont les expressions favorites de Merleau-Ponty pour qualifier I’étre qui cor-
respond a son ontologie du chiasme ou de la réversibilité : réversibilité multiple
— entre chair et esprit, entre moi et le monde, moi et autrui — qui charpente
I’intersubjectivité humaine, lui donne sa membrure, sa verticalité. La méta-
phore de la verticalité¢ désigne le travail de la franscendance immanente qui
interdit de s’en tenir, comme font les positivismes, a I’ horizontalité de 1’im-

Concepts de Heidegger et de Husserl.
S. GoYArD-FABRE, op. cit., p. 492.
3 Ibid., p. 494.

21
22



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 217

manence. Le monde de la vie est un monde brut, mais non prosaique, un monde
qui est «plus que toute peinture, que toute parole, que toute attitude» >*. Avant
que la politique s’inscrive dans les chairs au niveau des corps empiriques,
I’histoire se joue dans la chair du monde, dont participent tous les corps comme
leur dimension verticale, réversible, leur transcendantalité.

4. Champ transcendantal et chair de [’histoire.

L’histoire nait dans le «monde commun» ou «intermonde», dans le «com-
merce» avec un monde ou I'intrication des sentirs est a la fois intrication de
tous les sens dans le corps propre et intrication proprement dite des corps entre
eux ou intercorporéité. Ce sentir originaire, placé sous le signe de la réver-
sibilité perceptive, Merleau-Ponty n’a cessé€ de I'interroger toujours davantage
et de le préciser par les notions d’«entrelacs» et de «chiasme». L’intersubjec-
tivité est pensée en son fond comme intercorporéité, comme une étroite unité
entre moi, autrui et le monde, unité «chiasmique», charnelle au sens précis que
le terme chair recoit dans la dernieére pensée de Merleau-Ponty (Le visible et
Iinvisible) et qui n’a rien a voir avec les conceptions classiques de la chair,
notamment la conception judéo-chrétienne inséparable d’un dualisme de la
finitude ou de la déchéance. La notion rhétorique de chiasme groupe deux a
deux en une relation croisée — ici celle du corps et du monde — quatre termes
qui sont la subjectivité percevante (corps touchant), son corps (corps touché),
le monde comme contenant le corps, le monde apparaissant a ce corps. Il y
a croisement, entrelacement, puisque le corps qui apparait s’intercale entre ma
conscience et mon corps, lequel est immergé dans le monde. Ce chiasme
signifie la parenté ontologique entre la chair du corps propre et la chair du
monde ou &tre du pergu : ma perception est un événement du monde ; mon
corps est un moment de la chair, de I’étre du percu. Cet entrelacement du
percevant et du pergu comme réversibles est un motif par excellence anti-
dualiste qui ouvre d’emblée la dimension historique, événementielle : le monde
accede a la phénoménalité dans le méme mouvement par lequel ma conscience
s’incarne.

Merleau-Ponty a repensé la notion de «transcendantal» pour s’écarter de
I’'idéalisme transcendantal de Husserl solidaire d’une métaphysique de la
présence. Le champ transcendantal est «le champ des transcendances»,
chiasme du corps (&tres percevants et parlants) et du monde, au sein duquel
prend corps «l’esprit», la dimension d’idéalité qui produit la culture et I’ histoire
a partir du travail immanent a la perception et a la parole. Jouant a fond sur
le caractére immanent de cette transcendance qu’il met au cceur de sa philo-
sophie (transcendance immanente), Merleau-Ponty use méme de 1’expression
de saint Paul, «corps glorieux», pour désigner la dimension transcendantale de

2% M. MERLEAU-PONTY, Le visible et ['invisible, Paris, Gallimard, 1964, p. 223-224.



218 SHIN IN-SUP

la corporéité et de I’intercorporéité, leur haute vocation a produire la culture
et les puissants €élans de I’histoire et de ’esprit. Ce «corps glorieux», telle est
la «chair de I’histoire» *°, communauté transcendantale, mouvement qui se
réalise a travers les hommes mais non pas sans eux comme dans la dialectique
spéculative, téléologie d’un esprit immanent a leurs actions, a leur praxis, non
pas eschatologie.

Dés La structure du comportement, I’analyse de I’apprentissage dessinait
une conception de I’action et du rapport au monde constituant une place en
creux pour ’histoire. S’y esquissait la notion d’«intermonde» : commerce,
circuit entre corps et monde préfigurant une relation moi-autrui ou la vie du
moi rencontre un monde déja pétri par d’autres vies, orienté, structuré, un
monde riche de significations et de sens, dans lequel le moi peut aussi bien
s’aliéner que s’ouvrir a une liberté. Bref un monde déja historigue, informé,
constitué de possibles et d’impossibles et déja en marche, en cours.

La conception de I’intersubjectivité est €troitement li€e a la temporalité
historique en tant que la chair, en puissance de culture, est le lieu d’élection
de I'histoire et de la réflexion politique. La création d’institutions, de sédimen-
tations conventionnelles, est préparée dés le niveau de la perception par le
mouvement spontané du travail interne de la chair, spatialisant et temporalisant,
qui a tout instant solidifie, sédimente, institutionnalise. Ce mouvement de
transcendance immanente, d’ontogenese se déployant a travers les hommes,
autorise la formule «ontologie du dedans» ou encore «intra-ontologie». En
effet, I’ontologie de Merleau-Ponty se distingue nettement de celle de Heidegger,
entigrement commandée par I’Etre comme différent de I’étant. L’insertion du
sujet au sein de I’Etre (comme chair du monde) ne permet qu’une ontologie
indirecte, ot I'Etre est atteint dans les étants, les visibles. L’ apparaitre du
monde ne reléve pas d’autre situation ontologique que I'inscription du sujet
corporel dans la chair du monde, dans le monde comme étant.

C’est ce mouvement qui rend possible le double dépassement opéré par
Merleau-Ponty : d’une part, dépassement d’un relativisme historiciste faisant
abstraction de la réflexion et de 1’idéalité (par exemple une conception étroi-
tement matérialiste du marxisme réduisant I’esprit a une superstructure illu-
soire) et d’autre part, dépassement d’un idéalisme de I’histoire, moniste ou
dualiste, qui neutralise 1’historicit€ humaine sous prétexte de ne pas réduire
la dimension spirituelle.

L’histoire est donc inscrite dans cette transcendantalité que Merleau-Ponty
anommée de plus en plus volontiers verticalité : un champ des transcendances
en deca des subjectivités, la sourde énigme de la réflexivité des corps, de cette
sédimentation quasi immédiate, quasi spontanée, qui rend le présent des sujets
percevants/pergus immémorial pour lui-mé&€me, en puissance d’histoire.
Merleau-Ponty nomme «sédimentation existentiale» (avec un a, comme Hei-

> Formule de J.-M. TREGUIER, in Le corps selon la chair, Paris, Kimé, 1996.



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 219

degger parle d’historial) cet immémorial interne en deca de tout vécu, de tout
existentiel. Le mouvement sourd de la chair dans lequel 1l inscrit histoire,
Merleau-Ponty n’hésite pas a I’appeller Nature et a revendiquer pour sa pensée
la qualité d’une «ontologie de la nature» 6. Souvent, il rend synonyme chair
et Nature, pour désigner cet étre sans positivité, cette «masse intérieurement
travaillée», milieu ou se dessinent sujet et objet, mais par Nature il désigne
plus particulicrement le monde sensible dont la dimension ontologique reste
occultée par la conception que s’en fait le sujet dualiste. En traduisant la Nature
en termes de chair, Merleau-Ponty met I’accent sur le sensible comme puis-
sance d’involution, de sédimentation et d’institution, champ de I’Histoire
comme ceuvre commune d’hommes en tension, articulant le sentir et 1’idéalité,
portant le sensible vers plus ou moins de sens, plus ou moins d’universalité.
Le caractere temporel et historique de I'expérience humaine repose sur la
notion d’institution, qui concilie la passivité du sujet avec I’activité et I’inter-
subjectivité du sens. Ne s’inscrit-elle pas dans la continuité du geste, dimension
historique en puissance qui recoit son principe d’unité de sa structuration par
’avenir qu’il suscite, de «I’imminence du tout dans les parties»?

Déja dans la Phénoménologie de la perception (début du chapitre IV),
Merleau-Ponty écrit : «Je suis jeté dans une nature et la nature n’apparait pas
seulement hors de moi, dans les objets sans histoire, elle est visible au centre
de la subjectivité» ?’. Dans Le visible et I’invisible, il se démarque clairement
de la conception sartrienne de I’histoire, éthique et non ontologique, mais en
fait grevée d’empirisme sous son coté théorique: «la conception de I’histoire
a laquelle on arrivera ne sera nullement éthique comme celle de Sartre.» 28
Approche éthique abstraite parce que trop théorigue au mauvais sens du terme,
elle réduit les ancrages de !’histoire a la notion de sifuation, notion qui a le
sens empirique d’un conditionnement de la libert€, extérieur en quelque sorte
a celle-ci. Au contraire, si pour Merleau-Ponty la chair de I’histoire est le milieu
méme de la praxis et des tensions historiques, c’est parce que la nature n’est
nullement opposée a I’homme, n’est pas un ensemble empirique d’€tants
dressés devant lui, mais constitue le «fond» de I’existence et de I’expérience
humaines, en de¢a de tout pouvoir du sujet et de la raison constituante, le fond
dont émergent les étants, leur élément commun.

Il existe en effet une vulnérabilité propre au sujet historique en tant qu’ins-
crit dans sa chair, au sens résolument ontologique que Merleau-Ponty donne
au terme : mouvement de phénoménologisation de 1’Etre, puissance phéno-
meénalisante du monde lui-mé&me, celle qui est & I’ ceuvre pour constituer le corps
comme corps percevant. C’est a travers I’ Histoire que I’Etre se phénoménalise.

26 M. MERLEAU-PONTY, Résumés de cours du Collége de France 1952-1960, Paris,
Gallimard, 1972, p. 141.

27 M. MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris, Gallimard, 1945,
p. 398.

28 M. MErLEAU-PONTY, Le visible et 'invisible, p. 328.



220 SHIN IN-SUP

Tel est le gain du passage opéré par Merleau-Ponty de la philosophie de la
conscience (sous le signe du clivage conscience/objet) 2 une philosophie de
I’historicité transcendantale (sous le signe de I'unité du sensible et de I’intel-
ligible). Gain par rapport a la pensée classique, mais aussi par rapport a Husserl
et Heidegger dans ce qu’ils conservent de dualisme abstrait : pour la pensée
classique, la conscience constitue le sens dans et contre une matiére (sensible
ou signes); pour Merleau-Ponty, le sens est constitué par un «geste» —
indivisiblement sensible et intelligible. Dans un méme mouvement le sens
s’incarne, surgit au sein de la parole, émerge dans 1’Histoire. La conscience
n’est plus le sujet du corps, le sentir est essentiellement incarné : I’ incarnation
a un statut originaire, fonde le rapport a I’étre ; «elle n’est plus ce qui vient
compromettre un rapport a I’Etre normé par 1’idéal de 1’adéquation» . 11 y
a la une rupture considérable avec la tradition classique, pour laquelle le sujet
est incarné comme par accident, comme par surcroit, et donc incapable de faire
des expériences dans un monde dont la texture est si différente de la sienne,
si étrangere.

L’intercorporéité constitue alors le creuset d’une liberté concrete, indi-
visiblement praxis et réflexion, qui exige pour s’accomplir de travailler dans
I’ouverture aux autres libertés, «apparait comme habitée par un mouvement
d’intelligence, c’est-a-dire par une tendance spontanée a se concilier avec
d’autres libertés» 3%, L approche de I’histoire par Merleau-Ponty ne manque
pas de la dimension éthique, mais c’est une éthique de la pensée, car la liberté
renvoie a une pratique de la pensée, en appelle a une voie médiane qui, entre
arbitraire et déterminisme, implique le pouvoir de lire le sens des situations
ot elle a & s’incarner 3!, La liberté implique cette «affinité transcendantale des
libertés entre elles» qui donne a I’intercorporé€ité son statut transcendantal, et
Merleau-Ponty reprend de Kant le terme d’«affinité transcendantale» pour
désigner la liberté en acte en tant qu’elle implique une capacité cognitive.
D’autre part, il use de la formule de Descartes et de Malebranche, «lumiére
naturelle», pour désigner 'idéalité réflexive immanente a la chair du monde,
I’ouverture a la vérité comme sourd travail de cette chair. Enfin, il trouve des
accents heideggériens, et cite Heidegger, lorsqu’il s’agit de décrire 1’affinité
transcendantale qui place les libertés en face de la question de la vérité, par
dela tout arbitraire, mais aussi en degd de tout fatum. Le probléeme est de
«donner sa véritable signification a cette affinité transcendantale des libertés
si, ni arbitraire ni destin, elle doit livrer acces a une vérité qui n’est pas de
pure coincidence» 32, «C’est au ceeur de mon présent que je trouve le sens de
ceux qui I’ont précédé, que je trouve de quoi comprendre la présence d’autrui

2 R. BARBARAS, Merleau-Ponty, Paris, Ellipses, 1997, p. 29, 31.

3V, PeILLON, La tradition de esprit. Itinéraire de Maurice Merleau-Ponty, Paris,
Grasset, p. 242.

31 Humanisme et terreur, Paris, Gallimard, 1947, p. 192, 196.

32 V. PEILLON, op. cité, p. 244.



MERLEAU-PONTY DEVANT L’HISTOIRE DE SON TEMPS 221

au méme monde [...] Il n’y a finalité qu’au sens ou Heidegger la définissait
lorsqu’il disait a peu pres qu’elle est le tremblement d’une unité exposée a la
contingence et qui se recrée infatigablement.» *

Aussi bien, chez Merleau-Ponty, I'importance prise par le concept
husserlien de sédimentation (concept qui releve chez Husserl de la passivité
originaire de la conscience), explique que la structure existentiale de I’étre-au-
monde présente d’emblée le caractere historique absent chez Heidegger. Il y
a «communautarisation» originaire de la vie intentionnelle. Les existentiaux
qui constituent chez Heidegger la facticité du Dasein (Etre-pour-autrui, pour
la mort, temporalité, etc.) sont autant de transcendantaux structurant d’avance
notre expérience du monde, correspondant a «I’¢éclatement d un sens sédimenté
communautaire» : «Ce qui apparait trés riche chez Merleau-Ponty, c’est que
la “facticité’ heideggerienne du Dasein est comprise, par la sédimentation, au
moins comme historique, alors méme que, chez Heidegger, ['historicité du
Dasein ne pouvait proprement se dévoiler que comme ‘destin’ (Schicksal) dans
I"ouverture de la résolution. Par surcroit, en apparaissant comme historique,
la facticit€ devient communautaire, puisqu’elle est le dépdt sédimenté ou le
sens de I’expérience humaine s’est pour ainsi dire enfermé, et cela, tant dans
le cours de I’expérience individuelle que collective.» 3

C’est donc sous le signe du dépassement des dualismes que s’élabore chez
Merleau-Ponty la pensée de 1’histoire et du politique, d’une «troisieme voie»,
laquelle a a tenir compte de ce que les dualismes sont le fait d’un étre travaillé
de 'intérieur par sa propre ambiguité, esprit en tant que chair... Cet en dec¢a
renvoie a un ancrage ontologique par lequel Merleau-Ponty a fait droit toujours
davantage a I'influence de Heidegger et pris ses distances par rapport a celle
de Husserl. Mais cette ontologie prend la forme d’une «philosophie de la
Nature», qui marque 1’originalité de la perspective de Merleau-Ponty, tant par
rapport a Heidegger qu’a Husserl. La recherche husserlienne d’une radicalité
philosophique, Merleau-Ponty entend lui étre fidele et 1’accomplir dans la
reconnaissance de notre rattachement ombilical a I’€tre, dans un rapport d’in-
trication, d’indivision dynamique, avec lui. La dimension de [’histoire et du
politique est, chez Merleau-Ponty, essentielle a ce rattachement. Husserl avait
reconnu ce caractere essentiel, mais sans intégrer 1’historique et le politique
comme tels a sa philosophie. Penser I’intersubjectivité a la maniére de Merleau-
Ponty, c¢’est-a-dire comme intercorporéité a partir d’une conception de la chair
comme tissu commun du corps et du monde, penser «le corps selon la chair»,
pour reprendre le titre de 1’ouvrage de J.-M. Tréguier, c’est ménager une place
€minente a I’histoire et au politique congus comme champ d’une communauté
transcendantale entre les hommes. L’Histoire a ici le sens d’une ceuvre com-
mune des hommes, articulant de maniére plus ou moins universelle le sentir

43 Signes, p. 122.
3% M. RicHIr, «Communauté, société et histoire», in M. RicHIR, E. TassiN, Merleau-
Ponty, phénoménologie et expériences, Grenoble, Jérome Millon, 1992.



222 SHIN IN-SUP

et I'1déalité, le sensible et le sens. L’intersubjectivit€ comprise comme mem-
brure «permet d’éclairer en retour la temporalité qu’elle ordonne, et de faire
paraitre, dans 1’ceuvre commun des hommes, une historicité opérante» *>. On
est conduit jusqu’au fait ultime: un «pouvoir de choix radical» que nous
«constatons en nous», choix par lequel nous donnons sens a notre vie, pouvoir
par lequel nous sommes rendus «sensibles a tous les usages que 1’humanité
en a fait», ouverts «aux autres cultures» et au changement dans notre propre
culture, pouvoir qui nous rend compréhensibles les autres cultures tout en en
permettant la critique. On mesure ’intérét d’une telle approche concernant la
question de I'interculturalité : elle permet d’€viter le double écueil de I’aveu-
glement ethnocentrique et de ’apologie extatique des Différences. Tel est
I’esprit historique, en quéte de «troisiemes voies» dont le caractére introuvable
n’est pas nécessairement ’effet d’une abstraction : «Ce que nous postulons,
dans I’essai de compréhension historique, ¢’est seulement que la liberté com-
prend tous les usages de la liberté» 3.

3 Ibid., p. 18.
36 Les Aventures de la dialectique, p. 35.



	Merleau-Ponty devant l'histoire de son temps

