Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 50 (2000)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 193-207

BIBLIOGRAPHIE

GeORGE B. KERFERD, Le mouvement sophistique, trad. fr. par A. Tordesillas et
D. Bigou (Bibliotheque des textes philosophiques), Paris, Vrin, 1999, 271 p.

La version anglaise de ce livre fut publié en 1981. George Kerferd, qui avait
consacré la moiti€ de sa vie aux sophistes du V¢ siecle, y avancait une interprétation
nouvelle du «mouvement sophistique». Selon lui, les sophistes n’étaient pas des char-
latans hypersalariés, ni des rhétoriciens rusés, ni des éducateurs éclairés : ils étaient
philosophes, ils se sont intéressés aux questions politiques et éthiques, aux problémes
ontologiques et métaphysiques, aux recherches épistémologiques, linguistiques, logi-
ques. Dans son livre, I’A. situe les sophistes dans leur contexte historique et social ;
il commente le sens du terme «sophiste» ; il esquisse le portrait des grandes figures du
mouvement sophistique. Puis, dans les huit chapitres qui composent le cceur du livre,
il discute la contribution faite par les sophistes a la logique, leurs théories a propos de
la nature du langage, leur conception du logos, le probleme de «relativisme», la con-
troverse au sujet de nomos et physis, le probleme de I'enseignement de la vertu, la
question de la nature de la société humaine, et la théologie. La thése de I’A., fondée
sur une connaissance vaste et sur une lecture soigneuse des textes anciens, s’est imposée
parmi ses collegues, au moins dans le monde anglo-saxon. Ce qui était hétérodoxe est
devenu, avec une rapidité surprenante, quasi orthodoxe ; et si les détails de la nouvelle
orthodoxie sont parfois contestables, de la solidité de la conception kerferdienne il n’y
a pas a douter. On accueillera donc chaleureusement Le mouvement sophistique en
traduction frangaise. Les traducteurs ont ajouté un avant-propos et une présentation qui
donnent une biographie de I’A. ainsi qu'un résumé du contenu de son livre. LA, a
collaboré a la traduction jusqu’a sa disparition en 1998 : 1l a suggéré des ajouts et il
a fait de légeres modifications, de sorte que la version frangaise puisse s appeler sans
vantardise une édition «revue et corrigée». Bref, un ouvrage incontournable pour qui-
conque s’intéresse & la philosophie antique.

JONATHAN BARNES

Serge MARGEL, Le concept de temps. Etude sur la détermination temporelle
de [’étre chez Aristote, Bruxelles, Ousia, 1999, 187 p.

L’ouvrage précédant de I'A. portait déja sur le temps : on se souvient comment,
par une lecture du Timée qui forga I’admiration de Derrida, il montrait qu’une double
temporalité était & I’ceuvre dans la formation démiurgique du monde, et que cette dualité
venait affecter le démiurge d’une impuissance mortelle, et faire du monde son «tom-
beau» (Le tombeau du dieu artisan, précédé de Avances de J. Derrida, Paris, Minuit,
1995). Apres la cosmologie platonicienne, voici I'ontologie d’ Aristote, etr le projet de
lire le traité sur le temps (Physique, IV) a la lumiére de certains livres de la Méta-
physyigue. Dans un horizon largement déterminé par I’interprétation heideggerienne du
concept traditionnel de temps (Sein und Zeit, § 81), I'A. tente aussi de comprendre la
situation du concept aristotélicien de temps a I'intérieur du projet de 1’ontologie tra-
ditionnelle. Il ne s’agit cependant pas tant de montrer que |’étre est par essence temporel
que d’y déceler un paradoxe. Car si I'essence du temps constitue 1'étre de ce qui est,
cela signifie que seul le temps permet a ce qui est d’étre considéré en tant que tel, c’est-

Histoire de
la philosophie



194 BIBLIOGRAPHIE

a-dire en dehors de toute détermination temporelle. Et c’est a la méditation de cette
circularité entre Iétre et le temps qu’est vou€ ce livre. Une €tude «sur» Platon, une autre
«sur» Aristote : il y va pourtant dans ces deux livres de tout autre chose que de
présentation d’auteurs ou de résumé de doctrines. Et ce n’est pas tant de noms de
philosophes qu’on y rencontrera que la philosophie, pas tant des philosophies particu-
lieres que le philosopher méme. S’agissant de cette philosophie qu’on dit antique, cela
est sufissamment rare pour que 1’on dise, & notre notre tour, notre admiration.

JEAN-FRANCOIS ZENISHANSLIN

MicHeL FattaL, Etudes sur Plotin, Paris, L’Harmattan, 2000, 272 p.

Depuis 1981 avec la parution de Mélanges offerts a Jean Trouillard, aucune étude
collective n’est parue en France sur I’ceuvre de Plotin, comme nous le fait remarquer
Michel Fattal (Grenoble), I’éditeur de I’ ouvrage. Le recueil d’articles Etudes sur Plotin
vient donc combler un vide qui jusque-la dissimulait la vitalit€é des recherches
plotiniennes en France et a 'étranger. Dix chercheurs ont collaboré a ce volume
enticrement rédigé en francais. Les champs d’étude couverts sont variés, allant de
I"éthique a la métaphysique en passant par I’esthétique, la physique, la psychologie et
la philosophie du langage. Cette diversité de sujets donne a I’ensemble une apparence
d’hétérogénéité, mais celle-ci se dissipe 2 mesure qu’on progresse dans la lecture de
I’ouvrage. En effet, les articles ont ce point commun qu’ils démontrent I’originalité de
la pensée de Plotin, en ne perdant pas de vue toutefois 1"héritage philosophique dont
le penseur alexandrin est tributaire. On insiste réguliérement sur les libertés que prend
Plotin dans I’interprétation de son maitre Platon. Citons, par exemple, la contribution
de Maria Isabel Santa Cruz (Buenos Aires) sur I’exégese plotinienne de Platon. Elle
y €tablit que Plotin, loin de paraphraser servilement les textes de Platon, met plutdt la
pensée de celui-ci au service de ses propres intuitions. En plus de relever le caractere
profondément novateur de la philosophie plotinienne, les auteurs prennent toujours
grand soin de situer Plotin dans le débat philosophique de son temps. Ainsi Luc Brisson
(CNRS) fait apparaitre que, sur le probléme métaphysique de la matiere, Plotin prend
le contre-pied des Stoiciens. Ce ne sont pas seulement les sources de la philosophie de
Plotin qui sont considérées dans cet ouvrage, mais aussi la postérité de sa pensé€e chez
les auteurs du Moyen Age et de la modernité. Kevin Corrigan (Université de Saskat-
chewan) souligne combien Plotin a influencé Thomas d’Aquin dans sa réflexion sur
"auto-réflexivité de ’esprit. Michel Fattal, de son c6té, s’est penché sur la réception
médiévale arabe de la théorie plotinienne du logos pris comme principe d’individuation
et de génération. Raoul Mortley (Sydney), quant a lui, présente Plotin de maniére inédite
comme ’initiateur de la philosophie analytique du langage! Signe de notre temps attach¢
a la valorisation du sujet? Plusieurs articles se sont efforcés de cerner quelle réalité
recouvre le moi dans la philosophie de Plotin. Suzanne Stern-Gillet (Bolton Institute)
revient sur un épisode de la Vie de Plotin qui a fait couler beaucoup d’encre, celui du
portrait refusé. Elle y montre le peu d’ importance que Plotin attribue a notre singularité
physique. Comme Kevin Corrigan, elle remarque que chez Plotin le véritable moi de
I’individu se situe dans la sphere des intelligibles. Il nous faut encore mentionner les
articles d’ Alexandrine Schniewind (Fribourg) sur I’éthique plotinienne, d’ Alain Petit
(Clermont-Ferrand) sur le traitement de 1’éternel retour dans les Ennéades, de Jean-Yves
Blandin (Rennes) sur la noétique, et de Thomas A. Szlezdk (Tiibingen) sur I’interpré-
tation plotinienne de la psychologie platonicienne. Méme si I’ on aurait souhaité davan-
tage d’unité dans le choix des theémes étudids, on peut féliciter les A. de ces Etudes
sur Plotin d’avoir su répondre a la richesse et la complexité de la pensée plotinienne.



BIBLIOGRAPHIE 195

L’ensemble de I’ouvrage constitue un hommage a la contribution originale de Plotin
au fagonnement de la tradition philosophique occidentale.

YvaN BuBLoz

CARINE VAN LIEFFERINGE, La Théurgie. Des Oracles Chaldaiques a Proclus
(Kernos, Supplément 9), Liége, Centre International d’Etude de la Religion
Grecque Antique, 1999, 320 p.

Dans I'histoire du néoplatonisme a partir de Jamblique, ’apport de la réflexion et
de la pratique théurgique demeure jusqu’a aujourd’hui ce qu’il y a de plus délicat a
interpréter. En effet, I’assimilation de la théurgie aux pratiques de la magie qu’opéra
Augustin, pour qui «magia, goetia et theurgia» n’étaient que trois appellations d’une
méme funeste pratique (cf. Civ. Dei X,IX,1), connut une si longue carriére qu’il est a
croire que cette opinion influenga le jugement de la plupart des commentateurs modernes
a propos de la théurgie et des philosophes qui en furent les défenseurs. Pour P. de
Labriolle, J. Bidez, Th. Hopfner, M. P. Nilsson, E. R. Dodds, A. H. Armstrong et bien
d’autres encore, il ne fait guére de doute que magie et théurgie ne font qu’un, et ils
assignent comme finalité a cette derniére de contraindre les dieux. Dans cet ouvrage,
issu d’une theése de doctorat soutenue a 1’Université Libre de Bruxelles en mai 1997
sous la direction de M. Lambros Couloubaritsis, I’A. poursuit un double objectif. Le
premier passe par une réhabilitation qui pose la difficile question de la distinction entre
magie et religion. Aprés quelques détours dans la littérature gréco-latine et dans les
papyrus magiques grecs pour examiner la pertinence des critéres assignés a la magie
par les savants modernes, et aprés les avoir comparés avec les caractéristiques propres
a la théurgie, telle qu’elle apparait dans les sources, I’A. constate que les adeptes de
I’art théurgique ont toujours situé explicitement celle-ci en opposition avec la magie.
«Par conséquent, dit-elle, la théurgie apparait comme un €lément de toute premiére
importance dans la maniere dont la distinction entre magie et religion s’opére sur le
plan historique, et I'on est en droit de penser que c’est précisément a cause de la
dévalorisation progressive de la magie que les théurges ont justement tenu a s’en
démarquer, conscients de la part de magie inhérente au rituel religieux» (p. 119). Le
deuxiéme objectif vise a présenter la théurgie comme «instrument de la récupération
philosophique et politique du paganisme». Mais cette perception de la théurgie, affirme
I’A. a juste titre, vient de I’évidence qu’il y a autant de théurgies que de théurges et
qu’il convient de bien les distinguer selon les auteurs et les ceuvres étudiées. C’est ce
qu’elle fait en abordant les Oracles Chaldaiques, la premiere source importante de la
réflexion théurgique. Dans ce recueil philosophico-religieux publi€ a la fin du I°F siécle
par Julien le Théurge, la théurgie se présente comme le moyen privilégié de quelques
initi€s d’assurer le salut de leur ame qui, créée et envoy€e ici-bas par le Premier Dieu,
doit se libérer de I’esclavage du corps et assurer sa remontée. Mais cela n’est possible
que par la mise en ceuvre d’une méthode qui consiste a joindre la parole et Iacte, c’est-
a-dire les symboles divins (ovwbijuaTa) communiqués aux théurges par les dieux, et le
combat que doit mener I’ame, armée de la triade des trois vertus théurgiques foi, amour,
vérité, dans une saisie suprarationnelle du divin, saisie qui ne peut pas se faire par le vous,
mais seulement par la «fleur de 'intellect (dvBos vob). Cette approche du théurge et de
la théurgie que nous offrent les Oracles ne fait que préfigurer celle que I’on trouve dans
le De Mysteriis de Jamblique, moment décisif de I’introduction de la théurgie dans le
systeme néoplatonicien. L’ A. montre que la lecture de cet ouvrage fait apparaitre d’abord
que la théurgie a lorgement dépassé le cadre d’une secte d’initiés et qu’elle s’est répandue
au rite paien tout entier, a travers les trois manifestations qu’avait déja assignées Platon
a ce dernier, a savoir la priere, le sacrifice et la mantique. «C’est dire que Jamblique a



196 BIBLIOGRAPHIE

pu trouver dans la théurgie chaldaique des concepts qu’il a accommodés et sur lesquels
il a fond¢ sa revalorisation du rite paien» (p. 283). L’ A. aborde enfin I’ceuvre de Proclus,
et elle fait bien ressortir qu’avec lui les temps ont changé et que I'accent doit étre mis
sur la «raison philosophique qui a conduit les Néoplatoniciens a réserver une place de
plus en plus importante & la théurgie. Plus clairement que Jamblique qui §’est surtout
consacré a la récupération du rituel, Proclus s’est attaché a sacraliser la vérité, établissant
un accord entre les Oracles Chaldaiques et les grandes figures de la tradition grecque
comme Homere et Platon. Le livre se termine par un index des sources, un index
thématique et une excellente bibliographie sur le sujet de la théurgie.

JEAN BOREL

JOELLE BERTRAND, Nouvelle grammaire grecque, Paris, Ellipses, 2000, 543 p.

Les amateurs de grec ancien, jeunes ou moins jeunes, trouveront unc grande sa-
tisfaction dans I’étude ou la consultation de cet ouvrage. Joélle Bertrand, agrégée de
grammaire et professeur de Premiere supérieure au lycée Louis le Grand, sensible au
fait qu’aujourd’hui les conditions d’accés au grec ont changé pour d’innombrables
étudiants qui abordent le grec sans I'acquis des bases du latin, comme c¢’¢tait le cas
autrefois, s’est d’abord décidée a exposer 'originalité de la langue hellénique avec
I’éclairage de la grammaire frangaise. Considérant ensuite que la langue est un tout et
que, lorsqu’on lit une page de grec, il ne suffit pas d’identifier une forme verbale pour
comprendre le sens de la phrase et qu’il faut savoir pourquoi celle-1a est employée plutét
qu’une autre, elle a regroupé dans un méme chapitre la morphologie et la syntaxe. On
peut ainsi en une fois savoir tout ce qu’il faut savoir sur I’optatif ou le subjonctif, autant
de choses auparavant dispersées sur plusieurs chapitres. Tous les pieges a éviter, toutes
les confusions a ne pas faire sont toujours signalés ; chaque avancée est |’occasion de
bilan (sur les temporelles, la parataxe, la métrique, etc.) et chaque chapitre est suivi d’un
tableau muet qui en résume I’essentiel. Bref, pour I’A., «une grammaire se doit de
clarifier ce qui est opaque : les régles sur lesquelles reposent tout apprentissage et tout
enseignement sont présentées par de courtes phrases qui mettent en relief I'important
du moment». Chaque exemple puisé chez les auteurs grecs est présent€ aussi en un mot,
et la référence en est toujours donnée. «La grammaire, dit-elle, n’est pas une fin en soi,
le but c’est le plaisir de la lecture directe, sans maquillage ni trucage» (p. 4). Puisque
c’est le plaisir qui doit avoir le dernier mot, cet ouvrage se termine par une bréve
présentation des autres grandes langues littéraires que [’attique : la langue d’Homere
et d’Hérodote, celles de la poésie lyrique et bucolique et, enfin, la koiné du Nouveau
Testament.

Jean BOREL

ALLAN D. FrrzGeraLp (éd.), Augustine through the Ages. An Encyclopedia,
Préface de Jaroslav Pelikan, Grand Rapids, Michigan/Cambridge-U.K.,
W. B. Eerdmans, 1999, 902 p.

La réalisation de cette encyclopédie augustinienne est remarquable et d’autant plus
utile que nous n’avons rien d’équivalent dans ce domaine, malgré les innombrables
présentations plus ou moins exhaustives de la vie et de I’ceuvre de I'Evéque d’Hippone.
Allan D. Fitzgerald a réussi ce tour de force de concevoir et de créer un ouvrage aussi
complet que possible tout en restant pratique et accessible, et dont les articles fassent
le point sur chacune des notions étudiées. Gréce a la contribution de 141 collaborateurs



BIBLIOGRAPHIE 197

spécialisés dont I’éditeur a su s’entourer, cette encyclopédie offre au lecteur une infor-
mation de premi¢re main dans les cinq domaines suivants afférents a S. Augustin : la
vie, I'ccuvre, les influences, la doctrine et, enfin, la postérité. En début de volume se
trouve la table alphabétique des 427 entrées proposées, et si le chercheur ne trouve pas
la la notion qui l'intéresse, il peut alors la trouver dans I'Index général, qui donne
I'inventaire méthodique de tous les termes importants utilisés et de tous les auteurs
nommés dans le corps des articles, avec les renvois d’usage. Concernant la vie d” Augus-
tin, les articles abordent aussi bien les événements que les lieux de sa carriére, le milieu
social et politique de son €poque, ainsi que tout ce qui a trait aux nombreuses disputes
qu’Augustin a eues avec les ariens et les donatistes, les manichéens et les pélagiens.
Tout particulierement intéressantes et importantes sont a nos yeux les analyses détaillées
du contenu des 120 titres que nous a laissés Augustin, les petits trait€s peu connus
comme les plus célebres ouvrages. En effet, comme la traduction anglaise et frangaise
intégrale de ses ceuvres est loin d’€tre achevée, cette présentation exhaustive des écrits
du maitre est fort précieuse. Quant aux influences qu’a regues ou subies Augustin, celles
de Platon, Aristote et Plotin, des néoplatoniciens et des Stoiciens, comme plus tard celles
d’Irénée de Lyon, d’Origéne et de Tertullien, pour ne prendre que quelques-uns des
exemples les plus connus, elles font I'objet de remarquables éclaircissements, ainsi que
les nombreuses influences qu’il a eues lui-méme sur Jérdbme, Ambroise, Grégoire le
Grand, les scolastiques Thomas d’Aquin et Bonaventure, jusqu’a Luther et Adolf von
Harnack, et bien d’autres encore. Tous les aspects de la doctrine théologique et spiri-
tuelle, les problemes philosophiques développés par Augustin sont exposés de telle
maniere que le chercheur soit satisfait par la lecture d’une seule notice, mais il est
constamment renvoyé a d’autres articles qui pourront lui donner une information com-
plémentaire. On y trouve de substantielles présentations sur les notions de temps et de
vérité chez Augustin, d’ame et d’ascension de I’ame vers Dieu, de vie spirituelle et
d’ascese, d’éthique personnelle, ecclésiale et politique, de volonté et de liberté, d’anges,
de création et de cosmologie, de faute et de prédestination et, bien entendu de doctrine
christologique et trinitaire. Restent enfin les questions de la postérité et de la pérennité
de la pensée augustinienne au cours des siecles; elles aussi sont explorées par les
collaborateurs de cette encyclopédie et apportent des éclairages essentiels sur ce que
nous avons hérité d’elle, souvent sans le savoir. A cet égard, les conceptions défendues
par I'Eglise catholique sur I"avortement et la contraception, I’adultére et le suicide sont
en relation directe avec I'héritage augustinien. Chaque article est accompagné d’une
bibliographie mise & jour. C’est dire en résumé I'importance de cet ouvrage pour la
recherche et I’étude, mais aussi pour une approche moins systématique, qui cherche a
se familiariser avec 1'un des plus grands penseurs chrétiens d’Occident.

JEaN BOREL

Gian CARLO GARFAGNINI (€d.), Giovanni Pico della Mirandola, Convegno inter-
nazionale di studi nel cinquecentesimo anniversario della morte (1494-
1994), Mirandola, 4-8 octobre 1994 (Centro internazionale di cultura
Giovanni Pico della Mirandola — 5), Firenze, Leo S. Olschki, 1998, 721 p.

JEAN Pic DE LA MIRANDOLE, 900 Conclusions philosophiques, cabalistiques et
théologiqgues, édition ¢tablie, traduite du latin et présentée par Bertrand
Schefer, Paris, Allia, 1999, 286 p.

Coup sur coup, la pensée de Jean Pic de la Mirandole a fait I'objet de deux
publications fort intéressantes, et qui sont de surcroit les premiéres du genre. L'une est



198 BIBLIOGRAPHIE

la traduction frangaise des 900 Conclusions, publiées a Rome en décembre 1486, et
’autre, I’édition des actes du congres international qui s’est tenu a 1’occasion du 500°
anniversaire de la mort de Pic. Les 30 contributions que rassemblent les deux volumes
des actes donnent un éventail trés varié des dernicres recherches que les spécialistes
poursuivent sur la vie, la pensée et le rayonnement de Pic de la Mirandole. Sous la plume
de noms connus comme Eugeéne Garin, August Buck, Umberto Eco, Jacques le Goff,
Edward P. Mahoney, Michael J. B. Allen, Albano Biondi, Brian P. Copenhaver,
Fabrizzio Lelli, Louis Valcke, Ernst Gombrich, Lina Bolzoni, Francesco Tateo, Sebas-
tiano Gentile, Giuliano Tamani, nous trouvons de remarquables articles, qui abordent
tour a tour le génie propre et la nouveauté de la visée théologique et anthropologique
de Pic dans I’histoire de la pensée de I’Occident et de I’humanisme italien, I'idée qu’il
se fait de la dignité de I’homme, le désir d’une culture universelle puisant a toutes les
sources connues de la sagesse antique et juive, chrétienne et arabe, ses rapports avec
Raymond Lulle et Savonarole, Marsile Ficin et Elie del Medigo, Nicoletto Vernia et
Agostino Nifo, ainsi que la diversité légendaire des dimensions de I’ ceuvre picienne aux
niveaux philosophique et épistémologique, philologique et linguistique, cabalistique et
occulte, rhétorique et mystique et, enfin, I’écho de quelques postérités. Il ressort de
I’ensemble de ces exposés que Jean Pic de la Mirandole ne s’inscrit nullement dans une
simple continuité avec les intellectuels des XII¢ et XIII® siecles. Il se présente, en effet,
comme un homme du Quattrocento laic, indépendant et animé par sa virtir, affamé de
langues anciennes et, si ’on veut employer la périodisation traditionnelle, de la Renais-
sance. Par sa formation, sa conception unitaire du savoir, sa forme plus scolastique que
littéraire de I’expression de ses idées, sa recherche de la disputatio philosophique, son
image de la dignit€ de ’homme et de la noblesse du philosophe, Pic se situe dans la
lignée des théologiens et des philosophes qui ont eu une idée absolument globale du
savoir humain et divin, et qui ont voulu sonder comme Roger Bacon et Siger de Brabant
tous les secrets de la nature, du monde et de I’homme. Chacun de ces hommes s’est
ainsi efforcé, grace aux arts libéraux devenus studia humanitatis et a la connaissance
des langues anciennes, d’accomplir la noblesse de I’homme conforme a sa nature
exceptionnelle selon le plan divin. Relevons encore ['article d’Eusebi Colomer qui
examine le lien de continuité entre Nicolas de Cues, Pic et Charles de Bovelles au
sujet du rapport entre microcosme et macrocosme, et celui de J. Claude Margolin, qui
analyse remarquablement les divergences de méthode entre Pic et Erasme de Rotterdam.
Il nous semble intéressant, enfin, d’évoquer, comme le fait Charles Trinkhaus dans son
essai, 'intention que Pic a poursuivi dans son Heptaplus, récit septiforme des six
Jjournées de la création. L’ A. y montre comment Pic a fondé une cosmologie et une
anthropologie sur I'allégorie du récit biblique de la création, dans lesquelles sont fondus
des éléments empruntcs a d’autres traditions théologiques et philosophiques, notamment
au néoplatonisme. Les éditions italiennes Olschki ont apporté le plus grand soin a la
présentation des textes et a la typographie de ces deux volumes qui seront désormais
une référence obligée pour tous les chercheurs piciens a venir. — C’est en 1486, a 1’age
de vingt-quatre ans, que Pic de la Mirandole publia a Rome, chez Eucharius Silber, ses
900 Conclusions philosophiques, cabalistiques et théologiques, I'un des textes les plus
controversés de I’humanisme européen. Condamné pour hérésie par les uns, devenu
bréviaire pour les autres, arraché aux mains de son premier éditeur et briilé en public
pendant quatorze jours consécutifs, ce livre, qui n’a jamais cessé d’étre réimprimé
clandestinement, témoigne d’un point de vue tellement original, pour ne pas dire gran-
diose, que personne jusqu’a aujourd’hui n’a su en relever le défi. Dans leur forme comme
dans leur projet, les conclusions de Pic puisent leur source dans la littérature philoso-
phique médiévale des disputationes, quaestiones, determinationes, expositio-nes,
sententiae et enfin conclusiones, forme notamment consacrée par Jean de Ripa. Rap-
pelant les Eléments de théologie de Proclus, le Livre des causes ou encore les
doxographies antiques, les conclusions se rapprochent par leur vocation d’une forme



BIBLIOGRAPHIE 195

encyclopédique et leur architecture opere, par-deld une arithmologie secréte et sacrée,
un véritable bouleversement dans 1’histoire de la philosophie. Pic entendait soumettre
ses théses, connues aussi sous le titre Conclusiones nonagentae in omni genere scien-
tiarum, a I’attention des philosophes et des théologiens qu’il avait convoqués & Rome
pour le mois de janvier 1487. Derriere la structure apparente de la division — 402
conclusions résumant les doctrines philosophiques, suivies de 498 conclusions person-
nelles, les theses exposent toutes les principales doctrines de I’ Antiquité et du Moyen
Age et ont pour unique but de vouloir montrer qu'il y a une concordance fondamentale
entre les différentes traditions philosophiques grecque et latine, juive et chrétienne,
arabe, hermétique et €sotérique. Voila donc rassemblés Aristote et Platon, Orphée et
Pythagore, Hermes Trismégiste et Asclépios, Ammonius et Empédocle, Plotin et
Proclus, Porphyre et Jamblique, Albert le Grand et Thomas d’Aquin, Frangois de
Meyronnes et Jean Duns Scot, Henri de Gand et Gilles de Rome, Averroés et Avicenne,
Al-Farabi et Isaac de Narbonne, Maimonide et Avempace, Egyptiens et Chaldéens,
Zoroastriens et Kabalistes pour collaborer a I’élaboration d’une philosophie supérieure
unitaire et, surtout, d’une paix philosophique dont le principe est le suivant : Philosophia
veritatem quaerit, theologia invenit, religio possidet. Pour le texte latin en regard de
la traduction, Bertrand Schefer n’a pas utilis€ le texte des deux €éditions récentes de
Bohan Kieszkowski (Geneve, Droz, 1973) et d’Albano Biondi (Florence, Olschki,
1995), dont les erreurs importantes rendent a ses yeux le texte «peu fiable et parfois
inintelligible», mais il a suivi d’'une maniére générale 1’orthographe et la graphie de
I’édition biloise de 1557 et, conformément a cette édition, les conclusions accompagnées
d’un astérisque signalent les theéses condamnées par le pape Innocent VIII en 1489. Précise
et soignée, la traduction francaise est accompagnée d’un précieux dictionnaire précisant
le sens des notions et concepts les plus importants de Pic, d’une bibliographie, d’un
complément bibliographique aux 900 conclusions, d’un index des noms et des themes.

JEAN BOREL

ANDRE ROBINET, Descartes. La lumiére naturelle : intuition, disposition, com-
plexion (De Pétrarque a Descartes), Paris, Vrin, 1999, 448 p.

Spécialiste de la pensée de I’ age classique et de la philosophie frangaise, I’A. acheve,
avec ce livre sur Descartes, sa trilogie, déja composée de Systéme et existence dans
l"eeuvre de Malebranche (Vrin, 1965) et I’Architectonique disjonctive, automates sys-
témiques et idéalité transcendantale dans 'ceuvre de G. W. Leibniz (Vrin, 1986). Dans
cet essai magistral consacré a I’auteur des Méditations, il €tudie la position cartésienne
au sujet de la lumiére naturelle et de la possibilité de la connaissance rationnelle, depuis
les Regulae et le Discours de 1637, jusqu’aux Méditations. Ce livre propose, dans un
style remarquable, a la fois une présentation systématique des grandes positions car-
tésiennes, en suivant le fil des Méditations métaphysiques et un éclairage nouveau
alimenté par une réflexion sur la logique de Descartes avec ses sources dans la Dia-
lectique (1555) de Pierre Ramus. Dans un prologue conséquent, I’A. traite de la logique
dialectique théorique préconisée par Descartes et dont la normativité transcendantale
est instaurée par les Regulae et le Discours. Aprés un passage obligé consacré au doute
et a la liberté de philosopher, I’A. aborde la question de I’ego envisagé tant du point
de vue de son existence que de son essence pensante. Dans un chapitre intitulé la cause
de Dieu, il traite du conditionnement de 1’idée de Dieu par la logique dialectique, des
perfections de la substance divine et des preuves de 'existence de Dieu par les effets
représentatif et existentiel de I'idée. Apres cette «contemplation fruitive de I'immense
lumiére émanant de la substance infinie, rendue manifeste par la complexion dans 1'unité
de I’étre supréme d’une infinité d’attributs infinis, a peine dégustée la volupté supréme



200 BIBLIOGRAPHIE

de I'intuition, de I’admiration et de I’adoration, le «convertus» en revient au «reversus»,
la Logique dialectique reprend ses droits» (p. 259). Il convient alors de rechercher quelle
connaissance probable et touchée au minimum seulement par le doute, nous pouvons
avoir des choses corporelles et matérielles. La démarche de la logique dialectique
descendante, assurée de ce qu’il faut entreprendre pour parvenir a la connaissance de
la vérité, peut alors prendre pour objet I’essence et ’existence des corps matériels. L"A.
s’interroge ensuite sur ce qu’aurait pu étre le traité De ['’Homme dont nous ne disposons
pas et présente les €léments de réponse proposés par Descartes a ce sujet. L’ensemble
de cet ouvrage est, outre une brillante synthese de la pensée de Descartes, 1’occasion
d’une réflexion sur le rapport entre foi et raison; car «la relation de continuité
architectoniquement instruite entre le fini et I’infini, entre le compréhensible et I'incom-
préhensible reporte ses effets sur la distance qui sépare la philosophie de la religion»
(p. 438). La stricte délimitation entre le compréhensible de la philosophie premicre et
I’incompréhensible de la foi ouvre le champ de la philosophie a la seule raison.

CHRISTOPHE ERISMANN

THomAs HOBBES, Les questions concernant la liberté, la nécessité et le hasard
(Controverse avec Bramhall, 1I), Introduction, notes, glossaires par Luc
Foisneau, traduction par Luc Foisneau et Florence Perronin (Thomas
Hobbes, t. X1, 2, sous la direction d’Yves Charles Zarka), Paris, Vrin, 1999,
456 p.

En suivant le débat entre I’évéque John Brambhall et le philosophe Thomas Hobbes
sur la nécessité et la liberté, I"amateur d’histoire de la philosophie saisit I’occasion d’étre
le témoin d’une controverse sophistiquée concernant une des grandes questions philo-
sophiques. Elle a animé les discours des philosophes et des théologiens depuis le moyen
age jusqu’a la modernité et implique des conceptions précises de Dieu, de I"homme,
de la nature et de la société. L’ importance philosophique du texte de Hobbes — un auteur
dont on discute surtout et trop exclusivement la philosophie politique — peut étre illustrée
par le fait que Leibniz en a fait un compte rendu extensif dans ses Essais de Théodicée.
Il n’a pas échappé a la clairvoyance du philosophe allemand que la position de Hobbes
est proche de celle de Wyclif et de Luther dans De servo arbitrio. L’ édition ici présentée
n’a pas seulement le mérite d’étre la premiere traduction francaise du texte principal
de Hobbes sur ces questions, mais I'introduction des éditeurs, qui est d’une érudition
remarquable, offre une présentation concise des faits historiques et des enjeux systé-
matiques de toute la controverse. Contrairement au différend entre I’évéque Etienne
Tempier et «les philosophes» du XIII® siécle, ol la question du déterminisme jouait déja
un certain role, il ne s’agissait pas, dans le cas de Bramhall et de Hobbes, d’un débat
entre un homme de pouvoir et un intellectuel en situation précaire. C’était un débat entre
un philosophe, exil€ entre 1640 et 1651, et un évéque, exilé jusqu’en 1660. L évéque
et le philosophe avaient convenu de mener un débat privé. La révélation publique de
leur controverse sur la nécessité fut plutot un hasard. En 1654 John Davies de Kidwelly
eut I'indé€licatesse de publier un manuscrit que Hobbes lui avait confié. Il portait le titre
On Liberty and Necessity. L’ évéque apprit la nouvelle en exil ; ce qui explique en partie
le ton polémique de sa riposte A Defence of True Liberty from Antecedent and
Extrinsecal Necessity, publiée en 1655. Hobbes répondit en 1656 avec les Questions
Concerning Liberty, Necessity and Chance, dont nous signalons ici la traduction fran-
caise. Les €diteurs de celle-ci ne se limitent pas a la traduction du texte, que nous jugeons
<de trés bonne qualité, mais ils donnent maintes informations utiles dans les notes, sans
que cela n’étouffe le texte par un appareil critique trop chargé. Dans la derniére partie



BIBLIOGRAPHIE 201

de l'introduction les éditeurs présentent un essai d’interprétation de la position de
Hobbes. Ils notent une rupture avec le cadre théologique au sein duquel la question de
la libert€ a été posée (p. 19). lls constatent, en plus, que Hobbes défend une théorie
galiléenne du mouvement, fort influencée par la nouvelle vision mécaniste du monde
(p. 20-21) et ils cherchent les origines historiques de son nécessitarisme chez les
stoiciens (p. 8). Bramhall, lui, est associ€ aux théologiens médiévaux, a I’aristotélisme
et a une conception prégaliléenne du mouvement (p. 20, 22). Cette facon de séparer
les dépendances historiques et systématiques mérite d’étre approfondie et modifice.
Hobbes ne quitte pas le cadre théologique de la question. La différence entre sa théorie
et ce que I'on veut appeler «aristotélisme» reste a étre précisée. Cette théorie se base
sur la conception de Dieu comme moteur premier. Qu’y a-t-il de plus aristotélicien?
Sa vision mécaniste du monde se base, a maintes reprises, sur le principe aristotélicien
omne quod movetur ab alio movetur. On devrait donc préciser que Hobbes quitte un
certain cadre théologique pour un autre et un certain aristotélisme pour un autre. Il faut
se poser les questions suivantes : Hobbes n’est-il pas en effet beaucoup plus proche des
aristotéliciens radicaux du Moyen Age que des Stoiciens? L aristotélisme de Bramhall
n’est-il pas plutdt un thomisme, tandis que Hobbes perpétue I"héritage du déterminisme
des aristotéliciens jadis condamnés par I’évéque de Paris et ceux de Bologne? A ces
positions «aristotéliciennes» s’ajoute chez Hobbes le principe de la toute-puissance de
Dieu, qu’il laisse converger avec la toute-suffisance. L’ originalité de Hobbes consisterait
donc dans sa facon de combiner la théologie aristotélicienne du premier moteur et de
la conception du monde comme une série d’effets du premier moteur, avec la doctrine
de la toute-puissance de Dieu. Celle-ci n’est plus représentée dans sa version tradition-
nelle, c’est a dire volontariste, mais plutdt dans une nouvelle version qui est purement
physiciste. La conséquence est le contraire du scepticisme théologique. L.”ordre naturel
ne peut plus a chaque moment étre suspendu par un Dieu tout-puissant, il est plutot
représenté comme un effet nécessaire et absolument inaltérable de Dieu. Reste & voir
si cette vision du monde est compatible avec le contractualisme de Hobbes, qui se justifie
par I’absence d’un pouvoir commun et physique au dessus des hommes. Pour le Hobbes
du Léviathan (ch. 31) la toute-puissance de Dieu est une question de foi.

Francis CHENEVAL

Jupith FrisuMan, Lucas Van Rompay (éds), The Book of Genesis in Jewish
and Oriental Christian Interpretation. A Collection of Essays (Traditio
Exegetica Graeca — 5), Louvain, Peeters, 1997, X + 290 p.

La collection «Traditio Exegetica Graeca», dont nous avons annonceé la naissance
dans la RThPh 126 (1994), p. 171-172, vient de s’enrichir d’un recueil d’études sur
I’exégese de la Genese dans le Proche-Orient ancien, issues d’un colloque tenu en 1995
a Jérusalem. Le volume s’ouvre sur plusieurs contributions consacrées au judaisme du
Second Temple (Qumrén, Vie grecque d’Adam et Eve, exégése rabbinique). L'une
d’elles (p. 43-56) tente de revenir sur la notion de «midrash», et sur ['utilisation abusive
qui est parfois faite de cette notion. Cette contribution, qui ne cite pas plusieurs travaux
importants sur le sujet, tente de clarifier le débat en proposant de limiter le terme
«exégese» a la démarche historico-critique et de considérer I'allégorie, la typologie et
les différentes formes d’interprétation homilétique comme des «interprétations» ; cette
terminologie est non seulement fort discutable, mais elle aboutit & des résultats peu
convainquants. Diverses contributions sur I'exégese patristique de la Genése suivent.
Si elles traitent d’Ephrem de Nisibe, d’Aphraate le Sage persan (IV® siécle) et de
Théodore de Mopsueste (V¢ siecle), comme on pouvait s”y attendre, leur intérét principal
est de discuter les ceuvres d’auteurs bien moins connus comme Eusébe d’Emese (IV®

Histoire de
la théologie



202 BIBLIOGRAPHIE

siécle), Narsai de Nisibe (V¢ siecle), Cyrus d’Edesse (VI¢ siecle), Jacques d’Edesse
(VII¢ s.), le dernier exégete syrien original, Isho dad de Merv et Isho bar Nun (VIII®-
[X¢s.). Le volume s’achéve sur la bréve analyse d’un commentaire éthiopien de Gn 11-
25. — Les contributions s’attachent a identifier les interactions entre traditions théolo-
giques (juives, chrétiennes), exégétiques (avec des accents divers mis sur le sens littéral
ou spirituel) et linguistiques (grec, syriaque, arménien). Sous cet aspect, I’univers syrien
sur lequel portent la plupart des contributions est particulierement fascinant. Pour ne
citer qu’un exemple, Isho Dad de Merv (IX® siécle) vivait dans un monde plurilingue,
«avec |'arabe comme langue du gouvernement, le persan comme langue maternelle, le
syriaque comme langue ecclésiastique, I’hébreu comme langue originale de I"Ecriture,
et le grec utilisé par les Eglises qui étaient un peu plus 2 I'Ouest», comme le rappelle
A. Salvesen (p. 237). Par sa lisibilité et grace a ’abondance de citations, le présent
ouvrage est une bonne introduction a un univers exégétique encore trop méconnu.

REmt GOUNELLE

ALEXANDRE Y. HARAN, Le Lys et le Globe. Messianisme dynastique et réve
impérial en France a ['aube des temps modernes, Seyssel, Champ Vallon,
2000, 377 p.

De Clovis a Louis XIV, le réve d’une unité religicuse ct politique universelle
favorise I’émergence de représentations messianiques bigarrées dont A.Y. Haran retrace
la généalogie et la circulation. Fille ainée de I'Eglise, la France occupe la position idcale
pour enfanter le Rex redivivus, «I’Empereur des derniers jours» incarné tour a tour par
Charlemagne, Jeanne d’Arc, Charles VIII et Louis XIII. Fruit du judaisme et véhiculé
par la Grece, ce mythe est étudi¢ par I’auteur au travers d’une riche littérature qui pour
étre secondaire n’en représente que mieux, comme le soulignait M. Bloch, les concep-
tions populaires courantes et donc I’épistémé de toute une époque. Visionnaires con-
vaincus, prophetes, thuriféraires serviles et écrivains a gages construisent I’idéal d’un
dge d’or hors du temps. Au Moyen Age, Joachim de Fiore et les Spirituels franciscains
déterminent de maniére décisive I’orientation de I’attente de la Parousie. Avec les Valois
nait la prétention de la France a €tre une descendante de la maison de David et de No¢:
le pouvoir messianique devient un attribut systématique des rois de France, investis de
pouvoirs thaumaturgiques qui permettent de supplanter ['intermédiaire romain.
Guillaume Postel et ses successcurs que sont Lefévre de la Boderie et Blaise de Vigenere
insufflent une énergie nouvelle au mythe. En outre, les conflits successoraux, territoriaux
et politiques avec le Saint Empire et avec I’Espagne poussent le roi de France a s’ investir
d’un réle messianique et sotériologique a une époque ol la menace musulmane et les
découvertes géographiques accroissent le sentiment d’imminence de I’eschatologie. La
quatrieme églogue de Virgile et la théorie d’une transiatio electionis des Juifs aux
Francais deviennent les fondements de la déification du roi qui menera a I’absolutisme
de droit divin. En conclusion, A.Y. Haran souligne la continuité des représentations
messianiques, qui traduisent une fascination pour I'unité mais aussi pour I’irrationnel
(occultisme, démonologie, astrologie, kabbale). Paradoxalement, le messianisme semble
prospérer surtout dans les limites de la chrétienté et ¢’est Louis XIV, le moins soucieux
d’incarner le Rex redivivus, qui comblera les attentes messianiques. L auteur note enfin
a juste titre que le mythe influenca plus I’imaginaire et les conceptions que la politique
effective de la France, dont aucun roi n’accéda au tréne impérial. Mélant envergure et
précision, cette étude remarquable retrace 1’évolution des représentations messianiques
par une €rudition précise sans étre pédante, une écriture soignée, une attention aux
déplacements des idées entre les cultures, un sens de la nuance et du questionnement
historique et un recours constant aux documents de premiére main. Les objections y



BIBLIOGRAPHIE 203

relevent presque de 'exercice de style: on souhaiterait voir étudié le lien entre les
théories de I’dge d’or et les différentes perceptions du temps; une rapide définition des
termes utilisé€s serait tout de méme nécessaire ; translatio est féminin ; le mythe de
I’Hercule gaulois ainsi que le role de Frangois I mériteraient un éclairage plus précis ;
p. 167, il faut lire «Henri III» et non «Henri II». On souhaiterait enfin plus de nuances
dans I'une des theses fondamentales selon laquelle la contestation contre le roi augmen-
tera avec le déclin d’un messianisme qui avait contribué a consolider 1’unité autour du
roi, thése qui néglige la force de la contestation politique sous Louis XIII. Ces réticences
n’enlévent rien & la qualité indéniable de cette étude rigoureuse et informée.

Loris PETRIS

Craupe HopiL, Méditations sur le Cantique des cantigues et Les Douces
Extases de [’dme spirituelle, textes édités et présentés par Guillaume
Peyroche d’Arnaud, Geneve, Droz, 2000, 505 p.

Le moindre mérite de la vague finissante des études sur le baroque a été de sauver
de I’oubli tout un continent de textes, a I'image de ceux de Claude Hopil (v.1580-apres
1633). Alors que Les Divins Eslancements d’amour (1628) viennent d’étre réédités
(Champion, 1999), la remarquable collection des «Textes littéraires francais» des édi-
tions Droz nous offre une nouvelle édition de deux autres textes majeurs d’Hopil : les
Méditations sur le Cantique des cantiques de Salomon (16207) et Les Douces Extases
de I'dame spirituelle [...] (1627), deux textes en prose accompagnés de quelques poemes,
et qu’unissent un Epithalame et le théme du «chant nuptial». Depuis 1’étude de Max
Engammare (Droz, 1993), on sait ’importance des commentaires sur le Cantique des
cantiques. Dans son annotation et dans une introduction aussi précise que compléte
(biographie, textes, sources, éléments poétiques, principes éditoriaux, bibliographie),
G. Peyroche d’Arnaud montre qu’il intégre de mani¢re efficace et nuancée les €tudes
sur le sentiment religieux, la mystique et la poésie baroque. Ce «mystique au tombeau
du rien» (M. Clément) qu’est Hopil publia, outre les ceuvres citées plus haut, des (Euvres
chrétiennes (1603 et 1604), Les Doux vols de [’dme amoureuse (1629), La Couronne
de la Vierge Marie (1629) et enfin Le Parnasse des odes ou chansons spirituelles (1633).
A part quelques détails biographiques, sa vie demeure un mystére. Peu importe car,
comme le notait Jean Rousset (a qui I’on doit sa redécouverte), «un artiste se passe de
biographie; sa vraie vie, c’est celle de son ceuvre». De plus, on sait la distance qui sépare
I’écrivain de ’expérience du mystique, 1’authenticité du vécu demeurant un probléme
insoluble. L’éditeur note aussi trés justement la tension qui parcourt toute écriture
mystique et toute théologie négative: dire I’indicible par des mots qui s’achevent
nécessairement, comme Les Tragiques, sur un silence. La mystique devient, sur les
hauteurs, apophatique, une déréliction et une désappropriation de soi, alors que le texte
passe nécessairement par un je. Les qualités de cette édition sont nombreuses: critéres
éditoriaux cohérents qui concilient le respect du texte et la lisibilit¢; éclairage précis
des circonstances de composition; étude des éléments littéraires et oratoires. L’éditeur
détaille avec précision les sources de premigére et de seconde main : Francois de Sales
(Déclaration mystique sur le Cantique des cantiques), Thérése d’Avila (Chdteau de
{’dame), Catherine de Génes, Ignace de Loyola (Exercices spirituels), Luis de la Puente
(Expositio moralis et mystica in canticum canticorum) et les Peres de i’Eglise. La riche
et précise annotation met en évidence le subtil mélange d’un sujet au-dela du verbe et
d’un traitement trés €clectique et savant par ses emprunts avoués ou masqués. L’ éditeur
a enfin le mérite de ne pas voir maitre Eckhart partout ot il est question de néant et
de ne pas vouloir démasquer systématiquement le baroque la ol est dite 1’évanescence
du monde. On aurait toutefois attendu quelques explications sur I’influence, a la fois



Théologie
contemporaine

204 BIBLIOGRAPHIE

avoudée et repoussée par I'éditeur, de Grégoire de Nysse (Commentaire sur le Cantigue
ct Commentaire sur les Psaumes), de saint Jean de la Croix (Cantigue d’amour divin
entre Jésus-Christ et 'ame dévote) et de la théologie négative, dont 'influence, pour
étre souterraine, n’en est pas moins présente. On aurait également pu espérer quelques
mots sur le movere que le texte d’Hopil tente de susciter (autrement dit sur les moyens
littéraires qui tentent de provoquer le ravissement), sur la simplicitas christiana et sur
I’éloquence des prédicateurs étudiée par Marc Fumaroli (L'Age de I'éloguence). Qu’im-
porte. On ne peut que se réjouir de pouvoir lire, dans une édition critique de qualité plutot
que dans une anthologie, un des acteurs de «I’invasion mystique» (H. Brémond) du début
du XVII® siecle.

Loris PETRIS

J. WENTZEL VAN HUYSSTEEN, The Shaping of Rationality. Toward Interdisci-
plinary in Theology and Science, Grand Rapids/Cambridge, Eerdmans,
1999, 303 p.

Depuis une cinquantaine d’années, la conception positiviste et technocentrique de
la rationalité fait ['objet de critiques multiples et répétées. Apres la déconstruction de
la raison moderne, il restait & proposer une conception constructive de la rationalité en
précisant le role qu’elle est susceptible de jouer dans les échanges interdiciplinaires,
notamment entre science et théologie. Tel est le défi que I'A. s’est proposé de relever.
Le premier chapitre examine les rapports entre la raison, la science et la postmodernité.
L’opposition entre une rationalité scientifique universelle et une foi religieuse subjective
et privée proceéde de la séparation moderne entre sciences de la nature et sciences
humaines, entre expliquer et comprendre, entre épistémologie et herméneutique. La
critique postmoderne ayant brouillé ces distinctions et montré que I’interprétation in-
tervient dans tous les domaines, il s’agit de déterminer les valeurs qui fagonnent la
réflexion scientifique et la réflexion théologique. L auteur s’inspire de la perspective
ouverte par le philosophe J. Rouse pour souligner que la réflexion théologique ne saurait
se déployer sans prendre en compte la situation sociologique et culturelle des théologiens
qui interprétent les textes bibliques ou la tradition de I’Eglise. Le deuxieme chapitre
tire les conséquences de I’abandon de la quéte des fondements, a savoir I’attention portée
aux contextes d’interprétation et aux pratiques sociales, en théologie comme en science.
Si I'on déclare incommensurables les discours qui résultent de cette nouvelle approche
(Kuhn, Rorty), comment préserver la théologie du relativisme ou du repli sur des
positions fidéistes? A ce sujet, I'auteur discute les propositions de R. Thiemann, N.
Murphy et J. Thiel. Le troisieme chapitre s’ attache i redéfinir la raison dans une optique
postfondationnelle. La compréhension des problemes quotidiens et la nécessité de les
résoudre étant un impératif pour la survie de Iespéce humaine, la recherche d’intel-
ligibilité se manifeste dans toutes les activités et s’enracine dans une rationalité de type
pragmatique. S’appuyant sur les travaux de C. Schrag et de N. Rescher, Mauteur con-
sidére I'adéquation a I'expérience comme le trait commun a toutes les stratégies de
raisonnement. Le quatrieme chapitre explore le lien entre I’expérience et la rationalité.
Nos connaissances, nos jugements et nos convictions dépendent de la maniere dont nous
interagissons avec notre environnement, mais ils ne sont pas donnés dans I’expérience.
C’est par le biais de 'expérience interprétée que la science et la théologie s’averent
reliées au monde. Le dernier chapitre traite du pluralisme. Le propre ou la destinée de
la rationalité serait de se développer dans différents domaines et traditions de recherche,
sans qu’il soit nécessaire ni utile de les hiérarchiser. Cela ouvre la possibilité de
médiations interdisciplinaires fécondes, quand bien méme les méthodes, les normes et
les objets d’étude varient d’un jeu de langage a I'autre. La théologie peut donc apporter



BIBLIOGRAPHIE 205

sa contribution a la communauté épistémique en évitant le double piege du dogmatisme
et du relativisme. Cet ouvrage trace une voie constructive pour sortir de |’alternative
entre épistémologie et herméneutique. La redécouverte des diverses facultés de la raison
(cognitive, pragmatique, critique, morale), ainsi que la prise au sérieux de son enraci-
nement biologique, historique et social, confirment les conclusions des chercheurs en
intelligence artificielle et en sciences cognitives a propos de I'intelligence humaine.
Cette ¢tude approfondie et bien argumentée indique comment penser le statut et le rdle
de la théologie dans la culture contemporaine, sans la réduire a une science religieuse.

CLAIRETTE KARAKASH

Eckart Otr10, Das Deuteronomium. Politische Theologie und Rechtsformen in
Juda und Assyrien (BZAW — 284), Berlin-New York, Walter de Gruyter,
1999, x + 432 p.

Depuis le début du XIX* siecle (de Wette), le livre du Deutéronome est considéré
comme le point d’Archimede de la compréhension de la formation du Pentateuque et
des livres historiques, et cela est plus vrai que jamais. Dans le grand bouleversement
concernant la datation des «sources» du Pentateuque, on observe actuellement une
tendance a faire commencer toute la production littéraire de Juda a partir de ’exil
babylonien. L’ A. s’efforce de montrer dans le présent volume que de telles conjectures
sont intenables en ce qui touche le Dt. Ce livre s’explique en effet pour le mieux dans
le contexte du VII® siecle avant J.-C., c’est-a-dire sous domination assyrienne. Le Dt
copie, tout en les transformant, certains documents juridiques assyriens. L’ A. commence
sa démonstration par une comparaison entre les adé d’ Assarhaddon (traité écrit vers 672,
imposant aux vassaux de se soumettre au successeur du roi) et Dt 13 (p. 15-90). La
partie principale de I"ouvrage est consacrée a une analyse minutieuse des lois assyrien-
nes (p. 91-202) et du code deutéronomique, Dt 12-26 (p. 202-363). Otto comprend cette
collection comme étant a la fois une actualisation du code d’alliance (Ex 20-23) et une
reprise des conceptions juridiques assyriennes. Il conclut son travail en présentant la
réforme deutéronomique comme un programme théologique élaboré comme réponse au
défi posé par la propagande impériale néo-assyrienne (p. 352-378). ce qui lui permet
de soutenir que le berceau de la démocratie moderne ne se trouve pas a Athénes, mais
a Jérusalem (p. 378). Méme si cette derniere réflexion mériterait une discussion plus
approfondie de la part de I’A., son ouvrage témoigne dans I’ensemble d’une maitrise
exégétique et théologique remarquable. En comprenant le Pentateuque surtout comme
«Histoire (du salut)», I’exégése chrétienne a en effet trop longtemps négligé I'impor-
tance et la fonction des collections législatives dans la constitution du Pentateuque. C’est
un mérite de 'A. que d’avoir montré que les lois offrent un point de départ plus sir
pour comprendre la formation de la Torah. Un livre indispensable pour quiconque
s’intéresse a cette dernicre.

THoMAs ROMER

ErLLior R. WoLrson, Abraham Aboulafia, Cabaliste et Prophéte. Herméneu-
tique, théosophie et théurgie, traduit de ’anglais par Jean-Frangois Sené,
Paris, L’Eclat, 1999, 285 p.

S’il faut porter au crédit d’ Abraham Aboulafia d’avoir formulé le premier la dis-

tinction typologique des deux courants phénoménologiques principaux du mysticisme
juif, la Cabale dite théosophique et la Cabale dite extatique, il est étonnant de voir que

Sciences
bibliques

Sciences des
religions



206 BIBLIOGRAPHIE

le célebre Cabaliste n’a cessé de transgresser les limites qu’il s’était donné pour tiche
de fixer. Dans les trois essais qui composent cet ouvrage, Elliot R. Wolfson, professeur
au Département des Etudes religieuses de I’Université de New York, tente de mettre
en évidence le sens de cette transgression méthodologique et de situer de maniere aussi
juste et nuancée que possible la Cabale prophétique d’Aboulafia par rapport a la Cabale
théosophique de sa génération. Dans le premier essai intitulé «L’herméneutique d’ Abra-
ham Aboulafia : le secret et la révélation de I’occultation», I’A. soutient que I’hermé-
neutique de 1’ésotérisme dans la Cabale prophétique d’Aboulafia est, de maniere es-
sentielle, similaire & ce que I’on trouve dans la Cabale théosophique. La notion de secret
lui sert d’exemple pour montrer comment Aboulafia s’est distancé de la maniere dont
Maimonide la comprenait, afin de se rapprocher de I’orientation prise par les Cabalistes
théosophiques. En accord avec elle, la notion de secret d’Aboulafia implique en effet
un facteur ontologique, ce qui entraine que la composante de 1’ordre de I'expérience
de I’étre soit conjointe au Nom divin. Dans ce sens, le secret est tel non parce qu’il
devrait €tre caché aux masses, mais parce qu’il réfere au Tétragramme sacré lui-méme
qui est I’essence de la Thorah, et c’est pourquoi la révélation du secret suppose son
occultation & I'égard méme de celui & qui il est révélé. A propos de la doctrine des
sephirot chez Aboulafia, qui fait I’objet du second essai, I’A. peut encore une fois
démontrer comment ce dernier a recu 1’héritage maimonidien des intellects distincts.
Mais, en méme temps, il fait siennes, probablement par I’'intermédiaire des Hassidim
ashkénazes, des traditions €sotériques plus anciennes selon lesquelles les sephirot re-
présentent les attributs ou les Noms divins. Ainsi assimilées aux attributs (middot) de
Dieu, les sephirot deviennent, pour Aboulafia, les canaux par lesquels I'influx divin
s’épanche sur le mystique et I’unissent au Nom ineffable et sacré. Les sephirot apportent
donc a I’initi€ une connaissance de Dieu d’une maniere qui ne saurait se comparer a
Jla fonction des intellects distincts dans le systeme philosophique maimonidien. Qu’on
nous permette ici une comparaison que 1’auteur ne fait pas dans son texte : ce qu’il nous
dit, textes a I’appui, de la signification des sephirot chez le grand cabaliste nous semble
du plus haut intérét. En affirmant en effet que les formes intelligibles idéales des sephirot
sont distinctes de Dieu, mais n’existent cependant pas en-dehors de lui en tant qu’elles
sont ’expression de sa puissance, nous sommes dans le méme ordre de réflexion que
celle qu’a eue quelques décennies plus tard, dans un tout autre contexte spirituel,
Grégoire Palamas au sujet des énergies divines incréées, qui ne peuvent étre détachées
de I'essence divine qu’elles manifestent, tout en demeurant distinctes d’elle. Dans le
troisieme essai, I’A. veut montrer que, du point de vue de 1’observance des rites, les
cabalistes des courants théosophique et extatique sont proches les uns des autres dans
la maniere dont ils les spiritualisent en les transformant en sacrement de conjonction
mystique avec le Nom. C’est pourquoi, a son avis, il est quelque peu trompeur de vouloir
qualifier la Cabale d’Aboulafia de «prophétique» pour la distinguer et I’opposer aux
deux autres courants, puisque, pour tous les cabalistes, 1’expérience de réintégration
ontique dans le divin a €té mise sur le méme plan que la prophétie. La lecture de cet
ouvrage fait apparaitre la complexité d’Aboulafia, qui sut faire siennes et rejeta dans
un méme mouvement I’orientation philosophique de Maimonide et la démarche théo-
sophique des cabalistes. Cette faculté d’assimilation et de rejet ne refléta chez lui ni
incohérence ni instabilité intellectuelles, mais elle {ut au contraire la marque d’un esprit
capable de dépasser les polarités conflictuelles, pour rejoindre une vérité qui s’enrichit
par [’ambiguité.

JEAN BOREL



	Bibliographie

