Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 50 (2000)

Heft: 2

Artikel: L'esprit ministre du coeur : Auguste Comte et la place de Il'affectivité
dans la vie morale

Autor: Bourdeau, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-381603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-381603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE DE THEOLOGIE ET DE PHILOSOPHIE, 132 (2000), P. 175-192

- L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR

Auguste Comte et la place de I’affectivité
dans la vie morale

MicHEL BOURDEAU

Résumé

La religion de I'Humanité prenant pour principe la prépondérance nor-
male du ceeur, le positivisme a été trés tot accusé de verser dans un sentimen-
talisme de mauvais aloi. En réalité, la solution du grand probléme humain,
qui consiste a faire prévaloir I'altruisme sur l’égoisme, dépend pour l’essentiel
du bon usage de !'intelligence : il s'agit de régler le dedans par le dehors,
et c’est pourquoi les pensées devront toujours étre systématisées avant les
sentiments.

L’esprit «ne peut devenir vraiment organi-
que qu’en abdiquant au profit du ceeur.
Mais cette abdication ne comporte d’effica-
cité qu’a la condition d’étre parfaitement
libre. Or le positivisme est seul susceptible
d’un tel résultat, parce qu’il le fonde sur le
principe méme que la raison invoque a l’ap-
pui de ses prétentions, la démonstration
réelle, que l'esprit ne saurait récuser sans
avouer sa personnalité.»

Discours sur ’ensemble du positivisme

Introduction

Reléguée un temps du coOté de la pathologie, I'affectivité retrouve
aujourd’hui la place qui lui revient dans le champ de la réflexion philosophique.
Le phénomene est en particulier sensible dans le cas de 1’éthique. De méme
en effet que la désaffection pour la politique a permis un retour en force de
la morale (retour dont on ne sait trop ce qu’il faut penser), de méme les
insuffisances du modele du choix rationnel ont conduit 2 donner de 1'&tre
humain une image moins caricaturale. Voila en quelques mots comment nos



176 MICHEL BOURDEAU

contemporains en sont venus a s’interroger a nouveau sur la place des sen-
timents dans la vie morale. Au milieu du si¢cle passé, et par un autre biais,
Comte avait déja rencontré la question, et en avait méme fait le point de départ
de sa seconde philosophie. Il est vrai qu’on peut difficilement imaginer pire
injustice que celle de nos contemporains a 1’égard de I’auteur du Systéme de
politique positive, traité de sociologie instituant la religion de [’humanité. En
particulier, dans le cas qui nous occupe, un double obstacle a fait que la théorie
positive de I’affectivité est vite tombée dans un total oubli !

Tout d’abord, la plupart ne voit dans la philosophie positive qu’une phi-
losophie des sciences. De ce que I’état positif ou scientifique succede a I’état
métaphysique comme la recherche des lois a celle des causes, la langue usuelle
a conclu qu’il n’y a pas de différence a faire entre positivisme et scientisme.
Rien n’est pourtant plus étranger a la pensée de Comte, qui €tait tout sauf un
admirateur béat de la science. Et cela dés le Cours, puisque, des six volumes
rédigés de 1830 a 1842, les trois derniers sont tout entiers consacrés a la
fondation de la sociologie comme science, conformément au programme que
s’était fix€ le jeune polytechnicien de constituer et une philosophie des sciences
et une philosophie politique, et d’articuler I’une a I’autre. Mais, a cette €époque,
ni la morale ni I’affectivité n’occupent encore une place considérable. Pour
trouver une théorie positive des sentiments, il faut passer du premier Comte
au second, du Cours au Systéme, ou plus exactement au Discours sur I’ensem-
ble du positivisme, puisque, des ses premiéres pages, I’ouvrage composé dans
la fievre révolutionnaire de 1848 présentait la nouvelle philosophie comme
«entrainée a devenir encore plus morale qu’intellectuelle, et a placer dans la
vie affective le centre de sa propre systématisation» (I, p. 14 ; 55)2. Or ce
nouveau pas est de loin le plus difficile, et I’on comprend que beaucoup, a
commencer par Littré, aient refusé de suivre le grand prétre de I’ Humanité dans
la voie du positivisme religieux. Le style de Comte est souvent mis en cause ;
mais, s’il est vrai que des bizarreries de toute sorte rendent la lecture du Systeme
particulierement ingrate, le fond est en un sens encore plus choquant que la
forme, puisque les positions qui y sont défendues s’inscrivent a contre-courant
des préjugés dominants de son €poque, et de la nbtre.

Bien que, pour I’essentiel, le second Comte soit tout entier a redécouvrir,
un seul aspect sera examin€ ici. Sur les rapports du sentiment et de 'intelli-
gence, du ceeur et de ’esprit, dans la vie morale et plus généralement dans

' En 1958, & 'occasion du centiéme anniversaire de la mort de Comte, G. Davy
publiait, dans le Bulletin de la Société Frangaise de Philosophie, un article portant le
méme titre que celui-ci. L’expression remontant & Comte, nous nous sommes senti
d’autant plus libre de la reprendre i notre tour que 1'auteur du Cours a toujours attaché
le plus grand prix a la continuité.

% Sauf indications contraires, les citations renvoient au Systéme de politigue posi-
tive, 4 tomes, Paris, 1851-54 ; pour le Discours sur [’ensemble du positivisme, publi¢
en 1848 et repris comme Discours préliminaire au t. I, nous indiquons aussi les réfé-
rences a la récente édition d’Annie Petit, Garnier-Flammarion, 1998.



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 177

la vie humaine, on y trouve en effet une doctrine originale, élaborée, que nul
n’est tenu d’adopter, mais qui gagne incontestablement a étre mieux connue.
Une maxime la résume : «L’esprit n’est pas destiné a régner mais a servirs
(I p. 16; 57). La maladie occidentale €tant maintenant caractérisée comme
I’insurrection de ’esprit contre le cceur, il n’y a pas d’autre issue, pour sortir
de I'anarchie mentale qui est a la source de tout désordre, que de rendre a la
vie affective la place qui lui est contestée et de rétablir la prépondérance
normale du sentiment. La pensée de Comte étant au plus haut point systéma-
tique, il faudra évoquer au passage quelques themes qui mériteraient d’étre
développés pour eux-mémes ; mais faute de pouvoir traiter plus en détail de
la méthode subjective, du tableau cérébral ou de 1’adjonction d’une septieme
science, la morale, qui vient ravir a la sociologie la présidence de 1’échelle
encyclopédique, nous nous contenterons, aprés avoir présenté les vues de
Comte, d’en évaluer la pertinence, en examinant quelques-unes des objections
qui lui ont été adressées.

Rappels

Commencons par quelques rappels. S’il faut que I’ordre régne, ce n’est pas
d’abord dans le domaine politique ou social. Le début de la deuxieéme lecon
du Cours nous apprend qu’il n’y a pas de besoin plus impérieux pour |’esprit
que celui de «disposer les faits dans un ordre que nous puissions concevoir
avec facilité». La science doit permettre d’assigner a chaque chose sa place,
et la classification des sciences, qui constitue le but général de 1’ouvrage, vise
a satisfaire la méme exigence a un degré supérieur de généralité. Par la suite,
ce golit pour I'unité a pris des proportions tout a fait inhabituelles et, dans sa
deuxieme carriere, Comte s’est manifestement laissé emporter par I’esprit de
systeme. Le fait est flagrant dans le cas qui nous occupe. La discussion a pour
cadre le tableau cérébral, soigneusement €laboré par Comte entre 1846 et 1850,
et qui, avant méme d’étre publié au premier tome du Systéme, servait déja de
principe organisateur au Discours sur ['ensemble du positivisme. Certains
diront que, venant de celui qui avait refusé a la psychologie le statut de science,
cette «théorie de ’ame» (I, p. 731) apparait pour le moins inattendue ; mais
ce serait oublier que I’exclusion visait avant tout I'introspection, et que, des
1837, la quarante-cinqui¢me legon du Cours traitait de I’«étude des fonctions
intellectuelles et morales, ou cérébrales» 3.

Toute combinaison étant par définition binaire (I, p. 687), une classification
quelconque résulte nécessairement d’une série de dichotomies. Le tableau

3 Cf. les notes d’Allal Sinacceur dans I’édition Hermann, particulierement p. 843,
qui rappelle que, selon G. BoriNG dans sa grande Histoire de la psychologie expéri-
mentale, A cette époque, la psychologie allemande était physiologique de nom, alors que
la psychologie frangaise I’était en fait.



178 MICHEL BOURDEAU

cérébral ne déroge pas a la régle, et part donc de la distinction familiere du
cceur et de I'esprit. Mais déja la langue, qui dans bien des cas constitue un
excellent guide, accorde au mot cceur un double sens moral, puisqu’il désigne
«tantdt 1’ affection qui dispose a agir, et tantot la force qui dirige I’action réelle».
I1 convient donc de distinguer «les tendances qui déterminent les motifs d’ac-
tion, et les aptitudes a exécuter les desseins arrétés» (I, p. 683-4). Les fonctions
morales se divisent ainsi en fonctions affectives proprement dites, et fonctions
actives ou pratiques, de sorte que 1’on aboutit a la tripartition de 1’ame en
moteurs affectifs, fonctions intellectuelles et qualités pratiques, ou plus brie-
vement en ceeur, esprit et caractere.

L’importance du tableau cérébral vient de ce que, en raison de 1’analogie
du microcosme et du macrocosme, il donne aussi la clé de I’analyse sociolo-
gique. Sous une forme ou sous une autre, ¢’est toujours la méme trichotomie
qui est invoquée pour décrire les phénomenes les plus divers. Ainsi, puisque
nous sommes simultanément disposés au sentiment, a 1’activité et a I'intelli-
gence, il y aura «trois modes d’association, selon celle des trois tendances qui
devient prépondérante. De la résultent successivement trois sociétés humaines,
de moins en moins intimes et de plus en plus €tendues, dont chacune forme
I’élément spontané de la suivante, la famille, la cité et l’Eglise» (11, p. 304).
De méme, la sociologie devant traiter toute force réelle comme étant a la fois
intellectuelle, matérielle et morale (II, p. 267), il en résulte une division
tripartite des pouvoirs, reposant respectivement sur la force, la raison et 1’af-
fection. Le pouvoir matériel revient aux riches, le pouvoir intellectuel aux
savants et aux prétres, le pouvoir moral aux femmes, étant entendu que dans
la cité et dans la famille, les deux derniers se combinent pour constituer le
pouvoir spirituel (II, p. 311). De méme encore, la religion distinguera le dogme,
le culte et le régime, chargés de régler le premier la foi, le deuxiéme 1I’amour
et le dernier 1’espérance.

Il est inutile de donner davantage d’exemples. Cette tendance a multiplier
les fausses fenétres ne constitue pas 1’aspect le plus intéressant de la seconde
version de la politique positive. On comprend sans peine que certains s’en
soient inquiétés et aient accusé 1’ancien secrétaire de Saint-Simon d’étre tombé
dans tous les travers de l’esprit de systéme. Il est incontestable que cette
obsession d’unité, de systématicité, de plus en plus prépondérante dans les
derniers écrits de Comte, I’a entrain€ sur une pente dangereuse. Attribuer
I’élaboration grecque, I’incorporation romaine puis la constitution catholico-
féodale, c’est-a-dire les trois «transitions» qui séparent la théocratie de la
sociocratie, au développement successif de I'intelligence, de 1'activité et du
sentiment (III, p. 299), — cela satisfait peut-étre le besoin d’ordre, mais endort
a coup sfr 'esprit, & la facon d’un narcotique. C’est raisonner a peu de frais,
créer un savoir illusoire, sans prise sur la réalité. Plus n’est besoin d’interroger
I’expérience ; la pensée tourne a vide, et menace de verser dans la logomachie.
De fait, elle entretient avec le langage un rapport singulier. Comte recourt peu
au néologisme, mais il fait des mots un usage idiosyncrasique : ils sont dé-



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 179

tournés de leur sens usuel et doivent étre compris a partir du systeéme d’op-
positions ou le texte les fait fonctionner. Qui pourrait deviner par exemple que
sympathique appartient a la méme série que synthétique et synergique, laquelle
renvoie une fois de plus aux trois grandes entrées du tableau cérébral? Cette
caractéristique du style de Comte, par ailleurs inélégant mais d’une clarté
constante et exemplaire, n’est pas étrangere au peu de succes rencontré par le
Systeme. Il n’y a pas de page qui ne présuppose la maitrise de ce vocabulaire,
et le lecteur qui n’est pas encore familier avec cet appareil conceptuel ne peut
que se trouver désorienté a chaque instant *.

L’insurrection de [’esprit contre le caeur

L’esprit a pour fonction de connaitre le monde, et c’est donc de lui que
traite la loi des trois états. A ses débuts, il ne connait encore que lui-méme,
puisque, dans I’anthropomorphisme, ’intelligence se projette sur le monde et
le concoit a son image. Le progrés du savoir consistera donc a lutter contre
ces interventions arbitraires de la subjectivit€. Avec la science, 1’esprit, devenu
parfaitement objectif, n’est plus que le fidele reflet de la réalité, et la contem-
plation de cet ordre immuable ne peut que développer en nous un sentiment
de soumission. Apres 1848, une telle connaissance relévera du dogme ; mais
il ne faut pas oublier que le vocabulaire religieux a perdu toute connotation
théologique : le dogme n’est pas révélé mais démontré. En outre, Comte n’avait
pas attendu de fonder la religion de I’humanité pour reconnaitre que «le
dogmatisme est I’état naturel de I’intelligence humaine, celui vers lequel elle
tend, par sa nature, continuellement et dans tous les genres, méme quand elle
semble s’en €carter le plus. Car le scepticisme n’est qu’un €tat de crise, résultat
inévitable de I’interrégne intellectuel qui survient nécessairement toutes les fois
que I'esprit humain est appelé a changer de doctrines, et en méme temps un
moyen indispensable employé soit par I'individu, soit par I’espece pour per-
mettre la transition d’'un dogmatisme a un autre, ce qui constitue la seule utilité
fondamentale du doute.» > De la méme facon, la foi est redéfinie pour ne plus
désigner que «la disposition a croire spontanément, sans démonstration préa-
lable, aux dogmes proclamés par une autorité compétente» ©.

4 Un échantillon parmi bien d’autres : «Le pouvoir temporel, seul directeur, émane
de la personnalité, et développe I’activité, d’ ol résulte I’ordre fondamental : tandis que
le pouvoir spirituel, purement modérateur, représente immédiatement la sociabilitgﬁ, et
institue le concours, qui détermine le progrés. Ainsi, dans la conception du Grand-Etre,
le premier correspond a I’appareil nutritif et le second & I’appareil nerveux de 1’orga-
nisme individuel» (I, p. 335 ; 358). )

> Considérations sur le pouvoir spirituel, 1826, dans Ecrits de jeunesse, Mouton,
1970, p. 385.

S Op. cit., p. 388.



180 MICHEL BOURDEAU

Que la connaissance occupe, dans la vie psychique, une place éminente,
nul ne le contestera. Reste toutefois a déterminer celle-ci avec plus de précision.
Une tradition bien établie en philosophie propose de lui accorder la premiére
place. Platon révait d’une cité ou les philosophes seraient rois ; Aristote, de
son coté, considérait la vie contemplative comme le meilleur des modes de vie ;
quant aux stoiciens, ils voyaient dans la raison (dont certains, comme
Chrysippe, placaient le siege dans le ceeur) la partie hégémonique de 1’ame.
Ce sont des conceptions de cet ordre qui sont visées par Comte, lequel, dans
le Cours, s’en était déja pris a la dangereuse utopie du régne de I'esprit.

A partir de 1848, la condamnation change de fonction puisque les attendus
qui maintenant la justifient servent également a déterminer la politique positive
dans ce qu’elle a de plus caractéristique. Il y a peu de notions aussi équivoques
que celle de liberté de 'esprit, et, des différentes fagcons de la définir, toutes
ne sont pas a rejeter ; il n’en reste pas moins que, lorsque celui-ci se croit
affranchi de toute contrainte, il est le jouet d’une illusion. «I.’exercice intel-
lectuel n’aboutirait qu’a de vagues et incohérentes contemplations, devenues
bientot fatigantes, s’il n’€tait point habituellement subordonné a une destina-
tion affective. Il n’y a de variété réelle, a cet égard, que quant a la nature du
moteur moral, tantét personnel, tantdt social» (I, p. 687). Le choix n’est donc
pas entre dépendance et indépendance, mais entre deux sortes de dépendance.
«L’esprit ne peut réellement choisir qu’entre deux maitres, la personnalité et
la sociabilité. Quand il se croit libre, il subit seulement le joug le plus puissant
et le moins noble» (I, p. 387) 7.

Au plan individuel comme au plan social, les effets perturbateurs du
phénomene sont bien connus. Abandonné a lui-méme, privé du secours d’une
affection qui le mette en branle et lui imprime une direction, Iesprit est
condamné A errer sans but. A maintes reprises déja, des voix se sont élevées
pour dénoncer les méfaits de la libido sciendi ou de la polymathie. Mais Comte
trouve pour les décrire des formules éloquentes : la science enfle et desseche ;
a mesure que ’esprit s’aiguise, il s’amincit. Ce sont les tendances dispersives
inhérentes, semble-t-il, & I’intelligence — et que les progreés de la division du
travail ne peuvent qu’encourager —, qui, dés les premiers opuscules, justifient
la nécessité d’une instance spécialement chargée de ramener les esprits a la
considération de I’ensemble. Comte, comme on sait, n’a pas tardé a étre dégu
par le corps des savants, tout désignés pourtant, en principe, pour exercer ce
nouveau pouvoir spirituel ; mais ce n’est pas ici le lieu de retracer 1’histoire
des démélés du candidat malheureux & une chaire universitaire avec le monde
académique ou avec ce qu’il appelait encore la pédantocratie. Ce qui apparait
de plus en plus clairement, une fois achevée la rédaction du Cours, c’est que
pour développer Iesprit d’ensemble (Comte dira plus tard : I’unité humaine),

7 Cf. encore I, p. 16; 57 : «Quand il croit dominer, il rentre au service de la
personnalité, au lieu de seconder la sociabilité, sans qu’il puisse nullement se dispenser
d’assister une passion quelconque».



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 181

il ne suffit pas de lutter contre I’esprit de détail ; il faut en outre, de fagon plus
fondamentale, mettre en cause les prétentions de I’esprit & ne reconnaitre
d’autre maitre que lui-méme. Il ne suffit pas, en d’autres termes, de jouer une
forme d’esprit contre une autre ; si ’on veut combattre efficacement le mal,
il faut le prendre a la racine, et donc obtenir de 1’esprit qu’il reconnaisse la
prépondérance normale du ceeur. C’est ainsi que la seconde philosophie de Comte
repose sur la conviction (approfondissement pour les uns, reniement pour les autres)
que, une fois pass€ de la science a la philosophie, il est impossible de s’en tenir 1a,
et que le dynamisme propre du mouvement effectué demande de faire un pas sup-
plémentaire, pour aller cette fois de la philosophie a la religion.

A cet égard, il convient de préciser que, dans certains cas, Comte ne refuse
pas a la raison le pouvoir d’étre directement pratique, et qu’il entend encore
moins défendre une conception pragmatique de la vérité. Des la deuxiéme
lecon du Cours, apres avoir résumé le rapport de la science et de I'art dans
la formule science d’ou prévoyance, prévoyance d’oit action, il s’empressait
d’ajouter : «ce serait se former des sciences une idée bien imparfaite que de
les concevoir seulement comme la base des arts ; [... elles] ont avant tout une
destination plus directe et plus élevée, celle de satisfaire au besoin fonda-
mental qu’éprouve notre intelligence de connaitre les lois des phénomeénes»
(éd. Hermann, p. 45). Mais, concernant ce désir de connaitre, cet amour de la
vérité pour elle-méme que certains croient trouver inscrit dans la nature hu-
maine, le mieux est encore de citer les motifs invoqués pour établir que 1’ esprit
n’est pas destiné a régner :

Le commandement réel exige, par-dessus tout, de la force, et la raison n’a jamais
que de la lumiere ; il faut que 'impulsion lui vienne d’ailleurs. Les utopies mé-
taphysiques, trop accueillies chez les savants modernes, sur la prétendue perfection
d’une vie purement contemplative, ne constituent que d’orgueilleuses illusions,
quand elles ne couvrent pas de coupables artifices. Quelque réelle que soit, sans
doute, la satisfaction attachée a la seule découverte de la vérité, elle n’a jamais assez
d’intensité pour diriger la conduite habituelle ; I'impulsion d’une passion quelcon-
que est méme indispensable a notre chétive intelligence pour déterminer et soutenir
presque tous ses efforts. Si cette inspiration émane d’une affection bienveillante,
on la remarque comme étant a la fois plus rare et plus estimable ; sa vulgarité
empéche, au contraire, de la distinguer quand elle est due aux motifs personnels
de gloire, d’ambition ou de cupidité : telle est, au fond, la seule différence ordinaire.
Lors méme que 1'impulsion mentale résulterait, en effet, d’une sorte de passion
exceptionnelle pour la pure vérité, sans aucun mélange d’orgueil ou de vanité, cet
exercice idéal, dégagé de toute destination sociale, ne cesserait pas d’étre profon-
dément égoiste (I, p. 16-17; 57-8).

L’attitude est ancienne, puisque dés 1819 le jeune collaborateur de Saint-
Simon écrivait 4 un ami: «Je ne ferais que trés peu de cas des travaux
scientifiques si je ne pensais perpétuellement & leur utilité pour I’espece.»®

8 A Valat, 28/9/1819, C.G., t. I, p. 64. Cf. encore : «Ni I"homme ni I’espéce humaine
ne sont destinds A consumer leur vie dans une activité stérilement raisonneuse, en



182 MICHEL BOURDEAU

Apres 1846, elle n’en subit pas moins un tres net infléchissement, résumé dans
la maxime : connais-toi pour t’améliorer. De plus en plus prononcée, la su-
bordination a la morale s’accompagne d’un rétrécissement notable du champ
de recherche ouvert & la science °.

L’harmonie des fonctions et la théorie de ['unité humaine

Afin de se faire une idée juste du role qui revient a I’esprit, et de comprendre
de facon plus précise la nature des liens de subordination que celui-ci entretient
avec le ceeur, 1l y a lieu de considérer la théorie positive de I’harmonie mentale
comme la solution de ce que Comte appelle «le grand probléme humain», et
donc de commencer par décrire brievement les termes dans lesquels se pose
celui-ci.

L’esprit de systéme dont il a déja été question plus haut ! se manifeste
encore dans la théorie de la religion que, si I’on en croit le sous-titre des quatre
volumes publiés de 1851 a 1854, la sociologie est désormais chargée d’ins-
tituer. Ainsi, la définition sur laquelle s’ouvre le premier entretien du Caté-
chisme positiviste présente la religion comme «l’état de compléte unité qui
distingue notre existence, a la fois personnelle et sociale, quand toutes ses
parties, tant morales que physiques, convergent habituellement vers une desti-
nation commune». D’aucuns jugeront maladive cette obsession d’unité, men-
tale ou sociale ; il reste que, aux yeux du positivisme complet, I’instauration
d’un tel €tat constitue, pour I’humanité, le probléme fondamental, celui que
tous ses efforts doivent contribuer a résoudre.

Dans cette perspective, plusieurs raisons expliquent la prépondérance du
ceeur. Quelques pages du Discours sur [’ensemble du positivisme indiquaient
déja brievement comment, dans la vie privée comme dans la vie publique,
I’harmonie des différentes tendances ne peut provenir que d’une affection
quelconque '!. 11 est inutile de revenir sur ce qui a déja été dit, que seul un

dissertant continuellement sur la conduite qu’ils doivent tenir. C’est & I'action qu’est
appelée essentiellement la totalité du genre humain, sauf une fraction imperceptible,
principalement vouée par nature a la contemplation.» (Considérations sur le pouvoir
spirituel, p. 385-86)

? Le positivisme «bornera I’étude du vrai i ce qu’exige le développement du bon
et du beau. Au dela de cette destination, la culture scientifique sera représentée comme
détournant, par d’oiseuses contemplations, du principal but de notre existence, indivi-
duelle ou collective» (I, p. 301 ; 326-327).

19 Cf. encore I, p. 8 ; 49 : «La vraie philosophie se propose de systématiser, autant
que possible, toute I’existence humaine, individuelle et surtout collective, contemplée
a la fois dans les trois ordres de phénoménes qui la caractérisent, pensées, sentiments
et actes.» Parallelement au Systéme de politique positive, Comte, apres 1844, rebaptisera
le Cours : Systeme de philosophie positive.

'! Par exemple, «’indifférence mutuelle des divers &tres qu’il faut alors rallier
montre clairement que la premitre condition de leur concours habituel consiste dans



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 183

sentiment est assez fort pour donner a I'intelligence une impulsion durable et
lui fixer une orientation stable. Parmi les divers arguments invoqués, le moins
intéressant n’est pas celui qui s appuie sur la continuité des fonctions affec-
tives, et que résume cette autre maxime : on se lasse de penser, et méme d’agir,
jamais on ne se lasse d’aimer. Alors que les fonctions intellectuelles ou
pratiques ne s’exercent que par intermittence, la vie affective, conformément
a I'affinité qu’elle présente avec la vie végétative, est susceptible, elle, d’un
exercice ininterrompu. Elle «constitue donc doublement I'unité de I’dme
humaine ou animale, soit comme principe du consensus, soit comme source
de la continuité» (I, p. 690 ; cf. p. 728).

Avant d’aller plus loin, écartons deux contresens complémentaires. Le
sentiment est si peu infaillible qu’il est «essentiellement aveugle» (I, 15 ; 56).
Lui aussi, il peut errer sans but ; divaguer n’est donc pas le propre de I'intel-
ligence. Non seulement le cceur ne peut se passer des services de 1’esprit, mais
il est de surcroit exclu que sa prédominance se transforme en tyrannie.
«En un mot, ’esprit est toujours le ministre du cceur et jamais son esclave»
(I, p. 20 ; 60). Le fonctionnement normal de nos facultés, le seul en mesure
d’assurer I’unité de notre existence dans son ensemble, ne saurait résulter que
de leur concours. De méme, I’action exige tout a la fois un principe subjectif
et une base objective, ce que résume le «vers systématique» qui borde le tableau
cérébral : agir par affection et penser pour agir (1, p. 688).

Pour comprendre le mode de fonctionnement combiné€ de I’intelligence et
du sentiment, la subordination de celle-1a a celui-ci — subordination qui, dans
I'ordre théorique a nom «méthode subjective» —, il convient de repartir du
probléme humain, formulé cette fois en termes plus précis. S’il est vrai, comme
il a été dit plus haut, que toute la liberté dont dispose I’esprit consiste a choisir
entre deux maitres, la prépondérance du cceur peut €tre considérée comme
acquise. De fait, la suprématie des penchants égoistes est si peu problématique
qu’elle constitue méme un des traits les plus marquants de notre nature. Dans
ces conditions, le probléme humain ne porte plus tant sur I'unité que sur la
moralité, puisqu’il s’agit d’assurer moins la prépond€rance du coeur sur I’esprit
que le triomphe de I’altruisme sur 1’égoisme. Bien que les deux types de
penchants soient également innés, leurs forces initiales sont tres disproportion-
nées. La personnalité, pour parler comme Comte, étouffe presque la sociabilité.
Le probléme qui se pose a chacun de nous est donc le suivant : comment
inverser ce rapport, et faire en sorte que I’altruisme finisse par 1’emporter?

Il ne tarde pas alors a apparaitre que la solution dépend avant tout du bon
usage de I’intelligence (IV, p. 160). Si, depuis 1848, une nouvelle devise :
lamour pour principe, I’ordre pour base et le progres pour but, est venue
compléter le lapidaire ordre et progrés, il reste qu’a lui seul le principe subjectif

leur propre disposition & I’amour universel. Il n’y a pas de calculs personnels qui puissent
ordinairement remplacer cet instinct social, ni pour la soudaineté et I'étendue des
inspirations, ni pour la hardiesse et la persistance des résolutions.» (I, p. 15-16; 56)



184 MICHEL BOURDEAU

serait radicalement insuffisant. En revanche, dans la lutte qui oppose penchants
personnels et sociaux, il suffit que ces derniers s’ allient avec I’intelligence pour
étre assurés de la victoire. La reconnaissance d’un ordre objectif immuable est
en effet le seul moyen vraiment efficace d’amener I’égoisme 2 résipiscence 2.
A la nécessité d’une impulsion morale pour I'intelligence fait donc écho celle
d’une discipline intellectuelle de ’affectivité. Mais, s’il faut régler le dedans
par le dehors, c’est que «les pensées doivent étre systématisées avant les
sentiments» (I, p. 21 ; 62). Par une réaction de I’esprit sur le cceur, 1’ordre
extérieur devient ainsi «la base objective de la vraie sagesse humaine», nos
affections trouvant «dans I’obligation de s’y conformer une source de fixit¢
propre a contenir leur versatilité spontanée, et une stimulation directe a la
prépondérance des instincts sympathiques» (I, p. 321 ; 345-46). En résumé
«"harmonie subjective serait impossible sans un lien objectif. D’abord, cette
coordination purement intérieure, en la supposant accomplie a part, ne com-
porterait €évidemment presque aucune efficacit€é habituelle pour notre vrai
bonheur privé ou public, qui dépend beaucoup des relations de chacun de nous
avec I'ensemble des étres réels. Mais, en outre, par 1’extréme imperfection de
notre nature, les tendances discordantes de 1’égoisme fondamental sont en
elles-mémes tellement supérieures aux dispositions sympathiques de la socia-
bilité, que celles-ci ne pourraient jamais prévaloir sans le point d’appui
qu’elles trouvent dans une économie extérieure qui nécessairement provoque
leur essor continu, tandis qu’elle comprime ['ascendant de leurs antagonistes.»
(I, p. 23 ; 63. C’est nous qui soulignons.)

Au risque de nous répéter, arrétons-nous encore un instant sur ce point,
qui met en cause les rapports de ce que Comte appelle le dedans et le dehors,
et qui est tout a fait capital dans son argument. A premiére vue, rien ne dispose
I’esprit 4 exercer un tel ministére : sa fonction est de connaitre, et il la remplit
en devenant le reflet fidele de la réalité. Mais I’homme dépend du monde, et
cette dépendance, qui constitue une des données fondamentales de la vie
morale, a des conséquences immédiates sur la position du probleme pratique :
«Impropres a rien créer, nous ne savons que modifier a notre avantage un ordre
essentiellement supérieur a notre influence» (I, p. 28 ; 68). Dans le cas du grand
probléme humain, il s’agit, la comme ailleurs, de transformer un ordre préexis-
tant, qu’il faut donc d’abord étudier et respecter. C’est ainsi que «la synthése
spéculative résout aussitot la principale difficulté que présente la syntheése affec-
tive, en associant a nos meilleures impulsions intérieures une puissante stimu-
lation extérieure, qui leur permet de contenir assez nos penchants discordants pour
établir une harmonie habituelle qu’elles poursuivent toujours, mais qu’elles ne
pourraient jamais réaliser sans un tel secours continu» (I, p.24; 64) 13, 1l en

2 : LI Py N . i 5 .
12 «C’est envers les phénoménes immodifiables que ’esprit et le ceeur commen-

ceront toujours I'apprentissage décisif d’une soumission continue.» (I, p. 478)
13 Cf. encore II, p.11-12 : «Tout état religieux exige le concours continu de deux
influences spontanées : I’'une objective, essentiellement intellectuelle ; I’ autre subjective,



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 185

résulte par exemple que, si I’ascendant moral est le premier attribut du pouvoir
spirituel, ce dernier serait incapable de remplir son office sans le concours de
la supériorité intellectuelle (I, p. 357 ; 382).

On comprend que le positivisme rejette comme sans fondement les accu-
sations de ceux qui lui reprochent d’accorder & I’esprit un statut dégradant.
Nulle démission de la raison, puisque celle-ci, lorsqu’elle se subordonne a
I'affectivité, ne renonce & aucun de ses droits légitimes. 11 s’agit simplement
de respecter les attributions naturelles de chacun : au cceur de poser les ques-
tions, a 'esprit d’y répondre. «Dans son €laboration quelconque de chaque
sujet ainsi propos€, ’esprit doit rester seul juge, soit de la convenance des
moyens, soit de la réalité des résultats» (I, p. 19 ; 60). Inversement, le role
éminent confi€ a I’esprit explique qu’on ait souvent contesté au cceur 1’initia-
tive ; mais la loi de dépendance encyclopédique permet de corriger cette
illusion, et I’on a la un bon exemple de la fagon dont la sociologie gagne a
tenir compte des données de la biologie. Le caractere le plus remarquable de
notre espece, la transmission sociale, serait impossible sans I’intelligence ; un
simple coup d’eeil sur I’ensemble de la vie animale suffit pourtant a4 se con-
vaincre que la spéculation est essentiellement subordonnée a 1’affection, de
sorte que la prépondérance du cceur peut apparaltre comme une conséquence
lointaine de la classification des sciences (I, p. 687).

purement morale. C’est ainsi que la religion se rapporte a la fois au raisonnement et
au sentiment, dont chacun serait isolément impropre a établir une véritable unité,
individuelle ou collective. D une part, il faut que 1’intelligence nous fasse concevoir au
dehors une puissance assez supérieure pour que notre existence doive s’y subordonner
toujours. Mais, d’un autre c6té, il est indispensable d’étre intérieurement animé d’une
affection capable de rallier habituellement toutes les autres. Ces deux conditions fon-
damentales tendent naturellement 4 se combiner, puisque la soumission extérieure
seconde nécessairement la discipline intérieure, qui, a son tour, y dispose spontan¢-
ment.» La page mériterait d’étre citée tout entiére, tout comme le début du chapitre
consacré au dogme dans le dernier tome du Systeme, et qui s’achéve comme suit : «Voila
comment la raison, directement appelée a tout juger sauf elle-méme, se trouve indirec-
tement réglée en se vouant surtout a consolider et développer le sentiment, sans cesser
de suivre sa marche constante vers les spéculations les plus complexes. Ainsi se dissipe
la principale difficulté propre au probléme de ['unité positive, qui, fondée sur la pré-
pondérance du coeur, semble exiger la compression de I'esprit, quoique son concours
lui devienne indispensable. On voit, au contraire, que la maturité du Grand-Etre ouvre
a I'intelligence humaine le domaine réservé jusqu’alors a la suprématie divine, sans
négliger les préparations, logiques et scientifiques, qui conviennent a cette culture.»
Comme le remarquait le successeur de Comte, «ce qui fait défaut aujourd’hui, ce sont
moins les sentiments que les idées. Les penchants généreux abondent, mais les penchants
généreux sont plus nuisibles qu’utiles lorsqu’ils ne sont point guidés par une vue nette
des choses et un jugement droit. Pour donner a la société la direction nouvelle qui lui
devient chaque jour plus nécessaire, il s agit moins désormais de surexciter le sentiment
Que de I'éclairer. En un mot, il faut refaire des opinions.» (P. Larerrte, Cours de
Philosophie premiére, t. 1, Paris, Société Positiviste, 1928, p. 2)



186 MICHEL BOURDEAU

Une doctrine controversée

La primauté du sentiment a servi de pivot a I’évolution de pensée qui
caractérise le positivisme intégral de la seconde carriere. A ce titre, il se trouve
au centre des vifs débats qui, depuis Littré et Mill, portent sur la doctrine
exposée dans le Systéme. Les problemes sont de deux ordres. Tout d’abord,
il y va, bien siir, de I’unité de la pensée de Comte. Mais, qu’on tranche dans
un sens ou dans un autre, il restera toujours a se prononcer sur la valeur de
la doctrine qui vient d’étre exposée ; probleme qui a son tour se dédouble,
puisque la réponse variera en fonction du statut, descriptif ou normatif, accordé
aux propos de Comte. Le moins que 1’on puisse dire est que, ces derniers temps,
ceux-ci n’ont guere retenu I’ attention. Pour notre part, nous voudrions montrer
qu’ils valent mieux que ’oubli dans lequel ils sont tombés, et qu’il n’est pas
besoin d’étre un adepte de la religion positiviste pour étre sensible a ce qu’il
y a de vrai dans ces vues sur les rapports du cceur et de ’esprit.

Dans le premier cas, les données du probléme sont bien connues puisque,
depuis Mill et Littré, il est d’usage d’opposer deux Comte, le bon et le mauvais,
I'auteur du Cours et celui du Systéme. L’interprétation est d’autant plus sé-
duisante qu’elle peut s’autoriser du témoignage de 1’intéressé lui-méme, qui
se flattait d’avoir fait se succéder en lui la carriere de saint Paul a celle
d’ Aristote. Il faudrait plutot parler de deux parties d’une seule et méme carricre,
car le fondateur de la religion de I’humanité était si intimement convaincu de
leur parfaite harmonie qu’il a tenu a rééditer ses opuscules de jeunesse en
appendice au dernier tome de son «principal ouvrage», de fagon a permettre
au lecteur de s’assurer par lui-méme que I’ceuvre de maturité est bien 1’abou-
tissement du programme fixé autour de 1820. C’est ainsi que, depuis lors, la
question de savoir si cette évolution demande a étre pensée en termes de
continuit€ ou de rupture divise les interpretes.

L’ampleur des changements intervenus est en effet considérable. En par-
ticulier, minimiser le role de Clotilde de Vaux serait contraire aux intentions
les plus expresses de celui qui avait voulu que leurs deux noms soient a jamais
associés dans la mémoire de I’humanité. La correspondance montre que Comte
était tout a fait conscient de ce que la rencontre de Clotilde coincidait avec
une période critique dans le développement de sa pensée '4. Une fois le Cours
achevé, le moment était venu de tenir les promesses faites prés de vingt ans
plus tot, et de développer la politique rendue possible par la fondation de la
sociologie. Il est tout a fait normal que les deux événements aient réagi I'un
sur I’autre, et on ne s’étonnera donc pas si I’exposé du tableau cérébral est
introduit par une page autobiographique ol I’auteur déclare entre autres : «La
prépondérance du cceur sur D’esprit, graduellement émanée de ma longue

14 A Clotilde, 17/5 et 5/8/45, A Mill 15/5 et 14/7/45, C. G., t. III, respectivement
p. 14,79, 6 et 60. Cf. encore P. ARBOUSSE-BASTIDE, La doctrine de [’éducation universelle
dans la philosophie d’Auguste Comte, t. 1, P.U.F., 1957, p. 509-15.



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 187

¢laboration, et déja érigée en principe unique de la nouvelle synthese, devait
d’abord s’établir complétement dans ma propre nature» (I, p. 679).

Pour comprendre la doctrine qui nous occupe, il convient de ne pas perdre
de vue qu’elle correspond a une expérience, et qu’avant de régénérer la phi-
losophie, la découverte de I’amour avait d’abord bouleversé la vie de 1’époux
malheureux de Caroline Massin. Invocation des anges gardiens, prieres trois
fois par jour, lecture quotidienne de I’ /mitation, une bonne partie de I’existence
du grand prétre de I’Humanité €tait consacrée a divers exercices de piété ; I’on
congoit sans peine que cela n’ait pas été au gofit de tout le monde, et il est
difficile de donner totalement tort aux dissidents. Pourtant, Comte n’en prétend
pas moins que, dans la mesure ou sa seconde carricre vient combler une
«immense lacune» (I, p. 22 ; 53) laissée par la premiere, ce n’est que dans le
Systéme que se trouve le positivisme complet ; et qu'en conséquence 1’évo-
lution qui conduit aux effusions du culte subjectif répond a un développement
nécessaire et continu. On fera toutefois remarquer qu’il faut attendre les legons
sur la biologie rédigées en 1836-1837, et particulierement la quarante-cin-
quieme et derniere, qui traite de I’étude positive des fonctions intellectuelles
et morales, pour voir la philosophie positive faire une place, encore timide,
aux phénomenes affectifs. Si le nouveau pouvoir spirituel devait primitivement
étre confié aux savants, c’est qu’il s’agissait de rallier les esprits beaucoup plus
que les ceeurs. La question appartenait si peu a I’horizon primitif du positivisme
que la premiere legon jugeait inutile de «prouver que les idées gouvernent et
bouleversent le monde, ou, en d’autres termes, que tout le mécanisme social
repose finalement sur des opinions» (éd. Hermann, t. I, p. 58) ; et cette pro-
fession de foi intellectualiste exclut explicitement les contraintes externes qui
seront imposées par la suite a la recherche de la vérité 1°.

Descriptif ou normatif?

Mais la cohérence ne suffit pas a garantir la vérité. A supposer que cette
seconde philosophie soit en désaccord total avec la premiére, peu importe, a
la limite, car ce qui compte, c’est de savoir si elle est vraie ou non. Or, avant
d’attribuer aux propositions de Comte une valeur de vérit€, encore faut-il au
préalable s’assurer qu’elles sont susceptibles d’étre vraies ou fausses. Con-
vient-il de leur accorder un statut descriptif ou normatif?

Tres tot, le jeune polytechnicien s’était heurté a la difficulté. A Valat, qui
lui avait communiqué quelques observations critiques sur ses théories politi-
ques, il répondait :

15 «Il est donc évident [...] que I'esprit humain doit procéder aux recherches
théoriques en faisant complétement abstraction de toute considération pratique.»
(éd. Hermann, t. I, p. 46)



188 MICHEL BOURDEAU

Si je ne me trompe, [ton objection] consiste a partir du fait de la divergence
d’opinion ou plutdt de la divagation politique telle qu’on I’observe aujourd’hui dans
les différentes classes de la soci€té, pour en conclure I'impossibilité d’établir jamais
des principes fixes, positifs et unanimes sur cette maticre. Cet expos€ me fait croire
que je ne t’ai pas bien saisi, car, autrement, I’argument me semble peu solide. Cette
anarchie morale, dont j’admets tout comme toi I’existence actuelle, et qui me parait
le grand fléau caractéristique de notre siccle, prouve clairement la nécessité de
rétablir I’harmonie par la formation d’une doctrine convenable, mais nullement
I’impossibilité d’y parvenir. Ce serait vouloir conclure par le seul fait de la maladie
I’impossibilité de la santé. L’état dans lequel nous voyons aujourd’hui la société
n’est point, il s’en faut de beaucoup, un €tat normal, par lequel nous puissions juger
des conditions naturelles de son existence réguliere, ¢’est, au contraire, un état de
crise trés violent, qui, pour avoir cessé d’étre physiquement anarchique depuis
quelques années (et j’espere pour toujours), n’en est pas moins extrémement critique
sous le rapport moral. C’est un état qui doit nécessairement changer, ou bien il faudrait
admettre que la société périra d’ici 2 un siecle au plus, ce que je ne crois pas. ¢

Ce passage met bien en valeur les liens €troits qui unissent, chez Comte,
biologie et sociologie. Le systeme des sciences est dominé par la grande
opposition de l'organique et de I'inorganique. Il est impossible de rendre
compte des phénomenes vitaux et a plus forte raison des phénomenes sociaux
a l'aide des seules méthodes dont use le physicien, et c’est leur caractere
organique commun qui permet au sociologue de reprendre le vocabulaire de
la médecine. Qui dit organe dit aussi fonction, et les phénomenes organiques
relevent donc d’une approche fonctionnelle. Mais qui dit fonction dit aussi
dysfonctionnement : avec la vie, des variations d’un type nouveau apparaissent
et I’on parlera donc de maladie, alors qu’il n’y avait eu jusqu’alors que de
simples perturbations (I, p. 430). Ce changement de statut scientifique entraine
un changement dans I’art correspondant. L’ordre vital est d’autant plus vul-
nérable qu’il est plus complexe. Le médecin n’est donc pas avec le biologiste
dans un rapport analogue a celui de I'ingénieur avec le physicien. On se trouve
ainsi confronté au double probleme du rapport de la santé et de la maladie,
du normal et du pathologique d’un c6té, et du rapport de 1’art et de la science
de I’autre.

Les deux questions, qui sont liées, sont aussi trés controversées. Dans le
premier cas, il s’agit du fameux principe de Broussais, qui pose que «les
phénomeénes de la maladie coincident essentiellement avec ceux de la santé,
dont ils ne different jamais que par I’intensité» (I, p. 651) et qui a pour Comte
une valeur méthodologique, puisque la pathologie se substitue a I’expérimen-
tation directe et permet de conclure du pathologique au normal. Cette identité
fondamentale de la maladie et de la santé a été dénoncée comme un dogme
«sans exemple et sans concept», qui reposerait sur la confusion des deux idées
de norme et de moyenne, et sur I’appel implicite & un idéal de perfection 7,

6 A Valat, 25/12/1824 ; C.G., t. I, p. 147.
7 Cf. I. F. BRAUNSTEIN, «Canguilhem, Comte et le positivisme», in J.F. BRAUNSTEIN
ET AL., Actualité de G. Canguilhem, Paris, Synthélabo, 1998. Sur la fagon dont



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 189

Vrai ou faux, le principe de Broussais a entre autres intéréts celui de mettre
en échec I'alternative : descriptif ou normatif? Il est clair en effet que santé
et maladie sont des €tats observables, qui se prétent parfaitement a la descrip-
tion. Mais des lors qu’ils s’opposent comme le désirable et I’indésirable, il est
tout aussi clair qu'une dimension normative n’est jamais totalement absente :
s’il n’y a pas de différence fondamentale entre les deux €tats, au nom de quoi
déclarer que I'un est normal et 'autre non? Il y a longtemps qu’on a noté que
le droit s’écrit a l'indicatif et non a I'impératif, et la distinction de 1’étre et
du devoir-€tre suffit pour retrouver, a I’intérieur de la description, 1’analogue
de I'alternative initiale. Appliquée aux €tres organisés, 1’analyse fonctionnelle
garde un caractere téléologique, et, selon le point de vue choisi, décrire un but
est un travail descriptif ou normatif. Il parait donc préférable de penser en
termes de théorie et de pratique, ce qui conduit du premier probléme au second,
lui aussi au centre des préoccupations de Comte.

La question des rapports de la biologie et de la sociologie est en effet
subordonnée a celle des rapports entre science et art. Des le départ, la sociologie
¢tait destinée a servir de fondement a un art politique, a la fagon dont la biologie
fonde I’art médical. A une époque oil la médecine est trés souvent le premier
exemple de science qui vient a I’esprit de I’homme de la rue, ces vues gagnent
a étre méditées. En particulier, les meilleures théories étant sans valeur si elles
doivent rester lettre morte, il convient de ne pas oublier que les efforts théo-
riques de Comte n’avaient d’autre but que d’aider a résoudre ce qu’on appel-
lerait aujourd’hui un probléme d’ingénierie morale : comment faire pour
assurer le triomphe des instincts sympathiques, pour rendre I’homme meilleur?
L’art €tant un savoir-faire, la science est requise pour la solution d’un tel
probleme. Dans la formule : connaissance d’oi prévoyance, prévoyance d’oil
action, chargée d’exprimer ce lien de dépendance, on a voulu voir une autre
source des erreurs de Comte qui, en ravalant I’art au rang de science appliquée,
aurait méconnu ce que I’invention technique a d’irréductible. Il n’est pas sir
toutefois que I’ objection soit tout a fait pertinente, Comte donnant précisément
la médecine et la morale comme «rebelle[s] a toute vaine séparation entre la

théorie et la pratique» 'S,

Canguilhem était tributaire de Comte, sinon dans ses conclusions, du moins dans sa
problématique, on lira également : M. GaNE, «Canguilhem and the Problem of Patho-
logy», in Economy and Society, vol. 27, n® 2-3, 1998.

18 A Audiffrent, 2/9/65, C. G., t. VIII, p. 112, ou, au méme, 12/2/57 : «au fond,
la théorie et la pratique ne sont nettement séparables qu’envers le domaine inorganique»,
p. 40 ; cf. encore Catéchisme positiviste, p. 61 : «L’art humain et la science humaine
sont respectivement indivisibles, comme les divers aspects propres a leur commune
destination, otl tout se tient constamment.» La morale positive comprendra deux parties :
morale théorique et morale pratique ; mais on peut ¢galement dire qu’en elle s’abolit
la différence entre I’art et la science. Cf. encore, en dernier lieu, A. KREMER-MARIETTI :
«Auguste Comte et I’éthique de I'avenir», Revue internationale de philosophie,
1 (1998), spécialement p. 172-73.



190 MICHEL BOURDEAU

Conclusions

Ces conclusions audacieuses demanderaient a étre précisées. Faute de
temps pour le faire, force est d’admettre que le statut de la prépondérance du
ceeur ne présente pas toute la clarté désirable. Mais semblable incertitude
n’autorise pas a €luder la question : la doctrine est-elle vraie ou fausse? Faut-
il 'accepter ou la rejeter? Il est manifeste qu’elle préte le flanc a de multiples
objections, et il est sans doute difficile de I’accepter telle quelle. Mais il nous
semble qu’elle vient rappeler opportunément des vérités trop souvent négli-
gées, et le lecteur aura pu se convaincre par lui-méme qu’elle mérite mieux
que I’oubli presque total dans lequel elle est tenue.

Pour la réfuter, on pourrait étre tenté de fournir des contre-exemples.
L’insurrection de I’esprit contre le ceeur est un fait. Mais, une fois encore, «ce
serait vouloir conclure par le seul fait de la maladie I’impossibilité de la santé».
L’analyse fonctionnelle se place sur un autre plan, sans compter que, lorsqu’il
se croit maitre, [’esprit n’est le plus souvent que la dupe du cceur! Beaucoup
plus sérieuses sont les objections qui s appuient sur toutes les dérives d’une
philosophie qui semble ouvrir les portes au sentimentalisme du plus mauvais
aloi. Par exemple, il est difficile de donner totalement tort a Littré, a Mill et
a ceux qui, ne trouvant plus dans le Systéme ce qu’ils avaient aimé dans le
Cours, ont préféré se séparer du grand prétre de I’ Humanité. Apres 1848, les
écrits de Comte, ses lettres, abondent en déclarations bizarres, en positions
indéfendables. Il a regretté d’avoir publi€ le Cours avant le Systéme, et a méme
fini par «refuser aux sciences I’attribut de pleine positivité» '°. Tout se tenant
dans cette seconde philosophie, et vu la place que notre doctrine occupe dans
I’économie du systeme, il est tentant de la tenir pour responsable de toutes ces
erreurs. Sans aller jusque la, on ne peut manquer d’étre inquiet: quelles
assurances a-t-on regu que I’esprit restera bien ministre, et que le coeur ne se
transformera pas en tyran? La difficulté centrale est bien la. D’un cété, le
positiviste se défend de vouloir malmener [’intelligence ; la raison, nous dit-
il, continue a jouer un role essentiel, et ses droits sont donc respectés. Mais
d’un autre c6té, a mesure que les années passent, la place accordée a la science
est de plus en plus réduite. L’affectivité, envahissante, parait étouffer 1’intel-
ligence, sans que les garanties théoriquement accordées puissent s’y opposer.
Les deux aspects, également présents dans le Systéme, sont-ils compatibles?
Sinon, dans lequel convient-il de voir I’expression la plus représentative et la
plus satisfaisante de la pensée comtienne?

Sur un point, I’ancien secrétaire de Saint-Simon n’a jamais vari€ : ¢’est sur
le role essentiel dévolu a I'intelligence. Lorsqu’il n’est pas éclairé par la
lumiére naturelle de la raison, le sentiment est aveugle. Si, d&s le début, la
philosophie des sciences est subordonnée & des fins politiques, inversement,
I’action des gouvernants, tant qu’elle ne pouvait pas s’appuyer sur une science

19" A Audiffrent, 12/2/57, C. G., t. VIII, p. 400.



L’ESPRIT MINISTRE DU CEUR 191

des faits sociaux, €tait condamnée a I’arbitraire. Le concours de I’intelligence
est donc tout a fait indispensable & la solution du grand probléme humain,
puisqu’il serait impossible de mettre un frein a la prépondérance naturelle de
I’égoisme sans 1’aide de la science, qui nous découvre un ordre qui échappe
a nos prises et devant lequel nous ne pouvons que nous soumettre. On ne voit
pas, que, passant du Cours au Systéme, le positivisme ait reni€ sa confiance
fonciere dans cette vertu moralisatrice de la science : la lutte contre le désordre
devra toujours commencer par la systématisation des pensées. Les difficultés
ne surgissent qu’au moment de préciser les modalités de cette collaboration.
La situation serait beaucoup plus simple si on pouvait écarter toute idée de
subordination, et se contenter de parler de concours 2°. Mais il est a craindre
que cette solution ne soit illusoire et que, tdt ou tard, les questions de préséance
ne viennent a se poser. Si, comme le positivisme intégral, on choisit d’accorder
la prééminence a I’affectivité, on se trouve alors face a la tension signalée plus
haut. Comte a bien vu la difficulté, lui qui distinguait deux types de subor-
dination, et rejetait celle qui serait oppressive pour le cceur (I, p. 18 ; 58). 11
croyait méme avoir trouvé la solution, puisqu’il attribuait ce «vice radical» a
la seule impuissance de I'esprit dans 1’état théologique, et estimait que tout
danger avait disparu avec I’avéenement de la positivité. Ses derniéres ceuvres
sont pourtant l1a pour témoigner qu’il n’est pas si facile de contenir les débor-
dements de I’affectivité. Une fois la part faite a ce qui, dans I’ceuvre, tient a la
personnalité¢ maladive de ’auteur ou aux contingences de 1’époque, 1’honnéteté
oblige a reconnaitre que Comte n’a pas donn€ a I'intelligence toutes les garanties
souhaitables et que la question : comment penser une subordination qui ne soit
pas oppressive? attend encore une réponse qui soit totalement satisfaisante.

Il reste qu’il faut lire et relire le Systéme, qui abonde en vues profondes,
en idées originales. On dira que la thése du primat de I’affectivité a tout I’air
d’un lieu commun. Point n’est besoin d’une grande expérience pour se per-
suader que le ceceur est premier, et que I'intelligence ne vient qu’apres ; déja
la tradition platonicienne avait su faire a I’érotique la place qui lui revient dans
la vie philosophique. Mais s’il ne sagissait que de la reprise d’un théme ancien,
on s’expliquerait mal la vive hostilité rencontrée par le positivisme intégral.
La premiére lecon a tirer de ce qui précéde, c’est que I'image du positivisme
que la langue véhicule est grossierement inadéquate. Non seulement la doctrine
fondée par Comte est d’abord une philosophie politique ; elle contient de surcroit
le désaveu le plus formel, le plus explicite d’une certaine idée de la science, idée
dont il n’est pas excessif de dire qu’elle est encore la ndtre, et qui est stigmatisée
comme «l’insurrection de ’esprit contre le cceur». La levée de boucliers a €té
d’autant plus grande que, venant d’un savant, I’attaque avait €t€ inattendue, et
qu’elle touchait un point sensible. Inversement, dans la mesure précisément ou

20 C’est par exemple la solution 2 laquelle se rallie Davy, qui conclut pour un
duumvirat et ajoute : «Cceur et esprit, plutdt que, I’'un souverain et I’autre ministre, ne
sont-ils pas chacun ministre de I'autre?» (art. cit., p. 61)



192 MICHEL BOURDEAU

le préjugé dénoncé est tenace, il faut dire que la lecture des premieres pages du
Discours sur 'ensemble du positivisme peut avoir un effet libérateur.

La prépondérance du cceur signifie cependant tout autre chose que la
soumission de I’homme aux passions ; elle n’est pas de I’ordre du donné mais
de l'ordre de ce qui est a faire. Ce qui importe, en fin de compte, c’est la
prépondérance des sentiments altruistes, laquelle passe par une éducation de
I"affectivité, et ¢’est a ce titre que la doctrine occupe une place de premier plan.
On a vu que cette subordination des instincts personnels est impossible sans
le secours de I’esprit. Mais, dans la mesure ou ce dernier est aussi la plus
anarchique de nos facultés, la solution du grand probléme humain exige €ga-
lement de discipliner 1’esprit. Se fier pour cela aux seuls exercices dialectiques
serait faire preuve d’une grande naiveté, car chacun sait bien que, s’ils dévelop-
pent la dextérité, ils menacent a chaque instant, lorsqu’ils sont cultivés pour eux-
mémes, de dégénérer en jeux futiles. Ils demandent donc a étre complétés par
un travail sur soi d’un autre type, qu’on a proposé d’appeler exercices spirituels,
et qui dispose I’esprit a reconnaitre qu’il n’est pas destiné a régner mais a servir.

Y A-T-IL DES LIMITES ETHIQUES
A LA RECHERCHE SCIENTIFIQUE?

Actes du colloque de I’Université de Neuchitel, 9-11 octobre 1997,
sous la direction de
Perry Proellochs et Daniel Schulthess,
Geneve, Editions Médecine & Hygiene, 2000.

Table des matiéres

(QUESTIONS DE PRINCIPE

Kurt Bayertz, «Trois arguments pour la liberté de la science»

Agnieszka Lekka-Kowalik, «Le choix des thémes de recherche en tant que
décision morale»

Deborah G. Johnson, «Redéfinir la question du savoir proscrit en science»

Paul Burger, «Limites du savoir et limites pour [’action»

Norbert Campagna, «Une communauté libérale peut-elle imposer des limites
a la recherche scientifique?»

Thomas Luchsinger, «Le droit peut-il poser des limites au savoir?»

DOMAINES SPECIFIQUES

Christian Munthe, «Recherche médicale controlée ou procédés médicaux de
routine?»

Stellan Welin, «Le savoir proscrit: le clonage et la manipulation génétique en
question»

Catherine Loetscher, «Le génie génétique et les limites de la recherche scien-
tifique»

Helmut Linneweber-Lammerskitten, «La communauté scientifique doit-elle ac-
cepter des résultats obtenus par des crimes capitaux?»

Henk Verhoog, «Les commissions d’éthique entre la science et la société»




	L'esprit ministre du cœur : Auguste Comte et la place de l'affectivité dans la vie morale

